
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 62 (2003)

Artikel: Der menschliche Körper : Sache oder Person?

Autor: Herrmann, Beate

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882960

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BEATE HERRMANN

Der menschliche Körper:
Sache oder Person?

Developments in modern medicine in particular turn the human body into a
manageable resource in a hitherto unprecedented extent. Along with that the body
becomes an object of dijferent interests. This contribution begins by explicating the

normative implications that follow from different theories of distributive justice for
"humans-as-a-resource". It is shown that both egalitarian and liberal theories of

justice lead to counter-intuitive consequences in this regard. Clarifying this problem

requires answering the question as to what constitutes the specific moral status

ofbodily resources as distinct from external goods.

1. Einleitung1

Es ist eine von vielen geteilte Intuition, dass der eigene Körper
ausschließlich einem selbst gehört. Das beinhaltet insbesondere
Verfügungsrechte über Körperorgane und -Substanzen und diesbezügliche
Informationen. Diese Intuition scheint durch die jüngeren Entwicklungen

in den Bereichen der Gen- und Transplantationsmedizin infrage
gestellt. So enthält der genetische Code einer Person beispielsweise
Informationen über die Disposition für bestimmte Krankheiten, die
nicht nur für sie als Individuum, sondern darüber hinaus (neben

Forschungszwecken) auch für ihre Familienmitglieder und deren
potentielle Nachkommen von Bedeutung sind. Habe ich als Einzelner
trotzdem das Recht, solche genetischen Informationen für mich zu
behalten? Wenn ja, geht die Wahrung meiner Autonomie nicht zu Lasten
der Autonomie meiner Angehörigen? Analoge Probleme ergeben sich
im Bereich der Organtransplantation. In welchem Verhältnis steht die
autonome Entscheidung des Einzelnen, keine Organe zu spenden, zu

1 Für ausführliche Diskussionen und wertvolle Hinweise danke ich Weyma
Lübbe und Frank Dietrich.



62 Beate Herrmann

den moralischen Rechten desjenigen, für den eine solche Spende
überlebensnotwendig ist? Die Knappheit von Spenderorganen stellt schon
seit vielen Jahren eines der Hauptprobleme dar und hat auch von
philosophischer Seite Vorschläge hervorgebracht, die die Anzahl der
Spenderorgane erhöhen sollen. Man denke etwa an Hartmut Kliemts
Vorschlag eines Clubs der Organspender.2 In der Debatte um Verfügungsrechte

über den menschlichen Körper lassen sich derzeit zwei

gegenläufige Tendenzen beobachten. Durch die zunehmende Verwertbarkeit

des menschlichen Körpers wird einerseits der Bedarf an

Körperorganen und -Substanzen stetig größer, was vereinzelt die Frage
provoziert, ob wir bereits auf dem Weg zu einer «Sozialpflichtigkeit»
des Körpers sind.3 Andererseits ist die «Ressource Mensch» von Fragen
der Verteilungsgerechtigkeit bislang weitest gehend ausgenommen.
Woran liegt das?

Im Folgenden werde ich mich mit dem gerechtigkeitstheoretischen
Hintergrund dieses Befundes beschäftigen. Bislang gibt es keine Theorie

der Verfügungsrechte über den eigenen Körper. Wohl gibt es eine

Debatte, die ganz selbstverständlich davon ausgeht, dass jeder Mensch
der Eigentümer seiner Person und seines Körpers ist. Diese Debatte, die

unter dem Titel «Self-Ownership»4 läuft, beschäftigt sich mit Fragen
der Verteilungsgerechtigkeit bezüglich externer natürlicher Güter. Mein
Interesse hieran ist durch die Frage motiviert, ob und inwiefern die in
der These der «Self-Ownership» implizierte Eigentumsrelation
zwischen Körper und Person zur Klärung bestimmter medizinethischer
Fragestellungen, wie sie oben angedeutet wurden, beitragen kann.

Ein Ergebnis meiner Überlegungen wird darin bestehen, dass die

Self-Ownership-These ungeeignet ist, um Verfügungsrechte am eigenen
Körper zu begründen. Der an Popularität zunehmenden Annahme,
«Körperteile gehören zum persönlichen Eigentum» und «der Mensch
hat das ungeschmälerte Recht, über sie zu verfügen - unter welchen
Umständen auch immer»,5 muss insofern widersprochen werden. In
einem weiteren Schritt wird gezeigt, dass die Plausibilität einschlägiger

2 Vgl. Breyer / Kliemt (1995), S. 141 ff.
3 Aktuelles Beispiel hierfür ist die Debatte um die rechtliche Neuregelung be¬

züglich der medizinischen Forschung an einwilligungsunfähigen Patienten.
Siehe hierzu WÖLK (2001), S. 387 ff.; Helmchen (1998), S. 9 f.

4 Diese Bezeichnung stammt von Gerald Cohen, einem egalitaristischen Kriti¬
ker dieser These.

5 Kevorkian zitiert nach Kimbrell (1994), S. 40 f.



Der menschliche Körper: Sache oder Person? 63

gerechtigkeitstheoretischer Argumentationen wesentlich von der
Möglichkeit abhängt, zu erklären, worin die spezifische moralische Qualität
unseres Körpers im Unterschied zu äußeren Ressourcen liegt. Dass
bereits vorhandene Erklärungsansätze zu Verfügungsrechten über den

eigenen Körper diesem Problem nicht gerecht werden, wird im
Anschluss dargelegt. Schließlich wird ein Vorschlag skizziert, der das

spezifische Verhältnis von Körper und Person in den Blick nimmt.

2. Die liberale These der Self-Ownership und die egalitaristische Kritik

Einer der bedeutendsten Vertreter der These der Self-Ownership in
diesem Jahrhundert ist Robert Nozick. In seinem Buch Anarchy, State,

Utopia nimmt er grundlegende Freiheitsrechte des Individuums zum
Ausgangspunkt seiner Überlegungen und leitet daraus sämtliche Rechte
und Pflichten ab, die sich für den Einzelnen wie für den Staat ergeben.
Die vorausgesetzten Freiheitsrechte beinhalten, dass jeder Mensch der
moralisch rechtmäßige Eigentümer seiner Person und seiner Fähigkeiten

ist. Daraus folgt zunächst, dass jeder das moralische Recht hat, seine

Fähigkeiten in beliebiger Weise zu nutzen, sofern andere dadurch
nicht geschädigt werden.6 Nozick bezieht sich hierbei auf John Locke,
der in seinem Treatise of Government Self-Ownership als das grundlegende

Recht annimmt, aus dem sich dann bestimmte Eigentumsrechte
an äußeren natürlichen Gütern ableiten:

«Obwohl die Erde und alle niederen Lebewesen allen Menschen gemeinsam
gehören, so hat doch jeder Mensch ein Eigentum an seiner eigenen Person. Auf
diese hat niemand ein Recht als nur er allein. Die Arbeit seines Körpers und das

Werk seiner Hände sind, so können wir sagen, im eigenüichen Sinne sein

Eigentum. Was immer er also dem Zustand entrückt, den die Natur vorgesehen
und in dem sie es belassen hat, hat er mit seiner Arbeit gemischt und ihm etwas
eigenes hinzugefügt. Er hat es somit zu seinem Eigentum gemacht.»7

Zur Charakterisierung dieses Rechts bemüht Nozick den Vergleich
des Verhältnisses eines Sklavenhalters zu seinem Sklaven. Dieser darf
dem Sklaven zwar nicht befehlen, andere Personen zu schädigen, er ist
jedoch auch nicht verpflichtet, dessen Dienste irgendwem zur Verfügung

zu stellen.8 Jeder Anspruch von Person A auf die Hilfe von Person

6 Vgl. Nozick (1974), S. 30 ff.
7 Locke (1977), S. 216 f.
8 Cohen (1995), S. 68.



64 Beate Herrmann

B kann demnach nur auf einer vertraglichen Verpflichtung, die B
freiwillig eingegangen ist, beruhen. Vor allem geht es Nozick darum zu

zeigen, dass nach dieser Definition die Erhebung von redistributiven
Steuern moralisch unzulässig ist. Eine solche Maßnahme käme dem
Raub des rechtmäßig erworbenen Eigentums des Besteuerten gleich.9

Die Funktion der Self-Ownership-These besteht nun darin, dass sie

als Prämisse in einem Argument dient, welches das Eigentumsrecht an

natürlichen Ressourcen begründen soll. Indem die von mir besessene

Arbeitskraft auf natürliche Ressourcen angewendet wird, und beides

sich in einem hergestellten Produkt verbindet, erwerbe ich an diesen
Ressourcen rechtmäßigerweise Eigentum. Die in unserem Zusammenhang

wichtigste Konsequenz hieraus besteht darin, dass eine
Eigentumstheorie, die sich auf die Prämisse der Self-Ownership stützt, eine

ungleiche Verteilung von natürlichen Gütern zur Folge hat. Diese
UngleichVerteilung ist eine Folge der unterschiedlichen körperlichen
Fähigkeiten und Talente derjenigen, die sich bestimmte Güter aneignen.
Die Stärkeren oder Talentierteren unter ihnen haben dabei nicht nur
Vorteile bei der Aneignung von Ressourcen, sondern sie werden diese
auch effizienter nutzen können. Dies führt selbst unter der Bedingung
einer ursprünglich gleichen Verteilung von Gütern zu Ungleichheiten
im resultierenden Wohlfahrtsniveau.10

Einige egalitaristische Theoretiker haben diesen Ansatz kritisiert."
Sie gehen von der grundlegenden moralischen Intuition aus, dass jede
Person die gleiche Chance bekommen sollte, ein erfülltes Leben zu führen.

Ungleiche Chancen, die auf moralisch willkürlichen Umständen
beruhen, müssen kompensiert werden.12 Diese Forderung steht im
Widerspruch zur These der Self-Ownership, denn sie verlangt eine

Umverteilung sowohl von natürlichen äußeren Gütern als auch von den

Erträgen aus unseren Fähigkeiten und Talenten. So beruht beispielsweise
eine angeborene körperliche Behinderung ebenso auf moralisch ar-

9 Nozick (1974), S. 169.
10 An diesem Befund ändert sich auch nichts durch Lockes «Proviso». Dieses

sieht vor, dass die Aneignung natürlicher Güter gerecht ist, wenn «genug und
ebenso gutes den anderen gemeinsam verbleibt» (vgl. Locke, S. 217). Eine
Hauptschwierigkeit liberaler Eigentumstheorien besteht darin, eine plausible
Interpretation dessen zu leisten, was dieses Proviso bedeutet.

11 Als die wichtigsten Vertreter dieser Kritik sind John Rawls, Ronald Dworkin
und Eric Rakowski zu nennen.

12 Vgl. hierzu Dworkins Unterscheidung von «brute luck» und «option luck».
Dworkin (1981), S. 293.



Der menschliche Körper: Sache oder Person? 65

biträren Umständen wie eine überdurchschnittliche intellektuelle
Begabung.13 Daraus folgt, dass Einkommen, welches vermittelst der eigenen
Fähigkeiten und Talente erzielt wurde, Gegenstand der Umverteilung
ist.

Liberale Kritiker dieser Theorien weisen nun mit Recht auf eine
sehr viel weit reichendem Konsequenz dieser Theorie hin. Die Ablehnung

von Self-Ownership aufgrund der These, dass unverdiente Nachteile

kompensiert werden müssen, hat nicht nur Konsequenzen
hinsichtlich der Frage, wer Uber die Erträge aus unseren körperlichen
Fähigkeiten und Talenten disponiert, sondern auch hinsichtlich der Frage,

wer über unseren Körper bestimmt. Die meisten Egalitaristen
möchten eine solche Konsequenz in der Tat vermeiden.14 Der Umstand,
dass sie ihre beiden gesunden Augen aufgrund moralisch arbiträrer
Umstände besitzen, und dass blinde Menschen dringender ein gesundes
Auge brauchen als Gesunde ihr zweites Auge, veranlasst die meisten

Egalitaristen nicht zu der Überzeugung, dass sie ihren Anspruch auf
zwei gesunde Augen zugunsten eines Blinden aufgeben sollten.15

Eine mögliche Strategie, diesem Problem zu begegnen, besteht

darin, zu zeigen, dass die Self-Ownership-These keine notwendige
Bedingung für die Abwehr von Umverteilungsansprüchen gegenüber
körperlichen Ressourcen ist. Ein von Gerald Cohen vorgebrachtes Argument

verfährt in dieser Weise. Es beruht auf der Annahme, dass Self-
Ownership nicht die richtige Antwort auf die Frage ist, warum wir nicht
verpflichtet sind, unsere körperliche Unversehrtheit zugunsten anderer
Personen zu opfern. Die Antwort, so Cohen, liegt in etwas anderem,
nämlich einem Widerwillen («hostility») gegen Eingriffe in unseren
Körper, die katastrophale Ausmaße haben. Cohen spricht in einer nicht
weiter ausgeführten Anmerkung auch von einem Recht auf körperliche

13 Rawls (1979), S. 205 und 212f.
14 Eine Ausnahme hierzu bildet die Gerechtigkeitstheorie von Eric Rakowski. Er

hält eine Zwangsorganentnahme aus egalitaristischen Gerechtigkeitserwägungen
heraus unter bestimmten Bedingungen für moralisch zulässig. Vgl.

Rakowski (1993), S. 167ff.
15 Vgl. hierzu Cohen (1995), S. 70. Es sei in diesem Zusammenhang jedoch

erwähnt, dass beispielsweise John Harris, Vertreter einer utilitaristischen
Gerechtigkeitstheorie, eine solche Konsequenz ausdrücklich akzeptiert. Er
hält eine Organlotterie für gerechtfertigt, da sie ein geeignetes Mittel sei, die
Überlebenschancen eines jeden Teilnehmers zu maximieren. Vgl. Harris
(1994, 1975), S. 260.



66 Beate Herrmann

Integrität .16 Er motiviert dieses Argument anhand eines auf kontrafaktischen

Verhältnissen beruhenden Beispiels:17
Man stelle sich eine Welt vor, in der Menschen nicht mit Augen,

sondern nur mit Augenhöhlen zur Welt kommen. Der Staat implantiert
nach der Geburt jedem Bürger künstliche Augen, die als Leihgabe zur
Verfügung gestellt werden. Verliert jemand seine Sehfähigkeit, so hat

er Anspruch auf Ersatz. Allerdings eignen sich hierfür nur bereits
«getragene» Augen, «neue» Augen sind für Erwachsene untauglich. Deshalb

hat der Staat eine Augenlotterie eingerichtet, an der teilzunehmen
alle verpflichtet sind, um so Ersatz für die fehlenden Augen zu beschaffen.

Cohens These lautet nun, dass die Augenlotterie für künstliche Augen

für uns nicht weniger abschreckend sein würde als dieselbe Lotterie
in der realen Welt für unsere natürlichen Augen. Wenn dies richtig ist,
dann ist diese Beobachtung ein Indiz dafür, dass nicht unser Glaube an

Self-Ownership der wahre Grund für unseren Widerwillen ist, einen

Körperteil zu verlieren, denn im obigen Szenario sind wir nicht die

Eigentümer unserer Augen.
Cohens Argument, dass wir uns nicht auf Self-Ownership, d. h. auf

ein Eigentumsrecht berufen, wenn wir uns vor Eingriffen in unsere
körperliche Unversehrtheit schützen wollen, hat m. E. einige Plausibilität.18
Alternativ schlägt er ein Recht auf körperliche Integrität vor, welches
unabhängig von allen vertraglichen Pflichten gelten müsse, die sich
gegenüber anderen Personen aus welchen Gründen auch immer ergeben.
Nun kann man sich fragen, was dadurch gewonnen ist, wenn man
anstatt von Self-Ownership von einem Recht auf körperliche Integrität
spricht. Der wesentliche Fortschritt dieses Arguments besteht darin,
dass es im Gegensatz zur Self-Ownership-These eine Unterscheidung
zulässt hinsichtlich des moralischen Status des Körpers einerseits und
äußerer Güter andererseits, zu denen auch die Erträge gehören, die
mittels körperlicher Fähigkeiten erzielt werden. Denn wie die
vorhergehenden Überlegungen gezeigt haben, liegt ein zentrales gerechtig-

16 Vgl. Cohen (1995), S. 70, Anm. 6.
17 Ebd., S. 243 f.
18 Gleichwohl lassen sich Einwände gegen dieses Argument formulieren. Cohen

selbst räumt ein, dass unsere moralischen Intuitionen in dem kontrafaktischen
Staat möglicherweise nicht dieselben seien als unter den gegebenen
Bedingungen. Somit bestehe die Möglichkeit, dass der Unterschied zwischen
angeborenen und künstlichen Augen doch einen Unterschied in der Akzeptanz der
Augenlotterie nach sich ziehen würde. Ebd., S. 244.



Der menschliche Körper: Sache oder Person? 67

keitstheoretisches Problem sowohl liberaler als auch egalitaristischer
Theorien der Verteilungsgerechtigkeit darin, dass beide eine solche

Unterscheidung nicht treffen, was zu jeweils kontraintuitiven
Konsequenzen fuhrt: Liberale Theorien fördern via Self-Ownership eine

Sichtweise, die den Rechten an der eigenen Person dieselbe moralische

Qualität zuspricht wie den Rechten an den Erträgen aus körperlichen
Fähigkeiten, wodurch beliebig große Ungleichheiten hinsichtlich der

Verteilung von Gütern legitimiert werden. Egalitaristische Theorien
hingegen können nicht erklären, warum ich zwar einen Teil meiner auf
moralisch arbiträren Umständen beruhenden Fähigkeiten der
Allgemeinheit zur Verfügung stellen muss, die Umverteilung vor meinen
beiden gesunden Augen jedoch Halt machen sollte.

Die entscheidende Schwäche von Cohens Argument besteht freilich
darin, dass es nur voraussetzt, was eigentlich begründungsbedürftig ist;
nämlich, worin der moralisch relevante Unterschied zwischen dem
Recht am eigenen Körper und externen Ressourcen besteht. Eine solche

Erklärung ist wesentlicher Bestandteil einer Theorie der Verfügungsrechte

am eigenen Körper und betrifft in ihrem Kern die Frage nach der

Bestimmung des Verhältnisses von Körper und Person.
Im Hinblick auf Cohens These stellt sich die Frage, woher der

Widerwille gegen körperliche Eingriffe rührt, der uns zögern lässt, auch
Teile unseres Körpers im Rahmen gerechtigkeitstheoretischer
Erwägungen zur Disposition von umverteilenden Maßnahmen zu stellen.
Manche Autoren vertreten eine skeptische Position derart, dass sie

einen instinktiven, biologisch bedingten Widerwillen gegen Körpereingriffe

vermuten, von dem unklar sei, ob er irgendeine normative Relevanz

besäße. Wenn es sich tatsächlich um eine biologisch bedingte
Verhaltensdisposition handelt, dann wäre es unklug, dem in normativer
Hinsicht nicht Rechnung zu tragen. Denn unsere ethischen Verpflichtungen

können nicht unabhängig davon sein, was wir als biologisch
bedingte Wesen zu leisten vermögen. Vieles hängt in diesem
Zusammenhang von der Frage ab, inwieweit wir in der Lage sind, solche

Verhaltensdispositionen zu beeinflussen. Wenn wir davon ausgehen,
dass wir in der Lage sind, unsere Affekte, in welchem Umfang auch

immer, zu steuern, dann stellt sich die ethisch relevante Frage wieder
ein, zugunsten welcher normativen Haltungen wir unseren unmittelbaren

Widerwillen überwinden sollten.
Einen nicht-naturalistischen Erklärungsversuch unternimmt Ronald

Dworkin. Ihm zufolge hängt der Widerwille gegen körperliche
Zwangseingriffe damit zusammen, dass hierdurch die Persönlichkeit



68 Beate Herrmann

des Betroffenen irreversibel deformiert würde. Aus diesem Grund, so

Dworkin, würden wir dem Wunsch eines Verbrechers, anstatt eine

langjährige Gefängnisstrafe verbüßen zu müssen, lieber einen kleinen

Finger abgehackt zu bekommen, nicht stattgeben.19 Selbst wenn diese

These richtig ist, so erklärt sie nicht den spezifischen Widerwillen
gegen körperliche Verstümmelung, da sie in gleicher Weise für nichtkörperliche

Strafen gilt, welche die Persönlichkeit deformieren. So steht

zumindest in Frage, ob beispielsweise eine langjährige Gefängnisstrafe
die Persönlichkeit in nicht ebenso großem oder gar größerem Ausmaß
deformiert wie der Verlust des kleinen Fingers.

Angemessener, so Rakowskis Reaktion auf Dworkin, werde unsere

abschlägige Reaktion auf den Wunsch des Verbrechers damit erklärt,
dass Personen durch körperliche Eingriffe nicht stigmatisiert werden
sollten.20 Dies mag zwar eine adäquate Erklärung für die Ablehnung
körperlicher Bestrafungen sein, ist jedoch nicht anwendbar auf das von
ihm ursprünglich behandelte Problem der moralischen Zulässigkeit der

Zwangsorganentnahme. Denn wenn diese Erklärung richtig wäre,
müsste sich unser Widerwille im Falle der Organlotterie verflüchtigen,
da die Betroffenen im Sinne der geltenden Wertvorstellungen handeln
und somit jede Grundlage für eine Stigmatisierung entfallen würde.

3. Der menschliche Körper: Sache oder Person?

Über die Frage, worin das Spezifische der Verfügungsrechte über den

eigenen Körper begründet liegt, erfährt man möglicherweise mehr,
wenn man Erklärungsansätze betrachtet, die für gewisse Beschränkungen

hinsichtlich der Verfügbarkeit des menschlichen Körpers
argumentieren. Dies geschieht zumeist im Rekurs auf das besondere
Verhältnis von Körper und Person. Es lassen sich hierbei zwei mögliche
B egründungsstrategien unterscheiden.

Die erste macht geltend, dass der Körper als materielle Basis
notwendig ist zur Aufrechterhaltung der Person. Zunächst mag es plausibel
erscheinen, die Annahme eines spezifischen Verfügungsrechts über den

eigenen Körper mit dessen vitaler Funktion für die Person zu erklären,
also schlicht damit, dass niemand ohne (s)einen Körper existieren kann.

19 Dworkin (1983), S. 39.
20 Rakowski (1993), S. 186.



Der menschliche Körper: Sache oder Person? 69

Dies ist zwar eine notwendige, nicht jedoch eine körperspezifische
Bedingung, da sie in gleicher Weise von bestimmten äußeren Gütern und
außerdem auch von Körperteilen Dritter erfüllt wird. So können manche

Patienten nicht ohne das Herz eines Gesunden überleben. Gleichwohl

würden wir kein Recht auf dieses Gut einräumen. In seiner
existenzerhaltenden Funktion hegt demnach nicht der spezifische
Grund für unsere Intuition eines Verfügungsrechts über den eigenen
Körper. Allenfalls lässt sich umgekehrt aus dieser Beobachtung die
These ableiten, dass das Anrecht auf ein die eigene Existenz sicherndes

Minimum an Sachgütem ebenso grundlegend ist wie bestimmte Rechte
über unseren Körper.

Die zweite Erklärung impliziert eine stärkere These, wonach unser
Körper nicht nur existentielle Voraussetzung, sondern konstitutiver
Bestandteil der Person und damit nicht nur deren kontingente materielle
Gestalt, sondern eine Essenz personaler Identität ist. Diese Annahme
findet ihren Ausdruck bereits im Römischen Recht, welches strikt
trennt zwischen Sache und Person. Letztere wird als Rechtssubjekt
angesehen, dem äußere Güter als Objekte zugeordnet werden.21 Der Körper

wird hierbei als Teil der Person behandelt, und da nach der Systematik

des Rechts Sachen nur unpersönliche Dinge sein können, ist es

ausgeschlossen, den Körper als Sache anzusehen.
Eine entsprechende moralphilosophische Begründung findet sich

bei Kant. Der Körper als integraler Bestandteil der Person unterliegt
weit gehenden Verfügungsbeschränkungen, die sich daraus ergeben,
dass jede Person qua ihrer Vemunftbegabtheit und der daraus resultierenden

Fähigkeit, das eigene Handeln durch das Sittengesetz zu
bestimmen, etwas Überindividuelles repräsentiert, nämlich die Menschheit,

gedacht als moralisches Subjekt.
Aufgrund dieser Eigenschaft kommt dem Menschen Würde zu.

Diese hat einen unbedingten, nicht-komparativen Wert. Entitäten, die
eine Würde haben, unterscheiden sich somit grundsätzlich von Entitäten,

die einen Preis haben. An die Stelle dessen, was einen Preis hat,
«kann auch etwas anderes, als Äquivalent, gesetzt werden». Dasjenige,
«was dagegen über allen Preis erhaben ist, mithin kein Äquivalent
verstattet, das hat eine Würde»22. Autoren, die mit Kant Verfügungsbeschränkungen

über den eigenen Körper, vor allem das Verbot des

21 Vgl. Schünemann (1985), S. 9.
22 Kant (1983), Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, S. 68.



70 Beate Herrmann

Organverkaufs, begründen möchten, beziehen sich auf diese

Unterscheidung. Das Argument lautet: Wenn Menschen Eigentumsrechte an

ihren Körperteilen hätten und diese ausüben würden, würden sie in
einer Weise handeln, die mit ihrer Würde in Konflikt geriete und sich

erniedrigen zu einer Entität, die einen Preis hat.23

Wie weit gehend die Verfügungsbeschränkungen über den eigenen
Körper sind, ergibt sich aus einschlägigen Bemerkungen der Tugendlehre,

wo Kant von den Pflichten gegen sich selbst spricht. Danach ist
es ein Verbrechen an der Person, sich «eines integrierenden Teils als

Organs [zu] berauben». Unter diese Bestimmung fallen nicht nur die
für die Aufrechterhaltung der vitalen Körperfunktionen notwendigen
Organe. Schon «einen Zahn zu verschenken, oder zu verkaufen, um ihn
in die Kinnlade eines andern zu pflanzen [...] gehört zum partialen
Selbstmorde».24

Ein Problem besteht nun darin, dass derart weit reichende
Verfügungsbeschränkungen über den eigenen Körper nicht aus der Pflicht
des Einzelnen, sich als vernunftbegabtes und somit der Freiheit fähiges
Wesen zu erhalten, ableitbar sind. Eine solche Pflicht kann die besondere

Schutzwürdigkeit des Körpers allenfalls insoweit begründen, als

dieser zur Aufrechterhaltung der Person notwendig ist. Das schließt

Eingriffe - freiwillige oder erzwungene - nicht aus, welche die

Personeneigenschaft unbeeinträchtigt lassen. Der Körper kann in
bestimmter Hinsicht «gebraucht» und damit als Sache behandelt werden,
ohne dass wir uns hiervon in unserer Personeneigenschaft beeinträchtigt

sehen. Dies gilt beispielsweise für die Entnahme von Blut ebenso
wie für die in manchen Ländern bestehende Möglichkeit, die eigenen
Eizellen zu verkaufen.

Entsprechend kann mit diesem Argument das Ausmaß des
bestehenden Rechts auf körperliche Unversehrtheit nicht erklärt werden.
Dieses verbietet nicht nur lebensbedrohliche oder die Gesundheit stark

beeinträchtigende, sondern nahezu alle körperlichen Zwangseingriffe.
So kann nach herrschender Meinung im Falle von dringend benötigtem
Transfusionsblut, etwa bei einem Verkehrsunfall, eine Zwangsblutentnahme

an einem Passanten nicht einmal durch Notstand gerechtfertigt
werden.25 Auch wenn man die kantische Annahme akzeptiert, wonach

23 Vgl. Munzer (1994), S. 266.
24 Kant (1983), Metaphysik der Sitten, S. 555.
25 Vgl. Jakobs (1993), S. 422.



Der menschliche Körper: Sache oder Person? 71

jede Person eine Würde hat, somit Zweck an sich und als solche gerade
keine Sache ist, die einen Preis hat, so folgt daraus nicht zwingend, wie
Kant meinte, dass diese Eigenschaft eo ipso auch jedem einzelnen
Körperteil zukommt. Vielmehr sind bestimmte Körperteile und
-Substanzen für die Aufrechterhaltung des Personenstatus unerheblich, weshalb

hierfür das Sachprinzip nicht generell ausgeschlossen ist.26

Was ergibt sich aus diesen Überlegungen für die eingangs skizzierte
Problemdiagnose? Sowohl die Self-Ownership-These als auch diejenigen

Erklärungsversuche, die an Kant anschließen, gelangen in Bezug
auf die Frage der Verfügungsrechte am eigenen Körper zu kontraintuitiven

Konsequenzen. Dies liegt u.a. daran, dass beide in je
unterschiedlicher Weise zur Bestimmung dieser Rechte eine Dichotomie
voraussetzen, die in Bezug auf den menschlichen Körper unangemessen

ist, nämlich die zwischen Sache und Person. Akzentuieren die
Vertreter der Self-Ownership-These die Sacheigenschaft des Körpers,
indem sie diesen als eigentumsfähige Entität nach Analogie äußerer Güter

betrachten, so vermag die Position Kants zwischen dem moralischen
Status der Person einerseits und deren Körper andererseits in keiner
Hinsicht zu differenzieren. Beide Positionen werden damit der
Komplexität des Verhältnisses von Körper und Person nicht gerecht. Die
generelle Tendenz dieser Theorien, Körperrechte in Bezug auf die
Rechte und Interessen der Person zu erklären im Unterschied etwa zu
Versuchen, den Körper als Rechtssubjekt zu institutionalisieren und
diesem personenunabhängige Rechte zuzusprechen, erscheint mir
jedoch sinnvoll.27 Denn nur so kann die spezifische Verbindung von
Körper und Person angemessen berücksichtigt werden.

Charakteristisch für den menschliche Körper ist es gerade, dass er in
seinen unterschiedlichen Funktions- und Bedeutungszusammenhängen
irreduzibel beide Aspekte integriert: den der Sachqualität und den, Träger

der Person zu sein. Wir haben einen Körper in dem instrumentellen

26 Vgl. Munzer (1994), S. 275 f.
27 Einen solchen Vorschlag unterbreitet Volker Caysa. Um eine biotechnologi¬

sche Instrumentalisierung des Körpers abzuwehren, soll ein Recht auf körperliche

Unversehrtheit dergestalt statuiert werden, dass der Körper als «Eigenwert»

begriffen und die Rechte des Körpers ggf. gegen die sich in diesem
Körper befindliche Person durchgesetzt werden können. Caysa denkt etwa an
das Verbot, bestimmte Organe zu verkaufen. Die Intention besteht darin, die
freie Verfügung Uber den Körper zum Zwecke der Erhaltung der Autonomie
der Individuen zu beschränken. Personen sollen sich qua Ausbeutung ihres
Körpers nicht selbst versklaven dürfen. Vgl. Caysa (2001), S. 218 f.



72 Beate Herrmann

Sinne, dass wir ihn benötigen, um als Person zu existieren, dass wir in
der Lage sind, uns reflektierend und experimentierend zu diesem in ein
Verhältnis zu setzen, ihn zu objektivieren und insoweit zur Sache zu
machen. Gleichzeitig sind wir köiperliche Wesen, insofern all dasjenige,

was uns als Person auszeichnet, unsere Empfindungen, Fähigkeiten,
Talente, gar nicht anders denkbar sind, denn als körperliche, d. h. als

körperlich vermittelt oder realisiert.
Im Unterschied zu äußeren Dingen (und auch anderen Körpern)

nehmen wir unseren Körper vor aller Reflexion aus der Innenperspektive
und wir uns in der Regel als mit unserem Körper identisch wahr.28 In

diesem Sinne ist unser Körper in der Tat konstitutiver Bestandteil unseres

«Selbst». Jede Betrachtung, die den Körper zum Objekt macht,
nimmt die Außenperspektive ein und involviert als solche einen Pro-

zess der Abstraktion und der Reflexion auf den Körper. Personen sind
hierzu selbstverständlich in der Lage, was jedoch nichts an der
«existentiellen» Nachgeordnetheit dieser Perspektive ändert. Hierin liegt ein
wesentlicher Unterschied zwischen unserem Körper und äußeren Dingen.

Letztere kennen wir nur aus der Außenperspektive, d. h. als

Objekte. Diese Beobachtung, wenn sie richtig ist, bestreitet eine wesentliche

Annahme der Self-Ownership-These, derzufolge wir natürlicherweise

zu unserem Körper in einer Eigentumsrelation stehen.

Aus diesen Überlegungen folgt jedoch nicht, dass der menschliche

Körper bzw. seine Teile generell nicht als Sache begriffen bzw. behandelt

werden dürfen, wie etwa die Kantische Perspektive dies nahe legt.
Denn wir sind als Subjekte eben auch in der Lage, zu reflektieren und

zu abstrahieren, und uns damit zu unserem Körper in ein Verhältnis zu

setzen, bei dem wir ihn objektivieren und insoweit zur Sache machen.
Die Opposition von Sache und Person ist somit in Bezug auf den Körper

unangemessen. Weder ist unser Körper nur eine Sache wie andere
auch noch ist er schlicht unabänderlicher Teil unseres Selbst. Vielmehr
weist das Verhältnis zu unserem Körper beide Dimensionen auf, die der
«Sache» und die der «Person». Wesentliche Aufgabe einer Theorie der

28 Der Neuropsychologe Oliver Sacks beschreibt eine Reihe von Fällen, in de¬

nen Personen, bedingt durch Hirnverletzungen oder -erkrankungen, nicht
mehr in der Lage sind, ihren Körper als den ihrigen zu identifizieren. So
berichtet er von einem Patienten, der regelmäßig aus dem Bett gefallen ist, weil
er nach eigenen Angaben in seinem Bett «irgendein Bein gefunden» habe,
welches er entsetzt hinauswerfen wollte und dabei «irgendwie hinterhergefallen»

sei. Vgl. Sacks (1990), S. 84 f.



Der menschliche Körper: Sache oder Person? 73

Verfügungsrechte muss es sein, die Spezifik dieses Verhältnisses
aufzuklären.

4. Literatur

Breyer, F./Kliemt, H. (1995): «Solidargemeinschaften der Organspender:
Private oder öffentliche Organisation?», in: P. Oberender (Hg.),
Transplantationsmedizin: Ökonomische, ethische, rechtliche und medizinische
Aspekte, Baden-Baden, S. 135-160

Caysa, V. (2001): «Vom Recht des Leibes», in: R. Reschke (Hg.), Zeitenwen¬
de, Wertewende. Internationaler Kongress der Nietzsche-Gesellschaft zum
100. Todestag Friedrich Nietzsches vom 24.-27. August 2000 in Naumburg,
Berlin, S. 217-222

Cohen, G. A. (1995): Self-Ownerhship, Freedom and Equality, Cambridge

Dworkin, R. (1981): «What is Equality? Part 2: Equality of Resources», in:
Philosophy and Public Affairs 10, S. 283-345

— (1983): «Comment on Narveson: In Defense of Equality», in: Social Philoso¬
phy and Policy, S. 24-40

Harris, J. (1994), «The Survival Lottery», in: B. Steinbock/A. Norcross
(Hg.), Killing And Letting Die, New York, S. 257-265

Helmchen, H. (1998): «Forschung mit nicht-einwilligungsfähigen Patienten»,
in: Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften (Hg.), Berichte
und Abhandlungen, Bd. 5, Berlin, S. 9-30

Jakobs, G. (1993): Strafrecht, Allgemeiner Teil: die Grundlagen und die Zu¬

rechnungslehre, 2., neubearb. und erw. Aufl., Berlin/New York
Kant, I. (1983a): Die Metaphysik der Sitten, W. Weischedel (Hg.), Immanu¬

el Kant. Werke in zehn Bänden, Bd. 7, Darmstadt

— (1983b): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, W. Weischedel (Hg.),
Immanuel Kant. Werke in zehn Bänden, Bd. 6, Darmstadt

Kimbrell, A. (1994): Ersatzteillager Mensch. Die Vermarktung des Körpers,
Frankfurt/New York

LOCKE, J. (1977): Zwei Abhandlungen über die Regierung, hg. und eingeleitet
von W. Euchner, Frankfurt am Main

Munzer, S. R. (1994): «An Uneasy case against Property Rights in Body Parts»,
in: Social Philosophy and Policy 11, S. 259-286

Nozick, R. (1974): Anarchy, State, and Utopia, New York
Rakowski, E. (1993): Equal Justice, Oxford

Rawls, J. (1979): Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt am Main

Sacks, O. (1990): Der Mann, der seine Frau mit einem Hut verwechselte, Rein¬
bek

SCHÜNEMANN, H. (1985): Die Rechte am menschlichen Körper, Frankfurt am
Main

Wölk, F. (2001): «Medizinische Forschung an einwilligungsunfähigen Patien¬
ten», in: Zeitschriftfür medizinische Ethik 47, Heft 4, S. 387-406




	Der menschliche Körper : Sache oder Person?

