Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 62 (2003)

Artikel: Der menschliche Kérper : Sache oder Person?
Autor: Herrmann, Beate

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882960

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BEATE HERRMANN

Der menschliche Korper:
Sache oder Person?

Developments in modern medicine in particular turn the human body into a man-
ageable resource in a hitherto unprecedented extent. Along with that the body be-
comes an object of different interests. This contribution begins by explicating the
normative implications that follow from different theories of distributive justice for
"humans-as-a-resource”. It is shown that both egalitarian and liberal theories of
justice lead to counter-intuitive consequences in this regard. Clarifying this prob-
lem requires answering the question as to what constitutes the specific moral status
of bodily resources as distinct from external goods.

1. Einleitung!

Es ist eine von vielen geteilte Intuition, dass der eigene Korper aus-
schlieBlich einem selbst gehort. Das beinhaltet insbesondere Verfii-
gungsrechte iiber Korperorgane und -substanzen und diesbeziigliche
Informationen. Diese Intuition scheint durch die jiingeren Entwicklun-
gen in den Bereichen der Gen- und Transplantationsmedizin infrage
gestellt. So enthilt der genetische Code einer Person beispielsweise
Informationen iiber die Disposition fiir bestimmte Krankheiten, die
nicht nur fiir sie als Individuum, sondern dariiber hinaus (neben
Forschungszwecken) auch fiir ihre Familienmitglieder und deren po-
tentielle Nachkommen von Bedeutung sind. Habe ich als Einzelner
trotzdem das Recht, solche genetischen Informationen fiir mich zu be-
halten? Wenn ja, geht die Wahrung meiner Autonomie nicht zu Lasten
der Autonomie meiner Angehorigen? Analoge Probleme ergeben sich
im Bereich der Organtransplantation. In welchem Verhiltnis steht die
autonome Entscheidung des Einzelnen, keine Organe zu spenden, zu

1 Fiir ausfithrliche Diskussionen und wertvolle Hinweise danke ich Weyma
Liibbe und Frank Dietrich.



62 Beate Herrmann

den moralischen Rechten desjenigen, fiir den eine solche Spende iiber-
lebensnotwendig ist? Die Knappheit von Spenderorganen stellt schon
seit vielen Jahren eines der Hauptprobleme dar und hat auch von philo-
sophischer Seite Vorschlige hervorgebracht, die die Anzahl der Spen-
derorgane erhohen sollen. Man denke etwa an Hartmut Kliemts Vor-
schlag eines Clubs der Organspender.? In der Debatte um Verfiigungs-
rechte iiber den menschlichen Korper lassen sich derzeit zwei
gegenldufige Tendenzen beobachten. Durch die zunehmende Verwert-
barkeit des menschlichen Korpers wird einerseits der Bedarf an
Korperorganen und -substanzen stetig groler, was vereinzelt die Frage
provoziert, ob wir bereits auf dem Weg zu einer «Sozialpflichtigkeit»
des Korpers sind.? Andererseits ist die «Ressource Mensch» von Fragen
der Verteilungsgerechtigkeit bislang weitest gehend ausgenommen.
Woran liegt das?

Im Folgenden werde ich mich mit dem gerechtigkeitstheoretischen
Hintergrund dieses Befundes beschiftigen. Bislang gibt es keine Theo-
rie der Verfiigungsrechte iiber den eigenen Korper. Wohl gibt es eine
Debatte, die ganz selbstverstindlich davon ausgeht, dass jeder Mensch
der Eigentiimer seiner Person und seines Korpers ist. Diese Debatte, die
unter dem Titel «Self-Ownership»* lduft, beschiftigt sich mit Fragen
der Verteilungsgerechtigkeit beziiglich externer natiirlicher Giiter. Mein
Interesse hieran ist durch die Frage motiviert, ob und inwiefern die in
der These der «Self-Ownership» implizierte Eigentumsrelation zwi-
schen Korper und Person zur Klirung bestimmter medizinethischer
Fragestellungen, wie sie oben angedeutet wurden, beitragen kann.

Ein Ergebnis meiner Uberlegungen wird darin bestehen, dass die
Self-Ownership-These ungeeignet ist, um Verfiigungsrechte am eigenen
Korper zu begriinden. Der an Popularitit zunehmenden Annahme,
«Korperteile gehtren zum personlichen Eigentum» und «der Mensch
hat das ungeschmilerte Recht, iiber sie zu verfiigen — unter welchen
Umstiéinden auch immer»,> muss insofern widersprochen werden. In
einem weiteren Schritt wird gezeigt, dass die Plausibilitit einschligiger

Vgl. BREYER / KLIEMT (1995), S. 141 ff.

Aktuelles Beispiel hierfiir ist die Debatte um die rechtliche Neuregelung be-

ziiglich der medizinischen Forschung an einwilligungsunfihigen Patienten.

Siehe hierzu WOLK (2001), S. 387 ff.; HELMCHEN (1998), S. 9f.

4 Diese Bezeichnung stammt von Gerald Cohen, einem egalitaristischen Kriti-
ker dieser These.

5 KEVORKIAN zitiert nach KIMBRELL (1994), S. 40f.

W



Der menschliche Kérper: Sache oder Person? 63

gerechtigkeitstheoretischer Argumentationen wesentlich von der Mog-
lichkeit abhingt, zu erkldren, worin die spezifische moralische Qualitit
unseres Korpers im Unterschied zu duBeren Ressourcen liegt. Dass be-
reits vorhandene Erkldrungsansitze zu Verfiigungsrechten iiber den
eigenen Korper diesem Problem nicht gerecht werden, wird im An-
schluss dargelegt. SchlieBlich wird ein Vorschlag skizziert, der das spe-
zifische Verhiltnis von Korper und Person in den Blick nimmit.

2. Die liberale These der Self-Ownership und die egalitaristische Kritik

Einer der bedeutendsten Vertreter der These der Self-Ownership in die-
sem Jahrhundert ist Robert Nozick. In seinem Buch Anarchy, State,
Utopia nimmt er grundlegende Freiheitsrechte des Individuums zum
Ausgangspunkt seiner Uberlegungen und leitet daraus samtliche Rechte
und Pflichten ab, die sich fiir den Einzelnen wie fiir den Staat ergeben.
Die vorausgesetzten Freiheitsrechte beinhalten, dass jeder Mensch der
moralisch rechtméfige Eigentiimer seiner Person und seiner Fihigkei-
ten ist. Daraus folgt zunichst, dass jeder das moralische Recht hat, sei-
ne Fihigkeiten in beliebiger Weise zu nutzen, sofern andere dadurch
nicht geschiddigt werden.® Nozick bezieht sich hierbei auf John Locke,
der in seinem Treatise of Government Self-Ownership als das grundle-
gende Recht annimmt, aus dem sich dann bestimmte Eigentumsrechte
an dufleren natiirlichen Giitern ableiten:

«Obwohl die Erde und alle niederen Lebewesen allen Menschen gemeinsam
gehoren, so hat doch jeder Mensch ein Eigentum an seiner eigenen Person. Auf
diese hat niemand ein Recht als nur er allein. Die Arbeit seines Korpers und das
Werk seiner Hinde sind, so konnen wir sagen, im eigentlichen Sinne sein
Eigentum. Was immer er also dem Zustand entriickt, den die Natur vorgesehen
und in dem sie es belassen hat, hat er mit seiner Arbeit gemischt und ihm etwas
eigenes hinzugefiigt. Er hat es somit zu seinem Eigentum gemacht.»’

Zur Charakterisierung dieses Rechts bemiiht Nozick den Vergleich
des Verhiltnisses eines Sklavenhalters zu seinem Sklaven. Dieser darf
dem Sklaven zwar nicht befehlen, andere Personen zu schidigen, er ist
jedoch auch nicht verpflichtet, dessen Dienste irgendwem zur Verfii-
gung zu stellen.? Jeder Anspruch von Person A auf die Hilfe von Person

6 Vgl. Nozick (1974), S. 30ff.
7 LOCKE (1977), S. 216f.
8 COHEN (1995), S. 68.



64 Beate Herrmann

B kann demnach nur auf einer vertraglichen Verpflichtung, die B frei-
willig eingegangen ist, beruhen. Vor allem geht es Nozick darum zu
zeigen, dass nach dieser Definition die Erhebung von redistributiven
Steuern moralisch unzulidssig ist. Eine solche MaBlnahme kime dem
Raub des rechtmiBig erworbenen Eigentums des Besteuerten gleich.?

Die Funktion der Self-Ownership-These besteht nun darin, dass sie
als Primisse in einem Argument dient, welches das Eigentumsrecht an
natiirlichen Ressourcen begriinden soll. Indem die von mir besessene
Arbeitskraft auf natiirliche Ressourcen angewendet wird, und beides
sich in einem hergestellten Produkt verbindet, erwerbe ich an diesen
Ressourcen rechtméBigerweise Eigentum. Die in unserem Zusammen-
hang wichtigste Konsequenz hieraus besteht darin, dass eine Eigen-
tumstheorie, die sich auf die Primisse der Self-Ownership stiitzt, eine
ungleiche Verteilung von natiirlichen Giitern zur Folge hat. Diese
Ungleichverteilung ist eine Folge der unterschiedlichen kdérperlichen
Fiahigkeiten und Talente derjenigen, die sich bestimmte Giiter aneignen.
Die Stirkeren oder Talentierteren unter ihnen haben dabei nicht nur
Vorteile bei der Aneignung von Ressourcen, sondern sie werden diese
auch effizienter nutzen kénnen. Dies fiihrt selbst unter der Bedingung
einer urspriinglich gleichen Verteilung von Giitern zu Ungleichheiten
im resultierenden Wohlfahrtsniveau. !0

Einige egalitaristische Theoretiker haben diesen Ansatz kritisiert.!!
Sie gehen von der grundlegenden moralischen Intuition aus, dass jede
Person die gleiche Chance bekommen sollte, ein erfiilltes Leben zu fiih-
ren. Ungleiche Chancen, die auf moralisch willkiirlichen Umsténden
beruhen, miissen kompensiert werden.!? Diese Forderung steht im
Widerspruch zur These der Self-Ownership, denn sie verlangt eine
Umverteilung sowohl von natiirlichen @uBleren Giitern als auch von den
Ertrigen aus unseren Fihigkeiten und Talenten. So beruht beispielswei-
se eine angeborene korperliche Behinderung ebenso auf moralisch ar-

9 NozICK (1974), S. 169.

10 An diesem Befund #ndert sich auch nichts durch Lockes «Proviso». Dieses
sieht vor, dass die Aneignung natiirlicher Giiter gerecht ist, wenn «genug und
ebenso gutes den anderen gemeinsam verbleibt» (vgl. LOCKE, S. 217). Eine
Hauptschwierigkeit liberaler Eigentumstheorien besteht darin, eine plausible
Interpretation dessen zu leisten, was dieses Proviso bedeutet.

11 Als die wichtigsten Vertreter dieser Kritik sind John Rawls, Ronald Dworkin
und Eric Rakowski zu nennen.

12 Vgl. hierzu Dworkins Unterscheidung von «brute luck» und «option luck».
DWORKIN (1981), S. 293.



Der menschliche Korper: Sache oder Person? 65

bitrdaren Umstinden wie eine iiberdurchschnittliche intellektuelle Bega-
bung.!3 Daraus folgt, dass Einkommen, welches vermittelst der eigenen
Fihigkeiten und Talente erzielt wurde, Gegenstand der Umverteilung
ist.

Liberale Kritiker dieser Theorien weisen nun mit Recht auf eine
sehr viel weit reichendere Konsequenz dieser Theorie hin. Die Ableh-
nung von Self-Ownership aufgrund der These, dass unverdiente Nach-
teile kompensiert werden miissen, hat nicht nur Konsequenzen hin-
sichtlich der Frage, wer iiber die Ertrige aus unseren korperlichen
Fihigkeiten und Talenten disponiert, sondern auch hinsichtlich der Fra-
ge, wer iiber unseren Korper bestimmt. Die meisten Egalitaristen
mochten eine solche Konsequenz in der Tat vermeiden.!* Der Umstand,
dass sie ihre beiden gesunden Augen aufgrund moralisch arbitrirer
Umstidnde besitzen, und dass blinde Menschen dringender ein gesundes
Auge brauchen als Gesunde ihr zweites Auge, veranlasst die meisten
Egalitaristen nicht zu der Uberzeugung, dass sie ihren Anspruch auf
zwei gesunde Augen zugunsten eines Blinden aufgeben sollten. 1>

Eine mogliche Strategie, diesem Problem zu begegnen, besteht
darin, zu zeigen, dass die Self-Ownership-These keine notwendige Be-
dingung fiir die Abwehr von Umverteilungsanspriichen gegeniiber kor-
perlichen Ressourcen ist. Ein von Gerald Cohen vorgebrachtes Argu-
ment verfihrt in dieser Weise. Es beruht auf der Annahme, dass Self-
Ownership nicht die richtige Antwort auf die Frage ist, warum wir nicht
verpflichtet sind, unsere korperliche Unversehrtheit zugunsten anderer
Personen zu opfern. Die Antwort, so Cohen, liegt in etwas anderem,
ndmlich einem Widerwillen («hostility») gegen Eingriffe in unseren
Korper, die katastrophale Ausmalle haben. Cohen spricht in einer nicht
weiter ausgefiihrten Anmerkung auch von einem Recht auf koérperliche

13 RAWLS (1979), S. 205 und 212f.

14 Eine Ausnahme hierzu bildet die Gerechtigkeitstheorie von Eric Rakowski. Er
hilt eine Zwangsorganentnahme aus egalitaristischen Gerechtigkeitserwigun-
gen heraus unter bestimmten Bedingungen fiir moralisch zulidssig. Vgl.
RAKOWSKI (1993), S. 167 ff.

15 Vgl. hierzu COHEN (1995), S. 70. Es sei in diesem Zusammenhang jedoch
erwihnt, dass beispielsweise John Harris, Vertreter einer utilitaristischen
Gerechtigkeitstheorie, eine solche Konsequenz ausdriicklich akzeptiert. Er
hilt eine Organlotterie fiir gerechtfertigt, da sie ein geeignetes Mittel sei, die

Uberlebenschancen eines jeden Teilnehmers zu maximieren. Vgl. HARRIS
(1994, 1975), S. 260.



66 Beate Herrmann

Integritit .16 Er motiviert dieses Argument anhand eines auf kontrafakti-
schen Verhiltnissen beruhenden Beispiels:!”

Man stelle sich eine Welt vor, in der Menschen nicht mit Augen,
sondern nur mit Augenhohlen zur Welt kommen. Der Staat implantiert
nach der Geburt jedem Biirger kiinstliche Augen, die als Leihgabe zur
Verfiigung gestellt werden. Verliert jemand seine Sehfdhigkeit, so hat
er Anspruch auf Ersatz. Allerdings eignen sich hierfiir nur bereits «ge-
tragene» Augen, «neue» Augen sind fiir Erwachsene untauglich. Des-
halb hat der Staat eine Augenlotterie eingerichtet, an der teilzunehmen
alle verpflichtet sind, um so Ersatz fiir die fehlenden Augen zu beschaf-
fen. Cohens These lautet nun, dass die Augenlotterie fiir kiinstliche Au-
gen fiir uns nicht weniger abschreckend sein wiirde als dieselbe Lotterie
in der realen Welt fiir unsere natiirlichen Augen. Wenn dies richtig ist,
dann ist diese Beobachtung ein Indiz dafiir, dass nicht unser Glaube an
Self-Ownership der wahre Grund fiir unseren Widerwillen ist, einen
Korperteil zu verlieren, denn im obigen Szenario sind wir nicht die
Eigentiimer unserer Augen.

Cohens Argument, dass wir uns nicht auf Self-Ownership, d. h. auf
ein Eigentumsrecht berufen, wenn wir uns vor Eingriffen in unsere kor-
perliche Unversehrtheit schiitzen wollen, hat m. E. einige Plausibilitit.!8
Alternativ schlidgt er ein Recht auf korperliche Integritit vor, welches
unabhiingig von allen vertraglichen Pflichten gelten miisse, die sich ge-
geniiber anderen Personen aus welchen Griinden auch immer ergeben.
Nun kann man sich fragen, was dadurch gewonnen ist, wenn man an-
statt von Self-Ownership von einem Recht auf korperliche Integritit
spricht. Der wesentliche Fortschritt dieses Arguments besteht darin,
dass es im Gegensatz zur Self-Ownership-These eine Unterscheidung
zulidsst hinsichtlich des moralischen Status des Korpers einerseits und
duBerer Giiter andererseits, zu denen auch die Ertrige gehoren, die
mittels korperlicher Fihigkeiten erzielt werden. Denn wie die vorher-
gehenden Uberlegungen gezeigt haben, liegt ein zentrales gerechtig-

16 Vgl. COHEN (1995), S. 70, Anm. 6.

17 Ebd., S.243f.

18 Gleichwohl lassen sich Einwinde gegen dieses Argument formulieren. Cohen
selbst rdaumt ein, dass unsere moralischen Intuitionen in dem kontrafaktischen
Staat moglicherweise nicht dieselben seien als unter den gegebenen Bedin-
gungen. Somit bestehe die Moglichkeit, dass der Unterschied zwischen ange-
borenen und kilnstlichen Augen doch einen Unterschied in der Akzeptanz der
Augenlotterie nach sich ziehen wiirde. Ebd., S. 244,



Der menschliche Korper: Sache oder Person? 67

keitstheoretisches Problem sowohl liberaler als auch egalitaristischer
Theorien der Verteilungsgerechtigkeit darin, dass beide eine solche
Unterscheidung nicht treffen, was zu jeweils kontraintuitiven Konse-
quenzen fiihrt: Liberale Theorien fordern via Self-Ownership eine
Sichtweise, die den Rechten an der eigenen Person dieselbe moralische
Qualitidt zuspricht wie den Rechten an den Ertrigen aus korperlichen
Fahigkeiten, wodurch beliebig groBe Ungleichheiten hinsichtlich der
Verteilung von Giitern legitimiert werden. Egalitaristische Theorien
hingegen konnen nicht erkldren, warum ich zwar einen Teil meiner auf
moralisch arbitriren Umstinden beruhenden Fihigkeiten der Allge-
meinheit zur Verfiigung stellen muss, die Umverteilung vor meinen
beiden gesunden Augen jedoch Halt machen sollte.

Die entscheidende Schwiiche von Cohens Argument besteht freilich
darin, dass es nur voraussetzt, was eigentlich begriindungsbediirftig ist;
ndmlich, worin der moralisch relevante Unterschied zwischen dem
Recht am eigenen Korper und externen Ressourcen besteht. Eine solche
Erkldrung ist wesentlicher Bestandteil einer Theorie der Verfligungs-
rechte am eigenen Korper und betrifft in ihrem Kern die Frage nach der
Bestimmung des Verhiltnisses von Korper und Person.

Im Hinblick auf Cohens These stellt sich die Frage, woher der
Widerwille gegen korperliche Eingriffe riihrt, der uns zégern lisst, auch
Teile unseres Korpers im Rahmen gerechtigkeitstheoretischer Erwi-
gungen zur Disposition von umverteilenden MaBnahmen zu stellen.
Manche Autoren vertreten eine skeptische Position derart, dass sie ei-
nen instinktiven, biologisch bedingten Widerwillen gegen Korperein-
griffe vermuten, von dem unklar sei, ob er irgendeine normative Rele-
vanz besidBle. Wenn es sich tatsichlich um eine biologisch bedingte
Verhaltensdisposition handelt, dann wiire es unklug, dem in normativer
Hinsicht nicht Rechnung zu tragen. Denn unsere ethischen Verpflich-
tungen konnen nicht unabhingig davon sein, was wir als biologisch
bedingte Wesen zu leisten vermogen. Vieles héngt in diesem Zusam-
menhang von der Frage ab, inwieweit wir in der Lage sind, solche
Verhaltensdispositionen zu beeinflussen. Wenn wir davon ausgehen,
dass wir in der Lage sind, unsere Affekte, in welchem Umfang auch
immer, zu steuern, dann stellt sich die ethisch relevante Frage wieder
ein, zugunsten welcher normativen Haltungen wir unseren unmittelba-
ren Widerwillen iiberwinden sollten.

Einen nicht-naturalistischen Erkldrungsversuch unternimmt Ronald
Dworkin. Thm zufolge hingt der Widerwille gegen korperliche
Zwangseingriffe damit zusammen, dass hierdurch die Personlichkeit



68 Beate Herrmann

des Betroffenen irreversibel deformiert wiirde. Aus diesem Grund, so
Dworkin, wiirden wir dem Wunsch eines Verbrechers, anstatt eine
langjidhrige Gefingnisstrafe verbiiBen zu miissen, lieber einen kleinen
Finger abgehackt zu bekommen, nicht stattgeben.!® Selbst wenn diese
These richtig ist, so erklirt sie nicht den spezifischen Widerwillen ge-
gen korperliche Verstiimmelung, da sie in gleicher Weise fiir nichtkor-
perliche Strafen gilt, welche die Personlichkeit deformieren. So steht
zumindest in Frage, ob beispielsweise eine langjdhrige Gefiangnisstrafe
die Personlichkeit in nicht ebenso groem oder gar groBerem Ausmal
deformiert wie der Verlust des kleinen Fingers.

Angemessener, so Rakowskis Reaktion auf Dworkin, werde unsere
abschligige Reaktion auf den Wunsch des Verbrechers damit erklirt,
dass Personen durch korperliche Eingriffe nicht stigmatisiert werden
sollten.20 Dies mag zwar eine addquate Erklirung fiir die Ablehnung
korperlicher Bestrafungen sein, ist jedoch nicht anwendbar auf das von
ihm urspriinglich behandelte Problem der moralischen Zulissigkeit der
Zwangsorganentnahme. Denn wenn diese Erkldrung richtig wire,
miisste sich unser Widerwille im Falle der Organlotterie verfliichtigen,
da die Betroffenen im Sinne der geltenden Wertvorstellungen handeln
und somit jede Grundlage fiir eine Stigmatisierung entfallen wiirde.

3. Der menschliche Korper: Sache oder Person?

Uber die Frage, worin das Spezifische der Verfiigungsrechte iiber den
eigenen Korper begriindet liegt, erfihrt man mdglicherweise mehr,
wenn man Erkldrungsansitze betrachtet, die fiir gewisse Beschriinkun-
gen hinsichtlich der Verfiigbarkeit des menschlichen Korpers argu-
mentieren. Dies geschieht zumeist im Rekurs auf das besondere Ver-
hiltnis von Korper und Person. Es lassen sich hierbei zwei mogliche
Begriindungsstrategien unterscheiden.

Die erste macht geltend, dass der Korper als materielle Basis not-
wendig ist zur Aufrechterhaltung der Person. Zunichst mag es plausibel
erscheinen, die Annahme eines spezifischen Verfiigungsrechts iiber den
eigenen Korper mit dessen vitaler Funktion fiir die Person zu erkliren,
also schlicht damit, dass niemand ohne (s)einen Korper existieren kann.

19 DWORKIN (1983), S. 39.
20 RAKOWSKI (1993), S. 186.



Der menschliche Korper: Sache oder Person? 69

Dies ist zwar eine notwendige, nicht jedoch eine korperspezifische Be-
dingung, da sie in gleicher Weise von bestimmten duBeren Giitern und
auBerdem auch von Korperteilen Dritter erfiillt wird. So k6nnen man-
che Patienten nicht ohne das Herz eines Gesunden {iiberleben. Gleich-
wohl wiirden wir kein Recht auf dieses Gut einrdumen. In seiner
existenzerhaltenden Funktion liegt demnach nicht der spezifische
Grund fiir unsere Intuition eines Verfiigungsrechts iiber den eigenen
Korper. Allenfalls ldsst sich umgekehrt aus dieser Beobachtung die
These ableiten, dass das Anrecht auf ein die eigene Existenz sicherndes
Minimum an Sachgiitern ebenso grundlegend ist wie bestimmte Rechte
tiber unseren Korper.

Die zweite Erkldrung impliziert eine stiarkere These, wonach unser
Korper nicht nur existentielle Voraussetzung, sondern konstitutiver Be-
standteil der Person und damit nicht nur deren kontingente materielle
Gestalt, sondern eine Essenz personaler Identitit ist. Diese Annahme
findet ihren Ausdruck bereits im RoOmischen Recht, welches strikt
trennt zwischen Sache und Person. Letztere wird als Rechtssubjekt an-
gesehen, dem duBere Giiter als Objekte zugeordnet werden.2! Der Kor-
per wird hierbei als Teil der Person behandelt, und da nach der Syste-
matik des Rechts Sachen nur unpersonliche Dinge sein konnen, ist es
ausgeschlossen, den Korper als Sache anzusehen.

Eine entsprechende moralphilosophische Begriindung findet sich
bei Kant. Der Korper als integraler Bestandteil der Person unterliegt
weit gehenden Verfiigungsbeschrinkungen, die sich daraus ergeben,
dass jede Person qua ihrer Vernunftbegabtheit und der daraus resultie-
renden Fihigkeit, das eigene Handeln durch das Sittengesetz zu be-
stimmen, etwas Uberindividuelles reprisentiert, nimlich die Mensch-
heit, gedacht als moralisches Subjekt.

Aufgrund dieser Eigenschaft kommt dem Menschen Wiirde zu.
Diese hat einen unbedingten, nicht-komparativen Wert. Entititen, die
eine Wiirde haben, unterscheiden sich somit grundsitzlich von Entiti-
ten, die einen Preis haben. An die Stelle dessen, was einen Preis hat,
«kann auch etwas anderes, als Aquivalent, gesetzt werden». Dasjenige,
«was dagegen iiber allen Preis erhaben ist, mithin kein Aquivalent ver-
stattet, das hat eine Wiirde»?2, Autoren, die mit Kant Verfiigungsbe-
schrankungen iiber den eigenen Korper, vor allem das Verbot des

21 Vgl. SCHUNEMANN (1985), S. 9.
22 KANT (1983), Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, S. 68.



70 Beate Herrmann

Organverkaufs, begriinden mochten, beziehen sich auf diese Unter-
scheidung. Das Argument lautet: Wenn Menschen Eigentumsrechte an
ihren Korperteilen hitten und diese ausiiben wiirden, wiirden sie in ei-
ner Weise handeln, die mit ihrer Wiirde in Konflikt geriete und sich
erniedrigen zu einer Entitét, die einen Preis hat.3

Wie weit gehend die Verfiigungsbeschrinkungen iiber den eigenen
Korper sind, ergibt sich aus einschldgigen Bemerkungen der Tugend-
lehre, wo Kant von den Pflichten gegen sich selbst spricht. Danach ist
es ein Verbrechen an der Person, sich «eines integrierenden Teils als
Organs [zu] berauben». Unter diese Bestimmung fallen nicht nur die
fir die Aufrechterhaltung der vitalen Korperfunktionen notwendigen
Organe. Schon «einen Zahn zu verschenken, oder zu verkaufen, um ihn
in die Kinnlade eines andern zu pflanzen [...] gehort zum partialen
Selbstmorde».2*

Ein Problem besteht nun darin, dass derart weit reichende Verfii-
gungsbeschrinkungen iiber den eigenen Korper nicht aus der Pflicht
des Einzelnen, sich als vernunftbegabtes und somit der Freiheit fihiges
Wesen zu erhalten, ableitbar sind. Eine solche Pflicht kann die beson-
dere Schutzwiirdigkeit des Korpers allenfalls insoweit begriinden, als
dieser zur Aufrechterhaltung der Person notwendig ist. Das schlief3t
Eingriffe — freiwillige oder erzwungene - nicht aus, welche die
Personeneigenschaft unbeeintriichtigt lassen. Der Korper kann in be-
stimmter Hinsicht «gebraucht» und damit als Sache behandelt werden,
ohne dass wir uns hiervon in unserer Personeneigenschaft beeintrich-
tigt sehen. Dies gilt beispielsweise fiir die Entnahme von Blut ebenso
wie fiir die in manchen Lindern bestehende Moglichkeit, die eigenen
Eizellen zu verkaufen.

Entsprechend kann mit diesem Argument das Ausmall des beste-
henden Rechts auf korperliche Unversehrtheit nicht erklirt werden.
Dieses verbietet nicht nur lebensbedrohliche oder die Gesundheit stark
beeintrichtigende, sondern nahezu alle korperlichen Zwangseingriffe.
So kann nach herrschender Meinung im Falle von dringend benétigtem
Transfusionsblut, etwa bei einem Verkehrsunfall, eine Zwangsblutent-
nahme an einem Passanten nicht einmal durch Notstand gerechtfertigt
werden.? Auch wenn man die kantische Annahme akzeptiert, wonach

23 Vgl. MUNZER (1994), S. 266.
24 KANT (1983), Metaphysik der Sitten, S. 555.
25 Vgl. JAkoOBS (1993), S. 422.



Der menschliche Korper: Sache oder Person? 71

jede Person eine Wiirde hat, somit Zweck an sich und als solche gerade
keine Sache ist, die einen Preis hat, so folgt daraus nicht zwingend, wie
Kant meinte, dass diese Eigenschaft eo ipso auch jedem einzelnen Kor-
perteil zukommt. Vielmehr sind bestimmte Korperteile und -sub-
stanzen fiir die Aufrechterhaltung des Personenstatus unerheblich, wes-
halb hierfiir das Sachprinzip nicht generell ausgeschlossen ist.2

Was ergibt sich aus diesen Uberlegungen fiir die eingangs skizzierte
Problemdiagnose? Sowohl die Self-Ownership-These als auch diejeni-
gen Erklarungsversuche, die an Kant anschlieBen, gelangen in Bezug
auf die Frage der Verfiigungsrechte am eigenen Korper zu kontraintui-
tiven Konsequenzen. Dies liegt u.a. daran, dass beide in je unter-
schiedlicher Weise zur Bestimmung dieser Rechte eine Dichotomie
voraussetzen, die in Bezug auf den menschlichen Korper unangemes-
sen ist, namlich die zwischen Sache und Person. Akzentuieren die Ver-
treter der Self-Ownership-These die Sacheigenschaft des Korpers, in-
dem sie diesen als eigentumsfihige Entitit nach Analogie duBerer Gii-
ter betrachten, so vermag die Position Kants zwischen dem moralischen
Status der Person einerseits und deren Korper andererseits in keiner
Hinsicht zu differenzieren. Beide Positionen werden damit der Kom-
plexitit des Verhiltnisses von Korper und Person nicht gerecht. Die
generelle Tendenz dieser Theorien, Korperrechte in Bezug auf die
Rechte und Interessen der Person zu erkldren im Unterschied etwa zu
Versuchen, den Korper als Rechtssubjekt zu institutionalisieren und
diesem personenunabhingige Rechte zuzusprechen, erscheint mir je-
doch sinnvoll.?” Denn nur so kann die spezifische Verbindung von
Korper und Person angemessen beriicksichtigt werden.

Charakteristisch fiir den menschliche Korper ist es gerade, dass er in
seinen unterschiedlichen Funktions- und Bedeutungszusammenhingen
irreduzibel beide Aspekte integriert: den der Sachqualitit und den, Tri-
ger der Person zu sein. Wir haben einen Korper in dem instrumentellen

26 Vgl. MUNZER (1994), S. 275f.

27 Einen solchen Vorschlag unterbreitet Volker Caysa. Um eine biotechnologi-
sche Instrumentalisierung des Korpers abzuwehren, soll ein Recht auf korper-
liche Unversehrtheit dergestalt statuiert werden, dass der Korper als «Eigen-
wert» begriffen und die Rechte des Korpers ggf. gegen die sich in diesem
Korper befindliche Person durchgesetzt werden konnen. Caysa denkt etwa an
das Verbot, bestimmte Organe zu verkaufen. Die Intention besteht darin, die
freie Verfiigung iiber den Korper zum Zwecke der Erhaltung der Autonomie
der Individuen zu beschrinken. Personen sollen sich qua Ausbeutung ihres
Korpers nicht selbst versklaven diirfen. Vgl. CAYSA (2001), S. 218f.



72 Beate Herrmann

Sinne, dass wir ihn benétigen, um als Person zu existieren, dass wir in
der Lage sind, uns reflektierend und experimentierend zu diesem in ein
Verhiltnis zu setzen, ihn zu objektivieren und insoweit zur Sache zu
machen. Gleichzeitig sind wir korperliche Wesen, insofern all dasjeni-
ge, was uns als Person auszeichnet, unsere Empfindungen, Fihigkeiten,
Talente, gar nicht anders denkbar sind, denn als koérperliche, d.h. als
korperlich vermittelt oder realisiert.

Im Unterschied zu #duBeren Dingen (und auch anderen Korpern)
nehmen wir unseren Korper vor aller Reflexion aus der Innenperspekti-
ve und wir uns in der Regel als mit unserem Korper identisch wahr.28 In
diesem Sinne ist unser Korper in der Tat konstitutiver Bestandteil unse-
res «Selbst». Jede Betrachtung, die den Korper zum Objekt macht,
nimmt die AuBenperspektive ein und involviert als solche einen Pro-
zess der Abstraktion und der Reflexion auf den Korper. Personen sind
hierzu selbstverstindlich in der Lage, was jedoch nichts an der «exi-
stentiellen» Nachgeordnetheit dieser Perspektive dndert. Hierin liegt ein
wesentlicher Unterschied zwischen unserem Korper und duBeren Din-
gen. Letztere kennen wir nur aus der AuBenperspektive, d. h. als Ob-
jekte. Diese Beobachtung, wenn sie richtig ist, bestreitet eine wesentli-
che Annahme der Self-Ownership-These, derzufolge wir natiirlicher-
weise zu unserem Korper in einer Eigentumsrelation stehen.

Aus diesen Uberlegungen folgt jedoch nicht, dass der menschliche
Korper bzw. seine Teile generell nicht als Sache begriffen bzw. behan-
delt werden diirfen, wie etwa die Kantische Perspektive dies nahe legt.
Denn wir sind als Subjekte eben auch in der Lage, zu reflektieren und
zu abstrahieren, und uns damit zu unserem Korper in ein Verhéltnis zu
setzen, bei dem wir ihn objektivieren und insoweit zur Sache machen.
Die Opposition von Sache und Person ist somit in Bezug auf den Kor-
per unangemessen. Weder ist unser Korper nur eine Sache wie andere
auch noch ist er schlicht unabinderlicher Teil unseres Selbst. Vielmehr
weist das Verhiltnis zu unserem Korper beide Dimensionen auf, die der
«Sache» und die der «Person». Wesentliche Aufgabe einer Theorie der

28 Der Neuropsychologe Oliver Sacks beschreibt eine Reihe von Fillen, in de-
nen Personen, bedingt durch Hirnverletzungen oder —erkrankungen, nicht
mehr in der Lage sind, ihren Korper als den ihrigen zu identifizieren. So be-
richtet er von einem Patienten, der regelmiBig aus dem Bett gefallen ist, weil
er nach eigenen Angaben in seinem Bett «irgendein Bein gefunden» habe,
welches er entsetzt hinauswerfen wollte und dabei «irgendwie hinterherge-
fallen» sei. Vgl. SACKS (1990), S. 84 f.



Der menschliche Korper: Sache oder Person? 73

Verfiigungsrechte muss es sein, die Spezifik dieses Verhiltnisses auf-
zukléren.

4. Literatur

BREYER, F./KLIEMT, H. (1995): «Solidargemeinschaften der Organspender:
Private oder offentliche Organisation?», in: P. OBERENDER (Hg.), Trans-
plantationsmedizin: Okonomische, ethische, rechtliche und medizinische
Aspekte, Baden-Baden, S. 135-160

CAYSA, V. (2001): «Vom Recht des Leibes», in: R. RESCHKE (Hg.), Zeitenwen-
de, Wertewende. Internationaler Kongress der Nietzsche-Gesellschaft zum
100. Todestag Friedrich Nietzsches vom 24.-27. August 2000 in Naumburg,
Berlin, S. 217-222

COHEN, G. A. (1995): Self-Ownerhship, Freedom and Equality, Cambridge

DWORKIN, R. (1981): «What is Equality? Part 2: Equality of Resources», in:
Philosophy and Public Affairs 10, S. 283-345

— (1983): «Comment on Narveson: In Defense of Equality», in: Social Philoso-
phy and Policy, S. 24-40

HARRIS, J. (1994), «The Survival Lottery», in: B. STEINBOCK/A. NORCROSS
(Hg.), Killing And Letting Die, New York, S. 257-265

HELMCHEN, H. (1998): «Forschung mit nicht-einwilligungsfahigen Patienten»,
in: Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften (Hg.), Berichte
und Abhandlungen, Bd. 5, Berlin, S. 9-30

JAKOBS, G. (1993): Strafrecht, Allgemeiner Teil: die Grundlagen und die Zu-
rechnungslehre, 2., neubearb. und erw. Aufl., Berlin/ New York

KANT, L. (1983a): Die Metaphysik der Sitten, W. WEISCHEDEL (Hg.), Immanu-
el Kant. Werke in zehn Binden, Bd. 7, Darmstadt

— (1983b): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, W. WEISCHEDEL (Hg.),
Immanuel Kant. Werke in zehn Bédnden, Bd. 6, Darmstadt

KIMBRELL, A. (1994): Ersatzteillager Mensch. Die Vermarktung des Korpers,
Frankfurt/New York

LOCKE, J. (1977): Zwei Abhandlungen iiber die Regierung, hg. und eingeleitet
von W. EUCHNER, Frankfurt am Main

MUNZER, S.R. (1994): «An Uneasy case against Property Rights in Body Parts»,
in: Social Philosophy and Policy 11, S. 259-286

Nozick, R. (1974): Anarchy, State, and Utopia, New York

RAKOWSKI, E. (1993): Equal Justice, Oxford

RAWLS, J. (1979): Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt am Main

SAcksS, 0. (1990): Der Mann, der seine Frau mit einem Hut verwechselte, Rein-
bek

SCHUNEMANN, H. (1985): Die Rechte am menschlichen Korper, Frankfurt am
Main

WOLK, F. (2001): «Medizinische Forschung an einwilligungsunfihigen Patien-
ten», in: Zeitschrift fiir medizinische Ethik 47, Heft 4, S. 387-406






	Der menschliche Körper : Sache oder Person?

