
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 62 (2003)

Artikel: Leib statt Körper

Autor: Brenner, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882959

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882959
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ANDREAS BRENNER

Leib statt Körper

Humans are corporal beings and a have strong interest in ensuring that their bodies

are protected. This aim is enshrined in the Habeas-Corpus Act of 1679. The thesis

of this paper is that the term «body» cannot describe accurately enough what
people's interest in protection really means. Instead of «body» (Germ. «Körper») this

paper introduces the term «Leib» in the way it is used in phenomenology. The term
«Leib» is fundamental for an ethic which is called «Leib-Ethik». In connection with
neurophilosophy the term «Leib» extends the range of the imperative not to harm. If
the term «Leib» is given a fundamental position in ethics, it should be possible to

protect persons against manipulative acts in biotechnology as well as against
torture.

1. Die Beschränkung auf den Körper

Menschen sind körperhafte Wesen, ihren Körper wollen Menschen
geschützt wissen. Habeas-Corpus heißt denn auch eines der ersten
Dokumente der Menschenrechtsliteratur. Die Habeas-Corpus-Akte von
1679 nimmt den Rechtstitel des «Habeas corpus ad subiciendum» zum
Ausgangspunkt und setzt sich zum Ziel, zum Zwecke der Freiheit des

Untertanen Willkür bei der Verhaftung auszuschließen.1 In der Nähe
dieses Körperverständnisses hegt auch John Lookes Diktum vom
Eigentum eines jeden an seiner eigenen Person.2 Wenngleich die
Redewendung, ein Eigentum an seiner eigenen Person zu besitzen, höchst

1 N. Brieskorn, Menschenrechte. Eine historisch-philosophische Grundle¬

gung. Stuttgart 1997, S. 79. Als Freiheitsgarant wird das Habeas-Corpus-
Recht bis heute begriffen, siehe E. M. Freedman, Habeas Corpus. Rethinking
the Great Writ ofLiberty, New York 2001, Chap. 23.

2 J. Locke, «Two Treatises of Government. Second Book», in: Works ofJohn
Looke, Vol. V., Aalen 1963: § 27, p. 353: «every man has a property in his
own person.»



48 Andreas Brenner

eigenwillig klingt,3 so kann sie doch einen minimalen Rechtsschutz
garantieren: Niemandem steht es zu, ohne guten Grund das Eigentum an
seiner eigenen Person wie auch dasjenige der anderen Eigentümer zu
verringern oder zu vernichten.4 Die Gründe für dieses Verbot hegen,
wie es bereits die Habeas-Corpus-Akte vorführt, in der Freiheit des

Einzelnen oder folgen, wie es im fortentwickelten Menschenrechtsdiskurs

heißen wird, aus der Gerechtigkeit.
Gegenstand der Schutzgarantien ist der Körper, nicht der Leib. Mit

dem Begriff des Körpers scheint dasjenige ausreichend gefasst zu sein,

was dem Menschen schützenswert erscheint und das er unter Kuratel

gestellt wissen möchte. Indes erweist sich, wie im Folgenden gezeigt
werden soll, der Körper-Begriff als den notwendigen Schutzansprüchen
des Menschen unangemessen, ja die ausschließüche Orientierung am

Körper-Begriff sogar als Bedrohung des Menschen. Den Verfechtern
des Körperdiskurses, die zugleich Verächter des Leibdiskurses sind,
kommt diese Engführung jedoch zupass, kann man doch mit dem Modell

«Körper Geschichte machen». Mit menschlichen Körpern kann
man Geschichte machen, indem man sie in strenge, symmetrische
Schlachtordnungen bringt, indem man sie seziert, indem man sie
massenweise vernichtet. Und so verleihen philosophische, historische und

allgemein kulturelle Faktoren der Gesellschaft Macht, «dem Körper ihr
Gesetz» aufzuzwingen.5 Der Körper eignet sich für diese Gesetzestreue

ungleich besser als der widerspenstige Leib. Der Körper, der bereits das

physikalische Programm seiner Vermessung im Namen fuhrt, hat
wenig, das er wehrend vor seine Vereinnahmung stellen könnte.

3 Zum begründungstheoretischen Hintergrund dieser Eigentumstheorie siehe
W. Kersting, Theorien der sozialen Gerechtigkeit. Stuttgart/Weimar 2000,
S. 333 ff.

4 J. Locke, a. a. O.: «Every one, as he is bound to perserve himself, and not to
quit his station wilfully, so by the like reason, when his own preservation
comes not in competition, ought he, as much as he can, to perserve the rest of
mankind.» (§ 6, p. 341).

5 J. STAROBINSKI, Kleine Geschichte des Körpergefühls, Konstanz 1987,
S. 20.



Leib statt Körper 49

2. Der Leib

«Körper» und «Leib» sind nicht identisch. Der Leib erscheint zwar
körperlich, aber noch nicht einmal der erweiterte Ausdruck «menschlicher

Körper» vermag auszudrücken, was Leib ist. «Leib» beschreibt

gegenüber dem Körper ein Surplus, das sich durch
Selbstwahrnehmungserlebnisse auszeichnet.6 «Körper», das ist auch der «Körper des

Anderen»7, hingegen ist «Leib» primär mein eigener.
Da bereits «Körper» eine räumliche Dimension beschreibt, ist die

Unterscheidung zwischen Körper und Leib auch in Relation zu ihrer
Einschreibung in die dritte Dimension messbar. Demnach gelte im Sinne

von Hermann Schmitz: «Leiblich ist das, dessen Örtlichkeit absolut
ist. Körperlich ist das, dessen Örtlichkeit relativ ist.»8 Diese Beschreibungen

haben dasjenige Ich als Betrachter und Bezugspunkt, das einen
menschlichen Körper als seinen Leib betrachtet. Die absolute Örtlichkeit

des Leibes, der der jeweils meinige ist, manifestiert sich durch
Erlebnisse des «Eigenleiberlebens».9 Die Fühlung des menschlichen Körpers

als des eigenen konstituiert in diesem Sinne erst den Leib.
Menschliche Körper gibt es viele, Leib gibt es primär nur einen, den

meinigen. Gleichwohl bleibt uns der Leib des Anderen nicht gänzlich
verborgen, besonders in außergewöhnlichen Situationen wie denen von
Grausamkeit und Sexualität vermag die Leiblichkeit des Anderen
besonders in Erscheinung zu treten.10 Gleichwohl scheint der Rede vom
menschlichen Köiper eine höhere politisch-ethische Relevanz
zuzukommen: Menschen begegnen permanent menschlichen Köipern, zu
denen ein Verhältnis zu begründen sie genötigt sind.

Dennoch haben fremde Leiber auch außerhalb beschriebener
Situationen für den eigenen Leib gleichwohl Bedeutung. Denn wenn der
Satz gilt, dass Leib primär der meinige ist, folgt daraus nicht, dass es

erstens keine weiteren Leiber gibt und zweitens, dass das Wissen um
deren Sein nicht sogar auf analogem Wege erlangt werden kann, wie
dies für den eigenen Leib der Fall ist. Die erste Position wäre solipsis-
tisch in einem starken Sinne, die zweite solipsistisch in einem relativen

6 H Schmitz, System der Philosophie, Bd. II, Bonn 1965, S. 5.
7 G. BÖHME, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. Darmstädter Vorle¬

sungen, Frankfurt am Main:1985, S. 114.
8 H. Schmitz, a. a. O., S. 6.
9 Ebd.
10 Ebd., S. 325-364; ders., System der Philosophie, Bd. V, Bonn 1980, S. 23-43.



50 Andreas Brenner

Sinne, insoweit als das Eigenleiberleben als sowohl einmalig - was es

sein dürfte - und darüber hinaus als strukturell besonders im Sinne von
unvergleichbar gelten würde. Gegen die Annahme einer solchen
partikularen Besonderheit spricht jedoch die naturale Vergleichbarkeit
verschiedener Körper, die von ihren Inhabern jeweils als Leib erfasst werden,

außerdem stellt sich dem aber auch eine (eigen)leibliche Erfahrung
entgegen: die wahrnehmende Einleibung anderer belebter Körper, welche

für ihre Inhaber Leiber sind. In diesem Wahrnehmungsakt offenbart
sich die «Du-Evidenz» des Anderen.11

Können also bereits andere Leiber vermittelt wahrgenommen werden,

so gilt für den eigenen Leib die untrügliche Unmittelbarkeit, wie
sie auch Maurice Merleau-Ponty feststellt: Denn der Leib, den ich als

solchen und das heißt als den meinigen wahrnehme, dieser Leib bin ich
selbst.12 Von diesem meinem Leib als dem meinigen abzusehen
verlangt von seinem «natürlichen Ich»13 abzusehen, was verständlicherweise

den anderen leichter gelingt, da für sie dieses als «Ich» Bezeichnete

lediglich als Körper erscheint.
Das Verhalten der Menschen mit- und untereinander ist hingegen

nur in technischen Zusammenhängen von der ausschließlichen Erfahrung

der anderen als bloßer Körper geprägt. Ein solcher technischer
Zusammenhang besteht beispielsweise, wenn man an der Ticketkasse
die wartende Menge überblickt um die Wahrscheinlichkeit abzuschätzen,

noch vor dem Ausverkauf an der Reihe zu sein. Dann genügt es

Körper zu zählen. Anders sieht es dagegen bei den vielen menschlichen
Körpern aus, die sich durch eine belebte Fußgängerzone bewegen. Diese

Körper nur als Körper anzusehen und nicht auch Versuche einer
durch Blick und Gegenblick vollzogenen Einleibung zu unternehmen,
setzt einen der Gefahr aus, in hoffnungslosem Zusammenprall regelrecht

auf der Strecke zu bleiben. Demgegenüber liefert der Blick Auf-
schluss über die unmittelbar bevorstehenden Richtungsentscheidungen

11 Solche Einleibung findet bereits statt durch «das gewöhnliche Sehen»; siehe
H. Schmitz, «Sind Tiere Bewußthaber? Über die Quelle unserer Du-
Evidenz», in: Zeitschrift für philosophische Forschung 46 (1992), S. 329-347,
besonders S. 339ff., vgl. auch ders., 1965, a.a.O., S. 58.

12 M. Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, Berlin 1966,
S. 99 und 180.

13 Ebd., S. 204.



Leib statt Körper 51

des unmittelbaren Umfeldes und verringert so ganz erheblich die
Gefahr von Zusammenstößen.14

Darin scheint auch die Räumlichkeit der Leiber auf, die sich darin

von Körpern, die semantisch ja bereits den Raum umschreiben,
unterscheiden, als erst die Leiblichkeit eine relevante Ausdehnung markiert.
«Der Umriss meines Leibes bildet eine Grenze, die von den gewöhnlichen

Raumbeziehungen uniiberschritten bleibt», heißt es denn auch bei

Merleau-Ponty.15 Diese Räumlichkeit ragt indes in den Raum der
Öffentlichkeit, jenen Raum, in dem menschliche Körper, die von ihren
Inhabern selbst als Leiber, im Sinne Merleau-Pontys als «natürliche
Iche», begriffen werden, hinein. Und hier gewinnt die Raumleiblichkeit
politische Relevanz. Der Leib wird dabei zum Bezugspunkt von
Aussagen über dessen Verfügbarkeit bzw. Unverfügbarkeit und anerkennt
somit den Leib als Adressaten entsprechender qualifizierender Gehalte.
Nicht zuletzt der Begriff der Würde findet hier, in der Substanzialität
des Leibes, seine Verwurzelung.16

An dieser Stelle erscheint eine historische Replik notwendig: Man
könnte in der aristotelischen Seelenlehre bereits eine Leibvorstellung
erkennen und diese dann im guten Gegensatz zum platonischen
Dualismus sehen. Die Sache ist aber weniger eindeutig, wie eine Stelle aus
der Politeia deutlich macht: Sokrates beschreibt dort einen Menschen,
dessen Finger verletzt ist und der in seinem Menschsein insgesamt
Schmerz empfindet. Die «über den ganzen Leib sich erstreckende
Gemeinschaft desselben mit der Seele» fühlt diesen Schmerz, so wie eben

auch in einem wohlgeordneten Staat alle Bürger leiden, wenn einer von
ihnen ein Unglück erlitten hat.17 Wenn der Schmerz des Fingers sich
ebenso auf Leib und Seele ausdehnt, so kann man darin in den Worten
von Schmitz ein «Zeugnis für die Anerkennung der Unzerlegbarkeit
einer leiblichen Regung in Körperliches und Seelisches» sehen.18 Zentral

und wichtig ist Piaton diese Einheit jedoch nicht. Im Gegenteil, die
starke Stellung, die die Vernunft in ihrer gebietenden Rolle einnimmt,

14 H. Schmitz, 1992, a.a.O., S. 341.
15 M. Merleau-Ponty, a.a.O., S. 123.
16 Der Primat des Leibes trumpft also die sittliche Einsichtsfähigkeit, vgl. A.

Brenner, «Der Menschen und der Menschenaffen Würde», in: M. Liechti
(Hg.), Die Würde des Tieres, Erlangen 2002, S. 243-258.

17 Platon, Politeia. Werke in acht Bänden, Bd. IV, Darmstadt 1971, 462c-d,
S. 409.

18 H. Schmitz, 1965 a.a.O., S. 483.



52 Andreas Brenner

sprengt die beschriebene Einheit wieder und hindert den menschlichen

Körper durch seinen Inhaber als Leib empfunden zu werden.19 Die
Teilung des Menschen besteht fort und sein ontologisch bedeutsamerer

Teil hat nichts mit dem Leiblichen zu tun, «die Seele ist», wie Schmitz
resümiert, «zur unerschütterlichen Burg der Person geworden»20. Bei
Aristoteles erfährt diese Position eine Aufweichung, denn sowohl
rationale wie auch emotionale Akte des Menschen sind, wie es bei
Aristoteles heißt, «nicht Affekte der Vernunft, sondern des Menschen, der
[sie] hat, sofern er [sie] hat»21. Die Grenzen der Aufhebung des
Dualismus zeigen sich jedoch auch bei Aristoteles in der Differenz, die
zwischen Körper und Seele weiterbesteht. Denn die Seele als das
Beseelende des Körpers bleibt von diesem so wie dieser von jener
unterschieden.22 Somit wird der Dualismus nicht überwunden und die
Möglichkeit, zwischen belebtem Körper (des Anderen) und erlebtem Leib
(als meinigem) zu unterscheiden, nicht eröffnet.23 Damit verbleiben wir
auf der Ebene der menschlichen Körper und damit hinter den Erfah-

rungs- und Beschreibungsmöglichkeiten des Leibes zurück.
Mit Schmitz möchte ich hingegen die menschliche Leiblichkeit als

eine Kategorie des Lebendigen anerkennen, die nicht etwa im Verbund
mit und neben anderen Kategorien, wie beispielsweise der Selbstrefle-
xivität, auch noch vorhanden und in eine Politik und Ethik zu integrieren

ist, sondern die allererst den Ausgang von Ethik und Politik bildet.
Die Phänomenologie, deren Aufgabe die Sichtbarmachung des
«Unsichtbaren» ist, welches ja recht eigentlich nicht unsichtbar, sondern -
bedient man sich einer in der platonischen Tradition stehenden Begrifflichkeit

- lediglich undenkbar ist, ist keine Ethik. Phänomenologie
sichtet, was der Fall ist. Dabei könnte man es bewenden lassen und die
einmal gesichteten Phänomene nun der Ethik überlassen. Doch welcher
Ethik, und wie soll sie mit den Phänomenen umgehen?

19 Platon, Timaios 90 a präsentiert Überlegungen zur Lenkung und Steuerung
der leiblichen Anteile des Menschen. Selbst dort, wo dieses Bemühen gegenüber

der Widerständigkeit des Geschlechtlichen in Schwierigkeiten gerät,
beweist dies zwar die starken Kräfte, die diesen innewohnen, bringt jedoch auch
den Unterschied zur Vernunft nur noch deutlicher zum Ausdruck. In: Werke,
a. a.O., Bd. VII, S. 203.

20 H. Schmitz, 1965, a.a.O., S. 486.
21 Aristoteles, Über die Seele, Hamburg 1995, 408b, S. 41.
22 Ebd., 412a, 412b, S. 61 und 63.
23 H. Schmitz, 1965, a.a.O., S. 497.



Leib statt Körper 53

Der leibliche Status des Selbst verändert die Koordinaten von Ethik
und politischer Theorie, gerät doch mit dem Leib ein Phänomen der
belebten Selbstreferenzialität zum Ausgangspunkt ethisch-politischer
Überlegungen; deren Systematik könnte man bezeichnen als «Leib-
Ethik».

3. Eine Leib-Ethik

Hermann Schmitz beklagt den mit dem Aufkommen des platonischen
Rationalismus einhergehenden Verlust einer Erkenntnisweise, die «in
einem polarisierten Schema von Kräften mit leiblich gespürter Grundlage

geordnet» war.24 Dieser Trend des Verlustes hat sich über die
Neuzeit bis zur Gegenwart weiter verstärkt. Und so beklagt beispielsweise

Charles Taylor in seiner Analyse der zeitgenössischen Ethik,
sowohl für Kantianismus wie auch Utilitarismus, den Verlust eines

Sprachenreichtums,25 als welche man mit Schmitz auch die Sprache des

Eigenleiberlebens bezeichnen kann. Nach Taylor ist dieser Verlust an

Hintergrundsprachen ursächlich für die Verkrampfungen der modernen
Ethik, ihre Fixierung auf Pflichten.26 Zu diesen Verkrampfungen
konnte es letztlich nur kommen, weil die Weite des Selbst ausgeblendet
wurde. Eine Form der auf diese Verengung reagierenden Erweiterung
stellt eine Leib-Ethik dar, welche nicht in der Sorge um die Körperlichkeit

ihren Abschluss findet, sondern den Leib zu bedenken versucht.
Warum ist eine solche Erweiterung angesagt?

Die Notwendigkeit einer solchen Erweiterung ergibt sich aus dem
Grundsatz des Neminem Laede, der als das vielleicht am wenigsten
strittige ethische Minimalprinzip gelten kann. Arthur Schopenhauer,
der das Neminem-Laede-Prinzip als über das Mitleid vermittelte
«Grundlage der Moral» - so auch der Titel seines entsprechenden
Buches - einführt, begreift dieses Prinzip als «Grundsatz der Gerechtigkeit»27.

Das Verständnis des Neminem-Laede-Prinzips als Gerechtig-

24 H. Schmitz, Der Leib, der Raum und die Gefühle, Ostfildern 1998, S. 9.
25 Ch. Taylor, Sources ofSelf. The Making of the Modern Identity, Cambridge

1989, p. 3.
26 Ebd., p. 89; in diesem Sinne auch B. Williams, Ethics and the Limits of

Philosophy, London 1993, p. 191.
27 A. Schopenhauer, «Preisschrift Uber die Grundlage der Moral», in: Werke

in fünfBänden, Bd. III, Zürich 1988, S. 570.



54 Andreas Brenner

keitsgrundsatz ist, wie ich behaupte, falsch; dass es auch die Debatte

um die Menschenrechte dominiert, fatal.
Das Verbot der «peinlichen Befragung» ist nämlich kein Gebot der

Gerechtigkeit. Das Verbot erschließt sich nicht aus einem
Gerechtigkeitsgebot, sondern aus einem Gebot der Wahrung bzw.
NichtBehinderung der Leiblichkeit. Ersetzt man testweise im Imperativ, «der
Leib ist zu wahren, bzw. seine Nicht-Behinderung zu gewähren»
«Leib» durch «Körper», so reduziert sich die Schwere einer
Menschenrechtsverletzung auf den vergleichsweise leichten Fall eines
Eigentumsdelikts oder aber einer mangelnden Bezeugung von Gerechtigkeit.
Umgekehrt macht der Leib-Begriff klar, was mit seiner Verletzung auf
dem Spiele steht, ist doch der Zusammenhang folgender: «Wir sind
leiblich und haben Körperliches.»28

Die Leiblichkeit ist eine anthropologische Konstante des Menschen
und kann als die Conditio humana schlechthin gelten. Angesichts der
überragenden Bedeutung der Leiblichkeit überrascht es jedoch, in
welch' geringem Maße sie zum Ausgangspunkt ethischer Überlegungen

gemacht wurde: Die Ethik als Theorie, die über Handlungen
reflektiert und Handlungsgründe analysiert und normativ bewertet, misst
allgemein dem Faktum, dass Menschen als Folge ihrer körperlichleiblichen

Verfasstheit nur Handlungen vollbringen können, die sich

aus ihrer körperlich-leiblichen Existenz ergeben, eine nur untergeordnete

Bedeutung zu.

Handlungen, genauer sittliche Handlungen, bilden den Stoff der
Moral. Daher scheint zu gelten, dass nur mit einer Handlung, also
einem Akt des Willens, und nicht bereits mit einem unwillentlichen Akt
der Bereich der Ethik berührt werden kann. Nimmt man folglich diese
Minimaldefiniton von Handlung an, so hat man ein wichtiges, aber
noch kein hinreichendes Moment der Handlung erfasst. Denn die
Willentlichkeit der Handlung, ihre Freiheit also, stellt eine Bedingung
ihrer Zurechenbarkeit dar, weswegen dieses Kriterium ex negativo
stark und hinreichend ist: Wo die Freiheit fehlt, kann man nicht von
einer Handlung sprechen. Umgekehrt gilt dies aber nicht. Freiheit als

frei sein von handlungsleitenden heteronomen Einflüssen erweist sich
nämlich als eine zu schwache Bedingung, um eine Handlung zu
konstituieren.

28 G. Brand, Die Lebenswelt. Eine Philosophie des konkreten Apriori, Berlin
1971, S. 358.



Leib statt Körper 55

Als sittliche Handlungen sollen demnach nicht nur Akte gelten, die
frei oder autonom sind, sondern auch solche, in denen und mit denen
der Handelnde authentisch bleibt. Was aber heißt Authentizität? Warum

bleiben wir nicht bei dem bekannten und bewährten Begriff der
Autonomie?

Authentische Akte unterscheiden sich von autonomen durch den

PerspektivenWechsel; bemüht letztere die Außen-, so geht es bei erste-

rer um die Binnenperspektive. Um Handlungen als authentische zu
erkennen, ist ihr Erleben als eigenleibliche gefordert. Der Autonomie
wird in dieser perspektivischen Sicht die Außenperspektive zugeordnet.
Inwiefern? Im Sinne des oben skizzierten leiblichen Selbst orientiert
sich die Autonomie an etwas jenseits des leiblichen Selbst. Die immer
noch maßgebliche Definition Kants sagt denn auch: «Die Autonomie
des Willens ist das alleinige Prinzip aller moralischen Gesetze»,
weswegen, so fährt Kant fort, «das moralische Gesetz nichts anderes
ausdrückt als die Autonomie der reinen praktischen Vernunft, d. i. der
Freiheit».29 Wie stellt sich demgegenüber die Binnenperspektive der
Authentizität dar?

Diese Frage zu beantworten stoßen die phänomenologischen
Beschreibungen an eine Grenze, die mit Hilfe der Neurowissenschaft
überwunden werden kann. Den Ausgang hierzu soll eine Aussage von
Henrik Walter bilden: «Wenn eine Person eine Entscheidung trifft, die
in Einklang mit dem steht, was sie bis jetzt erlebt, getan und entschieden

hat, dann ist es [...] gerechtfertigt zu sagen: Diese Entscheidung
war die Entscheidung der Person, sie gehört zu ihr.»30 Man könnte auch

sagen, die Person ist in dieser Handlung authentisch. Sind Aussagen
dieser Art auch bislang bereits üblich gewesen und operierten dabei
entweder von der Außenperspektive als Fremdbeurteilung von
Handlungen oder aus der Binnenperspektive als retrospektive Selbstkritik, so
handelt Authentizität vom aktuellen Erleben einer Handlung durch den

Handelnden. Die neurowissenschaftliche Erkenntnisse rezipierende
Neurophilosophie spricht in diesem Zusammenhang von einer «neuro-
philosophische[n] Theorie der Authentizität»,31 oder aber im Kontrast

29 I. Kant, Kritik der praktischen Vernunft, in: Werkausgabe in zwölf Bänden,
Bd. VII, Frankfurt am Main 1974, A 59.

30 H. Walter, Neurophilosophie der Willensfreiheit. Von libertarischen Illu¬
sionen zum Konzept natürlicher Autonomie, Paderborn 1999, S. 348.

31 Ebd., S. 348.



56 Andreas Brenner

zum emanzipierten Autonomie-Begriff von der «natürliche[n] Autonomie».32

Die neurowissenschaftlichen Erkenntnisse mit deren Hilfe die
(natürliche) Authentizität und Autonomie begründet wurde, leistet einen

Beitrag zur empirischen Fundierung von Beschreibungen des Eigenerlebens,

wie sie seit dem frühen 20. Jahrhundert aus der Diagnose von
Hirnverletzten vorliegen. Diese Beschreibungen, die von Merleau-
Ponty und von Schmitz für die Philosophie fruchtbar gemacht wurden,
stärken die Vorstellung von der leiblich begründeten Identität der Person.

Keine Erkenntnis liefern sie hingegen über die Authentizität von
Handlungen. Wenn sich diese nun aber in ähnlicher Weise auf einen
realen Gehalt zurückführen lassen, wie die Vorstellung vom Eigenerleben,

so erlaubt dies ein neues Verständnis von Handlungen. Dazu eben

kann die Neurophilosophie einen Beitrag leisten. Handlungen, als welche

hier im Sinne der meisten Handlungstheorien rationale Handlungen
begriffen werden, Handlungen denen Zielgerichtetheit, Körper-
beherrschbarkeit und Autonomie unterstellt werden können,33 sind
demnach zusätzlich als leibliche Akte anzuerkennen.34

Da der Mensch ein «doppeldeutiges» Verhältnis zu seinem Leib
hat,35 nämlich zum einen diesen Leib als solchen erlebt und zum anderen

Teile desselben körperlich agieren weiß und darin also ein
«exzentrisches» Verhältnis seines Körpers zu seinem Leib erfährt, ist er doch

gegenüber dem Ich-Zentrum in einer Außenbeziehung, so leistet auch
der Körper authentizitätsstiftende Momente. An dieser Stelle ist eine
einschränkende Bemerkung zur Verwendung des Ausdrucks «Körper»
zu machen: Teile unseres Leibes begreifen wir dann als Körper, wenn
wir uns in ein reflexives Verhältnis zu diesen begeben, was insbesondere

dann der Fall ist, wenn wir einen durch unseren Leib verursachten

Handlungsakt und somit dessen körperlichen Vollzug beschreiben.
Gleichwohl gilt, dass ich mein Körper «selbst leibhaft bin (obwohl ich

32 Ebd., S. 352.
33 H. JOAS, Die Kreativität des Handelns. Frankfurt am Main 1992, S. 217.
34 Rechtsphilosophisch folgt daraus ein Desiderat: eine noch zu schreibende

Geschichte des Strafrechts, siehe W. Schild, «Der gequälte und entehrte
Leib. Spekulative Vorbemerkungen zu einer noch zu schreibenden Geschichte
des Strafrechts», in: K. Schreiner/N. Schnitzler (Hgs.), Gepeinigt,
begehrt, vergessen. Symbolik und Sozialbezug des Körpers im späten Mittelalter
und in derfrühen Neuzeit, München 1992, S. 147-168, insbesondere S. 151 f.

35 H. PLESSNER, «Lachen und Weinen», in: ders., Philosophische Anthropolo¬
gie, Frankfurt am Main 1970, S. 11-171, insbesondere S. 43.



Leib statt Körper 57

- ihn habe)».36 Diese Gebrochenheit in Bezug zum eigenen Körper ist,

wenn von Authentizität von Handlungen die Rede ist, immer
mitzudenken. Das Mitdenken der leiblichen Sphäre und ihre authentizitäts-
stiftende Rolle verändern indes den Status von Handlungen: Ihnen
kommt nicht erst durch die vermeintliche oder reale Außenwirkung auf
andere Menschen oder Handlungssituationen sittlicher Wert zu,
sondern bereits durch ihre Bewirkung von Authentizität, also im
Binnenverhältnis.

Wenn Handlungen durch den Handelnden unmittelbar und nicht
erst in der retrospektiven Selbstkritik als authentischer Ausdruck erlebt
werden, dann werden sie wieder zu dem, was sie immer schon waren,
was jedoch die Fixierung auf die Wirkung der Handlung hat aus dem

Blick treten lassen: ursprüngliche Akte und Artikulationen eines leiblichen

Selbst. Handlungen sind primär leiblich und als solche authentisch.

Das Selbst, das, von einer Außenperspektive betrachtet, eine

Handlung ausführt, ist Teil dieser Handlung. Die Konstitution des

Selbst durch die Handlung ist identisch mit der Authentizität, welche
die Handlung als körperlich-leiblicher Akt stiftet. Weder begründet die
Leiblichkeit, so lässt sich an dieser Stelle verallgemeinem, noch stiftet
sie Selbstsein, sondern sie ist dieses.

Wenn Handlungen leibliche Akte sind und damit einen Modus
begründen, der für den Leib insgesamt gilt, nämlich die Authentizität, so
erscheint das ethische Grandprinzip des Neminem Laede in neuem
Licht. Denn die Frage, was Schaden, den es zu vermeiden gilt, heißt,
stellt sich neu: Die körperlich-seelisch-geistige Unversehrtheit formuliert

einen kategorischen Imperativ. Dessen Grenzen werden unter
Berücksichtigung der natürlichen, das heißt leiblichen Authentizität
sichtbar. Das Unversehrtheits-Postulat der genannten Rechtsinstitute
umschreibt einen Rechtsschutz des Einzelnen aus der Außenperspektive,

welche den Einzelnen als körperlich-seelisch-geistig verletzbar und
daher schutzbedürftig anerkennt. Die zu vermeidenden Verletzungen
treten aus dieser Perspektive nicht immer, sondern nur dann auf, wenn
mindestens eine der genannten Bereiche «berührt» ist.

36 Ebd., S. 50.



58 Andreas Brenner

4. Der normative Status leiblicher Authentizität

Die Akte, welche zu Schmerzen oder Leiden führen, tun der natürlichen

Authentizität Abbruch und dies unabhängig von der Eingriffstiefe
und dem Leidensdruck. Die Rede von Schmerzen oder Leiden stellt
somit eine durch die Notwendigkeit intersubjektiv nachvollziehbarer
Handlungsschranken sinnvolle Rede dar. Was diese Rede hingegen
nicht erfasst und worin sie leer bleibt, ist die Authentizität des Leibes.
Zur Verdeutlichung sei hier der Hinweis gegeben, dass der Begriff der

Authentizität des Leibes, wäre dieser Begriff nicht bereits philosophisch

stark besetzt und ebenso stark umstritten, als Subjektivität
bezeichnet werden könnte. Unter Subjektivität wäre mithin die leibliche
Subjektivität zu verstehen, die im Sinne des bisher Ausgeführten indes
die einzig denkbare ist: Neben, vor oder unterhalb der leiblichen
Subjektivität sich eine weitere zu denken, macht demnach keinen Sinn.

Welchen Sinn aber macht es, die Authentizität des Leibes als Bezugspunkt

des Neminem-Laede-Imperativs anzusehen?
Im Unterschied zur herrschenden Fokussierung auf defiziente Akte,

welche post factum als Schädigung können verstanden werden und
somit faktische oder zumindest als antizipierte Möglichkeit gedachte
Verletzungen betreffen, kehrt der Gedanke der leiblichen Authentizität
die Richtung des Neminem-Laede-Imperativs um: Nicht das - noch
dazu in die verschiedenen Sphären (körperlich, geistig, seelisch) -
aufgespaltene Individuum wird in seiner potentiellen Verletzbarkeit vorgestellt,

womit es nur noch als bereits Verletztes gedacht werden kann.
Diesem negativen Sinn des Neminem-Laede-Imperativs steht in der
leiblichen Authentizität ein positiver gegenüber. Positiv ist dieser Sinn
in gleicher Weise wie die Positivität des zweiten von Isaiah Berlin
unterschiedenen Freiheitsbegriffs. Und so wie man, in den Worten Berlins,

bei erster Lesart den Eindruck haben mag, es handle sich dabei um
zwei zum Verwechseln ähnliche Konzepte, die lediglich einmal positiv,
das andere Mal negativ fast das gleiche sagen,37 so mag man zunächst
auch zwischen einem negativ und einem positiv fokussierten Nemi-
nem-Laede-Imperativ einen ähnlich marginalen Unterschied sehen.

Wie groß der Unterschied jedoch ist, ersieht man daran, dass erst die
positive Wendung des Imperativs den moral patient in den Augen des

moral agent selber zu einem Akteur macht. Das Wissen um die Ver-

37 I. Berlin, Four Essays on Liberty, Oxford 1969, p. 131 f.



Leib statt Körper 59

letzbarkeit eines jeden Akteurs wird vom positiven Neminem-Laede-

Imperativ nicht ausgeschaltet, es schwingt gleichsam im Hintergrund
mit. Daher bietet der positive Neminem-Laede-Imperativ die Chance,

Entfaltungsbedingungen zu gewähren, innerhalb derer leibliche
Authentizität gelebt werden kann. Die leibliche Authentizität vermag
sich dann zu entfalten, wenn die naturalen Bedingungen als «authentisch»

betrachtet werden können. Unter den Bedingungen leiblicher
Authentizität kann dabei ein Zustand der Natürlichkeit gefasst werden,
der zwar weit gehend indefinit ist, jedoch Minimalbedingungen erfüllt,
zu denen das weit gehende Freisein von manipulativen Akten gehören38
und - damit zusammenhängend - das Vertrauen darin, dass das jeweilige

Eigenleiberleben auf einem Fundament aufruht, das sich wesentlich
kontingenten Entwicklungen, also nicht-dezisionistischen Akten
verdankt. Ein solches Eigenleiberleben ist authentisch, seine Ermögli-
chungsbedingungen zu gewähren ist notwendig. Dem Ermöglichungs-
postulat als Ausdruck des Neminem-Laede-Imperativs in seiner positiven

Bedeutung kommt dabei in einer zivilen und wohl geordneten
Gesellschaft der Primat vor dem Neminem Laede-Imperativ in seiner

negativen Bedeutung zu. Aber auch in seiner negativen Wendung
erfährt der Neminem-Laede-Imperativ unter Bezugnahme auf die
Leiblichkeit und in Erweiterung der bloßen Körperlichkeit einen Sinn, der
das Verständnis dessen, was ein - zu vermeidender - Schaden ist,
erweitert. Dass der Menschen Ehre und Würde leiblich situiert sind, ist in
militarisierten und chaotischen Gesellschaften jenen Menschen nicht
unbekannt, die eine Praxis verteidigen, die auf leibliche Weise am Entzug

dieser Ehre und Würde arbeitet: der Folter. Diese lässt sich in ihrer
Grausamkeit erst verstehen, wenn man Tun und Leiden von Täter und

Opfer leiblich begreift.39 Es sind mithin starke Gründe, statt von Körper
von Leib zu reden.

38 J. Habermas, «Begründete Enthaltsamkeit. Gibt es postmetaphysische
Antworten auf die Frage nach dem <richtigen Leben>?», in: ders., Die Zukunft
der menschlichen Natur. Aufdem Weg zu einer liberalen Eugenik?, Frankfurt
am Main 2001, S. 11-33 und 30.

39 Vgl. W. Schild, a.a.O., S. 163f.; Ch. Hauskeller, «Subjekt und Fol¬

ter», in: Scheidewege 31 (2001/2002), S. 212-231, insbesondere S. 214-217.




	Leib statt Körper

