Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 62 (2003)

Artikel: Leib statt Korper

Autor: Brenner, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882959

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882959
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANDREAS BRENNER

Leib statt Korper

Humans are corporal beings and a have strong interest in ensuring that their bodies
are protected. This aim is enshrined in the Habeas-Corpus Act of 1679. The thesis
of this paper is that the term «body» cannot describe accurately enough what peo-
ple’s interest in protection really means. Instead of «body» (Germ. «Korper») this
paper introduces the term «Leib» in the way it is used in phenomenology. The term
«Leib» is fundamental for an ethic which is called «Leib-Ethik». In connection with
neurophilosophy the term «Leib» extends the range of the imperative not to harm. If
the term «Leib» is given a fundamental position in ethics, it should be possible to
protect persons against manipulative acts in biotechnology as well as against tor-
ture.

1. Die Beschrinkung auf den Korper

Menschen sind korperhafte Wesen, ihren Korper wollen Menschen ge-
schiitzt wissen. Habeas-Corpus heiit denn auch eines der ersten Do-
kumente der Menschenrechtsliteratur. Die Habeas-Corpus-Akte von
1679 nimmt den Rechtstitel des «Habeas corpus ad subiciendum» zum
Ausgangspunkt und setzt sich zum Ziel, zum Zwecke der Freiheit des
Untertanen Willkiir bei der Verhaftung auszuschlieBen.! In der Nahe
dieses Korperverstindnisses liegt auch John Lookes Diktum vom Ei-
gentum eines jeden an seiner eigenen Person.? Wenngleich die Rede-
wendung, ein Eigentum an seiner eigenen Person zu besitzen, hochst

1 N. BRIESKORN, Menschenrechte. Eine historisch-philosophische Grundle-
gung. Stuttgart 1997, S. 79. Als Freiheitsgarant wird das Habeas-Corpus-
Recht bis heute begriffen, siehe E. M. Freedman, Habeas Corpus. Rethinking
the Great Writ of Liberty, New York 2001, Chap. 23.

2 J. LOCKE, «Two Treatises of Government. Second Book», in: Works of John
Looke, Vol. V., Aalen 1963: § 27, p. 353: «every man has a property in his
OWN person.»



48 Andreas Brenner

eigenwillig klingt,? so kann sie doch einen minimalen Rechtsschutz ga-
rantieren: Niemandem steht es zu, ohne guten Grund das Eigentum an
seiner eigenen Person wie auch dasjenige der anderen Eigentiimer zu
verringern oder zu vernichten.* Die Griinde fiir dieses Verbot liegen,
wie es bereits die Habeas-Corpus-Akte vorfiihrt, in der Freiheit des
Einzelnen oder folgen, wie es im fortentwickelten Menschenrechtsdis-
kurs heiBlen wird, aus der Gerechtigkeit.

Gegenstand der Schutzgarantien ist der Korper, nicht der Leib. Mit
dem Begriff des Korpers scheint dasjenige ausreichend gefasst zu sein,
was dem Menschen schiitzenswert erscheint und das er unter Kuratel
gestellt wissen mochte. Indes erweist sich, wie im Folgenden gezeigt
werden soll, der Korper-Begriff als den notwendigen Schutzanspriichen
des Menschen unangemessen, ja die ausschlieBliche Orientierung am
Korper-Begriff sogar als Bedrohung des Menschen. Den Verfechtern
des Korperdiskurses, die zugleich Verichter des Leibdiskurses sind,
kommt diese Engfiihrung jedoch zupass, kann man doch mit dem Mo-
dell «Korper Geschichte machen». Mit menschlichen Korpern kann
man Geschichte machen, indem man sie in strenge, symmetrische
Schlachtordnungen bringt, indem man sie seziert, indem man sie mas-
senweise vernichtet. Und so verleihen philosophische, historische und
allgemein kulturelle Faktoren der Gesellschaft Macht, «dem Korper ihr
Gesetz» aufzuzwingen.’ Der Korper eignet sich fiir diese Gesetzestreue
ungleich besser als der widerspenstige Leib. Der Korper, der bereits das
physikalische Programm seiner Vermessung im Namen fiihrt, hat we-
nig, das er wehrend vor seine Vereinnahmung stellen kénnte.

3 Zum begriindungstheoretischen Hintergrund dieser Eigentumstheorie siehe
W. KERSTING, Theorien der sozialen Gerechtigkeit. Stuttgart/ Weimar 2000,
S.333 141

4 J. LOCKE, a.a.0.: «Every one, as he is bound to perserve himself, and not to
quit his station wilfully, so by the like reason, when his own preservation
comes not in competition, ought he, as much as he can, to perserve the rest of
mankind.» (§ 6, p. 341).

5 J. STAROBINSKI, Kleine Geschichte des Korpergefiihls, Konstanz 1987,
S. 20.



Leib statt Korper 49
2. Der Leib

«Korper» und «Leib» sind nicht identisch. Der Leib erscheint zwar
korperlich, aber noch nicht einmal der erweiterte Ausdruck «menschli-
cher Korper» vermag auszudriicken, was Leib ist. «Leib» beschreibt
gegeniiber dem Korper ein Surplus, das sich durch Selbstwahmeh-
mungserlebnisse auszeichnet.® «Korper», das ist auch der «Korper des
Anderen»’, hingegen ist «Leib» primér mein eigener.

Da bereits «Korper» eine rdumliche Dimension beschreibt, ist die
Unterscheidung zwischen Korper und Leib auch in Relation zu ihrer
Einschreibung in die dritte Dimension messbar. Demnach gelte im Sin-
ne von Hermann Schmitz: «Leiblich ist das, dessen Ortlichkeit absolut
ist. Korperlich ist das, dessen Ortlichkeit relativ ist.»3 Diese Beschrei-
bungen haben dasjenige Ich als Betrachter und Bezugspunkt, das einen
menschlichen Korper als seinen Leib betrachtet. Die absolute Ortlich-
keit des Leibes, der der jeweils meinige ist, manifestiert sich durch Er-
lebnisse des «Eigenleiberlebens».® Die Fiihlung des menschlichen Kor-
pers als des eigenen konstituiert in diesem Sinne erst den Leib.
Menschliche Korper gibt es viele, Leib gibt es primér nur einen, den
meinigen. Gleichwohl bleibt uns der Leib des Anderen nicht génzlich
verborgen, besonders in auBlergewohnlichen Situationen wie denen von
Grausamkeit und Sexualitit vermag die Leiblichkeit des Anderen be-
sonders in Erscheinung zu treten.!® Gleichwohl scheint der Rede vom
menschlichen Korper eine hohere politisch-ethische Relevanz zuzu-
kommen: Menschen begegnen permanent menschlichen Korpern, zu
denen ein Verhiltnis zu begriinden sie gendtigt sind.

Dennoch haben fremde Leiber auch auBerhalb beschriebener Situa-
tionen fiir den eigenen Leib gleichwohl Bedeutung. Denn wenn der
Satz gilt, dass Leib primiér der meinige ist, folgt daraus nicht, dass es
erstens keine weiteren Leiber gibt und zweitens, dass das Wissen um
deren Sein nicht sogar auf analogem Wege erlangt werden kann, wie
dies fiir den eigenen Leib der Fall ist. Die erste Position wire solipsis-
tisch in einem starken Sinne, die zweite solipsistisch in einem relativen

6 H ScHMITZ, System der Philosophie, Bd.II, Bonn 1965, S. 5.

7 G. BOHME, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. Darmstdidter Vorle-
sungen, Frankfurt am Main:1985, S. 114.

8 H. ScHMITZ,a.a.0,, S. 6.

9 Ebd.

10 Ebd., S. 325-364; ders., System der Philosophie, Bd. V, Bonn 1980, S. 23-43.



50 Andreas Brenner

Sinne, insoweit als das Eigenleiberleben als sowohl einmalig — was es
sein diirfte — und dariiber hinaus als strukturell besonders im Sinne von
unvergleichbar gelten wiirde. Gegen die Annahme einer solchen parti-
kularen Besonderheit spricht jedoch die naturale Vergleichbarkeit ver-
schiedener Korper, die von ihren Inhabern jeweils als Leib erfasst wer-
den, auBerdem stellt sich dem aber auch eine (eigen)leibliche Erfahrung
entgegen: die wahrehmende Einleibung anderer belebter Korper, wel-
che fiir ihre Inhaber Leiber sind. In diesem Wahrnehmungsakt offenbart
sich die «Du-Evidenz» des Anderen.!!

Ko6nnen also bereits andere Leiber vermittelt wahrgenommen wer-
den, so gilt fiir den eigenen Leib die untriigliche Unmittelbarkeit, wie
sie auch Maurice Merleau-Ponty feststellt: Denn der Leib, den ich als
solchen und das heiit als den meinigen wahrnehme, dieser Leib bin ich
selbst.”? Von diesem meinem Leib als dem meinigen abzusehen ver-
langt von seinem «natiirlichen Ich»!3 abzusehen, was verstidndlicher-
weise den anderen leichter gelingt, da fiir sie dieses als «Ich» Bezeich-
nete lediglich als Korper erscheint.

Das Verhalten der Menschen mit- und untereinander ist hingegen
nur in technischen Zusammenhingen von der ausschlieBlichen Erfah-
rung der anderen als bloBer Korper geprigt. Ein solcher technischer
Zusammenhang besteht beispielsweise, wenn man an der Ticketkasse
die wartende Menge iiberblickt um die Wahrscheinlichkeit abzuschiit-
zen, noch vor dem Ausverkauf an der Reihe zu sein. Dann geniigt es
Korper zu ziihlen. Anders sieht es dagegen bei den vielen menschlichen
Korpern aus, die sich durch eine belebte Fuigingerzone bewegen. Die-
se Korper nur als Korper anzusehen und nicht auch Versuche einer
durch Blick und Gegenblick vollzogenen Einleibung zu unternehmen,
setzt einen der Gefahr aus, in hoffnungslosem Zusammenprall regel-
recht auf der Strecke zu bleiben. Demgegeniiber liefert der Blick Auf-
schluss iiber die unmittelbar bevorstehenden Richtungsentscheidungen

11 Solche Einleibung findet bereits statt durch «das gewohnliche Sehen»; siehe
H. ScHMITZ, «Sind Tiere BewuBthaber? Uber die Quelle unserer Du-
Evidenz», in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung 46 (1992), S. 329-347,
besonders S. 339 ff., vgl. auch ders., 1965, a.a. 0., S. 58.

12 M. MERLEAU-PONTY, Phdinomenologie der Wahrnehmung, Berlin 1966,
S. 99 und 180.

13 Ebd., S. 204.



Leib statt Korper 51

des unmittelbaren Umfeldes und verringert so ganz erheblich die Ge-
fahr von ZusammenstdfBen. 14

Darin scheint auch die Riumlichkeit der Leiber auf, die sich darin
von Korpern, die semantisch ja bereits den Raum umschreiben, unter-
scheiden, als erst die Leiblichkeit eine relevante Ausdehnung markiert.
«Der Umriss meines Leibes bildet eine Grenze, die von den gewohnli-
chen Raumbeziehungen uniiberschritten bleibt», heilt es denn auch bei
Merleau-Ponty.!> Diese Raumlichkeit ragt indes in den Raum der
Offentlichkeit, jenen Raum, in dem menschliche Korper, die von ihren
Inhabern selbst als Leiber, im Sinne Merleau-Pontys als «natiirliche
Iche», begriffen werden, hinein. Und hier gewinnt die Raumleiblichkeit
politische Relevanz. Der Leib wird dabei zum Bezugspunkt von Aus-
sagen iiber dessen Verfiigbarkeit bzw. Unverfiigbarkeit und anerkennt
somit den Leib als Adressaten entsprechender qualifizierender Gehalte.
Nicht zuletzt der Begriff der Wiirde findet hier, in der Substanzialitt
des Leibes, seine Verwurzelung.!6

An dieser Stelle erscheint eine hlstonsche Replik notwendig: Man
konnte in der aristotelischen Seelenlehre bereits eine Leibvorstellung
erkennen und diese dann im guten Gegensatz zum platonischen Dua-
lismus sehen. Die Sache ist aber weniger eindeutig, wie eine Stelle aus
der Politeia deutlich macht: Sokrates beschreibt dort einen Menschen,
dessen Finger verletzt ist und der in seinem Menschsein insgesamt
Schmerz empfindet. Die «iiber den ganzen Leib sich erstreckende Ge-
meinschaft desselben mit der Seele» fiihlt diesen Schmerz, so wie eben
auch in einem wohlgeordneten Staat alle Biirger leiden, wenn einer von
ihnen ein Ungliick erlitten hat.!” Wenn der Schmerz des Fingers sich
ebenso auf Leib und Seele ausdehnt, so kann man darin in den Worten
von Schmitz ein «Zeugnis fiir die Anerkennung der Unzerlegbarkeit
einer leiblichen Regung in Korperliches und Seelisches» sehen.!® Zen-
tral und wichtig ist Platon diese Einheit jedoch nicht. Im Gegenteil, die
starke Stellung, die die Vernunft in ihrer gebietenden Rolle einnimmt,

14 H. SCHMITZ, 1992,a.a.0., S. 341.

15 M. MERLEAU-PONTY, a.a.0., S. 123.

16 Der Primat des Leibes trumpft also die sittliche Einsichtsfihigkeit, vgl. A.
BRENNER, «Der Menschen und der Menschenaffen Wiirde», in: M. LIECHTI
(Hg.), Die Wiirde des Tieres, Erlangen 2002, S. 243-258.

17 PLATON, Politeia. Werke in acht Béinden, Bd. IV, Darmstadt 1971, 462 c-d,
S. 409.

18 H. ScHMITZ, 1965 a.a.0., S. 483.



52 Andreas Brenner

sprengt die beschriebene Einheit wieder und hindert den menschlichen
Korper durch seinen Inhaber als Leib empfunden zu werden.!® Die
Teilung des Menschen besteht fort und sein ontologisch bedeutsamerer
Teil hat nichts mit dem Leiblichen zu tun, «die Seele ist», wie Schmitz
resiimiert, «zur unerschiitterlichen Burg der Person geworden»?0. Bei
Aristoteles erfihrt diese Position eine Aufweichung, denn sowohl ra-
tionale wie auch emotionale Akte des Menschen sind, wie es bei Aris-
toteles heiflt, «nicht Affekte der Vernunft, sondern des Menschen, der
[sie] hat, sofern er [sie] hat»2!. Die Grenzen der Aufhebung des Dua-
lismus zeigen sich jedoch auch bei Aristoteles in der Differenz, die
zwischen Korper und Seele weiterbesteht. Denn die Seele als das Be-
seelende des Korpers bleibt von diesem so wie dieser von jener unter-
schieden.22 Somit wird der Dualismus nicht tiberwunden und die Mog-
lichkeit, zwischen belebtem Korper (des Anderen) und erlebtem Leib
(als meinigem) zu unterscheiden, nicht er6ffnet.22 Damit verbleiben wir
auf der Ebene der menschlichen Korper und damit hinter den Erfah-
rungs- und Beschreibungsmoéglichkeiten des Leibes zuriick.

Mit Schmitz méchte ich hingegen die menschliche Leiblichkeit als
eine Kategorie des Lebendigen anerkennen, die nicht etwa im Verbund
mit und neben anderen Kategorien, wie beispielsweise der Selbstrefle-
xivitit, auch noch vorhanden und in eine Politik und Ethik zu integrie-
ren ist, sondern die allererst den Ausgang von Ethik und Politik bildet.
Die Phidnomenologie, deren Aufgabe die Sichtbarmachung des «Un-
sichtbaren» ist, welches ja recht eigentlich nicht unsichtbar, sondern —
bedient man sich einer in der platonischen Tradition stehenden Begriff-
lichkeit — lediglich undenkbar ist, ist keine Ethik. Phdnomenologie
sichtet, was der Fall ist. Dabei konnte man es bewenden lassen und die
einmal gesichteten Phinomene nun der Ethik iiberlassen. Doch welcher
Ethik, und wie soll sie mit den Phinomenen umgehen?

19 PLATON, Timaios 90 a prasentiert Uberlegungen zur Lenkung und Steuerung
der leiblichen Anteile des Menschen. Selbst dort, wo dieses Bemiihen gegen-
iiber der Widerstindigkeit des Geschlechtlichen in Schwierigkeiten gerit, be-
weist dies zwar die starken Krifte, die diesen innewohnen, bringt jedoch auch
den Unterschied zur Vernunft nur noch deutlicher zum Ausdruck. In: Werke,
a.a.0., Bd. VII, S. 203.

20 H. ScHMITZ, 1965, a.a.0,, S. 486.

21 ARISTOTELES, Uber die Seele, Hamburg 1995, 408b, S. 41.

22 Ebd., 412a,412b, S. 61 und 63.

23 H. SCHMITZ, 1965, a.a. 0., S. 497.



Leib statt Kérper 53

Der leibliche Status des Selbst verindert die Koordinaten von Ethik
und politischer Theorie, gerdt doch mit dem Leib ein Phénomen der
belebten Selbstreferenzialitit zum Ausgangspunkt ethisch-politischer
Uberlegungen; deren Systematik konnte man bezeichnen als «Leib-
Ethik».

3. Eine Leib-Ethik

Hermann Schmitz beklagt den mit dem Aufkommen des platonischen
Rationalismus einhergehenden Verlust einer Erkenntnisweise, die «in
einem polarisierten Schema von Kriften mit leiblich gespiirter Grund-
lage geordnet» war.2* Dieser Trend des Verlustes hat sich iiber die
Neuzeit bis zur Gegenwart weiter verstirkt. Und so beklagt beispiels-
weise Charles Taylor in seiner Analyse der zeitgenossischen Ethik, so-
wohl fiir Kantianismus wie auch Utilitarismus, den Verlust eines
Sprachenreichtums, als welche man mit Schmitz auch die Sprache des
Eigenleiberlebens bezeichnen kann. Nach Taylor ist dieser Verlust an
Hintergrundsprachen ursichlich fiir die Verkrampfungen der modernen
Ethik, ihre Fixierung auf Pflichten.?® Zu diesen Verkrampfungen
konnte es letztlich nur kommen, weil die Weite des Selbst ausgeblendet
wurde. Eine Form der auf diese Verengung reagierenden Erweiterung
stellt eine Leib-Ethik dar, welche nicht in der Sorge um die Korperlich-
keit ihren Abschluss findet, sondern den Leib zu bedenken versucht.
Warum ist eine solche Erweiterung angesagt?

Die Notwendigkeit einer solchen Erweiterung ergibt sich aus dem
Grundsatz des Neminem Laede, der als das vielleicht am wenigsten
strittige ethische Minimalprinzip gelten kann. Arthur Schopenhauer,
der das Neminem-Laede-Prinzip als iiber das Mitleid vermittelte
«Grundlage der Moral» — so auch der Titel seines entsprechenden Bu-
ches — einfiihrt, begreift dieses Prinzip als «Grundsatz der Gerechtig-
keit»?7. Das Verstindnis des Neminem-Laede-Prinzips als Gerechtig-

24 H. SCHMITZ, Der Leib, der Raum und die Gefiihle, Ostfildern 1998, S. 9.

25 CH. TAYLOR, Sources of Self. The Making of the Modern Identity, Cambridge
1989, p. 3.

26 Ebd., p. 89; in diesem Sinne auch B. WILLIAMS, Ethics and the Limits of
Philosophy, London 1993, p. 191.

27 A. SCHOPENHAUER, «Preisschrift iiber die Grundlage der Moral», in: Werke
in fiinf Binden, Bd. 111, Ziirich 1988, S. 570.



54 Andreas Brenner

keitsgrundsatz ist, wie ich behaupte, falsch; dass es auch die Debatte
um die Menschenrechte dominiert, fatal.

Das Verbot der «peinlichen Befragung» ist nimlich kein Gebot der
Gerechtigkeit. Das Verbot erschlieBt sich nicht aus einem Gerechtig-
keitsgebot, sondern aus einem Gebot der Wahrung bzw. Nicht-
Behinderung der Leiblichkeit. Ersetzt man testweise im Imperativ, «der
Leib ist zu wahren, bzw. seine Nicht-Behinderung zu gewihren»
«Leib» durch «Korper», so reduziert sich die Schwere einer Menschen-
rechtsverletzung auf den vergleichsweise leichten Fall eines Eigen-
tumsdelikts oder aber einer mangelnden Bezeugung von Gerechtigkeit.
Umgekehrt macht der Leib-Begriff klar, was mit seiner Verletzung auf
dem Spiele steht, ist doch der Zusammenhang folgender: «Wir sind
leiblich und haben Korperliches.»?8

Die Leiblichkeit ist eine anthropologische Konstante des Menschen
und kann als die Conditio humana schlechthin gelten. Angesichts der
iiberragenden Bedeutung der Leiblichkeit iiberrascht es jedoch, in
welch’ geringem MaBe sie zum Ausgangspunkt ethischer Uberlegun-
gen gemacht wurde: Die Ethik als Theorie, die iiber Handlungen re-
flektiert und Handlungsgriinde analysiert und normativ bewertet, misst
allgemein dem Faktum, dass Menschen als Folge ihrer korperlich-
leiblichen Verfasstheit nur Handlungen vollbringen kénnen, die sich
aus ihrer korperlich-leiblichen Existenz ergeben, eine nur untergeord-
nete Bedeutung zu.

Handlungen, genauer sittliche Handlungen, bilden den Stoff der
Moral. Daher scheint zu gelten, dass nur mit einer Handlung, also ei-
nem Akt des Willens, und nicht bereits mit einem unwillentlichen Akt
der Bereich der Ethik beriihrt werden kann. Nimmt man folglich diese
Minimaldefiniton von Handlung an, so hat man ein wichtiges, aber
noch kein hinreichendes Moment der Handlung erfasst. Denn die
Willentlichkeit der Handlung, ihre Freiheit also, stellt eine Bedingung
ihrer Zurechenbarkeit dar, weswegen dieses Kriterium ex negativo
stark und hinreichend ist: Wo die Freiheit fehlt, kann man nicht von
einer Handlung sprechen. Umgekehrt gilt dies aber nicht. Freiheit als
frei sein von handlungsleitenden heteronomen Einfliissen erweist sich
niamlich als eine zu schwache Bedingung, um eine Handlung zu kon-
stituieren.

28 G. BRAND, Die Lebenswelt. Eine Philosophie des konkreten Apriori, Berlin
1971, S. 358.



Leib statt K6rper 55

Als sittliche Handlungen sollen demnach nicht nur Akte gelten, die
frei oder autonom sind, sondern auch solche, in denen und mit denen
der Handelnde authentisch bleibt. Was aber heiBit Authentizitdt? Wa-
rum bleiben wir nicht bei dem bekannten und bewihrten Begriff der
Autonomie?

Authentische Akte unterscheiden sich von autonomen durch den
Perspektivenwechsel; bemiiht letztere die Aulen-, so geht es bei erste-
rer um die Binnenperspektive. Um Handlungen als authentische zu er-
kennen, ist ihr Erleben als eigenleibliche gefordert. Der Autonomie
wird in dieser perspektivischen Sicht die Auenperspektive zugeordnet.
Inwiefern? Im Sinne des oben skizzierten leiblichen Selbst orientiert
sich die Autonomie an etwas jenseits des leiblichen Selbst. Die immer
noch maBgebliche Definition Kants sagt denn auch: «Die Autonomie
des Willens ist das alleinige Prinzip aller moralischen Gesetze», wes-
wegen, so fihrt Kant fort, «das moralische Gesetz nichts anderes aus-
driickt als die Autonomie der reinen praktischen Vernunft, d.i. der
Freiheit».2? Wie stellt sich demgegeniiber die Binnenperspektive der
Authentizitit dar?

Diese Frage zu beantworten stolen die phidnomenologischen
Beschreibungen an eine Grenze, die mit Hilfe der Neurowissenschaft
iiberwunden werden kann. Den Ausgang hierzu soll eine Aussage von
Henrik Walter bilden: «Wenn eine Person eine Entscheidung trifft, die
in Einklang mit dem steht, was sie bis jetzt erlebt, getan und entschie-
den hat, dann ist es [...] gerechtfertigt zu sagen: Diese Entscheidung
war die Entscheidung der Person, sie gehort zu ihr.»3? Man kénnte auch
sagen, die Person ist in dieser Handlung authentisch. Sind Aussagen
dieser Art auch bislang bereits iiblich gewesen und operierten dabei
entweder von der AuBenperspektive als Fremdbeurteilung von Hand-
lungen oder aus der Binnenperspektive als retrospektive Selbstkritik, so
handelt Authentizitit vom aktuellen Erleben einer Handlung durch den
Handelnden. Die neurowissenschaftliche Erkenntnisse rezipierende
Neurophilosophie spricht in diesem Zusammenhang von einer «neuro-
philosophische[n] Theorie der Authentizitit»,3! oder aber im Kontrast

29 1. KANT, Kritik der praktischen Vernunft, in: Werkausgabe in zwolf Bénden,
Bd. VII, Frankfurt am Main 1974, A 59.

30 H. WALTER, Neurophilosophie der Willensfreiheit. Von libertarischen Illu-
sionen zum Konzept natiirlicher Autonomie, Paderborn 1999, S. 348.

31 Ebd,, S. 348.



56 Andreas Brenner

zum emanzipierten Autonomie-Begriff von der «natiirliche[n] Autono-
mie».32

Die neurowissenschaftlichen Erkenntnisse mit deren Hilfe die (na-
tiirliche) Authentizitit und Autonomie begriindet wurde, leistet einen
Beitrag zur empirischen Fundierung von Beschreibungen des Eigener-
lebens, wie sie seit dem frithen 20. Jahrhundert aus der Diagnose von
Hirnverletzten vorliegen. Diese Beschreibungen, die von Merleau-
Ponty und von Schmitz fiir die Philosophie fruchtbar gemacht wurden,
stirken die Vorstellung von der leiblich begriindeten Identitit der Per-
son. Keine Erkenntnis liefern sie hingegen iiber die Authentizitit von
Handlungen. Wenn sich diese nun aber in dhnlicher Weise auf einen
realen Gehalt zuriickfiihren lassen, wie die Vorstellung vom Eigenerle-
ben, so erlaubt dies ein neues Verstindnis von Handlungen. Dazu eben
kann die Neurophilosophie einen Beitrag leisten. Handlungen, als wel-
che hier im Sinne der meisten Handlungstheorien rationale Handlungen
begriffen werden, Handlungen denen Zielgerichtetheit, Korper-
beherrschbarkeit und Autonomie unterstellt werden konnen,*? sind
demnach zusitzlich als leibliche Akte anzuerkennen.34

Da der Mensch ein «doppeldeutiges» Verhiltnis zu seinem Leib
hat,3 nidmlich zum einen diesen Leib als solchen erlebt und zum ande-
ren Teile desselben korperlich agieren weill und darin also ein «exzen-
trisches» Verhiltnis seines Korpers zu seinem Leib erfihrt, ist er doch
gegeniiber dem Ich-Zentrum in einer AuBBenbeziehung, so leistet auch
der Korper authentizititsstiftende Momente. An dieser Stelle ist eine
einschrinkende Bemerkung zur Verwendung des Ausdrucks «Korper»
zu machen: Teile unseres Leibes begreifen wir dann als Korper, wenn
wir uns in ein reflexives Verhiltnis zu diesen begeben, was insbesonde-
re dann der Fall ist, wenn wir einen durch unseren Leib verursachten
Handlungsakt und somit dessen korperlichen Vollzug beschreiben.
Gleichwohl gilt, dass ich mein Koérper «selbst leibhaft bin (obwohl ich

32 Eud., S.352.

33 H. Joas, Die Kreativitiit des Handelns. Frankfurt am Main 1992, S. 217.

34 Rechtsphilosophisch folgt daraus ein Desiderat: eine noch zu schreibende
Geschichte des Strafrechts, siche W. SCHILD, «Der gequilte und entehrte
Leib. Spekulative Vorbemerkungen zu einer noch zu schreibenden Geschichte
des Strafrechts», in: K. SCHREINER /N. SCHNITZLER (Hgs.), Gepeinigt, be-
gehrt, vergessen. Symbolik und Sozialbezug des Kirpers im spiten Mittelalter
und in der friihen Neuzeit, Miinchen 1992, S. 147-168, insbesondere S. 151 f.

35 H. PLESSNER, «Lachen und Weinen», in: ders., Philosophische Anthropolo-
gie, Frankfurt am Main 1970, S. 11-171, insbesondere S. 43.



Leib statt Korper 57

— ihn habe)».3¢ Diese Gebrochenheit in Bezug zum eigenen Korper ist,
wenn von Authentizitit von Handlungen die Rede ist, immer mitzu-
denken. Das Mitdenken der leiblichen Sphire und ihre authentizitts-
stiftende Rolle verindern indes den Status von Handlungen: Thnen
kommt nicht erst durch die vermeintliche oder reale Auenwirkung auf
andere Menschen oder Handlungssituationen sittlicher Wert zu, son-
dern bereits durch ihre Bewirkung von Authentizitit, also im Binnen-
verhiltnis.

Wenn Handlungen durch den Handelnden unmittelbar und nicht
erst in der retrospektiven Selbstkritik als authentischer Ausdruck erlebt
werden, dann werden sie wieder zu dem, was sie immer schon waren,
was jedoch die Fixierung auf die Wirkung der Handlung hat aus dem
Blick treten lassen: urspriingliche Akte und Artikulationen eines leibli-
chen Selbst. Handlungen sind primér leiblich und als solche authen-
tisch. Das Selbst, das, von einer AuBlenperspektive betrachtet, eine
Handlung ausfiihrt, ist Teil dieser Handlung. Die Konstitution des
Selbst durch die Handlung ist identisch mit der Authentizitit, welche
die Handlung als korperlich-leiblicher Akt stiftet. Weder begriindet die
Leiblichkeit, so ldsst sich an dieser Stelle verallgemeinern, noch stiftet
sie Selbstsein, sondern sie ist dieses.

Wenn Handlungen leibliche Akte sind und damit einen Modus be-
griinden, der fiir den Leib insgesamt gilt, ndmlich die Authentizitit, so
erscheint das ethische Grundprinzip des Neminem Laede in neuem
Licht. Denn die Frage, was Schaden, den es zu vermeiden gilt, heif3t,
stellt sich neu: Die korperlich-seelisch-geistige Unversehrtheit formu-
liert einen kategorischen Imperativ. Dessen Grenzen werden unter
Beriicksichtigung der natiirlichen, das heiBit leiblichen Authentizitit
sichtbar. Das Unversehrtheits-Postulat der genannten Rechtsinstitute
umschreibt einen Rechtsschutz des Einzelnen aus der AuBenperspekti-
ve, welche den Einzelnen als korperlich-seelisch-geistig verletzbar und
daher schutzbediirftig anerkennt. Die zu vermeidenden Verletzungen
treten aus dieser Perspektive nicht immer, sondern nur dann auf, wenn
mindestens eine der genannten Bereiche «beriihrt» ist.

36 Ebd., S.50.



58 Andreas Brenner
4. Der normative Status leiblicher Authentizitit

Die Akte, welche zu Schmerzen oder Leiden fiihren, tun der natiirli-
chen Authentizitit Abbruch und dies unabhingig von der Eingriffstiefe
und dem Leidensdruck. Die Rede von Schmerzen oder Leiden stellt
somit eine durch die Notwendigkeit intersubjektiv nachvollziehbarer
Handlungsschranken sinnvolle Rede dar. Was diese Rede hingegen
nicht erfasst und worin sie leer bleibt, ist die Authentizitit des Leibes.
Zur Verdeutlichung sei hier der Hinweis gegeben, dass der Begriff der
Authentizitit des Leibes, wire dieser Begriff nicht bereits philoso-
phisch stark besetzt und ebenso stark umstritten, als Subjektivitdt be-
zeichnet werden konnte. Unter Subjektivitit wire mithin die leibliche
Subjektivitit zu verstehen, die im Sinne des bisher Ausgefiihrten indes
die einzig denkbare ist: Neben, vor oder unterhalb der leiblichen Sub-
jektivitdt sich eine weitere zu denken, macht demnach keinen Sinn.
Welchen Sinn aber macht es, die Authentizitiit des Leibes als Bezugs-
punkt des Neminem-Laede-Imperativs anzusehen?

Im Unterschied zur herrschenden Fokussierung auf defiziente Akte,
welche post factum als Schédigung konnen verstanden werden und so-
mit faktische oder zumindest als antizipierte Moglichkeit gedachte
Verletzungen betreffen, kehrt der Gedanke der leiblichen Authentizitit
die Richtung des Neminem-Laede-Imperativs um: Nicht das — noch
dazu in die verschiedenen Sphiren (korperlich, geistig, seelisch) — auf-
gespaltene Individuum wird in seiner potentiellen Verletzbarkeit vorge-
stellt, womit es nur noch als bereits Verletztes gedacht werden kann.
Diesem negativen Sinn des Neminem-Laede-Imperativs steht in der
leiblichen Authentizitét ein positiver gegeniiber. Positiv ist dieser Sinn
in gleicher Weise wie die Positivitit des zweiten von Isaiah Berlin
unterschiedenen Freiheitsbegriffs. Und so wie man, in den Worten Ber-
lins, bei erster Lesart den Eindruck haben mag, es handle sich dabei um
zwel zum Verwechseln dhnliche Konzepte, die lediglich einmal positiv,
das andere Mal negativ fast das gleiche sagen,*” so mag man zunichst
auch zwischen einem negativ und einem positiv fokussierten Nemi-
nem-Laede-Imperativ einen dhnlich marginalen Unterschied sehen.

Wie groBl der Unterschied jedoch ist, ersieht man daran, dass erst die
positive Wendung des Imperativs den moral patient in den Augen des
moral agent selber zu einem Akteur macht. Das Wissen um die Ver-

37 1. BERLIN, Four Essays on Liberty, Oxford 1969, p. 131f.



Leib statt Korper 59

letzbarkeit eines jeden Akteurs wird vom positiven Neminem-Laede-
Imperativ nicht ausgeschaltet, es schwingt gleichsam im Hintergrund
mit. Daher bietet der positive Neminem-Laede-Imperativ die Chance,
Entfaltungsbedingungen zu gewihren, innerhalb derer leibliche
Authentizitit gelebt werden kann. Die leibliche Authentizitit vermag
sich dann zu entfalten, wenn die naturalen Bedingungen als «authen-
tisch» betrachtet werden konnen. Unter den Bedingungen leiblicher
Authentizitit kann dabei ein Zustand der Natiirlichkeit gefasst werden,
der zwar weit gehend indefinit ist, jedoch Minimalbedingungen erfiillt,
zu denen das weit gehende Freisein von manipulativen Akten gehoren3®
und — damit zusammenhingend — das Vertrauen darin, dass das jeweili-
ge Eigenleiberleben auf einem Fundament aufruht, das sich wesentlich
kontingenten Entwicklungen, also nicht-dezisionistischen Akten ver-
dankt. Ein solches Eigenleiberleben ist authentisch, seine Ermdogli-
chungsbedingungen zu gewihren ist notwendig. Dem Erméglichungs-
postulat als Ausdruck des Neminem-Laede-Imperativs in seiner positi-
ven Bedeutung kommt dabei in einer zivilen und wohl geordneten
Gesellschaft der Primat vor dem Neminem Laede-Imperativ in seiner
negativen Bedeutung zu. Aber auch in seiner negativen Wendung er-
fahrt der Neminem-Laede-Imperativ unter Bezugnahme auf die Leib-
lichkeit und in Erweiterung der bloBen Korperlichkeit einen Sinn, der
das Verstindnis dessen, was ein — zu vermeidender — Schaden ist, er-
weitert. Dass der Menschen Ehre und Wiirde leiblich situiert sind, ist in
militarisierten und chaotischen Gesellschaften jenen Menschen nicht
unbekannt, die eine Praxis verteidigen, die auf leibliche Weise am Ent-
zug dieser Ehre und Wiirde arbeitet: der Folter. Diese ldsst sich in ihrer
Grausamkeit erst verstehen, wenn man Tun und Leiden von Titer und
Opfer leiblich begreift.®® Es sind mithin starke Griinde, statt von Korper
von Leib zu reden.

38 J. HABERMAS, «Begriindete Enthaltsamkeit. Gibt es postmetaphysische
Antworten auf die Frage nach dem «richtigen Leben>?», in: ders., Die Zukunft
der menschlichen Natur. Auf dem Weg zu einer liberalen Eugenik?, Frankfurt
am Main 2001, S. 11-33 und 30.

39 Vgl. W. SCHILD, a.a.0O., S. 163f.; CH. HAUSKELLER, «Subjekt und Fol-
ter», in: Scheidewege 31 (2001/2002), S. 212-231, insbesondere S. 214-217.






	Leib statt Körper

