Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 62 (2003)

Artikel: Entre I'étre et I'avoir : le corps "dans" la philosophie, géneur, symptome,
ou référent?

Autor: Milhaud-Cappe, Danielle

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882958

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882958
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DANIELLE MILHAUD-CAPPE

Entre 1’étre et I’avoir.
Le corps «dans» la philosophie, géneur,
symptome, ou référent ?

The interest of contemporary philosophy in the theme of the body has resulted in a
shift away from the traditional focus on intellectual narcissism. It is useful to recall
the milestones of a temporal dialectic through which the body has passed — from the
status of a bad object to candidacy for subjectivisation. This transformation is an
invitation to meditate on the complex status of the body in itself and on its relation-
ship with the soul. It also demands a critical approach towards contemporary prac-
tices (scientific or not) and the ideologies they draw upon. Is the body the ultimate
human reality? Is it reasonable to expect a new wisdom from the body?

Introduction : le corps « dans » la philosophie

Le corps est-il ce poids qui interrompt brusquement pour Thalés, la
contemplation de 'univers d’en haut (le ciel étoilé), en le précipitant
dans un puits; est-il, un beau jour, tombé dans la philosophie, tel un
pavé dans la mare; faudrait-il donc, pour le penser, «dans» la philoso-
phie, inverser I'image de la chute de 1’ame, perdant ses ailes, dans le
corps matiére, telle qu’on la trouve dans le Phédre ? S’y trouve-il tel un
corps dans un autre corps (le Corpus philosophique formé de I'immense
univers textuel de la philosophie) ? Ou bien s’y infiltre-t-il en profon-
deur a la maniere de ce nageur de Dé€los, que Socrate juge seul capable
d’interpréter une des pensée les plus obscures qui soient: celle
d’Héraclite !

1 Socrate, cité par Diogéne Laérce, II, 5, en exergue de 1’Héraclite de J.-M.
JEANNIERE, Paris, Aubier Montaigne, 1977, p. 9.



24 Danielle Milhaud-Cappe

A moins qu’il ne soit le corps acrobate, au prologue du Zarathou-
stra, qu’un bouffon grotesque rendra a sa pesanteur mortelle ? Aucune
de ces images ne parait a écarter.

Ce qui me semble en question dans ce colloque, c’est le rapport du
corps a la réflexion philosophique, mais par 13, le rapport du corps a
I’ame ou esprit (je ne distinguerai pas) et plus largement, de la matéria-
lité a la spiritualité. Or les figures de cette relation, présentes dans les
images précédentes, nous indiquent a quel point les catégories du maté-
riel et du spirituel sont réversibles :

Si le corps humain (dont je parlerai ici de préférence), tient de tous
les corps inertes par sa pesanteur, son extension, son mouvement; s’il
tient également du corps vivant par sa finitude qui le situe entre nais-
sance et mort, il ne saurait pourtant étre considéré comme pure et ir-
réductible matiére. Ses rapports a I’'univers spirituel sont a la fois étroits
et mystérieux; ce sont des rapports de compénétration. Douloureux,
endommagé, le corps a le pouvoir d’interrompre la pensée. Aérien, il la
symbolise et la préfigure. Il est capable aussi de s’adapter si totalement
a I’élément fluide qu’il devient la représentation du mouvement de
pensée lui-méme, et de sa pénétration intuitive d’un univers spirituel.
Cependant qu’il peut aussi figer la philosophie dans une lourdeur d’ou
’on peut se demander s’il a ou s’il n’a pas lui-méme, éventuellement,
la possibilit¢ de s’extraire; le corps est parfois plus spirituel que
Iesprit... Peut-il aller jusqu’a mettre en danger la pensée elle-méme ?
Certainement.

Je développerai la thése suivante :
Le rapport entre le corps et la philosophie est si essentiel qu’il peut

y avoir quelque chose de dérisoire a le prendre pour theme de ce méme

discours. En fait, c’est a partir du corps que s’est construite, et que con-

tinue de se construire la philosophie; mais c’est aussi en grande partie
contre lui qu’elle s’est édifiée et continue de s’édifier. Il faudrait donc
comprendre ici «contre» au double sens de la proximité et de
1’opposition.

Ce qui implique deux idées:

e Il y a une forme d’émergence nécessaire de la pensée par rapport a
la corporéité. Notre position ne dédaignera pas, dés lors, un certain
dualisme, si ’on entend par la, la reconnaissance d’une réalité autre
que le corps (ou d’une expressivité autre que celle du corps), ainsi
qu’un point de vue critique qui évite aussi bien le mépris du corps,
que son idolétrie.



Entre 1’étre et I’avoir. Le corps « dans » la philosophie 25

e Si le corps apparait aujourd’hui comme I’objet ultime de la réflexion
philosophique, le produit le plus tardif de notre civilisation occi-
dentale, comme I’affirme J.-L. Nancy?, il y aurait pourtant a se de-
mander si la philosophie a trouvé avec lui sa vocation définitive.

Je me propose, pour ma part, d’envisager le chassé-croisé du corps
et de la philosophie, en trois temps:

a) I’inessentialité d’un corps mauvais objet;
b) I’essentialité d’un corps sujet;
c) la philosophie confrontée aux formes actuelles de civilisation.

Je conclurai en reprenant I’idée du corps «contre» la philosophie,
en un double sens.

L’inessentialité du corps matieére-objet et mauvais objet

Dans son développement historique, la philosophie a tout d’abord mas-
qué, ou méconnu, consciemment ou inconsciemment, I’'importance dé-
terminante du corps. C’est en se sens qu’on peut prétendre que le corps
a longtemps été le refoulé de la philosophie.

Certes, il n’est pas tres difficile de repérer la préoccupation du corps
dans les discours de ceux qui, dans 1’Antiquité, se sont intitulés philo-
sophes, parce qu’ils étaient en quéte de la sagesse (Sophia). Epicure se
préoccupe de la santé du corps, en méme temps que de la tranquillité de
I’ame. Bien plus, cette derniére prétend se conquérir a partir d’un €lé-
ment premier, condition de 1’existence de tout bien, qui peut difficile-
ment étre pensé sans le corps: le plaisir. Mais déja le platonisme re-
joignait, au terme de son évolution, I'idéal grec de la Kalokagathia, en
réhabilitant le plaisir® et en liant étroitement exercice du corps et exer-
cice de 'ame: «Il n’y a qu'un moyen de salut: ne pas exercer I’dime
sans le corps ni le corps sans I’ame »*.

Et pourtant. Le corps a longtemps connu, dans la philosophie, une
forme de purgatoire. Il était, par définition, «1’Autre du principe fon-
dateur»s. Le discours philosophique est, traditionnellement, un discours
circulaire et narcissique, tel que la pensée, instrument du discours, aime

2 Corpus, 2000, p. 10.
3 Voir le Philébe.

4  Timée, 88b.

5

P.-L. ASSOUN (1992), p. 38.



26 Danielle Milhaud-Cappe

a se prendre elle-méme pour objet du discours. Ce qu’exprime le
Gnauti Seauton socratique. L’exercice proprement philosophique était
tenu de se mener, non seulement a I'aide de I’esprit, mais a I’aide de
facultés épurées de tout élément corporel et propices, dans cette mesu-
re, a la connaissance la plus abstraite aussi, celle de I’esprit ou de I’ame.
Pouvoir qu’inclut la notion méme de Raison prise comme connaissance
de I'abstrait (ce qu’indiquent plus clairement les termes de ratio et de
logos). Descartes emploie dans le méme sens le terme d’entendement,
comme de la faculté qui permet seule de se familiariser avec I’dme et de
philosopher, au sens vraiment propre du terme.

Cette épuration, cette désincarnation recherchée comme condition
du philosopher avaient pour conséquence I’abstraction ou 1’anonymat
du sujet philosophique, lequel, coupé de son socle corporel, I’était aussi
de son individualité propre, pour ne plus exister qu’a titre de sujet uni-
versel, de substance pensante, de «Je pense». Une telle situation corre-
spond également a la conception aristotélicienne de la métaphysique,
alors méme que le Stagirite établit, de la sensation a I’'universel, une
continuité que niait Platon.

Dés lors, le discours philosophique sécrétait implicitement deux
univers en extériorité 1’'un par rapport a I’autre, et dont chacun ne pou-
vait s’affirmer qu’au prix d’une dévalorisation de I’autre. Celui qui
avait connu le principe supréme du monde intelligible n’avait plus que
piti€ pour I’obscurité et I’obscurantisme dans lesquels croupissaient ses
anciens compagnons de la Caverne, dont I’'univers symbolise le monde
des corps.

Le corps était donc essentiellement le mauvais objet de la philoso-
phie: la recherche de la sagesse antique était en effet celle d’une pléni-
tude d’érre (savant et vertueux) qui se méfiait de tout avoir. Or le corps
était cet avoir a I’origine de tous les avoirs, cet avoir avide de biens
matériels.

Mais inversement, le monde concret, matériel, celui de nos existen-
ces corporelles, devenait, par le seul fait qu’il existait, une «satire» sur
celui du déploiement de la pensée, comme 1’écrit Stren Kierkegaard.
Le fait de I'existence dénongait et démystifiait le penseur, dans son ab-
straction. Il révélait le caractére fantasmatique d’une existence qui au-
rait voulu se réduire a la pure essence ou a la pure pensée. Cette satire,
la «petite servante de Thrace» sait déja la déployer a 1'égard de



Entre 1I’étre et ’avoir. Le corps « dans » la philosophie 27

ThalesS. Elle en connait en quelque sorte d’instinct, la force destructrice
et subversive : une sagesse qui préfére, aux objets immédiats (ceux qui
se trouvent a nos pieds) un monde lointain (celui des astres) commet
une erreur de méthode telle qu’elle se disqualifie comme sagesse et mé-
riterait plut6t le nom de folie: non seulement elle préfére, contre tout
bon sens et, pourrait-on dire, contre ses principes mémes, le moins ac-
cessible au plus accessible, mais elle méprise les conditions sine qua
non de la pensée et de la connaissance en mettant en danger le corps du
penseur.

La philosophie et les philosophes ont donc longtemps réussi a se
présenter, comme des puissances essentiellement désincarnées. Se mett-
re a philosopher, c’était mourir au corps’ ainsi qu’a soi-méme, comme
étre particulier. Soma séma, le précepte venu du pythagorisme mettait
comme condition a I’épanouissement de I’esprit, le rétrécissement, voi-
re I’extinction ataraxique de la vie corporelle.

Le corps essentiel, étre et/ou bon objet

Mais voici pourtant que la philosophie, aujourd’hui, parait non seule-
ment orientée vers le corps, mais comme focalisée sur lui. Si nous ten-
tons de chercher les causes de la situation actuelle, elles nous paraissent
en fait, de deux ordres. Non seulement la philosophie cherche a se res-
saisir de ses fondements matérialistes et corporels, mais on peut dire
qu’a travers les coutumes et les pratiques sociales, le corps vient, en
quelque sorte, au-devant de la réflexion philosophique, qu’il la sollicite
et s’impose a elle de maniére peu contournable.

La situation présente est, tout d’abord, le résultat de I’évolution in-
terne de la philosophie, évolution que I'on peut concevoir comme
I’apparition au grand jour d’un aspect jusque la a peine manifeste ; dans
cette mesure, la démarche actuelle vers le corps n’est pas toujours ex-
empte d’une sorte de repentance et d’un certain potentiel de culpabilité.
Mais il parait également difficile de ne pas confronter I'intérét que la
philosophie porte actuellement au corps a la place que ce dernier occu-
pe dans nos formes de civilisation ainsi qu’aux questions nouvelles
qu’il souléve a partir des progres stupéfiants de la biotechnologie.

6 Théététe 173c — 174b.
7 Phédon, 82d — 84b, et Théétete 173e.



28 Danielle Milhaud-Cappe

Pour que le corps intégre pleinement le discours philosophique, il a
fallu une véritable torsion de la philosophie sur elle-méme, torsion telle
que le corps y conquiert, en droit tout d’abord, la méme dignité que
I’ame.

Ce changement remarquable ne s’est pas fait en un jour. Les gran-
des pensées dualistes telles que celles de Platon et de Descartes, en
contiennent déja le germe.

Dans la Premiére Méditation, ce chercheur de vérité qu’est le philo-
sophe fait rapidement et aisément table rase des renseignements qui lui
viennent des corps inertes, via les sensations, lesquelles ne lui fournis-
sent que trop de raisons de douter. Mais il est alors taraudé par une
présence inévacuable, celle d’un corps qui s’impose comme sien;
présence étrange qui est un défi pour le bon sens, d’avoir encore a se
méfier. «Comment est-ce que je pourrais nier que ces mains et ce
corps-ci soient a moi ?», écrit Descartes®. On ne saurait désigner plus
clairement, déja, le corps propre et la relation problématique que nous
entretenons avec lui, relation d’étre et d’avoir a la fois, d’appartenance,
plutot que de possession®. Le corps propre est donc déja, pour Descar-
tes, une présence dont I’évidence s’impose, avec une clarté et une di-
stinction qui parait digne de rivaliser avec celles de I’équation mathé-
matique.

Mais la véritable révolution, nous la devons a Spinoza, lequel fonde
métaphysiquement une conception nouvelle des rapports entre corps et
ame. Les propositions de l’Ethique rendent justice au corps, en lui con-
férant une valeur ontologique égale a celle de I'dme; en outre, elles an-
noncent un renversement de valeur des réalités spirituelles aux réalités
corporelles. L’humain conquiert ainsi sa spécificité intrinséque alors
que son corps n’était jusque la distingué du corps animal que par la
présence en lui d’une dme rationnelle.

L’affirmation de ce que 'on avait coutume d’appeler (peut-étre a
tort!%) le «parallélisme» apparait comme la condition de cette entrée
magestueuse du corps dans le discours philosophique : Dieu ou la Na-
ture, substance unique, peut étre appréhendé par deux attributs, la
pensée et I'étendue, dont chacun exprime pleinement I’essence divine:

8 «[...] totumque hoc corpus meum esse ?» (Les méditations métaphysiques,
p. 27 & 4).

9 M. M. MARZANO-PARIZOLI (2002), p. 137.

10 Je fais allusion aux recherches en cours de Chantal Jaquet, Maitre de confé-
rences a Paris [-Sorbonne.



Entre 1’étre et ’avoir. Le corps « dans » la philosophie 29

«L’ordre et la connexion des idées sont les mémes que l'ordre et la
connexion des choses ».!' Il y a donc, entre corps et &me une corrélation
nécessaire, en méme temps qu’une indépendance causale, puisque: «Ni
le corps ne peut déterminer I’esprit a penser, ni ’esprit ne peut détermi-
ner le corps au mouvement, ou au repos, ou a quelqu’autre chose (s’il
en est) »'2 On peut alors admettre que: «Nul mieux que Spinoza n’a
saisi de concert I'unité et la spécificité fondamentales du corps et de
I’esprit, a tel point qu’il sert encore aujourd’hui de modele de référence
pour aborder la questions des rapports entre le cérébral et le mental.!3»
C’est ainsi que Jean-Pierre Changeux et P. Ricceur, dans le dialogue qui
fait la substance de leur livre commun, se placent 'un et I’autre sous
I’égide de Spinoza. Avec P. Ricoeur, nous remarquerons que le monis-
me spinoziste n’exclut pas, en fait, un certain dualisme; non pas un
dualisme ontologique, mais un dualisme sémantique, celui de deux dis-
cours distincts : le discours qui se rapporte au corps, objet des sciences
neurologiques, biologiques, et celui qui se rapporte au corps sujet (celui
que la langue allemande nomme : Leib)!“.

Mais on peut aller plus loin, et dégager, déja, dans les propositions
de I’Ethigue, un dépassement du parallélisme et une préfiguration d’une
ontologie du corps. N’est-elle pas présente dans la proposition qui af-
firme: «L’objet de I'idée constituant 1’Esprit humain est le corps, au-
trement dit, un certain mode de l’étendue existant en acte, et rien
d’autre »5 ?

Ce monisme matiné de dualisme sera radicalisé par la force corrosi-
ve du message nietzschéen. Ne serions-nous donc que corps ? L’esprit
ne serait-il qu’une «qualité», du corps...16? Dans ce cas, Nietzsche
serait moins celui qui annonce la présence du corps dans la philosophie,
que celui qui nous oblige a inverser fondamentalement le rapport
d’inclusion corps-dme, spiritualité-matérialité, en replacant la philoso-
phie dans le corps et le philosophe dans la spécificité des états de son
propre corps.

Mais n’est-ce pas alors la dimension abstraite, universaliste, an-
onyme, constitutive du discours philosophique, qui se trouve par 13, vi-

11 Ethique, prop. VII, . II.

12 Ibid., prop. II, 1. IIL.

13 Ch. JACQUET (2001), p. 162.

14 J.-P. CHANGEUX et P. RICOEUR (1998), p. 22-23.

15 Ethique, 1. 1, prop. XIII

16 Ainsi parlait Zarathoustra, L. 1, « Des contempteurs du corps », p. 32.



30 Danielle Milhaud-Cappe

sée, menacée et atteinte ? Faire ceuvre de «philosophe-médecin de la
civilisation », c’est retrouver derriére le discours, ’homme qui tient le
discours. Que devient I'universalisme philosophique, lorsque le philo-
sophe s’apercoit que c’est la «maladie» qui [Dinspire, que
«I’objectivité, I'idée, la pure intellectualité... [ne sont que des] mas-
ques [qui travestissent] inconsciemment des besoins physiologiques » ?
Faudra-t-il «tout compte fait», conclure que la philosophie, jusqu’alors,
n’a été qu'une «exégese du corps et un malentendu a propos du
corps»'7 ?

Malentendu parce qu’elle n’entend pas que le corps est le texte dont
son discours n’est que I’'interprétation; au moment méme ou elle se
pense détachée de lui, elle ne fait qu’exprimer son état de maladie et de
santé. Mais malentendu, aussi parce |’aspiration a un état final (paix,
bonheur, idéal) si forte dans la philosophie classique, n’est que
I’expression déguisée du désir de mort d’un malade, Ainsi le philoso-
phe doit-il interroger ses intentions profondes, conscientes et incon-
scientes : sont-ce nos manques, qui nous poussent a philosopher, ou bi-
en sont-ce « nos richesses et nos forces »!8?

Incontestablement Nietzsche nous oblige a envisager un change-
ment radical dans la nature méme de la philosophie, & partir de cette
révélation du corps comme étant notre étre méme. Si la question fon-
damentale de la philosophie reste, comme I’affirmait Kant: « Qu’est-ce
que I’homme ?», la reconnaissance de notre essence corporelle doit-elle
développer la réflexion dans le sens d’une ontologie du corps, entendue
comme assimilation totale de 1’étre de ’homme & son corps; doit-elle
orienter son éthique vers une «sagesse du corps» telle que nous puis-
sions attendre de lui des maximes qui nous permettraient de vivre
mieux ? Faudra-t-il concentrer la réflexion sur le corps, étre a I’écoute
du corps, voire le laisser parler ?

Les formules nietzschéennes, par leur facture radicale, ont provoqué
un tournant décisif de la philosophie, en direction d’une «philosophie
concréte du corps » ; malheureusement, certaines formes de civilisation
empreintes d’un corporalisme ou d’un hédonisme douteux se réclament
également de lui. J’examinerai ces points successivement.

Le message de Nietzsche a pris deux directions dominantes dans la
réflexion sur I’homme :

17 NIETZSCHE, Le gai savoir, préface a la 2° éd., & 2, 3 et 4, p. 22-27.
18 Ibid.



Entre 1’étre et I’avoir. Le corps « dans » la philosophie 31

a) la direction de l’interprétation des états du corps, avec la
psychanalyse,
b) celle de la description du vécu du corps propre avec la

phénoménologie.

Ayant parfois entretenus des relations de conflit, ces deux domaines
majeurs de la pensée contemporaine semblent avoir actuellement com-
pris qu’ils se complétaient; partis de positions symétriques, ils mar-
chaient, de fait, a la rencontre I’'un de I’autre : ’un part des fondements
infra conscients du psychisme, présupposant le corps, et I’autre suit le
cheminement de la conscience au-dela des états pleinement réflexifs,
vers une intentionnalité de plus en plus mélée a la vie corporelle. Leurs
démarches présentent cependant des avantages et des inconvénients
contrastés : un subjectivisme universalisant, d’un c6té qui ne peut enti-
erement éviter les écueils de la philosophie classique; un causalisme
scientiste, de I'autre, qui se voit forcé de démultiplier la notion de
corps. Au sein du premier domaine, le corps n’est plus qu’un corps su-
jet. Au sein du second, corps objet et corps sujet se superposent en éta-
ges relativement distincts.

Freud a toujours refusé qu’on I'inscrivit dans le champ de la philo-
sophie. On ne saurait donc trouver chez lui une métaphysique du corps.
Mais on peut pourtant affirmer que la perspective psychanalytique ainsi
que les concepts psychanalytiques constituent en eux-mémes une remi-
se en question de la philosophie classique fondée sur la pééminence de
I’esprit.

Tout d’abord, Freud, a I'instar de Nietzsche (quoi que de maniére
plus scientifique et de ce fait, moins tapageuse) souligne la morbidité
potentielle de I’attachement philosophique a I’introspection et a 1’idéal.

«Pour introduire le Narcissisme», en 1914, insiste sur les dons
spéculatifs des paranoiaques. L’investissement narcissique de 1’idéal du
moi conduit en effet & une auto-observation. Cette derni¢re engendre a
la fois une conscience morale sévére, génératrice de paranoia, et la ca-
pacité d’introspection, laquelle, «livre a la philosophie le matériel pour
ses opérations de pensée »!9. Sans affirmer que le philosophe est un pa-
ranoiaque, Freud suggére que I'activité de pensée philosophique n’est
que I'alternative saine du délire paranoiaque, I’utilisation productive
d’une tendance destructrice. On ne saurait nier qu’une telle indication

19 In La vie sexuelle, p. 100-102.



34 Danielle Milhaud-Cappe

jette un éclairage précieux sur les raisons du malaise ancestral de la
philosophie vis-a-vis du corps. Le «matériel» sur lequel travaille la
philosophie serait constitué de représentations contenant déja une con-
damnation de certaines pulsions naturelles. Platon avait fait de la philo-
sophie la fille de I’étonnement ; serait-elle aussi celle du refoulement ?
Voila qui doit nous interroger.

Cependant, si, a partir de la compréhension du symptome, la psy-
chanalyse réintégre le corps dans la pensée, on peut se demander si, par
ailleurs, elle ne la maintient pas dans un schéma d’ensemble dualiste et
cartésien. C’est ce que semble impliquer I’affirmation freudienne selon
laquelle I’inconscient et la pulsion sont des réalités intermédiaires entre
le corps et I’ame, entre le psychique et le somatique. Freud affirmera, il
est vrai, que ces réalités mixtes mettent le philosophe au pied du mur et
I’obligent a repenser les rapports corps-ame?: «L’exposé de 1’activité
psychique inconsciente doit obliger la philosophie a prendre parti et,
dans le cas d’un assentiment, 2 modifier ses hypothéses sur le rapport
du psychique et du somatique, jusqu’a ce qu’elles soient conformes a la
nouvelle connaissance. » On peut, ici, se poser quelques questions sur le
fond de sa pensée: suggererait-il que la nature mixte de I’'inconscient
inviterait a passer du dualisme au monisme ? Et pourtant, ses définiti-
ons de la pulsion et de I'inconscient, en 1915 et 1917, impliquent la re-
connaissance de deux réalités bien distinctes: «Le concept de pulsion
nous apparait comme un concept limite entre le psychique et le soma-
tique, comme le représentant psychique des excitations issues de
'intérieur du corps et parvenant au psychisme comme une mesure de
I’exigence de travail qui est imposé au psychisme en conséquence de sa
liaison au corporel»2!. Et il écrit a Groddeck, le 5 juin 1917:
«L’inconscient est certainement le véritable intermédiaire entre le so-
matique et le psychique, peut-étre est-il le missing link tant recherché. »

Cependant le malaise ontologique de la psychanalyse se traduit par
une démultiplication du corps ou par trois corps superposés plutdt que
par un franc dualisme:

a) Un corps strictement biologique dont Freud n’oublie jamais de
rappeler I’existence, mais dont il parle comme d’un «roc» sur lequel
bute I’enquéte psychologique.

20 C’est I'idée que nous trouvons dans 1'article paru dans Scientia, en 1913:
«L’intérét de la psychanalyse », p. 187-213.
21 «Pulsions et destin des pulsions », p. 17-18.



Entre I’étre et I’avoir. Le corps « dans » la philosophie 33

b) Un corps intermédiaire formé des réalités pulsionnelles pré et in-
conscientes, qui s’exprime dans la vie imaginaire et dans les
symptomes.

¢) Un «corps psychique», enfin, en dépit du paradoxe que recéle
une telle expression:

Dans Le moi et le ¢a, Freud écrit: «Le moi est avant tout un moi
corporel.» Le moi est, en effet, selon lui, un principe d’unification qui
se constituerait par la projection de la surface du corps. La seconde
théorie freudienne des pulsions admettait déja que le corps de I’enfant,
tout d’abord, diffus, voire éclaté, dans la mosaique de ses pulsions (le
«corps morcelé», selon I'expression de Lacan), ne trouvait son unité
qu’au stade du miroir, a travers 1’'image spectrale et sa perception nar-
cissique, étayée par le regard de I’ Autre.

Il y a 13, une idée difficile: celle d’un va-et-vient entre le somatique
et le psychique. Le premier puise son unité dans une représentation qui,
a son tour, gagne en cohérence a partir du moment ou dans le corps, la
hiérarchisation des zones érogénes a installé une configuration stable.

Je parlerai plus rapidement de la phénoménologie, dont des spécia-
listes doivent vous entretenir.

Discours proprement philosophique sur le corps, la phénoménologie
s’est érigée contre le naturalisme et le positivisme qui ne considéraient
le corps que comme un objet soumis a la pensée et aux méthodes de la
science. L’objectivisme, affirme-t-elle, «offusque la richesse de
I’expérience vécue du corps et en trahit la vérité»22. La phénoménolo-
gie se veut certes moniste et matérialiste. Pourtant, elle maintient une
distance de ’homme 2 la nature, suggérant que la liberté qui nous sépa-
re du régne purement biologique, existe déja au niveau du corps, de son
rapport au monde, de ses comportements. Si ce dernier, en effet, signe
notre adhérence a la nature, il ne signifie pas pour autant que nous
sommes inhérents a celle-ci. Lorsqu’il invente des médiations avec les
autres et avec le monde tels que le langage et les outils, le corps mani-
feste son autonomie par rapport aux déterminismes naturels.

La notion fondamentale d’intentionnalité de la conscience permet
de penser autrement notre rapport au corps: nous ne sommes pas dans
notre corps, mais plutdt avec lui, puisque nos intentions le traversent et
I’habitent. «Etre une conscience ou plutdt étre une expérience, c’est
communiquer intérieurement avec le monde, le corps et les autres, étre

22 J. LAVAUD (1992), p. 106.



34 Danielle Milhaud-Cappe

avec eux au lieu d’étre a c6té d’eux»23, Il nous permet seul de constitu-
er I’espace et les objets et, a travers la sensation, de nous ouvrir au
monde et d’étre en harmonie avec lui.

Cette nouvelle perspective nous fait passer du corps objet au corps
sujet.

«Je ne suis pas devant mon corps, je suis dans mon corps, ou plutdt,
je suis mon corps »?4. 1l s’agira, dés lors, de suivre et de décrire la con-
science du sujet dans les expériences sensorielle et charnelles. La sen-
sation que 1’on dénigrait depuis I’ Antiquité est alors pleinement réhabi-
litée. Elle n’est plus ce qui obstrue la connaissance par son imprécision,
ce qui affole I'dme par la violence des passions qu’elle fomente; le
corps, parallelement, n’est plus cette enveloppe charnelle qui isole
I’esprit et conforte le Moi dans son individualisme; tout au contraire,
I’'un et I’autre deviennent principe d’ouverture a I’'immense matiére du
monde avec laquelle ils nous mettent en communion.

En développant les implications du corps sujet, le discours
phénoménologique s’est engagé sur une voie dont on peut estimer
qu’elle représente par excellence la prise en compte authentique de la
réalité corporelle, en tant qu’elle reléve d’un vécu proprement humain.
La vérité du corps n’est-elle pas révélée principalement dans le rapport
subjectif que j’entretiens avec lui et qui me permet parfois de dire qu’il
est «Moi» puisque je «suis» lui ? Cette voie, cependant, est étroite et
je voudrais simplement indiquer ce qui m’en parait constituer la diffi-
culté, en deux points.

Tout d’abord, elle s’aventure aux confins d’un monde ou la discur-
sivité rationalisante propre a la philosophie semble devoir rapidement
étre mise en échec et devoir céder la place a4 un autre mode
d’expression, artistique, peut-étre, comme le suggérait Merleau-Ponty
lui-méme. Il s’agit, en effet de suivre la subjectivité jusque dans une
relation des plus complexes, sinon des plus confuses, puisqu’a travers
la sensation, écrit le philosophe, non seulement le corps est joint a
I’ame, mais il est conjoint au monde, la sensation «célébrant les noces
du sentant et du senti». D’autre part il me semble que par la force des
choses, la phénoménologie tend, elle aussi, 4 un certain réductionnisme.
Il consisterait, a I'inverse du réductionnisme scientiste, & ne plus con-
sidérer le corps que comme un sujet, jouant parfois d’une subjectivité

23 M. MERLEAU-PONTY (1945), p. 113.
24 Ibid., p. 175.



Entre 1’étre et I’avoir. Le corps « dans » la philosophie 35

élargie jusqu’aux confins de I'inconscience, et ignorant par 1a les as-
pects qui font que le corps reste, malgré tout, aussi un objet.

Concernant le premier point, Descartes nous avait déja averti de la
difficulté a penser I'union de I’ame et du corps, soit, ce que nous appe-
lons aujourd’hui la «corporéité». Il affirmait, en effet, a la princesse
Elisabeth, que connaitre I'union de I’ame et du corps n’était pas du res-
sort de la pensée philosophique. L’union, ni ne se connait, ce qui reste
le propre de I'esprit grice a I’entendement, ni ne s’imagine,
I'imagination servant a la considération des corps abstraits (tels les
corps mathématiques); elle s’éprouve, «au relache des sens et au repos
de D'esprit». C’est une sensation interne et individuelle: «que chacun
éprouve en soi-méme sans philosopher», qui ne s’obtient que lorsque
I’attention (la tension) tombe; et particulierement «aux champs », loin
des tracas inévitables des villes. On apprendra a concevoir ’'union de
I’ame et du corps, «en usant seulement de la vie et des conversations
ordinaires »23.

Cette corporéité qui est effectivement notre vie dans ce qu’elle
posseéde de plus a vif, de plus sensible, mais aussi de plus complexe, ne
sera-t-elle pas plus aisément exprimée par les voies de I’imaginaire, de
la métaphore, de la poésie ? La sensation peut-elle se dire, ou faut-il se
contenter de la ressentir et de 1’évoquer, par et dans I’art ? Les surréali-
stes, quant a eux, étaient intimement persuadés de la supériorité de I’art
sur la philosophie lorsqu’il était question d’exprimer notre rapport au
corps, estimant que les ceuvres jaillies de I’amour du beau contenaient
une philosophie plus vraie, dont on aurait pu dire, parodiant le mot de
Pascal sur la morale, qu’elle se moquait de la philosophie : Paul Eluard
évoque, en 1932, I'insolence des dessins de Max Ernst célébrant la
grace des corps, en défi a la lourdeur philosophique :

L’oreille au fond des tétes sans humour calligraphie son bonheur

La lettre enlaidit le mot

La nudité de la femme est plus sage que I’enseignement du philosophe
Elle ne demande pas qu’on la considére.

Mais si la poésie est parfois une méta-philosophie, il arrive aussi
que la philosophie se fasse poésie: Zarathoustra est un poéme, et
Nietzsche, a travers la diversité de ses styles, manifeste la difficulté
qu’il y a a transmettre une expérience incorporée. Le corps lui-méme

25 DESCARTES, Correspondance avec Elisabeth et autres lettres, lettre du 28 juin
1643, p. 73-76.



36 Danielle Milhaud-Cappe

excede, en effet, tout ce que peut en exposer le discours. S’il est texte, il
est, écrit Nietzsche, «un texte inconnu, peut-étre inconnaissable et seu-
lement pressenti»26,

Corpus de Jean-Luc Nancy est un texte hors norme. L’auteur nous
livre ainsi la loi de sa composition : le corps, selon lui, ne se peut écrire,
«sans ruptures, voltes-faces, discontinuités (discrétion), ni méme sans
inconséquences, contradictions, écarts du discours en lui-méme. [...] le
mot corps, a lui seul, impose une dureté séche, nerveuse, qui claque les
phrases ot on I’emploie»?’. Selon lui, une écriture du corps sera dis-
continue, ou ne sera pas !

Par ailleurs, on peut se demander si la phénoménologie ne retombe
pas a sa maniére dans un universalisme abstrait, ainsi que dans un sub-
jectivisme simplement agrandi, qui reviendrait a « absorber dans la con-
science de soi, la conscience de I’étre-au-monde incamé »28, Le corps,
en effet, n’est pas seulement objet de science et d’étude; bien que je
sois mon corps, ce dernier n’en continue pas moins a étre aussi pour
moi, un avoir, une possession, un objet, bref, quelque chose qui échap-
pe a ma subjectivité. La dialectique du corps objet et du corps sujet
n’est pas seulement celle des sciences du vivant et de la philosophie.
Elle se répercute au sein de la philosophie elle-méme, parce qu’elle est
constitutive de mon expérience du corps. Faudrait-il dire que le corps
est un sujet-objet ?

La philosophie face a la civilisation du corps
et aux progres des sciences biomédicales.

Par ailleurs, la question est soulevée du rapport entre cette réhabilitation
philosophique du corps et les tendances sociales qui, avec la préoccu-
pation constante du corps, semblent aller, parfois, jusqu’a une sorte de
fétichisation.

Nous vivons, en effet, dans une civilisation du corps. Son souci ne
nous quitte guere; le terme méme en martéle nos existences. Le corps
est parmi nous, dans une sorte d’omniprésence, de surpuissance. Alors
que je préparais cette conférence, le mot de corps forgait mon attention.

26 Cité par André SIMHA (1992), p. 96-99.
27 J.-L. NANCY (2000), p. 21.
28 LAVAUD (1992), p. 108.



Entre 1’étre et I’avoir. Le corps « dans » la philosophie 37

Aux kiosques de ce début de printemps, il m’assaille: Elle: «Massages
et soin du corps; Faites-vous plaisir». L’Officiel : «Obsession Corps ».
Nova: «Quand le corps parle ». Dans le métro, une affiche publicitaire
ot ’on voit le corps gracile d’une jeune femme en bikini, rencontrant
un énorme poisson, avec cette légende énigmatique: «Tous les corps
sont permis». Cependant qu’au journal de vingt heures, une informati-
on culturelle m’apprend qu’une exposition de photos vient de s’ouvrir a
Toulon, pour la saison: «Le corps, dans tous ses états ».

Aprés avoir pensé ’'univers comme cosmos ordonné, puis comme
res extensa infinie, la philosophie devrait-elle I’appréhender comme
«Mondus Corpus» ? C’est ce que suggere J.-L. Nancy.

Parallélement, les incroyables progrés de la biotechnologie médica-
le, renouvellent notre rapport a la nécessité de la finitude et de la mor-
talit€ corporelles. Non seulement elles découvrent une alternative a la
défaillance d’un organe vital comme un cceur ou un rein, mais, grace au
don d’organe, elles offrent la possibilité au corps mort de se prolonger,
au moins partiellement, au moins momentanément dans un corps vi-
vant. De 1’encore en vie de I’organe d’un mort, au presque déja mort de
celui d’un vivant, la solidarité humaine prend la forme d’une chaine qui
défie la mort elle-méme. N’est-ce pas 1a, un premier pas en direction
d’une conquéte dont, contre toute raison, nous ne pouvons cesser de
réver: I'immortalité ? Dans ce domaine, on sait que les demandes ex-
cedent I’offre et que la société se voit contrainte de militer en faveur du
don d’organe.

En réalité, dans I’'imaginaire collectif, la fonction du corps est parti-
culierement complexe, puisqu’il est a la fois et successivement matiere
indéfiniment transformable et valeur.

S’appuyant sur l’appel a toutes les techniques qui peuvent
I’entretenir et ’améliorer, autant que sur une puissance technologique
toute neuve qu’il a engendrée, au cours des siécles, comme un prolon-
gement de lui-méme, le corps ne se pose-t-il pas aujourd’hui, comme
’ultime valeur ? Cette nouvelle déité nous permettrait a la fois, de re-
nouer un lien trop distancié avec la vie, d’asseoir plus authentiquement
notre identité personnelle et de participer a I'immense solidarité qui,
dans I’espéce humaine, va des morts aux vivants.

Corps transformable, que 1’on pourrait toujours corriger, comme un
«brouillon»?. Corps dont des parties essentielles (cceur, rein, foie, po-

29 David LE BRETON (1999).



38 Danielle Milhaud-Cappe

umons), la quintessence, en quelque sorte, auraient la possibilité de sur-
vivre dans le corps d’autrui, inaugurant une forme matérialiste de mé-
tempsycose. Corps qui nous promet ici-bas les plaisirs les plus divers,
dans I’amour, le sport, la danse; plaisirs qu’avec un peu de vigilance et
d’art, nous saurons intensifier et renouveler sans cesse. Mais dans ce
dessein, il nous faut «prendre soin de notre corps», et toutes les
techniques qui le modifient en profondeur ou en surface sont alors re-
quises. Ainsi ce corps peut-il et doit-il aussi étre objet constant de notre
sollicitude, fin de notre agir. Le profit est alors double : nous jouissons
de I’étre et nous jouissons de I’avoir; il nous permet d’exister dans la
plénitude des sensations et il nous permet d’exercer notre maitrise en se
laissant fagonner a la taille de nos idéaux esthétiques. Nous le traitons a
la fois comme ce que nous sommes sur le mode le plus aigu et le plus
vivant, et comme une chose que sa docilité rend susceptible de modeler
jusqu’a friser la perfection. Ainsi passons-nous constamment avec lui
d’un régime a I'autre: d’une passivité inévitable (mais qui pourtant re-
ste optimiste), a une activité ol le volontarisme se récupére. Si mon
avoir s’améliore, si je suis «en forme », mon étre est promis lui aussi a
des jours meilleurs (je serai «mieux dans ma peau», ce qui ne peut
qu’augmenter mes capacités de jouissance, m’attirer amour, succes,
richesses,...). Ce profit double, apparemment contradictoire, que la
modernité s’est pourtant arrangée pour transformer en une dialectique
qui rythme nos existences, ne signifie-t-il pas que le corps est qualifié
pour nous donner /e plus de satisfactions ? Ne serait-ce pas la mouture
moderne implicite du Souverain bien ? Le monde d’aujourd’hui aurait
enfin réalisé que le corps était par excellence, I’objet susceptible de sa-
tisfaire le plus complétement nos aspirations. D’actualiser ce bonheur
que nous cherchions si loin de nous et qui se trouvait en somme, a nos
pieds ? :

Or, il y a de toute évidence un entrelacs des idéologies sociales et du
discours philosophique sur le corps. Le dernier film de Pedro Almodo-
var, Parle avec elle (Hdbla con Ella), en est un bon exemple. Il exhibe
ce nouveau culte et ses exceés virtuels en une sorte de fable. Le désir
circule entre un homme et une femme. Mais celle-ci n’est plus qu’un
corps végétatif en situation de coma prolongé. Le corps inerte de cette
belle jeune femme, I’opulence de ses seins, le grain de sa peau, tout,
dans I'image, dégage une impressionnante puissance et comme une exi-
stence autosuffisante. Quant au lieu ol I’on situe ordinairement 1’ame et
la pensée, le visage, dans son absence a soi, il n’est plus qu’un élément
quasi négligeable de son étre. Une vie purement végétative, soigneuse-



Entre I’étre et I’avoir. Le corps « dans » la philosophie 39

ment entretenue par la biotechnologie, se trouverait-elle étre, au-
jourd’hui, la meilleure traduction de cette vérité nietzschéenne: «Je
suis corps absolument et rien d’autre, et ame n’est qu’un mot pour dési-
gner une qualité du corps »30 ?

Prise entre le double feu d’un corps outranciérement négligé, avec
le dualisme passé et d’un corps outranciérement exalté dans la civilisa-
tion présente, la philosophie actuelle pourrait-elle espérer construire a
nouveaux frais, une sagesse du corps ?

Le corps tout contre, mais la philosophie a distance du corps

I1 nous faut tout d’abord réaffirmer 1’ancrage du discours philosophique
dans le corps, avant de noter que la philosophie peut difficilement ne
pas penser a I’encontre du corps, sans renier sa vocation fondamenta-
lement éthique.

Si le corps est déja, comme I’affirme Nietzsche, un zexte, puisque la
philosophie est discours, il existe, de I’'un a I’autre, une continuité re-
marquable, voire une identité de nature. Ne s’agit-il pas 13, de deux
modes d’expression a la fois complémentaires et entremélés, comme
Spinoza I’admettait ?

Entre le systéme nerveux et la pensée, existe, en effet, un intermédi-
aire qui est encore maticre, et déja pensée : le langage.

Dés le début, écrit Marx dans L’idéologie allemande, une malédic-
tion pése sur I’esprit: il est «entaché d’une matiére qui se présente ici
sous formes de couches d’air agitées, de sons, en un mot, sous forme de
langage »31.

Mais au sein du langage, la dichotomie corps ame, matérialité spi-
ritualité, se manifeste & nouveau sous la forme de la distinction entre le
signifiant et le signifié, distinction qui n’est pas plus aisée a faire, puis-
que le signifiant est, en général, peu arbitraire et appelle tout au con-
traire le signifié par une ressemblance qui le qualifiait précisément pour
cette fonction. Le langage n’est pas le simple support de la pensée; il en
est, justement le corps. Ce qui signifie que, lorsque je nomme les cho-
ses, je ne les fais pas seulement accéder a un ordre spirituel, celui de la

30 Ainsi parlait Zarathoustra, p. 32.
31 L’idéologie allemande, p. 97.



40 Danielle Milhaud-Cappe

pensée ou de la connaissance; je leur donne aussi, par cette dénomina-
tion, I’existence.

Quant a la conceptualisation, ce n’est, au fond, qu’une technique de
la pensée, en ce qu’elle crée des outils de compréhension du monde,
tout comme 1’instrumentation est un prolongement du corps. C’est dés
lors I’homo sapiens qui doit étre pensé a partir des actes concrets ef-
fectués par I’homo faber. Or cette conceptualisation s’alimente aux
sources pulsionnelles et corporelles, via I'inconscient et 1’imaginaire,
comme Freud en fit I’expérience tout au long d’un parcours intellectuel
particuliérement créatif en matiére de concept: la «sorciére métapsy-
chologie » sera invoquée lorsque le savant est en difficulté pour con-
ceptualiser et pour théoriser’2. N’en déplaise a Descartes, il faut recon-
naitre que I’imagination se trouve au cceur du discours philosophique :
existe-il un seul terme abstrait qui ne soit pas une métaphore des expé-
riences corporelles ? Concevoir nous renvoie a la reproduction sexuée;
comprendre a |’embrassement; connaitre (co-naitre) au surgissement
simultané de deux ou plusieurs vivants. C’est le mouvement de la
pensée tout entier qui métaphorise la vie du corps et ses états, tout en
reniant ces origines plébéiennes. Quant au beau terme de texte, il signi-
fie tout d’abord tissu et encore plus originairement, enlacement.. .

André Leroi-Gourhan nous a appris que le corps humain, par la sta-
tion verticale, qui libére la main et la bouche, crée les conditions du
langage et de la pensée. Celle-ci reste étroitement tributaire de ce corps
qui I’a engendrée comme un prolongement de lui-méme.

Mais puisqu’un ordinateur supplée partiellement a la production
d’un langage cohérent, il nous faut en venir a parler de I’intention pro-
fonde, de I'inspiration de la philosophie; c’est elle, en effet, qui nous
renverra le plus slirement a notre corps.

C’est du désir (philo, philia) que nait la philosophie. Pourrait-on
concevoir un ordinateur philosophe ? Cela me parait difficile. Diotime
affirme, dans le Banquet que c’est du corps sexué et virtuellement
amoureux qu’émergent les beaux discours, comme sublimation d’un
désir qui tout d’abord se portait vers un beau corps, puis vers tous les
beaux corps. Cette origine érotique de la philosophie ne doit pourtant
pas nous faire oublier ce que Nietzsche et Freud ont éprouvé devant un
idéalisme philosophique en pleine décadence: le mouvement de subli-
mation s’enracine aussi dans 1’angoisse de la perte du corps. Il n’est pas

32 «Analyse avec fin et analyse sans fin», p. 140.



Entre 1’étre et ’avoir. Le corps « dans » la philosophie 41

seulement jouissance transformée, mais douleur transmuée. N’est-ce
pas la raison pour laquelle la philosophie est traditionnellement con-
sidérée comme une entreprise qui ne s’épanouit qu’a la maturité, pour
ne pas dire, 2 la vieillesse ? Thanatos, autant sinon plus, qu’Eros prési-
de a la naissance de la philosophie. Songeons a tout ce qu’elle doit a la
souffrance et au malheur:

Seule la grande douleur est I'ultime libératrice de I’esprit [...] Seule la grande
douleur, cette longue et lente douleur qui prend son temps, et dans laquelle nous
sommes pour ainsi dire consumés comme du bois vert, nous contraint, nous au-
tres philosophes, 4 descendre dans notre dernier abime, a nous dépouiller de
toute confiance, de toute bienveillance, de toute occultation, de tout adoucisse-
ment, de toute solution moyenne ol nous avions peut-étre auparavant placé not-
re humanité. Je doute qu’une pareille douleur «améliore », mais je sais qu’elle
nous approfondit33

Du reste, Eros, fils de Pénia et de Poros, contient déja, en lui, cette
dualité¢ pulsionnelle. Détourner le mouvement du désir vers une fin
culturelle, ce n’est pas seulement remplacer un plaisir par un autre plai-
sir, un bien fugace, par un bien plus durable, c’est aussi fuir la douleur
du manque. Incarné en Socrate, le philosophe est, tout d’abord, et par
nature, laid et violent, comme le désir.

En fin de compte la philosophie n’a jamais eu d’autre theme que le
corps dans la mesure ou elle n’a pas d’autre theme que I’existence hu-
maine avec son cortege de joies et de douleurs. Les premiers philoso-
phes furent aussi médecins. Or, nul véritable médecin, quel que soit son
organicisme, ne peut méconnaitre que le corps souffrant,
s’immobilisant dans son symptome est I’ultime refuge, I’ultime expres-
sion de I'impuissance humaine. La maladie, dans laquelle la dialectique
du corps sujet et du corps objet se déploie de maniere particulierement
aigué, renverse le rapport d’expression entre le corps et I’dame, en in-
scrivant, dans le corps, un message inexprimable, sous la forme du
symptdme. Dans I’hystérie, ce n’est pas alors le corps qui parle, mais la
représentation qui se convertit en innervation et retourne en quelque
sorte a sa source.

Soma séma? La formule pythagoricienne peut étre comprise en
deux sens et celles-ci nous ménent apparemment, dans des directions
radicalement opposées.

33 Le gai savoir, p. 25.



42 Danielle Milhaud-Cappe

-Corps-tombeau, ou corps-signe. Le corps congu comme ce qui
éteint 1’ame, en la séduisant et en ’attirant vers des comportements
dans lesquels elle se dévoie (Le Phédon); ou bien le corps grice auquel
I’dme s’exprime, et par 12 méme se réalise dans sa pleine conscience, se
conquiert dans sa pleine existence spirituelle. Et pourtant I’opposition
entre ces sens n’est, si 'on y réfléchit bien, qu’apparente : car le tom-
beau se fait signe. Les Grecs concevaient déja ce dernier comme une
mémoire (mnéma): ainsi, il n’enfouit pas 1’ame; il ne signifie pas
I’extinction d’une vie psychique; tout au contraire, en tant qu’il permet
le souvenir, il active cette vie, pour ne pas dire qu’il la crée. Le corps
n’est pas notre tombeau; il est le signifi€ qui sous-tend toutes nos signi-
fications.

La philosophie, pourtant ne saurait échapper a sa vocation critique
et réactive a I’égard d’un culte du corps qui a quelque chose du culte du
Veau d’or. Ce dernier représente un rejet de la vie corporelle dans son
authenticité, comme le développe le sociologue David Le Breton. En
effet, dés que nous nous fermons aux sollicitations exaltantes des
images publicitaires et a la dictature des esthéticiens, nous retrouvons
une réalité tout autre. Des corps, au long des rues et des autoroutes, se
déplacent, par leurs propres moyens ou par roulettes et mécaniques in-
terposée, mais de maniére généralement plus morne que triomphante. Il
ne semble donc nullement évident qu’ils entretiennent, avec leurs pro-
priétaires, des rapports plus pleins, plus authentiques, plus heureux, que
ceux qu’entretenaient avec leur enveloppe charnelle ces «chapeaux et
[ces] manteaux» que Descartes voyait passer, en se penchant a sa
fenétre...

Ce soi-disant hédonisme véhicule en fait, une véritable haine du
corps. Les images innombrables de corps merveilleusement jeunes,
minces, beaux offerts sur nos murs et nos écrans, sont en un sens les
descendants de la statuaire antique. Mais ils ne nous apprennent plus ni
la mesure, ni la liberté ; ils nous dévoient et nous censurent. L.’ homme
sain, tout autant que le corps parfait, sont moins pour nous des idéaux,
que des interdits. IlIs nous frustrent d’une part de notre humanité, en re-
foulant, loin de la conscience ce que nous pourrions éprouver
d’enrichissant, au travers d’expériences moins esthétiques, mais bien
humaines, telles que la maladie, le vieillissement, la perspective de la
mort. En outre, ils imposent des stéréotypes, alors que les corps, en tant
que lieux de diversité, nous invitent a accueillir la différence.

L’idée de sagesse du corps peut dés lors apparaitre comme un leurre
dangereux qui contient un vitalisme dogmatique, une apologie du corps,



Entre I’étre et I’avoir. Le corps « dans » la philosophie 43

violente autant que mortifére. Pas plus qu’il ne «parle» en soi, 2 moins
que des représentations ne s’y inscrivent, le corps en lui-méme ne nous
offre de principe de régulation. Et ici, les messages de Platon et de
Freud se rejoignent : le mythe de Prométhée nous rappelait que le corps
humain allait tout d’abord nu et désarmé; la psychanalyse fait écho a
cette situation de désarroi en nous montrant le corps de I’enfant dé-
pourvu de la plus élémentaire unité; dispersé dans la mosaique de ses
pulsions. Ainsi, notre corps partirait dans tous les sens, si ’dme n’y
mettait bon ordre et si ’éthique ne veillait 2 ce que nous vivions un
hédonisme de bon aloi et une vie véritablement humaine, laquelle
préserve la possibilité d’un rapport authentique a soi-méme et a I’autre.

La tache réflexive de la philosophie, cependant, ne se limite plus,
aujourd’hui, a la considération de notre durée de vie. Les avancées de la
technologie biomédicales nous obligent a envisager 1’éventualité d’un
devenir de vie, post mortem: que se passerait-il en cas de mort céré-
brale ? Il semble plus que jamais vrai, au vu d’affaires récentes qu’
«une loi ne résout pas un probléme moral »34,

Les techniques de transplantation qui créent des relations sans
précédent au corps propre, a la mort, a autrui, exigent une réflexion cri-
tique. Celle-ci met a jour les hypocrisies du droit et de la moralité offi-
cielle: sous les principes qui prétendent respecter un corps sujet et en
condamner a ce titre toute commercialisation, elle découvre une tentati-
ve d’emprise étatique qui conduit a la notion d’une solidarité rendue
obligatoire, subrepticement étendue du partage des biens (dans les
impdts, les cotisations de la Sécurité sociale), au partage des organes. Il
semblerait alors, paradoxalement, que la notion apparemment moins
humaniste d’un corps objet dont le sujet garderait I’enti¢re disposition,
s’avere plus respectueuse de la liberté de I’individu, en jouant le role
d’un contre-pouvoir.

Finalement, tant que la guerre existera, notre corps restera propriété
d’Etat, et nous ne pourrons dire sans une part d’illusion: hoc enim est
meum corpus.

34 M. CANTO-SPERBER, inédit, intervention du 15 mai 2002 au Collége de
France : « Les conditions du débat public en bioéthique ».
35 A. FAGOT-LARGEAULT (1996).



44 Danielle Milhaud-Cappe
Conclusion

Je laisse le dernier mot a Nietzsche : «Il ne nous appartient pas a nous
autre philosophe de séparer ’ame du corps. [...] Il nous faut constam-
ment enfanter nos pensées au fond de nos douleurs et les pourvoir ma-
ternellement de tout ce qu’il y a de sang de désir de passion, de tour-
ment, de conscience, de destin, de fatalité »36.

Bibliographie

AbpAM, C.-CH., «Et le verbe s’est fait chair », in: Le Breton, Le corps, analyses
et réflexions, p. 64-73

ASSOUN, P.-L., «Le corps du symptome, inconscient et corporéité chez Freud »,
in: Le corps, analyses et réflexions, pp. 38-51

CHANGEUX, J.-P. ET RICOEUR, P., Ce qui nous fait penser, la nature et la
régle, Paris, Odile Jacob, coll. Poches, 1998

DAGOGNET, F., Corps réfléchis, Paris, Odile Jacob, 1990

— Le corps, multiple et un, Paris, Les empécheurs de penser en rond, 1992

DESCARTES, R., Méditations métaphysiques, Paris, PUF, 1979

— Correspondance avec Elisabeth et autres lettres, Paris, GF-Flammarion, 1989

FAGOT-LARGEAULT, A., «Problémes d’éthique médicale posés par de nouvel-
les techniques thérapeutiques », in: P. LIVET, L’éthique a la croisée des sa-
voirs, Paris, Vrin, 1996

FENAUX, J.-P., «L’Art ou le corps révélé », in: Le corps, analyses et réflexions,
p. 22-217.

FREUD, S., «L’intérét de la psychanalyse», 1913, in: Résultats, idées, pro-
blémes, I, Paris, PUF, 1991
— «Pour introduire le narcissisme », 1914, in: La vie sexuelle, Paris, PUF, 1989.

— «Pulsions et destin des pulsions », 1915, in: Métapsychologie, Paris, Galli-
mard, Folio, 1968

— «Le moi et le ¢ca», 1923, in: Essais de psychanalyse, Paris, Payot, 1981
— La naissance de la psychanalyse, Paris, PUF, 1991.

— «Analyse avec fin et sans fin», 1937, in: Résultats, idées, problémes, 11, Pa-
ris, PUF, 1987

Garivier, Pierre, « Le corps dans I’esprit grec », in: Le corps, analyses et réflexion,
p. 14-17

GAUDIN, P., «Le corps entre mépris et idolétrie », in: Le corps, analyses et réfle-
xions, p. 128-135

36 Le gai savoir, p. 25.



Entre I’étre et I’avoir. Le corps « dans » la philosophie 45

GODARD (dir.), Le corps, analyses et réflexions, ouvrage collectif, Paris, Ellipses,
1992 (programmes classes préparatoire H.E.C., 92-93-94)

JAQUET, CH., Le corps, Paris, PUF, 2001
LAUPIES, F., «Du corps réel au corps fantasmé, Le corps dans la psychanalyse
freudienne », in: Le corps, analyses et réflexions, p. 100-105

LAVAUD, J., « Phénoménologie du corps et philosophie de 1’esprit », in: Le corps,
analyses et réflexions, p. 106-110

LE BRETON, D., L’adieu au corps, Métailié¢, 1999

MARX, K. & ENGELS, F., L’ldéologie allemande, Paris, Editions sociales, éd.
bilingue, 1972

MARZANO-PARISOLI, M. M., Penser le corps, Paris, PUF, 2002

MERLEAU-PONTY, M., Phénoménologie de la perception, Paris, Gallimard,
1945

NANCY, J.-L., Corpus, Métailié, 2000
NIETZSCHE, F., Le gai savoir, Paris, Gallimard, folio essais, 1982
— Ainsi parlait Zarathoustra, Le club frangais du livre, 1958

PLATON, Phédon, Banquet, Phédre, Théététe, Timée, Paris, Gallimard, La Pléia-
de, 1950, t. I et I

SIMHA, A., «Le texte du corps chez Nietzsche » in: Le corps, analyses et réfle-
xions, p. 96-99
SPINOZA, Ethique, Paris, Gallimard, La Pléiade, 1954






	Entre l'être et l'avoir : le corps "dans" la philosophie, gêneur, symptôme, ou référent?

