
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 62 (2003)

Artikel: Der Begriff des Leibes

Autor: Böhme, Gernot

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882957

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882957
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Symposium der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft

Symposium de la Société Suisse de Philosophie
Fribourg 31. Mai - 1. Juni 2002

Der Körper in der Philosophie /
Le corps dans la philosophie

GERNOT BÖHME

Der Begriff des Leibes

The article is framed by a genetic phenomenology, according to which the phe-
nomenality of the phenomena depends on the manner in which they are
approached. It starts by introducing Descartes', Husserl's and Hermann Schmitz's

concepts of the body in such a framework. Following this, the author's definition is

introduced and elucidated: the body is nature which we are ourselves. This
description defines the concept of the body in the Kierkegaardian sense as an existential

concept. Being a body is a form of existence which takes place in the tension of
being nature and being a self

.1. Wozu ein Begriff des Leibes?

Obgleich die Forderung nach einem Begriff eine klassische Forderung
der Philosophie ist, nämlich durch eine Definition anzugeben, was man
unter einem Terminus verstehen will, bzw. für eine Sache, worin sie

eigentlich besteht, ist sie in der Regel kaum zu erfüllen und es gibt auch

gute Gründe dagegen, sie erfüllen zu wollen. Denn eine Definition ist
immer eine Festlegung und ein Begriff ein Zugriff auf die Mannigfaltigkeit

der Dinge und Erscheinungen, unter dem sie erstarren. Die
Verteidigung der Vielfalt des Besonderen und, mit Adorno zu sprechen,
des Nichtidentischen, ist gerade etwas, was auch Ziel der Phänomenologie

ist. So scheinen die Forderung nach einem Begriff und die
Bewahrung der Phänomene miteinander im Streit zu liegen.



8 Gernot Böhme

Im besonderen Maße scheint es der genetischen Phänomenologie zu
widerstreiten einen Begriff des Leibes zu formulieren. Denn ihre
methodologische Grundüberzeugung besteht ja darin, dass es eine

Mannigfaltigkeit von Erscheinungsweisen des Leibes bzw. des Körpers
gibt - in Abhängigkeit von unterschiedlichen Zugangsarten zum
Leibkörper bzw. in Abhängigkeit von den Verhaltensweisen des Menschen

zu sich selbst. Daraus folgt, dass es zumindest nicht einen Begriff des

Leibes geben kann, so dass sich die Frage nach dem Begriff des Leibes
verwandelt in die nach der jeweiligen Berechtigung unterschiedlicher

Leibbegriffe. Soweit solche Begriffe vorhanden sind, sei es im
durchschnittlichen Alltagsverständnis, sei es in der Philosophie, ginge es

darum, nachzuweisen, in Bezug auf welche Zugangsart oder welches
Selbstverhältnis des Menschen sie ihren Sinn erfahren. Das zu leisten
könnte vielleicht wenigstens unnütze Diskussionen und theoretische

Auseinandersetzungen beenden und die Einsicht stärken, dass es

eigentlich auf eben dieses Selbstverhältnis ankommt. Darüber hinaus

allerdings wäre es wünschenswert, einen Leibbegriff zu bilden, der
nicht nur die Prädikate einer bestimmten Art von Leibphänomenen
bestimmt - also im Kognitiven bleibt -, sondern gerade dieses Selbstverhältnis

mit in den Begriff des Leibes aufnimmt. Das wäre dann im Sinne

von Kierkegaard ein Existenzbegriff des Leibes.

Beginnen wir mit Descartes. Für Descartes ist der Körper res ex-
tensa, d. h. das Wesentliche des Körpers ist eigentlich sein Volumen.
Der Körper tritt also vor allem dadurch in Erscheinung, dass er einen
Platz einnimmt und ggf. andere Körper verdrängt. Nun hat allerdings
bereits Newton darauf hingewiesen, dass man mit einem solchen
Körperbegriff nicht einmal eine vernünftige Mechanik zu Stande bringt,
und er hat deshalb den Körpern auch Kräfte zugeschrieben, einerseits
die Trägheit bzw. die Masse als eine vis insita und andererseits die
Schwere, also die wechselseitige Anziehung der Körper. Wir haben
schon darauf hingewiesen, dass historisch gesehen dieser cartesische

Begriff des Körpers auf den Körper des Menschen angewandt seine
radikale, das heißt vor allem entzaubernde Vergegenständlichung
ermöglicht hat und damit die moderne Medizin. Jetzt allerdings müssen
wir fragen, unter welchen Bedingungen erfahren wir uns so, dass der
cartesische Körperbegriff adäquat ist?

Eine Antwort auf diese Frage haben wir bereits gegeben und sie
eben noch einmal wiederholt: Der cartesische Körperbegriff macht
einen Sinn, insofern wir menschliche Körper objektivieren wie anderes
auch und sie naturwissenschaftlichen Methoden unterwerfen. Aber das



Der Begriff des Leibes 9

ist offenbar nicht die ganze Antwort, denn wir rechnen damit, dass wir
dieses so thematisierte Körperding sind und sein müssen. Wie andere

Leute uns sehen, kann uns nicht gleichgültig sein und wir versuchen ja
auch, sei es mit Spiegeln oder ohne, uns so zu sehen, wie andere Leute

uns sehen. Der entfremdende Blick entfremdet uns unserem Körper
doch nicht gänzlich, weil es letztlich eben doch unser Leib ist, der so

vergegenständlicht wird. Hinzu kommt, dass wir nicht nur mit dem

Bück der anderen, sondern auch mit den anderen Gegenständen rechnen

müssen. Denn auch für die anderen Gegenstände sind wir - wenn
man das so sagen darf - auch nur Gegenstände, d. h. mechanische Körper,

und damit müssen wir rechnen. Das heißt, dass auch für uns gilt,
dass nicht zwei Körper an demselben Platz sein können und dass wir in
unserer Bewegung durch den Raum sehr wohl den Gesetzen der
Mechanik unterworfen sind. Dieses, dass wir bei uns selbst damit rechnen

müssen, dass wir auch Körper sind, hat zum sog. Körperschema, dann

später Körperbild, geführt, wie es ursprünglich von Paul Schilder als

Begriff eingeführt und dann von Karl Conrad weiterentwickelt wurde.
Thomas Fuchs, der diese Tradition aufgearbeitet hat, definiert:

«Hingegen verstehe ich unter dem Körperschema eine zentrale Repräsentanz
des Körpers, die uns eine unwillkürliche, implizierte Orientierung bezüglich der

Haltung, Lage und Bewegung unseres Leibes und unserer Glieder ermöglicht.
Dieses unsichtbare Netz räumlicher Orientierung ist allerdings nicht auf den
Leib begrenzt, sondern bezieht immer auch sein Verhältnis zur Umgebung und
seinen Umgang mit den Dingen mit ein [...]. Der Begriff des Körperbilds (body
image) schließlich entspricht der habituellen visuell-räumlichen Vorstellung
vom eigenen Körper, seinem Aussehen und seinen Eigenschaften, also dem
Körper aus der Sicht von außen.»1

Dieser Begriff vom Körper im Sinne von Körperschema hat offenbar

bereits seinen Sinn darin, dass er den Körper nicht einfach bloß als

Gegenstand bestimmt, sondern in der Perspektive, dass wir diesen
Gegenstand auch sein müssen: «On existe son corps» - wie Michel Henry
sagt. Aber gerade deshalb müssen wir darauf hinweisen, dass unser
Körper aus der Perspektive, aus der wir ihn leben und leben müssen,
gerade keinem festen Schema genügt. Dem hat man nach jüdischer
Tradition dadurch entsprochen, dass es verboten war, lebendige
Menschen zu messen - nur der Tote habe ein festes Maß. Weniger tiefsinnig
dürfte die Tatsache sein, dass wir, gerade um uns in der Körperwelt zu

1 T. FUCHS, Leib, Raum, Person. Entwurf einer phänomenologischen Anthro¬
pologie, Stuttgart 2000, S. 41.



10 Gernot Böhme

bewegen, unseren Leib eben nicht nur zum faktischen Körper machen
dürfen bzw. uns umso kompetenter bewegen, je mehr wir unseren Körper

variabel gestalten. Charakteristisch dafür ist das Turnen: Es gelingt
umso besser, je mehr man davon Gebrauch macht, dass wir als lebendige

Körper keinen festen Schwerpunkt haben. Die Möglichkeit der

Selbstbewegung hängt - abgesehen davon, dass wir als Organismen in
unserem Körper auch mechanische Energie freisetzen können - davon
ab, dass wir uns bewegend in unserem Körper unseren Schwerpunkt
ständig verlagern.

Wir müssen aber noch in einem weiteren Sinne damit rechnen, dass

wir Körper sind, insofern wir nämlich das, was uns unter
naturwissenschaftlich-medizinischer Perspektive über uns selbst gesagt wird, nicht
einem fremden Körperding, sondern uns selbst zuschreiben müssen.
Natürlich ist dieses Wissen gerade immer insofern effektiv, als wir uns
dann in distanzierender Haltung auch selbst als ein Körperding behandeln

oder behandeln lassen. Aber auch das ist nicht die ganze Wahrheit,
denn auch hier spielt ja eine Rolle, dass wir dieses Körperding eben qua
Leib doch sind und wir nur allein deshalb auch an einer Behandlung
interessiert sind und ferner, dass wir es eben auch nicht schlechthin sind
und sich uns deshalb auch Möglichkeiten eröffnen, ggf. auf andere
Weise mit den Problemen fertig zu werden - in der Regel sind das

Krankheiten -, die keine Objektivierung unter dem ärztlichen Blick
notwendig machen.

Bei Husserl finden wir den Begriff des fungierenden Leibes. Es geht
dabei, wie Waidenfels sagt, um die Frage «Was tut der Leib, was leistet
der Leib, wie funktioniert er?»2. In dieser Formulierung könnte man
allerdings noch glauben, es handele sich eigentlich um den Körper qua
Organismus, das heißt um die funktionalen Betrachtungen, die die

Biologie als objekti-vistische Wissenschaft durchaus leisten kann. Aber
das ist schon bei Husserl wohl nicht so gemeint, vielmehr entspricht
sein Konzept vom fungierenden Körper einer Wiederaufnahme von
Schopenhauers Sicht des Leibes als Korrelat des Willens. Es geht also

um unseren Leib, insofern wir ihn als Medium unserer Selbstbewegung
erfahren. Husserl spricht hier von Motionen als leiblicher Bewegungstendenzen

im Unterschied zu den Intentionen als der Gerichtetheiten
des Bewusstseins.

2 B. WALDENFELS, Das leibliche Selbst. Vorlesungen zur Phänomenologie
des Leibes, Frankfurt am Main 2000, S. 42.



Der Begriff des Leibes 11

Dieser Begriff des fungierenden Leibes ist nun in der Tat
unterschieden von anderen, sowohl von dem Körperbegriff, der auf Descartes

zurückgeht, als auch vom pathischen Leibbegriff, den wir mit
Schmitz vorstellen werden. Sartre hatte ja den Leib überhaupt erst auf
der Rückseite des Handelns erscheinen lassen, oder besser gesagt, als

Störfaktor im Handeln. Dies ist aber nur die eine Weise der Leiberfahrung,

die man in aktiver Weltzuwendung machen kann, - es gibt eben

auch die andere des aufmerksamen, kompetenten und manchmal auch

lustvollen Sich-Auslebens. Husserl hat deshalb den kinästhetischen
Erfahrungen, das heißt dem Wechselspiel von Wahrnehmung und Bewegung

besondere Aufmerksamkeit geschenkt, wie auch nach ihm
Merleau-Ponty. Dessen Begriff des inkarnierten Ich ist denn auch als eine
andere Version von Husserls Begriff des fungierenden Leibes anzusehen.

Hermann Schmitz hat eine Definition von Leiblichkeit gegeben, die
durch ihre Klarheit und leichte Handhabbarkeit besticht. Zugleich hat

man aber den Eindruck, dass sie eigendich nur gemacht ist, um leibliche

Phänomene von anderen zu unterscheiden, ohne den Anspruch zu
erheben, das Wesen des Leiblichen zu erfassen. Dies wäre im Rahmen
der Tradition des Definierens auch durchaus legitim.3 Nur auf Umwegen

erkennt man, dass in Schmitz' Definition, die nur ein
Abgrenzungskriterium für das Leibliche anzugeben scheint, doch ein essential,
um nicht zu sagen, der entscheidende Wesenszug des Leibes enthalten
ist. Ich gebe zunächst die Definition selbst an, die leibliche Phänomene

von körperlichen und diese wiederum von seelischen unterscheidet.

«Leiblich ist das, dessen Örtlichkeit absolut ist.

Körperlich ist das, dessen Örtlichkeit relativ ist.
Seelisch ist, was ortlos ist.»4

Schmitz' Leibphilosophie kann man als eine Ausarbeitung der
Husserlschen Entdeckung leiblichen Spürens, die in seinem Zwei-
Hände-Experiment enthalten ist, ansehen. Auf der Basis dieses Expe-

3 Ein solches pragmatisches Definieren habe ich bereits bei Piaton nachgewie¬
sen. Siehe dazu G. Böhme, Piatons theoretische Philosophie, Stuttgart 2000,
Abschnitt II. 7.3. Bei Schmitz scheint bezüglich der Differenz von Wesensdefinition

und pragmatischer Definition eine leichte Unsicherheit zu bestehen,
wenn er das entsprechende Kapitel in System der Philosophie, II. 1. mit Der
Begriff des Leibes überschreibt, dann aber in § 43 eine Definition des Leiblichen

gibt.
4 H. Schmitz, System der Philosophie, Bd. II, Bonn 1965, S. 6.



12 Gernot Böhme

rimentes ergibt sich noch eine zweite Husserlsche Definition des Leibes

- neben der eben angegebenen als fungierender Körper -, nämlich als

Feld der Empfindnisse. Für Schmitz ist der Leib, was im leiblichen
Spüren gegeben ist. Und da das Spüren ein Sich-Spüren ist, kann man
ebenso sagen, dass der Leib das räumlich ausgedehnte Spüren selbst ist:

Meine gespürte Hand ist nichts anderes als das ausgedehnte Spüren in
der Gegend der Hand selbst. Schmitz verwendet fiir diese mehr oder

weniger abgegrenzten, mehr oder weniger stabilen, mehr oder weniger
ineinander übergehenden Felder des Spürens den Ausdruck Leibesinseln.

Er zeigt dann, dass das leibliche Spüren zwei Grundtendenzen

hat, nämlich Engung und Weitung, dass diese Tendenzen miteinander
in einen dynamischen Antagonismus treten als Spannung und Schwellung,

dass es dann femer in diesem leiblichen Spüren auch Richtungen
gibt usw. Zusammengenommen werden diese Strukturen leiblichen
Spürens als leibliches Alphabet bezeichnet. Es enthält quasi leibliche
Elementarphänomene, auf deren Basis Schmitz in Anspruch nimmt,
komplexere leibliche Erfahrungen durchbuchstabieren zu können.

Gemessen an den Definitionen von Descartes und Husserl (der
ersten) muss man Schmitz' Definition als eine pathische Definition des

Leiblichen bezeichnen: Es sind Erfahrungen der Selbstgegebenheit,
durch die Leiblichkeit charakterisiert wird, oder im Sinne der genetischen

Phänomenologie gesprochen: Der Leib zeigt sich im Sinne der

von Schmitz charakterisierten Phänomenalität, wenn man sich auf ihn
einlässt als etwas, das einem widerfährt.

Was hat aber der Leib als Korrelat leiblichen Spürens oder besser

gesagt als Strukturzusammenhang leiblichen Spürens mit der Schmitz-
schen Definition von Leiblichkeit zu tun? Wenn man diese Frage stellt,
kommt man darauf, dass Schmitz' Definition keineswegs so rein
pragmatisch ist, wie sie aussieht. Das liegt vor allem an dem Terminus
absolut in der Formulierung «leiblich ist das, dessen Örtlichkeit absolut
ist». Absolute Örtlichkeiten würde man denken, gibt es nämlich eigentlich

gar nicht, denn jeder Ort ist doch in seiner Lage relativ zu anderen
bestimmt. Dieses Vorurteil ist auch berechtigt, allerdings eben gerade

nur für den Bereich des Körperlichen. Der Ort eines Körpers ist durch
seine Lage zu anderen Körpern bestimmt. Im leiblichen Spüren ist ein
absolutes Hier gegeben. Das gilt sowohl für das Spüren meines Leibes
im Ganzen als auch für das Spüren einzelner Leibesinseln. Auch wenn
ich meine Hand spüre, ist in diesem Spüren ein absolutes Hier impli-



Der Begriff des Leibes 13

ziert.5 Dieses absolute Hier, das im leiblichen Spüren impliziert ist, ist
ein Hier-bin-ich oder genauer: Es ist die primitive Gegenwart, die
Schmitz zu seinem Prinzip der Philosophie gemacht hat. Die primitive
Gegenwart ist das unentfaltete Ich, Hier, Jetzt, Dieses, Dasein. Unent-

faltet bedeutet dabei, dass in dem Spüren der Kern zur Ausdifferenzierung

dieser Elemente gegeben ist.
Blicken wir von der Ausdifferenzierung des Ich, Hier, Jetzt, Dieses,

Dasein zurück, dann kann man sagen, dass im absoluten Hier des
leiblichen Spürens die Betroffenheit der leiblichen Existenz des Menschen

begründet ist: Qua Leib ist der Mensch je in einer bestimmten Zeit, an

einem bestimmten Ort und er ist von der Unausweichlichkeit seines

Daseins, das er in radikaler Besonderung als diesen Leib erfahrt,
unausweichhch betroffen. Wir sehen also, dass im Terminus absolut in
der Schmitzschen Definition der Leiblichkeit das Wesen des Leiblichen
als betroffenes Sich-Spüren durchaus enthalten ist.

Schmitz' Definition des Leiblichen ist also über den Terminus des

absoluten Ortes an sein Prinzip der Philosophie zurückgebunden. Das
hat nun weitreichende Konsequenzen, von denen ein Licht auf den Sinn
der Schmitzschen Definition der Leiblichkeit fällt. Nach Schmitz ist ja
Philosophie überhaupt das «Sichbesinnen des Menschen um sein
Sichfinden in der Umgebung».6 Es geht in einem radikaleren Sinne noch als

bei Descartes um Gewissheit angesichts oder besser unter der Bedingung

radikaler Erschütterungen. Diese Erschütterungen des
durchschnittlichen Welt- und Selbstvertrauens sind insofern radikaler als der
cartesische Zweifel, als sie nicht bloß intellektuell sind, sondern an die

Seinsgewissheit selbst rühren. Es handelt sich um die Erfahrungen von
Angst und Schmerz. Und ähnlich wie bei Descartes im Zweifel findet
auch Schmitz den Grund der Gewissheit in der Erschütterung selbst. In
Angst und Schmerz ist die primitive Gegenwart als das unausweichliche

Ich, Hier, Jetzt, Dieses, Dasein gegeben. Auf dem Grunde der
primitiven Gegenwart erkennt Schmitz als Phänomen im Sinne seiner

Phänomenologie nun genau das an, was sich übermächtig und unleugbar

aufdrängt. Das sind primär natürlich solche Phänomene, die in
irgendeiner Weise die Erfahrung der primitiven Gegenwart implizieren,

5 Schmitz setzt sich ausführlich mit dem Problem auseinander, dass im leibli¬
chen Spüren durch die unterschiedlichen Leibesinseln eine Mannigfaltigkeit
von absoluten Hiers gegeben ist, die aber gleichwohl nicht strikt voneinander
unterschieden sind.

6 H. Schmitz, System der Philosophie, Bd. I, Bonn 1964.



14 Gernot Böhme

wie alle Phänomene leiblichen Spürens. Sie implizieren eine Gewissheit,

die man traditionell auch in der Aisthesis, d. h. der Wahrnehmung
im strengen Sinne gefunden hat: Wenn ich rot sehe, kann ich nicht
sinnvoll daran zweifeln, rot zu sehen. Diese sinnliche Gewissheit hat

übrigens Wittgenstein - darin Moore folgend - auch gerade in der

Erfahrung des eigenen Leibes gefunden: «Ich weiß, ich vermute nicht nur,
dass hier meine Hand ist.»7

Damit zeigt sich der Sinn des Schmitzschen Leibkonzeptes. Der
Leib erschließt sich im Sinne der Schmitzschen Konzeption, insofern

man sich auf ihn einlässt, als etwas, das einem widerfährt, d. h. also in

pathischen Existenzweisen. Diese erweisen sich aber als mehr denn als

bloße Erkenntniswege: Es geht um das Aufsuchen von Erfahrungen der

Selbstvergewisserung.

2. Leib, die Natur, die wir selbst sind

Die drei besprochenen Definitionen haben je ihre Berechtigung und
charakterisieren den Leib in einer spezifischen Zugangsweise bzw.
einem spezifischen Selbstverhältnis des Menschen. Auffällig ist bei allen
dreien die Orientierung auf Erkenntnis. Die cartesische Definition ist
geradezu grundlegend für eine spezifische Erkenntnisweise des Leibes,
nämlich als naturwissenschaftlicher Gegenstand. Bei Husserl geht es

durchaus um den gelebten Leib, aber die Orientierung ist doch auf das

gerichtet, was dieser Leib ist. Und bei Schmitz, bei dem sich in der Tiefe

seines Leibbegriffs sehr wohl das existenzielle Verhältnis zeigte, ist
doch in der ausdefinierten Form des Begriffs nichts davon zu spüren.
Die Funktion des Begriffs ist lediglich noch kognitiver Art. Uns dagegen

muss es um eine Leibdefinition gehen, durch die die Probleme, die
wir mit dem Leib haben, sichtbar werden und zugleich sollte die
Definition eine Weise Leib zu sein anzeigen, in der man Aussicht hat, diese
Probleme zu bewältigen, wenn nicht gar zu lösen. Das heißt, die
Definition soll eine kognitive, erkenntnistheoretische Funktion ausüben

können, aber zugleich auch eine praktische, eine solche, die in Rich-

7 L. Wittgenstein, «Über Gewissheit Nr. 57», in: Werkausgabe, Bd. 8,
Frankfurt am Main 1984, S. 131.



Der Begriff des Leibes 15

tung einer Ethik leiblicher Existenz weist. Diese Definition ist die

schon mehrfach erwähnte:8

Der Leib ist die Natur, die wir selbst sind.

Damit diese Definition ihre Funktion entfalten kann, ist es notwendig,

sie nicht nur in den Termini, sondern auch in ihrem Bau zu erläutern.

Zunächst zum Terminus Natur. Der Naturbegriff ist ein Begriff, den

man seit der griechischen Sophistik aus Gegensätzen versteht. Davor
benutzten die vorsokratischen Naturphilosophen den Ausdruck Natur,
griechisch physis, für das Seiende im Ganzen. Seit der Sophistik ist
Natur dagegen ein Bereichsbegriff bzw. dieser Begriff bezeichnet eine

bestimmte Seinsweise. Natur wird verstanden im Gegensatz zu

Satzung, Technik, Kultur, Zivilisation. Natur ist also dasjenige, was von
selbst da ist, dasjenige, was uns Menschen also gegeben ist, Natur wird
verstanden im Gegensatz zu dem, was vom Menschen gemacht wird.
Am schönsten ist diese Differenz bei Aristoteles in seiner Physikvorlesung

formuliert. Er greift dabei auf ein Beispiel des Sophisten Antiphon
zurück. Man vergrabe ein Bett, das aus Holz gefertigt ist - für dieses

Experiment eignet sich wohl am besten Weidenholz -, dann wird bei

entsprechender Feuchtigkeit daraus ein Schössling treiben, also wiederum

ein Weidenbaum entstehen - nicht ein Bett. Von Natur aus, sagt
Aristoteles, ist der genannte Gegenstand Holz, durch Technik ist er ein
Bett.9 Er definiert dann Seiendes, das von Natur aus ist, als solches, das

das Prinzip seiner Bewegung in sich habe, während durch Technik
Seiendes von der Art sei, dass es das Prinzip seiner Bewegung (d. h.

Entstehung, Wandlung und Reproduktion) im Menschen habe.
Wenn wir den Leib als Natur definieren, so stellen wir uns explizit

in diesen von Antiphon und Aristoteles hergeleiteten Traditionszusammenhang.

Der Leib wird apostrophiert als etwas, das uns gegeben ist.
Man könnte vermuten, dass damit Leib qua Natur von vornherein

als eine Invariante, als etwas kulturell wie auch historisch Invariantes,
also als eine Art anthropologische Konstante eingeführt wäre. Das ist
aber nicht der Fall. Schon allein deshalb, weil man Weisen der
Gegebenheit unterscheiden kann, vor allem aber deshalb - und das ist das

aktuelle Problem - weil man ja auch Gegebenes in Gemachtes verwan-

8 Zuerst in: G. Böhme, Natürlich Natur. Über Natur im Zeitalter ihrer techni¬
schen Reproduzierbarkeit, Frankfurt am Main 1992.

9 Aristoteles, Physikvorlesung, II 193 a.



16 Gernot Böhme

dein kann. Genau das zu tun war auf breiter Linie das Projekt der
Moderne.10 Schon die neuzeitliche Naturwissenschaft ist so angelegt: Die
Natur soll durch Rekonstruktion erkannt werden. Aber auch der
menschliche Bereich, soweit er als Gegebenes erfahren wurde, also

beispielsweise die menschlichen Institutionen, sollten nach einem be-

wussten, und das heißt nach einem vernünftigen Plan, entworfen werden.

Und auch der Mensch selbst sah sich als privates wie als

gesellschaftliches Wesen als etwas, das sich überhaupt erst zu dem machen

muss, was es ist und sein soll. Der Mensch wird nur Mensch durch
Erziehung, resümiert Kant. Dieses Projekt der Selbstbildung des

Menschen, ein Projekt, das zunächst nur ein pädagogisches und politisches
war, ist im 20. Jahrhundert zu einem naturwissenschaftlich-technischen

geworden, d. h. zu einem, das auch die menschliche Natur zur Disposition

stellt und einem Plan unterwirft. Hier hatten wir ja eines der

Hauptmotive identifiziert, überhaupt eine Naturphilosophie in praktischer

Hinsicht zu entwickeln. Deshalb wird auch der Leib als Natur
definiert, denn er ist uns zunächst gegeben, selbst dann, wenn wir die
Bestände des Gegebenen nicht akzeptieren und verändern. Darüber
hinaus wird man wohl davon ausgehen müssen, dass auch Menschen,
die aus Prozessen gentechnischer Produktion und des Klonens
hervorgegangen sind, zunächst sich selbst in ihrem Bestand als gegeben und
damit als Natur erfahren werden.

Nun gibt es unterschiedliche Arten von Gegebenheit und eine davon
ist die naturwissenschaftliche. Unser Leib ist uns auch als naturwissenschaftliche

Tatsache gegeben, allerdings indirekt und auf dem Umweg
über Apparate und den ärztlichen Blick. Wir nennen den so gegebenen
Leib Körper. Dass der Körper Natur ist, dürfte unproblematisch sein,
denn Natur wird ja gegenwärtig normalerweise als dasjenige verstanden,

was Gegenstand der Naturwissenschaft ist.
Man kann die Rechtfertigung dafür, den Leib Natur zu nennen,

gerade aus dieser Tatsache herleiten, dass der Leib eben auch als Gegenstand

der Naturwissenschaft gegeben sein kann. Für unsere Definition
ist aber nun entscheidend, dass der Leib uns auch unvermittelt über den

Anderen oder Apparate gegeben ist, nämlich in der Selbsterfahrung.
Auch hier kann man, warum man den Leib als Natur bezeichnet, damit
begründen, dass er einem gegeben ist. Nur ist der Sinn von Natur hier

10 Siehe G. BÖHME, Einführung in die Philosophie. Weltweisheit, Lebensform,
Wissenschaft, Frankfurt am Main 1997, Kap. I, 3-7.



Der Begriff des Leibes 17

ein anderer, weil die Gegebenheitsweise eine andere ist: Es handelt sich
nicht um Fremderfahrung, sondern um Selbsterfahrung. Die Bedeutung
dagegen ist dieselbe, d. h. also was da gegeben ist, ist dasselbe, wenngleich

auch in radikal unterschiedlicher Gegebenheitsweise und daraus

folgend in unterschiedlicher Phänomenali tat.11

Diese formale Kennzeichnung von Leib als Natur, weil er uns in
Selbsterfahrung gegeben ist, reicht aber noch nicht aus, um ihn sinnvoll
als Natur zu bezeichnen. Dass er nämlich uns gegeben ist, setzt voraus,
dass wir ihn in gewisser Weise oder gar zunächst und zumeist nicht
selbst sind. Wäre das anders, die leibliche Selbsterfahrung wäre nur so
etwas wie Selbstaffektion. Von Selbstaffektion redet Kant dort, wo es

darum geht, dass das Subjekt seine eigene Tätigkeit erfährt: Es affiziert
sich selbst durch seine Tätigkeit. Schon hier gilt es also, darauf zu achten,

dass die Leiberfahrung nicht zum einfachen Bewusstseinsphäno-
men wird. Das Sich-Spüren, was ja in der Tat als ein Hinspüren praktiziert

werden kann und damit eine Art Selbstaffektion ist, darf gerade
generell nicht dieser Art sein: Das Sich-Spüren muss einen überfallen
können, uns fremdartig berühren, wenn wir es sinnvoll als Naturerfahrung

bezeichnen wollen.
Wir müssen also im Kontrast zur Definition davon ausgehen, dass

wir unseren Leib als Natur zunächst und zumeist gerade nicht selbst
sind. Wir, das heißt erwachsene Menschen, späte Produkte der europäischen

Zivilisation und zudem Leute, die Bücher über den Leib lesen,
gehen von einer Situation aus, in der ein Ich längst ausdifferenziert ist.
Nichts fällt uns leichter als von uns selbst als Ich zu sprechen, und in
der Tat sind wir auch ein Ich im Sinne einer auf Dauer gestellten und

biographisch wie durch soziale Netze abgesicherten Person. Der Leib
als Natur ist mir allerdings gegeben, aber als etwas Fremdes, manchmal
durchaus Befremdliches. Dabei ist, dass dieses Fremde mein Fremdes
ist, nie zu leugnen. Gewiss, es gibt auch solche massiven
Selbstentfremdungen, bei denen Menschen Teile von sich schlechthin als Dinge
ansehen.12 Dann würde man von Krankheit reden. Im normalen Zu-

11 Für diese Weise, an der Identität eines Gegebenen trotz radikal unterschiede¬
ner Gegebenheitsweisen festzuhalten, siehe G. Freges Aufsatz über «Sinn
und Bedeutung», in: Funktion, Begriff, Bedeutung, 5 logische Studien, 2.
Aufl. 1966, S. 40-65. Freges klassisches Beispiel ist die unterschiedliche
Gegebenheitsweise der Venus qua Morgenstern und qua Abendstern.

12 Fälle dazu bei O. Sachs, Der Mann, der seine Frau mit einem Hut verwech¬
selte, Reinbek 1997, beispielsweise S. 85.



18 Gernot Böhme

stand dagegen ist die Beziehung zu der Natur, die mein Leib ist, als zu

etwas, das zu mir gehört, durch die affektive Betroffenheit sichergestellt.

Das Spüren des Leibes bleibt ein Sich-Spüren.
Die Fremdheit des Leibes qua Natur ist zunächst darin begründet,

dass er mir gegeben ist, d. h. ich finde mich immer schon mit diesem
bestimmten Leibe begabt vor. Die Selbstgegebenheit ist deshalb
zunächst eine Vorgegebenheit. Es ist der Leib als Faktum, als vorgefundene

Konstitution, als sedimentierte Vorgeschichte meines gegenwärtigen

Daseins. Soweit hierin die Fremdheit des eigenen Leibes besteht,
handelt es sich um nichts anderes als das, was Heidegger Geworfenheit
nennt bzw. das Faktum, dass man seines eigenen Grundes nicht mächtig

ist. Heidegger formuliert diese Einsicht aber zugleich so, dass darin
eine Aufgabe des Selbstseins erkennbar wird:

«Das Selbst, das als solches den Grund seiner selbst zu legen hat, kann dessen

nie mächtig werden und hat doch existierend das Grundsein zu übernehmen.»13

«Das Dasein ist nicht insofern selbst der Grund seines Seins, als dieser aus

eigenem Entwurf erst entspringt, wohl aber ist es als Selbstsein das Sein des
Grundes.»14

Die Fremdheit des eigenen Leibes, durch die er uns gerade als Natur

entgegentritt, ist aber nicht bloß in seiner Faktizität begründet,
sondern vielmehr noch in seiner Selbsttätigkeit. Der Leib tritt dem Ich als

eine andere, als eine befremdende Spontaneität entgegen. Diese Erfahrung

kann nicht besser ausgedrückt werden als mit Freuds Satz, das Ich
sei nicht Herr im eigenen Hause.15 Dass der Leib als Natur erfahren

wird, meint geradezu soviel, dass er als etwas erfahren wird, das nicht
vollständig der Herrschaft des Ich zu unterwerfen ist, sondern sich

demgegenüber widerständig und träge verhält bzw. umgekehrt sich

selbsttätig äußert. Der Leib kann lästig, kann auffällig, kann quälend,
der Leib kann fordernd, überraschend und unheimlich sein. Schlagend
ist diese Erfahrung von Georg Büchner in seinem Stück Woyzeck in der
8. Szene formuliert worden. Auf die Vorwürfe des Doktors: «Er hat auf

13 M. Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen 71957, S. 284.
14 Ebd.: S. 285.
15 Obgleich Waldenfels sich auf diesen Satz Freuds bezieht, kann er doch die

Fremdheit des eigenen Leibes nicht würdigen. Er bringt vielmehr den Begriff
der Fremdheit in die Leibphilosophie, um deutlich zu machen, dass der eigene
Leib erst aufgrund der Beziehung zum Anderen als eigener erfahren wird.
Siehe a. a.O., S. 284.



Der Begriff des Leibes 19

die Straße gepisst, an die Wand gepisst, wie ein Hund!» antwortet
Woyzeck «Aber Herr Doktor, wenn einem die Natur kommt.»

Der Leib qua Natur ist uns also nicht bloß gegeben, sondern er

drängt sich geradezu auf. Dass ich dieser Leib selbst bin, ist keineswegs
selbstverständlich, wohl aber wird in der Betroffenheit durch den Leib
erfahren, dass ich ihn zu sein habe.

Soviel zum Terminus Natur. Wir wenden uns damit dem zweiten
Teil der Definition von Leib als der Natur, die wir selbst sind, zu.
Obgleich wir betont haben, dass im zivilisierten Erwachsenendasein der
Leib zunächst als das erfahren wird, das wir nicht selbst sind, tauchte
doch das Selbst bereits auf: Die Erfahrung des Leibes, auch wenn sie

befremdend war, blieb doch immer Selbsterfahrung. In diesem Terminus

schillert das Selbst zwischen zwei Bedeutungen. Selbsterfahrung
kann heißen: die Erfahrung, die man selbst macht; es kann aber auch
heißen: die Erfahrung des Selbst. Tatsächlich trifft in der Leiberfahrung
beides zu. Der Leib wurde von uns in dem Vorbegriff ja bereits eingeführt

als etwas, was im Gegensatz zum Körper Gegenstand der

Selbsterfahrung ist. Und femer zeigt sich, dass in der Betroffenheit
leiblicher Erfahrung immer spürbar blieb, dass dieser Leib mein Leib
ist, dass in gewissem Sinne ich selbst es bin, was ich da erfahre. Das
leibliche Spüren ist immer ein Sich-Spüren.

Aber was heißt es, dass man in der Leiberfahrung eigentlich sich
selbst erfährt? Ist dieses Selbst ein anderes oder gar tieferes Ich? So

redet Nietzsche in seinem Aphorismus Von den Verächtern des Leibes
im Zarathustra. Der Leib ist das Selbst, der große Gebieter: «In deinem
Leibe wohnt er, dein Leib ist er.»16 Ist das Ich nur so eine Art Marionette

oder eine Fingerpuppe an der Hand des großen Selbst? Das hieße

nun allerdings, das Ich in seiner Selbstständigkeit und Selbsttätigkeit
unterschätzen. Es hat - selbst in seinen Bestrebungen - auch ganz andere

Quellen als den Leib und es ist von ihm unterschieden und gegen ihn
stabilisiert durch biographische Identifikationsprozesse und soziale

Vernetzung. Und das hieße auch, nachträglich die Fremdheit des Leibes
zu leugnen. Fremd ist der Leib ja überhaupt nur gegenüber einem relativ

unabhängigen Ich, das sich zu seinem Leibe in ein Verhältnis des

Habens setzen kann (Plessner). Es könnte also sein, dass das Den-Leib-
selbst-Sein verlangen würde, die Selbstständigkeit des Ich aufzugeben
oder zumindest teilweise oder vorübergehend zu suspendieren. Den

16 F. Nietzsche, Werke, Bd. 2, Ausgabe Schlechta, S. 300.



20 Gernot Böhme

Leib als Natur selbst zu sein, stellt sich allgemein als prekäre Aufgabe.
Es gilt, was wir selbst als Faktum oder in affektiver Betroffenheit sind,

expüzit in den eigenen Selbstentwurf aufzunehmen. Es geht damit um
die Frage, in welcher Weise zu sein wir unseren Leib sind. Dabei wird
das sein als transitives Verb genommen, so, wie Michel Henry sagt,
«on existe son corps». Dieses Den-Leib-Existieren vollzieht sich im
betroffenen und emphatischen Lebensvollzug.

Ich will für beides je ein Beispiel geben, wobei beide noch sehr

vorläufig und vorbereitend sind, denn im Grunde soll ja das ganze
Buch17 davon handeln, was es heißt, selbst Natur zu sein. Zunächst ein

Beispiel dafür, wie man im betroffenen Sich-spüren sich selbst zugleich
als Natur erfährt. Mein Beispiel ist der schwere Atem in Smoglagen.
Der Vorgang des Atmens ist eines der wichtigsten Phänomene leiblicher

Existenz überhaupt, und zwar weil es diese leibliche Existenz als

Vorgang, als Vollzug erfahrbar macht. Fast alle Übungen, durch die

man lernen soll, sich auf sein leibliches Dasein einzulassen und sich
dem Leib zu öffnen, beginnen mit Atemübungen. Das Atembewusst-
sein ist in gewisser Weise das Leibbewusstsein überhaupt. Hier soll es

aber zunächst nicht um diese allgemeinere Bedeutung des Atmens
gehen, sondern die spezielle Erfahrung, die man macht, wenn beispielsweise

in Smoglagen das Atmen schwer wird. Diese Erfahrung ist,
insbesondere im Kontrast zu der Leichtigkeit und Unauffälligkeit des

Atmens sonst, eine Erfahrung der Last des Daseins: Man spürt, dass das

Dasein qua leibliche Existenz vollzogen werden muss, um überhaupt zu
sein. Diese Erfahrung hat zwei Seiten. Für uns ist zunächst besonders

wichtig, dass sie explizit eine Naturerfahrung ist: Man erfährt im
schweren Atemen seine Angewiesenheit auf Luft. Der schwere Atem
ist eine Leiberfahrung, die den Leib selber als etwas erfahren lässt, das

auf den Austausch mit der übrigen Natur angewiesen ist. Das muss man
im Rückblick auf die bisherige Phänomenologie betonen. Das Atmen
ist zwar in der Phänomenologie ausführlich behandelt worden als

Wechsel von Spannung und Schwellung, als rhythmische Dynamik der
leiblichen Ökonomie.18 Aber als Erfahrung der eigenen Natürlichkeit,
oder besser gesagt, sogar der Kreatürlichkeit war es nicht Thema, weil

17 Dieser Beitrag ist ein Vorausartikel meines Buches Leibsein als Aufgabe, das
Ende 2003 in der Grauen Edition erscheinen soll.

18 H. Schmitz, System der Philosophie Bd.I, Der Leib, Bonn 1965, §49b,
§ 50 b et passion.



Der Begriff des Leibes 21

das Atomen nicht in Beziehung gesetzt wurde zur Luft. Im Atmen
erfahren wir uns gewissermaßen als Luftwesen - als solche bezeichnet

jedenfalls Paracelsus die Menschen, weil ja ihr Lebensmedium die Luft
sei.

Die andere Seite dieser Erfahrung ist das darin implizierte Selbstsein.

Das Natursein trifft uns im schweren Atmen nicht einfach bloß als

ein Faktum, sondern zugleich als eine Aufgabe. Im schweren Atem
erfahren wir das Atmen selbst als ein Atmen-Müssen, d. h. in der Betroffenheit

durch dieses Phänomen ist zugleich das Übernehmen mit angelegt:

Das Müssen ist fast zwangsläufig ein Wollen und das Schwer-
Atmen geht in ein explizites Um-Atem-Ringen über. Das Beispiel zeigt
also, was Selbst-Natur-Sein heißen kann, nämlich sich aktiv auf das

einzulassen, was einem von der eigenen Natur her widerfährt. Dass das

so ist, sieht man am deutlichsten dort, wo der Betroffene von seiner
Natur am Ende überwältigt wird: Gerade wo - etwa wie im schweren
asthmatischen Anfall - die Atemnot überwältigend wird, ist die
Identifikation des Betroffenen mit dieser Not im Ringen um Atem am größten.

Dieses Beispiel ist zugleich ein Beispiel für die allgemeinere Wahrheit,

nämlich dass das Selbstsein in der Regel aus negativen Erfahrungen

entspringt. Ich könnte mir denken, dass vielen Lesern dieser
Gedanke unbehaglich ist. Aber wie sollte sonst das implizite Selbstverhältnis,

das im Sich-Spüren liegt, explizit werden, wie sollte das

Natursein zu einem Selbst-Natur-Sein führen, wenn das Leben einfach
ein müheloses Dahingleiten wäre? Umso wichtiger ist es, Beispiele
anzuführen, wo gerade der positive und ungehemmte Lebensvollzug zum
Selbst-Natur-Sein wird. Es sind Beispiele der Emphase, die dafür
zeugen. Die Emphase ist das freudige Mitgehen mit dem, was von selbst

geschieht. Ein Beispiel dafür ist das Losstürmen eines Kindes am
Strand. Die Beschleunigung dabei ist nur die unbewusste Emphase,
nicht der Wunsch, etwas schneller zu erreichen, denn das Kind ist ja
eigentlich schon da, wo es sein will. Es sind solche Lebensvollzüge, die
mit einer Steigerungstendenz erfahren werden, die Anlass geben, sie

expüzit zu übernehmen, sich quasi auf die Welle zu schwingen, die
einen überrollt. Die eindrücklichsten Beispiele wären wohl hier aus dem
Bereich der leiblichen Liebe zu nehmen. Emphase ist damit eine Weise,
in der wir selbst Natur sind, bei Gelegenheiten, in denen uns Natur zu
sein nicht als Last, sondern als Lust widerfährt.

Nachdem durch diese Beispiele - mit Kant zu sprechen - auch die

objektive Realität der Definition des Leibes gezeigt wurde, möchte ich



22 Gernot Böhme

zum Schluss dieses Beitrags noch auf die Struktur der Definition eingehen.

Diese Definition hat sicherlich im Unterschied zur großen Tradition

des Definierens nicht einfach ein Was-Sein zum Inhalt. Die Forderung

nach einer Definition war ja von Sokrates in der Form, was ist X?
in die Welt gebracht worden und als Antwort wurde die Angabe der
wesentlichen Bestimmtheiten des fraglichen X erwartet - sein Was-
Sein, seine Essenz. Würde man die Definition Leib ist die Natur, die

wir selbst sind im Lichte dieser Tradition lesen, dann ist das Mindeste,
was man feststellt, eine Spannung, die zwischen den beiden definierenden

Termini, nämlich Natursein und Selbstsein bestehen. Leser, die in
der Philosophie der Leiblichkeit weniger erfahren sind, können hier

sogar einen Widerspruch vermuten. Die Dichotomie von Natur als dem

Gegebenem auf der einen Seite, Satzung, Kultur, Technik, Zivilisation
als dem Gemachten auf der anderen Seite, scheint die Zusammenstellung

von Natursein und Selbstsein unmöglich zu machen: «Selbst und

Gegebenheit verhalten sich wie Feuer und Wasser.»19 Die Spannung
zwischen Natursein und Selbstsein ist nicht zu leugnen. Sie bezeichnet
aber nicht einen Widerspruch, sondern eine Aufgabe. Leibsein ist uns
zugleich gegeben und aufgegeben. Die Definition des Leibes ist in
Analogie zu Kierkegaards Existenzbegriffen20 eine Existenzdefinition
zu nennen. Es geht nicht bloß um ein Was-Sein, sondern es geht um
einen Vollzug, eine Weise des Existierens. Die Spannung zwischen
Natur und Selbst, in der die leibliche Existenz spielt, lässt dabei im
Prinzip zwei Möglichkeiten zu: Die eine ist die gängige, nämlich dass
das handelnde Subjekt nach Möglichkeit die Natur beherrscht bzw.
wegarbeitet oder verdrängt. Das wäre - mit Heidegger zu sprechen -
der defiziente Modus des Leibseins. Im eigentlichen Modus des

Leibseins, und damit der anderen Möglichkeit, ginge es darum, das
Selbstsein derart zu entfalten, dass darin das eigene Natursein zugelassen

wird.

19 G. Gamm, «<Aus der Mitte denken>. Die <Natur des Menschen> im Spiegel
der Bio- und Informationstechnologien», in: Zeitschrift für kritische Theorie
12 (2001), S. 39.

20 Siehe dazu meine Einführung in die Philosophie. Weltweisheit-Lebensform-
Wissenschaft, a. a. O., Kap. III, 3.


	Der Begriff des Leibes

