Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 62 (2003)

Artikel: Der Begriff des Leibes

Autor: Bohme, Gernot

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882957

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882957
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Symposium der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft
Symposium de la Société Suisse de Philosophie
Fribourg 31. Mai - 1. Juni 2002

Der Korper in der Philosophie /
Le corps dans la philosophie

GERNOT BOHME

Der Begriff des Leibes

The article is framed by a genetic phenomenology, according to which the phe-
nomenality of the phenomena depends on the manner in which they are ap-
proached. It starts by introducing Descartes', Husserl's and Hermann Schmitz's
concepts of the body in such a framework. Following this, the author's definition is
introduced and elucidated: the body is nature which we are ourselves. This de-
scription defines the concept of the body in the Kierkegaardian sense as an existen-
tial concept. Being a body is a form of existence which takes place in the tension of
being nature and being a self

.1. Wozu ein Begriff des Leibes?

Obgleich die Forderung nach einem Begriff eine klassische Forderung
der Philosophie ist, ndmlich durch eine Definition anzugeben, was man
unter einem Terminus verstehen will, bzw. fiir eine Sache, worin sie
eigentlich besteht, ist sie in der Regel kaum zu erfiillen und es gibt auch
gute Griinde dagegen, sie erfiillen zu wollen. Denn eine Definition ist
immer eine Festlegung und ein Begriff ein Zugriff auf die Mannigfal-
tigkeit der Dinge und Erscheinungen, unter dem sie erstarren. Die Ver-
teidigung der Vielfalt des Besonderen und, mit Adorno zu sprechen,
des Nichtidentischen, ist gerade etwas, was auch Ziel der Phinomeno-
logie ist. So scheinen die Forderung nach einem Begriff und die Be-
wahrung der Phinomene miteinander im Streit zu liegen.



8 Gernot Bshme

Im besonderen MaBle scheint es der genetischen Phéinomenologie zu
widerstreiten einen Begriff des Leibes zu formulieren. Denn ihre
methodologische Grundiiberzeugung besteht ja darin, dass es eine
Mannigfaltigkeit von Erscheinungsweisen des Leibes bzw. des Korpers
gibt — in Abhingigkeit von unterschiedlichen Zugangsarten zum Leib-
korper bzw. in Abhingigkeit von den Verhaltensweisen des Menschen
zu sich selbst. Daraus folgt, dass es zumindest nicht einen Begriff des
Leibes geben kann, so dass sich die Frage nach dem Begriff des Leibes
verwandelt in die nach der jeweiligen Berechtigung unterschiedlicher
Leibbegriffe. Soweit solche Begriffe vorhanden sind, sei es im durch-
schnittlichen Alltagsverstindnis, sei es in der Philosophie, ginge es
darum, nachzuweisen, in Bezug auf welche Zugangsart oder welches
Selbstverhiltnis des Menschen sie ihren Sinn erfahren. Das zu leisten
konnte vielleicht wenigstens unniitze Diskussionen und theoretische
Auseinandersetzungen beenden und die Einsicht stirken, dass es
eigentlich auf eben dieses Selbstverhiltnis ankommt. Dariiber hinaus
allerdings wire es wiinschenswert, einen Leibbegriff zu bilden, der
nicht nur die Pridikate einer bestimmten Art von Leibphinomenen be-
stimmt — also im Kognitiven bleibt —, sondern gerade dieses Selbstver-
hiéltnis mit in den Begriff des Leibes aufnimmt. Das wire dann im Sin-
ne von Kierkegaard ein Existenzbegriff des Leibes.

Beginnen wir mit Descartes. Fiir Descartes ist der Korper res ex-
tensa, d. h. das Wesentliche des Korpers ist eigentlich sein Volumen.
Der Korper tritt also vor allem dadurch in Erscheinung, dass er einen
Platz einnimmt und ggf. andere Korper verdringt. Nun hat allerdings
bereits Newton darauf hingewiesen, dass man mit einem solchen Kor-
perbegriff nicht einmal eine verniinftige Mechanik zu Stande bringt,
und er hat deshalb den Korpern auch Kriifte zugeschrieben, einerseits
die Triagheit bzw. die Masse als eine vis insita und andererseits die
Schwere, also die wechselseitige Anziehung der Korper. Wir haben
schon darauf hingewiesen, dass historisch gesehen dieser cartesische
Begriff des Korpers auf den Korper des Menschen angewandt seine
radikale, das heiBt vor allem entzaubernde Vergegenstindlichung er-
moglicht hat und damit die moderne Medizin. Jetzt allerdings miissen
wir fragen, unter welchen Bedingungen erfahren wir uns so, dass der
cartesische Korperbegriff adidquat ist?

Eine Antwort auf diese Frage haben wir bereits gegeben und sie
eben noch einmal wiederholt: Der cartesische Korperbegriff macht ei-
nen Sinn, insofern wir menschliche Korper objektivieren wie anderes
auch und sie naturwissenschaftlichen Methoden unterwerfen. Aber das



Der Begriff des Leibes 9

ist offenbar nicht die ganze Antwort, denn wir rechnen damit, dass wir
dieses so thematisierte Korperding sind und sein miissen. Wie andere
Leute uns sehen, kann uns nicht gleichgiiltig sein und wir versuchen ja
auch, sei es mit Spiegeln oder ohne, uns so zu sehen, wie andere Leute
uns sehen. Der entfremdende Blick entfremdet uns unserem Korper
doch nicht ginzlich, weil es letztlich eben doch unser Leib ist, der so
vergegenstindlicht wird. Hinzu kommt, dass wir nicht nur mit dem
Blick der anderen, sondern auch mit den anderen Gegenstinden rech-
nen miissen. Denn auch fiir die anderen Gegenstinde sind wir — wenn
man das so sagen darf — auch nur Gegenstéinde, d. h. mechanische Kor-
per, und damit miissen wir rechnen. Das heilt, dass auch fiir uns gilt,
dass nicht zwei Korper an demselben Platz sein kénnen und dass wir in
unserer Bewegung durch den Raum sehr wohl den Gesetzen der Me-
chanik unterworfen sind. Dieses, dass wir bei uns selbst damit rechnen
miissen, dass wir auch Korper sind, hat zum sog. Kérperschema, dann
spiter Korperbild, gefiihrt, wie es urspriinglich von Paul Schilder als
Begriff eingefiihrt und dann von Karl Conrad weiterentwickelt wurde.
Thomas Fuchs, der diese Tradition aufgearbeitet hat, definiert:

«Hingegen verstehe ich unter dem Korperschema eine zentrale Reprisentanz
des Korpers, die uns eine unwillkiirliche, implizierte Orientierung beziiglich der
Haltung, Lage und Bewegung unseres Leibes und unserer Glieder ermoglicht.
Dieses unsichtbare Netz ridumlicher Orientierung ist allerdings nicht auf den
Leib begrenzt, sondern bezieht immer auch sein Verhiltnis zur Umgebung und
seinen Umgang mit den Dingen mit ein [...]. Der Begriff des Korperbilds (body
image) schlieBlich entspricht der habituellen visuell-riumlichen Vorstellung
vom eigenen Korper, seinem Aussehen und seinen Eigenschaften, also dem
Korper aus der Sicht von auBen.»!

Dieser Begriff vom Korper im Sinne von Kérperschema hat offen-
bar bereits seinen Sinn darin, dass er den Korper nicht einfach blof3 als
Gegenstand bestimmt, sondern in der Perspektive, dass wir diesen Ge-
genstand auch sein miissen: «On existe son corps» — wie Michel Henry
sagt. Aber gerade deshalb miissen wir darauf hinweisen, dass unser
Korper aus der Perspektive, aus der wir ihn leben und leben miissen,
gerade keinem festen Schema geniigt. Dem hat man nach jiidischer
Tradition dadurch entsprochen, dass es verboten war, lebendige Men-
schen zu messen — nur der Tote habe ein festes Mall. Weniger tiefsinnig
diirfte die Tatsache sein, dass wir, gerade um uns in der Korperwelt zu

1 T. FucHs, Leib, Raum, Person. Entwurf einer phinomenologischen Anthro-
pologie, Stutigart 2000, S. 41.



10 Gernot Bshme

bewegen, unseren Leib eben nicht nur zum faktischen Korper machen
diirfen bzw. uns umso kompetenter bewegen, je mehr wir unseren Kor-
per variabel gestalten. Charakteristisch dafiir ist das Turnen: Es gelingt
umso besser, je mehr man davon Gebrauch macht, dass wir als lebendi-
ge Korper keinen festen Schwerpunkt haben. Die Moglichkeit der
Selbstbewegung hingt — abgesehen davon, dass wir als Organismen in
unserem Korper auch mechanische Energie freisetzen knnen — davon
ab, dass wir uns bewegend in unserem Korper unseren Schwerpunkt
stindig verlagerm.

Wir miissen aber noch in einem weiteren Sinne damit rechnen, dass
wir Korper sind, insofern wir ndmlich das, was uns unter naturwissen-
schaftlich-medizinischer Perspektive iiber uns selbst gesagt wird, nicht
einem fremden Korperding, sondern uns selbst zuschreiben miissen.
Natiirlich ist dieses Wissen gerade immer insofern effektiv, als wir uns
dann in distanzierender Haltung auch selbst als ein Korperding behan-
deln oder behandeln lassen. Aber auch das ist nicht die ganze Wabhrheit,
denn auch hier spielt ja eine Rolle, dass wir dieses Kérperding eben qua
Leib doch sind und wir nur allein deshalb auch an einer Behandlung
interessiert sind und ferner, dass wir es eben auch nicht schlechthin sind
und sich uns deshalb auch Moglichkeiten erdffnen, ggf. auf andere
Weise mit den Problemen fertig zu werden — in der Regel sind das
Krankheiten —, die keine Objektivierung unter dem é#rztlichen Blick
notwendig machen.

Bei Husserl finden wir den Begriff des fungierenden Leibes. Es geht
dabei, wie Waldenfels sagt, um die Frage «Was tut der Leib, was leistet
der Leib, wie funktioniert er?»2. In dieser Formulierung kénnte man
allerdings noch glauben, es handele sich eigentlich um den Kérper qua
Organismus, das heit um die funktionalen Betrachtungen, die die
Biologie als objekti-vistische Wissenschaft durchaus leisten kann. Aber
das ist schon bei Husserl wohl nicht so gemeint, vielmehr entspricht
sein Konzept vom fungierenden Korper einer Wiederaufnahme von
Schopenhauers Sicht des Leibes als Korrelat des Willens. Es geht also
um unseren Leib, insofern wir ihn als Medium unserer Selbstbewegung
erfahren. Husserl spricht hier von Motionen als leiblicher Bewegungs-
tendenzen im Unterschied zu den Intentionen als der Gerichtetheiten
des Bewusstseins.

2 B. WALDENFELS, Das leibliche Selbst. Vorlesungen zur Phdnomenologie
des Leibes, Frankfurt am Main 2000, S. 42.



Der Begriff des Leibes 11

Dieser Begriff des fungierenden Leibes ist nun in der Tat unter-
schieden von anderen, sowohl von dem Korperbegriff, der auf Descar-
tes zuriickgeht, als auch vom pathischen Leibbegriff, den wir mit
Schmitz vorstellen werden. Sartre hatte ja den Leib iiberhaupt erst auf
der Riickseite des Handelns erscheinen lassen, oder besser gesagt, als
Storfaktor im Handeln. Dies ist aber nur die eine Weise der Leiberfah-
rung, die man in aktiver Weltzuwendung machen kann, — es gibt eben
auch die andere des aufmerksamen, kompetenten und manchmal auch
lustvollen Sich-Auslebens. Husserl hat deshalb den kinidsthetischen Er-
fahrungen, das heiflt dem Wechselspiel von Wahrnehmung und Bewe-
gung besondere Aufmerksamkeit geschenkt, wie auch nach ihm Mer-
leau-Ponty. Dessen Begriff des inkarnierten Ich ist denn auch als eine
andere Version von Husserls Begriff des fungierenden Leibes anzuse-
hen.

Hermann Schmitz hat eine Definition von Leiblichkeit gegeben, die
durch ihre Klarheit und leichte Handhabbarkeit besticht. Zugleich hat
man aber den Eindruck, dass sie eigentlich nur gemacht ist, um leibli-
che Phinomene von anderen zu unterscheiden, ohne den Anspruch zu
erheben, das Wesen des Leiblichen zu erfassen. Dies wire im Rahmen
der Tradition des Definierens auch durchaus legitim.? Nur auf Umwe-
gen erkennt man, dass in Schmitz’ Definition, die nur ein Abgren-
zungskriterium fiir das Leibliche anzugeben scheint, doch ein essential,
um nicht zu sagen, der entscheidende Wesenszug des Leibes enthalten
ist. Ich gebe zunichst die Definition selbst an, die leibliche Phinomene
von korperlichen und diese wiederum von seelischen unterscheidet.

«Leiblich ist das, dessen Ortlichkeit absolut ist.
Korperlich ist das, dessen Ortlichkeit relativ ist.
Seelisch ist, was ortlos ist.»*

Schmitz’ Leibphilosophie kann man als eine Ausarbeitung der
Husserlschen Entdeckung leiblichen Spiirens, die in seinem Zwei-
Hinde-Experiment enthalten ist, ansehen. Auf der Basis dieses Expe-

3 Ein solches pragmatisches Definieren habe ich bereits bei Platon nachgewie-
sen. Siehe dazu G. BOHME, Platons theoretische Philosophie, Stuttgart 2000,
Abschnitt II. 7.3. Bei Schmitz scheint beziiglich der Differenz von Wesensde-
finition und pragmatischer Definition eine leichte Unsicherheit zu bestehen,
wenn er das entsprechende Kapitel in System der Philosophie, 11. 1. mit Der
Begriff des Leibes iiberschreibt, dann aber in § 43 eine Definition des Leibli-
chen gibt.

4 H. SCHMITZ, System der Philosophie, Bd.II, Bonn 1965, S. 6.



12 Gernot Bohme

rimentes ergibt sich noch eine zweite Husserlsche Definition des Leibes
— neben der eben angegebenen als fungierender Korper —, nédmlich als
Feld der Empfindnisse. Fir Schmitz ist der Leib, was im leiblichen
Spiiren gegeben ist. Und da das Spiiren ein Sich-Spiiren ist, kann man
ebenso sagen, dass der Leib das riumlich ausgedehnte Spiiren selbst ist:
Meine gespiirte Hand ist nichts anderes als das ausgedehnte Spiiren in
der Gegend der Hand selbst. Schmitz verwendet fiir diese mehr oder
weniger abgegrenzten, mehr oder weniger stabilen, mehr oder weniger
ineinander iibergehenden Felder des Spiirens den Ausdruck Leibes-
inseln. Er zeigt dann, dass das leibliche Spiiren zwei Grundtendenzen
hat, nimlich Engung und Weitung, dass diese Tendenzen miteinander
in einen dynamischen Antagonismus treten als Spannung und Schwel-
lung, dass es dann ferner in diesem leiblichen Spiiren auch Richtungen
gibt usw. Zusammengenommen werden diese Strukturen leiblichen
Spiirens als leibliches Alphabet bezeichnet. Es enthilt quasi leibliche
Elementarphdnomene, auf deren Basis Schmitz in Anspruch nimmit,
komplexere leibliche Erfahrungen durchbuchstabieren zu kénnen.

Gemessen an den Definitionen von Descartes und Husserl (der er-
sten) muss man Schmitz’ Definition als eine pathische Definition des
Leiblichen bezeichnen: Es sind Erfahrungen der Selbstgegebenheit,
durch die Leiblichkeit charakterisiert wird, oder im Sinne der geneti-
schen Phanomenologie gesprochen: Der Leib zeigt sich im Sinne der
von Schmitz charakterisierten Phinomenalitit, wenn man sich auf ihn
einlésst als etwas, das einem widerfihrt.

Was hat aber der Leib als Korrelat leiblichen Spiirens oder besser
gesagt als Strukturzusammenhang leiblichen Spiirens mit der Schmitz-
schen Definition von Leiblichkeit zu tun? Wenn man diese Frage stellt,
kommt man darauf, dass Schmitz’ Definition keineswegs so rein prag-
matisch ist, wie sie aussieht. Das liegt vor allem an dem Terminus ab-
solut in der Formulierung «leiblich ist das, dessen Ortlichkeit absolut
ist». Absolute Ortlichkeiten wiirde man denken, gibt es nimlich eigent-
lich gar nicht, denn jeder Ort ist doch in seiner Lage relativ zu anderen
bestimmt. Dieses Vorurteil ist auch berechtigt, allerdings eben gerade
nur fiir den Bereich des Korperlichen. Der Ort eines Korpers ist durch
seine Lage zu anderen Korpern bestimmt. Im leiblichen Spiiren ist ein
absolutes Hier gegeben. Das gilt sowohl fiir das Spiiren meines Leibes
im Ganzen als auch fiir das Spiiren einzelner Leibesinseln. Auch wenn
ich meine Hand spiire, ist in diesem Spiiren ein absolutes Hier impli-



Der Begriff des Leibes 13

ziert.> Dieses absolute Hier, das im leiblichen Spiiren impliziert ist, ist
ein Hier-bin-ich oder genauer: Es ist die primitive Gegenwart, die
Schmitz zu seinem Prinzip der Philosophie gemacht hat. Die primitive
Gegenwart ist das unentfaltete Ich, Hier, Jetzt, Dieses, Dasein. Unent-
faltet bedeutet dabei, dass in dem Spiiren der Kern zur Ausdifferenzie-
rung dieser Elemente gegeben ist.

Blicken wir von der Ausdifferenzierung des Ich, Hier, Jetzt, Dieses,
Dasein zuriick, dann kann man sagen, dass im absoluten Hier des leib-
lichen Spiirens die Betroffenheit der leiblichen Existenz des Menschen
begriindet ist: Qua Leib ist der Mensch je in einer bestimmten Zeit, an
einem bestimmten Ort und er ist von der Unausweichlichkeit seines
Daseins, das er in radikaler Besonderung als diesen Leib erfihrt,
unausweichlich betroffen. Wir sehen also, dass im Terminus absolut in
der Schmitzschen Definition der Leiblichkeit das Wesen des Leiblichen
als betroffenes Sich-Spiiren durchaus enthalten ist.

Schmitz’ Definition des Leiblichen ist also iiber den Terminus des
absoluten Ortes an sein Prinzip der Philosophie zuriickgebunden. Das
hat nun weitreichende Konsequenzen, von denen ein Licht auf den Sinn
der Schmitzschen Definition der Leiblichkeit fillt. Nach Schmitz ist ja
Philosophie iiberhaupt das «Sichbesinnen des Menschen um sein Sich-
finden in der Umgebung».6 Es geht in einem radikaleren Sinne noch als
bei Descartes um Gewissheit angesichts oder besser unter der Bedin-
gung radikaler Erschiitterungen. Diese Erschiitterungen des durch-
schnittlichen Welt- und Selbstvertrauens sind insofern radikaler als der
cartesische Zweifel, als sie nicht blo intellektuell sind, sondern an die
Seinsgewissheit selbst rithren. Es handelt sich um die Erfahrungen von
Angst und Schmerz. Und dhnlich wie bei Descartes im Zweifel findet
auch Schmitz den Grund der Gewissheit in der Erschiitterung selbst. In
Angst und Schmerz ist die primitive Gegenwart als das unausweichli-
che Ich, Hier, Jetzt, Dieses, Dasein gegeben. Auf dem Grunde der pri-
mitiven Gegenwart erkennt Schmitz als Phinomen im Sinne seiner
Phinomenologie nun genau das an, was sich tibermichtig und unleug-
bar aufdringt. Das sind primir natiirlich solche Phinomene, die in
irgendeiner Weise die Erfahrung der primitiven Gegenwart implizieren,

5 Schmitz setzt sich ausfiihrlich mit dem Problem auseinander, dass im leibli-
chen Spiiren durch die unterschiedlichen Leibesinseln eine Mannigfaltigkeit
von absoluten Hiers gegeben ist, die aber gleichwohl nicht strikt voneinander
unterschieden sind.

6 H. ScHMITZ, System der Philosophie, Bd.1, Bonn 1964.



14 Gernot Bshme

wie alle Phiinomene leiblichen Spiirens. Sie implizieren eine Gewiss-
heit, die man traditionell auch in der Aisthesis, d. h. der Wahrnehmung
im strengen Sinne gefunden hat: Wenn ich rot sehe, kann ich nicht
sinnvoll daran zweifeln, rot zu sehen. Diese sinnliche Gewissheit hat
iibrigens Wittgenstein — darin Moore folgend — auch gerade in der Er-
fahrung des eigenen Leibes gefunden: «Ich weif, ich vermute nicht nur,
dass hier meine Hand ist.»’

Damit zeigt sich der Sinn des Schmitzschen Leibkonzeptes. Der
Leib erschlieft sich im Sinne der Schmitzschen Konzeption, insofern
man sich auf ihn einlisst, als etwas, das einem widerfihrt, d. h. also in
pathischen Existenzweisen. Diese erweisen sich aber als mehr denn als
bloBe Erkenntniswege: Es geht um das Aufsuchen von Erfahrungen der
Selbstvergewisserung.

2. Leib, die Natur, die wir selbst sind

Die drei besprochenen Definitionen haben je ihre Berechtigung und
charakterisieren den Leib in einer spezifischen Zugangsweise bzw. ei-
nem spezifischen Selbstverhiltnis des Menschen. Auffillig ist bei allen
dreien die Orientierung auf Erkenntnis. Die cartesische Definition ist
geradezu grundlegend fiir eine spezifische Erkenntnisweise des Leibes,
ndmlich als naturwissenschaftlicher Gegenstand. Bei Husserl geht es
durchaus um den gelebten Leib, aber die Orientierung ist doch auf das
gerichtet, was dieser Leib ist. Und bei Schmitz, bei dem sich in der Tie-
fe seines Leibbegriffs sehr wohl das existenzielle Verhiiltnis zeigte, ist
doch in der ausdefinierten Form des Begriffs nichts davon zu spiiren.
Die Funktion des Begriffs ist lediglich noch kognitiver Art. Uns dage-
gen muss es um eine Leibdefinition gehen, durch die die Probleme, die
wir mit dem Leib haben, sichtbar werden und zugleich sollte die Defi-
nition eine Weise Leib zu sein anzeigen, in der man Aussicht hat, diese
Probleme zu bewiltigen, wenn nicht gar zu l18sen. Das heiBit, die Defi-
nition soll eine kognitive, erkenntnistheoretische Funktion ausiiben
konnen, aber zugleich auch eine praktische, eine solche, die in Rich-

7 L. WITTGENSTEIN, «Uber Gewissheit Nr. 57», in: Werkausgabe, Bd. 8,
Frankfurt am Main 1984, S. 131.



Der Begriff des Leibes 15

tung einer Ethik leiblicher Existenz weist. Diese Definition ist die
schon mehrfach erwihnte:?

Der Leib ist die Natur, die wir selbst sind.

Damit diese Definition ihre Funktion entfalten kann, ist es notwen-
dig, sie nicht nur in den Termini, sondern auch in ihrem Bau zu erldu-
tern.

Zunzchst zum Terminus Natur: Der Naturbegriff ist ein Begriff, den
man seit der griechischen Sophistik aus Gegensitzen versteht. Davor
benutzten die vorsokratischen Naturphilosophen den Ausdruck Natur,
griechisch physis, fiir das Seiende im Ganzen. Seit der Sophistik ist
Natur dagegen ein Bereichsbegriff bzw. dieser Begriff bezeichnet eine
bestimmte Seinsweise. Natur wird verstanden im Gegensatz zu Sat-
zung, Technik, Kultur, Zivilisation. Natur ist also dasjenige, was von
selbst da ist, dasjenige, was uns Menschen also gegeben ist, Natur wird
verstanden im Gegensatz zu dem, was vom Menschen gemacht wird.
Am schonsten ist diese Differenz bei Aristoteles in seiner Physikvorle-
sung formuliert. Er greift dabei auf ein Beispiel des Sophisten Antiphon
zuriick. Man vergrabe ein Bett, das aus Holz gefertigt ist — fiir dieses
Experiment eignet sich wohl am besten Weidenholz —, dann wird bei
entsprechender Feuchtigkeit daraus ein Schossling treiben, also wieder-
um ein Weidenbaum entstehen — nicht ein Bett. Von Natur aus, sagt
Aristoteles, ist der genannte Gegenstand Holz, durch Technik ist er ein
Bett.? Er definiert dann Seiendes, das von Natur aus ist, als solches, das
das Prinzip seiner Bewegung in sich habe, wihrend durch Technik Sei-
endes von der Art sei, dass es das Prinzip seiner Bewegung (d. h. Ent-
stehung, Wandlung und Reproduktion) im Menschen habe.

Wenn wir den Leib als Natur definieren, so stellen wir uns explizit
in diesen von Antiphon und Aristoteles hergeleiteten Traditionszusam-
menhang. Der Leib wird apostrophiert als etwas, das uns gegeben ist.

Man konnte vermuten, dass damit Leib qua Natur von vornherein
als eine Invariante, als etwas kulturell wie auch historisch Invariantes,
also als eine Art anthropologische Konstante eingefithrt wire. Das ist
aber nicht der Fall. Schon allein deshalb, weil man Weisen der Gege-
benheit unterscheiden kann, vor allem aber deshalb — und das ist das
aktuelle Problem — weil man ja auch Gegebenes in Gemachtes verwan-

8 Zuerstin: G. BOHME, Natiirlich Natur. Uber Natur im Zeitalter ihrer techni-
schen Reproduzierbarkeit, Frankfurt am Main 1992.
9 ARISTOTELES, Physikvorlesung, II 193 a.



16 Gernot Bshme

deln kann. Genau das zu tun war auf breiter Linie das Projekt der Mo-
derne.!® Schon die neuzeitliche Naturwissenschaft ist so angelegt: Die
Natur soll durch Rekonstruktion erkannt werden. Aber auch der
menschliche Bereich, soweit er als Gegebenes erfahren wurde, also bei-
spielsweise die menschlichen Institutionen, sollten nach einem be-
wussten, und das heit nach einem verniinftigen Plan, entworfen wer-
den. Und auch der Mensch selbst sah sich als privates wie als gesell-
schaftliches Wesen als etwas, das sich iiberhaupt erst zu dem machen
muss, was es ist und sein soll. Der Mensch wird nur Mensch durch Er-
ziehung, resiimiert Kant. Dieses Projekt der Selbstbildung des Men-
schen, ein Projekt, das zunéchst nur ein pidagogisches und politisches
war, ist im 20. Jahrhundert zu einem naturwissenschaftlich-technischen
geworden, d. h. zu einem, das auch die menschliche Natur zur Disposi-
tion stellt und einem Plan unterwirft. Hier hatten wir ja eines der
Hauptmotive identifiziert, iiberhaupt eine Naturphilosophie in prakti-
scher Hinsicht zu entwickeln. Deshalb wird auch der Leib als Natur
definiert, denn er ist uns zunichst gegeben, selbst dann, wenn wir die
Bestinde des Gegebenen nicht akzeptieren und verdndern. Dariiber
hinaus wird man wohl davon ausgehen miissen, dass auch Menschen,
die aus Prozessen gentechnischer Produktion und des Klonens hervor-
gegangen sind, zunichst sich selbst in ihrem Bestand als gegeben und
damit als Natur erfahren werden.

Nun gibt es unterschiedliche Arten von Gegebenheit und eine davon
ist die naturwissenschaftliche. Unser Leib ist uns auch als naturwissen-
schaftliche Tatsache gegeben, allerdings indirekt und auf dem Umweg
iiber Apparate und den irztlichen Blick. Wir nennen den so gegebenen
Leib Kdrper. Dass der Korper Natur ist, diirfte unproblematisch sein,
denn Natur wird ja gegenwirtig normalerweise als dasjenige verstan-
den, was Gegenstand der Naturwissenschaft ist.

Man kann die Rechtfertigung dafiir, den Leib Natur zu nennen, ge-
rade aus dieser Tatsache herleiten, dass der Leib eben auch als Gegen-
stand der Naturwissenschaft gegeben sein kann. Fiir unsere Definition
ist aber nun entscheidend, dass der Leib uns auch unvermittelt iiber den
Anderen oder Apparate gegeben ist, nimlich in der Selbsterfahrung.
Auch hier kann man, warum man den Leib als Natur bezeichnet, damit
begriinden, dass er einem gegeben ist. Nur ist der Sinn von Natur hier

10 Siehe G. BOHME, Einfiihrung in die Philosophie. Weltweisheit, Lebensform,
Wissenschaft, Frankfurt am Main 1997, Kap. I, 3-7.



Der Begriff des Leibes 17

ein anderer, weil die Gegebenheitsweise eine andere ist: Es handelt sich
nicht um Fremderfahrung, sondern um Selbsterfahrung. Die Bedeutung
dagegen ist dieselbe, d. h. also was da gegeben ist, ist dasselbe, wenn-
gleich auch in radikal unterschiedlicher Gegebenheitsweise und daraus
folgend in unterschiedlicher Phinomenalitt.!!

Diese formale Kennzeichnung von Leib als Natur, weil er uns in
Selbsterfahrung gegeben ist, reicht aber noch nicht aus, um ihn sinnvoll
als Natur zu bezeichnen. Dass er ndmlich uns gegeben ist, setzt voraus,
dass wir ihn in gewisser Weise oder gar zunichst und zumeist nicht
selbst sind. Wire das anders, die leibliche Selbsterfahrung wiire nur so
etwas wie Selbstaffektion. Von Selbstaffektion redet Kant dort, wo es
darum geht, dass das Subjekt seine eigene Titigkeit erfihrt: Es affiziert
sich selbst durch seine Titigkeit. Schon hier gilt es also, darauf zu ach-
ten, dass die Leiberfahrung nicht zum einfachen Bewusstseinsphino-
men wird. Das Sich-Spiiren, was ja in der Tat als ein Hinspiiren prakti-
ziert werden kann und damit eine Art Selbstaffektion ist, darf gerade
generell nicht dieser Art sein: Das Sich-Spiiren muss einen iiberfallen
koénnen, uns fremdartig beriihren, wenn wir es sinnvoll als Naturerfah-
rung bezeichnen wollen.

Wir miissen also im Kontrast zur Definition davon ausgehen, dass
wir unseren Leib als Natur zunichst und zumeist gerade nicht selbst
sind. Wir, das hei3t erwachsene Menschen, spiite Produkte der europii-
schen Zivilisation und zudem Leute, die Biicher iiber den Leib lesen,
gehen von einer Situation aus, in der ein Ich lingst ausdifferenziert ist.
Nichts féllt uns leichter als von uns selbst als Ich zu sprechen, und in
der Tat sind wir auch ein Ich im Sinne einer auf Dauer gestellten und
biographisch wie durch soziale Netze abgesicherten Person. Der Leib
als Natur ist mir allerdings gegeben; aber als etwas Fremdes, manchmal
durchaus Befremdliches. Dabei iPsTtl:\gass dieses Fremde mein Fremdes
ist, nie zu leugnen. Gewiss, es gibt auch solche massiven Selbstent-
fremdungen, bei denen Menschen Teile von sich schlechthin als Dinge
ansehen.!? Dann wiirde man von Krankheit reden. Im normalen Zu-

11 Fiir diese Weise, an der Identitit eines Gegebenen trotz radikal unterschiede-
ner Gegebenheitsweisen festzuhalten, siche G. FREGES Aufsatz iiber «Sinn
und Bedeutung», in: Funktion, Begriff, Bedeutung, 5 logische Studien, 2.
Aufl. 1966, S. 40-65. Freges klassisches Beispiel ist die unterschiedliche Ge-
gebenheitsweise der Venus qua Morgenstern und qua Abendstern.

12 Fille dazu bei O. SACHS, Der Mann, der seine Frau mit einem Hut verwech-
selte, Reinbek 1997, beispielsweise S. 85.



18 Gernot Bhme

stand dagegen ist die Beziehung zu der Natur, die mein Leib ist, als zu
etwas, das zu mir gehort, durch die affektive Betroffenheit sicherge-
stellt. Das Spiiren des Leibes bleibt ein Sich-Spiiren.

Die Fremdheit des Leibes qua Natur ist zunichst darin begriindet,
dass er mir gegeben ist, d. h. ich finde mich immer schon mit diesem
bestimmten Leibe begabt vor. Die Selbstgegebenheit ist deshalb zu-
nichst eine Vorgegebenheit. Es ist der Leib als Faktum, als vorgefun-
dene Konstitution, als sedimentierte Vorgeschichte meines gegenwiirti-
gen Daseins. Soweit hierin die Fremdheit des eigenen Leibes besteht,
handelt es sich um nichts anderes als das, was Heidegger Geworfenheit
nennt bzw. das Faktum, dass man seines eigenen Grundes nicht méch-
tig ist. Heidegger formuliert diese Einsicht aber zugleich so, dass darin
eine Aufgabe des Selbstseins erkennbar wird:

«Das Selbst, das als solches den Grund seiner selbst zu legen hat, kann dessen
nie michtig werden und hat doch existierend das Grundsein zu iibernehmen.» 13

«Das Dasein ist nicht insofern selbst der Grund seines Seins, als dieser aus ei-
genem Entwurf erst entspringt, wohl aber ist es als Selbstsein das Sein des
Grundes.»14

Die Fremdheit des eigenen Leibes, durch die er uns gerade als Na-
tur entgegentritt, ist aber nicht bloB in seiner Faktizitit begriindet, son-
dern vielmehr noch in seiner Selbsttitigkeit. Der Leib tritt dem Ich als
eine andere, als eine befremdende Spontaneitit entgegen. Diese Erfah-
rung kann nicht besser ausgedriickt werden als mit Freuds Satz, das Ich
sei nicht Herr im eigenen Hause.!5 Dass der Leib als Natur erfahren
wird, meint geradezu soviel, dass er als etwas erfahren wird, das nicht
vollstindig der Herrschaft des Ich zu unterwerfen ist, sondern sich
demgegeniiber widerstindig und trige verhidlt bzw. umgekehrt sich
selbsttiitig duBert. Der Leib kann lidstig, kann auffillig, kann quilend,
der Leib kann fordernd, iiberraschend und unheimlich sein. Schlagend
ist diese Erfahrung von Georg Biichner in seinem Stiick Woyzeck in der
8. Szene formuliert worden. Auf die Vorwiirfe des Doktors: «Er hat auf

13 M. HEIDEGGER, Sein und Zeit, Tiibingen 71957, S. 284.

14 Ebd.: S. 285.

15 Obgleich WALDENFELS sich auf diesen Satz Freuds bezieht, kann er doch die
Fremdheit des eigenen Leibes nicht wiirdigen. Er bringt vielmehr den Begriff
der Fremdheit in die Leibphilosophie, um deutlich zu machen, dass der eigene

Leib erst aufgrund der Beziehung zum Anderen als eigener erfahren wird.
Siehe a.a.0., S. 284.



Der Begriff des Leibes 19

die Strale gepisst, an die Wand gepisst, wie ein Hund!» antwortet
Woyzeck «Aber Herr Doktor, wenn einem die Natur kommt.»

Der Leib qua Natur ist uns also nicht bloB gegeben, sondern er
driingt sich geradezu auf. Dass ich dieser Leib selbst bin, ist keineswegs
selbstverstindlich, wohl aber wird in der Betroffenheit durch den Leib
erfahren, dass ich ihn zu sein habe.

Soviel zum Terminus Natur. Wir wenden uns damit dem zweiten
Teil der Definition von Leib als der Natur, die wir selbst sind, zu. Ob-
gleich wir betont haben, dass im zivilisierten Erwachsenendasein der
Leib zunichst als das erfahren wird, das wir nicht selbst sind, tauchte
doch das Selbst bereits auf: Die Erfahrung des Leibes, auch wenn sie
befremdend war, blieb doch immer Selbsterfahrung. In diesem Termi-
nus schillert das Selbst zwischen zwei Bedeutungen. Selbsterfahrung
kann heiBen: die Erfahrung, die man selbst macht; es kann aber auch
heiflen: die Erfahrung des Selbst. Tatsdchlich trifft in der Leiberfahrung
beides zu. Der Leib wurde von uns in dem Vorbegriff ja bereits einge-
filhrt als etwas, was im Gegensatz zum Korper Gegenstand der
Selbsterfahrung ist. Und ferner zeigt sich, dass in der Betroffenheit
leiblicher Erfahrung immer spiirbar blieb, dass dieser Leib mein Leib
ist, dass in gewissem Sinne ich selbst es bin, was ich da erfahre. Das
leibliche Spiiren ist immer ein Sich-Spiiren.

Aber was heifit es, dass man in der Leiberfahrung eigentlich sich
selbst erfdhrt? Ist dieses Selbst ein anderes oder gar tieferes Ich? So
redet Nietzsche in seinem Aphorismus Von den Verdchtern des Leibes
im Zarathustra. Der Leib ist das Selbst, der groe Gebieter: «In deinem
Leibe wohnt er, dein Leib ist er.»¢ Ist das Ich nur so eine Art Mario-
nette oder eine Fingerpuppe an der Hand des grofen Selbst? Das hiefie
nun allerdings, das Ich in seiner Selbststindigkeit und Selbsttatigkeit
unterschitzen. Es hat — selbst in seinen Bestrebungen — auch ganz ande-
re Quellen als den Leib und es ist von ihm unterschieden und gegen ihn
stabilisiert durch biographische Identifikationsprozesse und soziale
Vernetzung. Und das hieBe auch, nachtréiglich die Fremdheit des Leibes
zu leugnen. Fremd ist der Leib ja iiberhaupt nur gegeniiber einem rela-
tiv unabhingigen Ich, das sich zu seinem Leibe in ein Verhiltnis des
Habens setzen kann (Plessner). Es konnte also sein, dass das Den-Leib-
selbst-Sein verlangen wiirde, die Selbststindigkeit des Ich aufzugeben
oder zumindest teilweise oder voriibergehend zu suspendieren. Den

16 F. NIETZSCHE, Werke, Bd. 2, Ausgabe Schlechta, S. 300.



20 Gernot Bohme

Leib als Natur selbst zu sein, stellt sich allgemein als prekére Aufgabe.
Es gilt, was wir selbst als Faktum oder in affektiver Betroffenheit sind,
explizit in den eigenen Selbstentwurf aufzunehmen. Es geht damit um
die Frage, in welcher Weise zu sein wir unseren Leib sind. Dabei wird
das sein als transitives Verb genommen, so, wie Michel Henry sagt,
«on existe son corps». Dieses Den-Leib-Existieren vollzieht sich im
betroffenen und emphatischen Lebensvollzug.

Ich will fiir beides je ein Beispiel geben, wobei beide noch sehr
vorldufig und vorbereitend sind, denn im Grunde soll ja das ganze
Buch!7 davon handeln, was es heif3t, selbst Natur zu sein. Zunéchst ein
Beispiel dafiir, wie man im betroffenen Sich-spiiren sich selbst zugleich
als Natur erfahrt. Mein Beispiel ist der schwere Atem in Smoglagen.
Der Vorgang des Atmens ist eines der wichtigsten Phinomene leibli-
cher Existenz iiberhaupt, und zwar weil es diese leibliche Existenz als
Vorgang, als Vollzug erfahrbar macht. Fast alle Ubungen, durch die
man lernen soll, sich auf sein leibliches Dasein einzulassen und sich
dem Leib zu 6ffnen, beginnen mit Atemiibungen. Das Atembewusst-
sein ist in gewisser Weise das Leibbewusstsein iiberhaupt. Hier soll es
aber zunéchst nicht um diese allgemeinere Bedeutung des Atmens ge-
hen, sondern die spezielle Erfahrung, die man macht, wenn beispiels-
weise in Smoglagen das Atmen schwer wird. Diese Erfahrung ist, ins-
besondere im Kontrast zu der Leichtigkeit und Unauffilligkeit des At-
mens sonst, eine Erfahrung der Last des Daseins: Man spiirt, dass das
Dasein qua leibliche Existenz vollzogen werden muss, um iiberhaupt zu
sein. Diese Erfahrung hat zwei Seiten. Fiir uns ist zunichst besonders
wichtig, dass sie explizit eine Naturerfahrung ist: Man erfihrt im
schweren Atemen seine Angewiesenheit auf Luft. Der schwere Atem
ist eine Leiberfahrung, die den Leib selber als etwas erfahren lisst, das
auf den Austausch mit der iibrigen Natur angewiesen ist. Das muss man
im Riickblick auf die bisherige Phinomenologie betonen. Das Atmen
ist zwar in der Phidnomenologie ausfiihrlich behandelt worden als
Wechsel von Spannung und Schwellung, als thythmische Dynamik der
leiblichen Okonomie.!8 Aber als Erfahrung der eigenen Natiirlichkeit,
oder besser gesagt, sogar der Kreatiirlichkeit war es nicht Thema, weil

17 Dieser Beitrag ist ein Vorausartikel meines Buches Leibsein als Aufgabe, das
Ende 2003 in der Grauen Edition erscheinen soll.

18 H. SCHMITZ, System der Philosophie Bd.I, Der Leib, Bonn 1965, §49b,
§ 50b et passion.



Der Begriff des Leibes 21

das Atgmen nicht in Beziehung gesetzt wurde zur Luft. Im Atmen er-
fahren wir uns gewissermalen als Luftwesen — als solche bezeichnet
jedenfalls Paracelsus die Menschen, weil ja ihr Lebensmedium die Luft
sei.

Die andere Seite dieser Erfahrung ist das darin implizierte Selbst-
sein. Das Natursein trifft uns im schweren Atmen nicht einfach bloB als
ein Faktum, sondern zugleich als eine Aufgabe. Im schweren Atem er-
fahren wir das Atmen selbst als ein Atmen-Miissen, d. h. in der Betrof-
fenheit durch dieses Phinomen ist zugleich das Ubernehmen mit ange-
legt: Das Miissen ist fast zwangsldufig ein Wollen und das Schwer-
Atmen geht in ein explizites Um-Atem-Ringen iiber. Das Beispiel zeigt
also, was Selbst-Natur-Sein heiflen kann, nidmlich sich aktiv auf das
einzulassen, was einem von der eigenen Natur her widerfihrt. Dass das
so ist, sieht man am deutlichsten dort, wo der Betroffene von seiner
Natur am Ende iiberwiltigt wird: Gerade wo — etwa wie im schweren
asthmatischen Anfall — die Atemnot iiberwiltigend wird, ist die Identi-
fikation des Betroffenen mit dieser Not im Ringen um Atem am groB3-
ten.

Dieses Beispiel ist zugleich ein Beispiel fiir die allgemeinere Wahr-
heit, ndmlich dass das Selbstsein in der Regel aus negativen Erfahrun-
gen entspringt. Ich konnte mir denken, dass vielen Lesern dieser Ge-
danke unbehaglich ist. Aber wie sollte sonst das implizite Selbstver-
hiltnis, das im Sich-Spiiren liegt, explizit werden, wie sollte das
Natursein zu einem Selbst-Natur-Sein fiihren, wenn das Leben einfach
ein miiheloses Dahingleiten wire? Umso wichtiger ist es, Beispiele an-
zufiihren, wo gerade der positive und ungehemmte Lebensvollzug zum
Selbst-Natur-Sein wird. Es sind Beispiele der Emphase, die dafiir zeu-
gen. Die Emphase ist das freudige Mitgehen mit dem, was von selbst
geschieht. Ein Beispiel dafiir ist das Losstiirmen eines Kindes am
Strand. Die Beschleunigung dabei ist nur die unbewusste Emphase,
nicht der Wunsch, etwas schneller zu erreichen, denn das Kind ist ja
eigentlich schon da, wo es sein will. Es sind solche Lebensvollziige, die
mit einer Steigerungstendenz erfahren werden, die Anlass geben, sie
explizit zu iibernehmen, sich quasi auf die Welle zu schwingen, die ei-
nen iiberrollt. Die eindriicklichsten Beispiele wiren wohl hier aus dem
Bereich der leiblichen Liebe zu nehmen. Emphase ist damit eine Weise,
in der wir selbst Natur sind, bei Gelegenheiten, in denen uns Natur zu
sein nicht als Last, sondern als Lust widerfihrt.

Nachdem durch diese Beispiele — mit Kant zu sprechen — auch die
objektive Realitit der Definition des Leibes gezeigt wurde, méchte ich



22 Gernot Bohme

zum Schluss dieses Beitrags noch auf die Struktur der Definition einge-
hen. Diese Definition hat sicherlich im Unterschied zur groen Tradi-
tion des Definierens nicht einfach ein Was-Sein zum Inhalt. Die Forde-
rung nach einer Definition war ja von Sokrates in der Form, was ist X?
in die Welt gebracht worden und als Antwort wurde die Angabe der
wesentlichen Bestimmtheiten des fraglichen X erwartet — sein Was-
Sein, seine Essenz. Wiirde man die Definition Leib ist die Natur, die
wir selbst sind im Lichte dieser Tradition lesen, dann ist das Mindeste,
was man feststellt, eine Spannung, die zwischen den beiden definieren-
den Termini, nimlich Natursein und Selbstsein bestehen. Leser, die in
der Philosophie der Leiblichkeit weniger erfahren sind, konnen hier
sogar einen Widerspruch vermuten. Die Dichotomie von Natur als dem
Gegebenem auf der einen Seite, Satzung, Kultur, Technik, Zivilisation
als dem Gemachten auf der anderen Seite, scheint die Zusammenstel-
lung von Natursein und Selbstsein unmoglich zu machen: «Selbst und
Gegebenheit verhalten sich wie Feuer und Wasser.»! Die Spannung
zwischen Natursein und Selbstsein ist nicht zu leugnen. Sie bezeichnet
aber nicht einen Widerspruch, sondern eine Aufgabe. Leibsein ist uns
zugleich gegeben und aufgegeben. Die Definition des Leibes ist in
Analogie zu Kierkegaards Existenzbegriffen? eine Existenzdefinition
zu nennen. Es geht nicht blof um ein Was-Sein, sondern es geht um
einen Vollzug, eine Weise des Existierens. Die Spannung zwischen
Natur und Selbst, in der die leibliche Existenz spielt, lisst dabei im
Prinzip zwei Moglichkeiten zu: Die eine ist die gingige, nimlich dass
das handelnde Subjekt nach Moglichkeit die Natur beherrscht bzw.
wegarbeitet oder verdringt. Das wire — mit Heidegger zu sprechen —
der defiziente Modus des Leibseins. Im eigentlichen Modus des
Leibseins, und damit der anderen Mdglichkeit, ginge es darum, das
Selbstsein derart zu entfalten, dass darin das eigene Natursein zugelas-
sen wird.

19 G. GAMM, «<Aus der Mitte denken>. Die <Natur des Menschen> im Spiegel
der Bio- und Informationstechnologien», in: Zeitschrift fiir kritische Theorie
12 (2001), S. 39.

20 Siehe dazu meine Einfiihrung in die Philosophie. Weltweisheit-Lebensform-
Wissenschaft, a.a. O., Kap. I, 3.



	Der Begriff des Leibes

