
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 61 (2002)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia philosophica 61/2002

Buchbesprechungen / Comptes rendus

Inhaltsverzeichnis
Helmut Holzhey/Georg Kohler (Hg.): In Erwartung eines Endes. Apokalyptik und
Geschichte, Zürich (Pano Verlag) 2001 (A. U. Sommer). — Angelika Krebs: Arbeit
und Liebe. Die philosophischen Grundlagen sozialer Gerechtigkeit, Frankfurt a.M.
(Suhrkamp) 2002 (Th. Schramme). — Jeanne Marie Gagnebin: Geschichte und

Erzählung bei Walter Benjamin, Würzburg (Königshausen & Neumann) 2001

(V. Huszai). — Correspondance Frank Martin - Jean-Claude Piguet (1965-1974),
publiée sous la direction de François Félix, Genève (Georg) 2001 (Y. Page). —
Hans Saner: Nicht-optimale Strategien. Essays zur Politik, Basel (Lenos) 2002,
(K.V.Taver).

Helmut HolzheyIGeorg Kohler (Hg.) : In Erwartung eines Endes. Apokalyptik
und Geschichte, Zürich (Pano Verlag) 2001 (THEOPHIL. Zürcher Beiträge zu

Religion und Philosophie, Bd. 7), 177 Seiten.

Im Gefolge der Aufklärung fristeten apokalyptische Vorstellungen vom Ende
der Geschichte lange ein religiöses Nischendasein. Die (vermeintliche) Machbarkeit
der Geschichte schien ein ungeplantes und von menschlicher Intention unabhängiges

Ende der Geschichte vollständig verzichtbar zu machen. Doch im 20. Jahrhundert

verflüchtigten sich nach und nach geschichtsphilosophische Fortschrittsge-
wissheiten, und die (diesmal hausgemachte) Apokalypse wurde zur beängstigend
realen Möglichkeit. So avancierte die Verhältnisbestimmung von Geschichte und

Apokalyptik zu einem Thema, über das Theologen, Religionswissenschaftler und
Philosophen seit Hans Urs von Balthasar und Jacob Taubes wieder vermehrt
miteinander ins Gespräch zu kommen suchen. Solche Gespräche erprobten zwei Zürcher

Tagungen 1997, deren Vorträge der vorliegende Sammelband dokumentiert.
Tatsächlich werden hier manche philosophisch-theologischen Grenzgänge gewagt,
die teilweise sehr ins Allgemeine gehen, während andere bescheiden monographisch

bleiben. Einige Beiträge schließlich fügen sich nur schwer in den thematischen

Rahmen - etwa eine Unterhaltung mit Carl Friedrich von Weizäcker
buchstäblich über Gott und die Welt, oder eine scharfsinnige, mitunter sehr bissige
Auseinandersetzung von Anke Thyen mit dem Pessimismus des späten Horkheimer,
dem sie einen inkonsistenten Vernunftbegriff nachweist. Diesem Aufsatz würde an
einem anderen Publikationsort wohl eher die ihm gebührende Aufmerksamkeit
zuteil. Monographisch ausgerichtet sind auch die Untersuchungen von Almut Sh.

Bruckstein zu Moses Maimonides' Kritik am Endzeitmythos und von Reiner Wiehl
zu Franz Rosenzweigs «Stern der Erlösung». Während Wiehl die Dialektik von
Furcht und Hoffnung an Rosenzweig exemplifiziert, will Bruckstein mit Maimonides'

Hilfe eine scharfe Unterscheidung von «messianischem Denken» und «mythischem

Verlangen nach Erlösung» etablieren. Die kritische Hermeneutik des Mai-



222 Buchbesprechungen

monides wende sich in radikaler Auslegung des Bilderverbots im Dekalog gegen
einen verdinglichenden, theologischen Gottesbegriff, aus dem gemeinhin die
Notwendigkeit des grauenhaften Weltendes und Gerichtstages abgeleitet werde.
Demgegenüber sei die göttliche Gerechtigkeit bei Maimonides «kein Gegenstand
theologischen Wissens, sondern ein Postulat menschlicher Handlung» (S.78). Dies

klingt schon sehr nach der philosophischen Entschärfung des offenbarungsreligiösen,

apokalyptischen Diskurses, der Helmut Holzhey in seiner Studie zu Immanuel
Kants kleiner Schrift über «Das Ende aller Dinge» nachspürt. So skeptisch Kant
auch den literal verstandenen Lehren der jüdisch-christlichen Eschatologie
gegenüberstehe, so sehr glaube er doch an deren moralphilosophische Transformierbar-
keit. Auch das ewige Leben werde zu einer Art regulativer Idee, die indes nach wie
vor die Unruhe wach halte, «ob denn die menschliche Gattung ihr Ziel je erreichen»
(S. 31) werde. Wenn Holzhey gleich im Anschluss meint, gegen diese Unruhe sei

«philosophisch kein Kraut» gewachsen, ist daran zu erinnern, dass es nach Kant
gerade die Aufgabe einer (allerdings in hypothetische Klammern gesetzten) Ge-

schichtsphilosophie sein soll, dem Menschen «eine tröstende Aussicht in die
Zukunft» (Akad.-Ausg. 8, S. 30) zu eröffnen, da es «von der größten Wichtigkeit [sei]:
mit der Vorsehung zufrieden zu sein» (Akad.-Ausg. 8, S. 121). Geschichtsphilosophie

adoptiert und transformiert also durchaus auch bei Kant alte pastoraltheologische

Aufgaben.
Enno Rudolphs Erörterungen über «politische Apokalyptik» und «apokalyptische

Politik» bedienen sich abgesehen von Jacob Taubes' «Abendländischer
Eschatologie» ebenfalls kantischer Konzepte. Das Gerichtsverfahren der Apokalyptik

wird Rudolph zufolge in der Philosophie Kants ganz verinnerlicht: «Die
moralische Gesinnung repräsentiert ein Ende der Geschichte mitten im Verlauf der
Geschichte.» (S. 115) Die alten apokalyptischen Motive des Geschichtsdeterminismus,

der inappellablen Gerichtsinstanz und der Entmachtung politischer
Partikularmächte seien im aufklärerischen Geschichtsdenken sehr wohl präsent geblieben.
Dies lasse sich auch im nachaufklärerischen Politikverständnis etwa bei Carl
Schmitt nachweisen. Zur Bewältigung moderner, apokalyptisch argumentierender
Totalitarismen rät Rudolph gleichfalls zum vorsichtigen «Anschluss an Kant»
(S. 127), der sich in diesem Band allenthalben als <anschlussfähig> erweist. Obwohl
sich Georg Kohler mit Francis Fukuyamas einst eifrig diskutiertem, mittlerweile
aber fast schon wieder vergessenem Wälzer «The End of History» beschäftigt,
schlägt er sich ebensowenig wie die anderen hier versammelten Autoren zur Riege
der Endzeitprediger. Im Gegenteil unternimmt er eine kritische Revision der von
Hegel und Kojève angeleiteten Thesen des amerikanischen Philosophen, in dessen

Werk er freilich auch kantische Elemente ausmachen kann, denen er als den wahrhaft

vernünftigen Geltung verschaffen will. Kohler selbst möchte den kantischen
«Optimismus» in der Geschichtsphilosophie entschlacken und sieht gerade in
modernen sozio-ökonomischen Entwicklungen wenig Anlass zu der enthusiastischen

Erwartung, die Geschichte würde bald in demokratisch-liberalen Gesellschaften
westlichen Musters zu ihrem Ende kommen. Auch hier wirkt der (diesmal
antioptimistisch pointierte) Kantianismus also mäßigend und animiert zu Vorsicht im
Hinblick auf die letzten und vorletzten Dinge.



Comptes rendus 223

Nach Wilhelm Schmidt-Biggemanns Explikationen zum Begriff des Erwartens
sind die bisherigen Erwartungen der Menschen im Hinblick auf ihre «eigene Mitarbeit

an der Zukunft» (S. 10) allesamt enttäuscht worden, so dass der Antinomismus
der messianischen Erwartung, nämlich die völlige Umkehrung der gegenwärtigen
Verhältnisse, sich als Kontrastmodell zur Geschichtsphilosophie erneut empfehlen
könnte. Freilich sei auch der Geschichtsphilosophie ein prophetisches Element
eigen, woraufhin Schmidt-Biggemann - ohne ganz auf die Seite der Theologen
hinüberzuwechseln - postulieren kann: «Die unerlöste Gegenwart verlangt nach der
Prophétie, die ihr vom Kommenden redet.» (S. 18) Demgegenüber schreibt der
Neutestamentier Hans Weder mit einer Auslegung von Lukas 17,20 f. gerade gegen
die Verflüchtigung der Gegenwart zugunsten einer besseren, überirdischen Zukunft
an. Das Logion wolle sagen, das Reich Gottes liege in unserem Erfahrungsbereich,
ohne in ihm völlig verwirklicht zu sein (vgl. S. 59); es sei vieldeutiges Zeichen
möglicher Zukunft. Jesus habe nicht auf die Erwartungsvertagung in künftige oder

jenseitige Hinterwelten gesonnen. Religionswissenschaftlich kontextualisiert Fritz
Stolz die Mythen von der Endzeit, die er auf die Weltentstehungs- und Sintflutmythen

hin abblendet und fragt, welche religiös-lebensweltliche Funktion diese
Mythen jeweils hätten. Normalerweise gehörten «alle diese Typen der Transformation,
egal, ob sie am Anfang der Zeit, in einer sehr fernen Vergangenheit, oder am Ende
der Zeit angesiedelt sind, in den Hintergrund des religiösen Symbolsystems»
(S. 42). Gerade in Momenten der Krise, der moralischen und sozialen Desintegration

träten diese Mythen jedoch in den Vordergrund des religiösen Symbolsystems -
ein Phänomen, das sich bei melanesischen Cargo-Kulten ebenso beobachten lasse

wie in den protestantischen Erweckungsbewegungen oder bei Deuterojesaja. Dieses

religionsphänomenologische Modell, das auf die lebenspraktische Unumgänglichkeit

der «Unterscheidung unterschiedlicher Qualitäten von Zeit» (S. 51) abhebt,
ließe sich auch in der philosophischen Deutung nicht nur apokalyptischer Diskurse
verwerten.

Das Gesamtbild des Buches, dem ein Register übrigens gut getan hätte, wird
etwas beeinträchtigt durch Nachlässigkeiten in seiner formalen Endgestaltung. Dass

im Beitrag des Neutestamentiers offenbar griechisch intendierte Sequenzen völlig
verballhornt erscheinen (S. 61), ist zumindest bedauerlich. Wenn die Beiträge von
Holzhey, Stolz, Weder und Bruckstein nach Ausweis der jeweils ersten Fußnote mit
einem Hinweis auf just dieselbe Seite in Heideggers Sein und Zeit beginnen, mag
sich der Leser zunächst über die interdisziplinäre Applikabilität und den offenbar
unerschöpflichen Inhaltsreichtum einer einzigen Heidegger-Seite wundern, bis man
feststellt, dass der Hinweis wohl nur bei Holzhey zurecht steht, während er die ersten

Fußnoten der folgenden Aufsätze offenbar spurlos verdrängt hat (Ähnliches gilt
beispielsweise für die Fußnote 2 bei Weder und Bruckstein). Aber vielleicht sollte
derlei auch die Umsetzung apokalyptischer Weisheit in lektorale Praxis
veranschaulichen, dass es nämlich mit dieser Geschichte möglichst bald ein Ende haben

müsse... Dass sie es nicht haben wird, und dass das philosophisch-theologische
Gespräch über das Thema «Geschichte und Apokalypse» auf hohem Niveau
weitergeführt werden kann, ist sicher nicht zuletzt das Verdienst der vielen in diesem
Buch zusammengetragenen Denkanstöße.

Andreas Urs Sommer (Greifswald)



224 Buchbesprechungen

Angelika Krebs : Arbeit und Liebe. Die philosophischen Grundlagen sozialer
Gerechtigkeit, Frankfurt a. M. (Suhrkamp) 2002 (suhrkamp taschenbuch Wissenschaft),

324 Seiten.

Bei Arbeit und Liebe handelt es sich um die Frankfurter Habilitationsschrift der

unlängst in Basel zur Ordinaria berufenen Angelika Krebs. In diesem Werk gelingt
es ihr, gleich mehrere Grundprobleme der politischen Philosophie und Ökonomie

anregend und innovativ zu diskutieren. Sie traut sich dabei auch unpopuläre
Meinungen zu vertreten. Zwar bleiben einige Punkte inhaltlich wenig überzeugend und
so mancher Teil erratisch. Doch insgesamt ist es eine gewichtige Arbeit, die sicherlich

ihren Rang demonstrieren wird.
Eines von Krebs' Hauptanliegen ist es, philosophische Argumente für eine

Entlohnung der Familienarbeit vorzubringen. Dazu muss sie zunächst nachweisen,
dass Familienarbeit genuine Arbeit darstellt. Im ersten Teil analysiert sie daher den

Begriff der Arbeit und weist auf, dass die Familienarbeit darunter fällt. Im vierten
und letzten Teil weist sie den wichtigsten Vorwurf gegen deren ökonomische
Aufwertung zurück. Ihm zufolge würden vermeintliche Liebesdienste durch einen
materiellen Ausgleich pervertiert. Dazwischen steht eine kritische Auseinandersetzung
mit egalitaristischen Theorien sozialer Gerechtigkeit, die dazu dient, die im dritten
Teil erfolgende Argumentation für ein moralisches Recht auf Arbeit vorzubereiten.

Krebs beginnt ihre Studie mit einem programmatischen Zitat: «Wer Schweine
erzieht, ist ein produktives, wer Kinder erzieht, ein unproduktives Mitglied der
Gesellschaft.» Mit diesen Worten des Ökonomen Friedrich List ist nicht nur ein
inhaltliches Signal gesetzt, sondern ebenso ein stilistisches. Krebs zeigt nämlich
bisweilen eine gewisse Neigung zur Polemik. Diese kann durchaus erfrischend sein,
bisweilen wirkt sie allerdings kontraproduktiv. Gerade die gegenüber rivalisierenden

Theorien scharfsinnig vorgetragene Kritik leidet bisweilen darunter. Ihre
Argumente wirken aufgrund der Darstellung manchmal weniger überzeugend als sie

es eigentlich verdient hätten.
Krebs' Untersuchung des ökonomischen Arbeitsbegriffs - in dem sie auf

Arbeiten ihres Lehrers Friedrich Kambartel zurückgreift - mündet in der These, dass

Arbeit zu verstehen ist als in den gesellschaftlichen Leistungsaustausch eingelassene

Tätigkeit für andere. Arbeit ist also unter anderem durch ihre gesellschaftliche
Notwendigkeit konstituiert. Mit dieser Sichtweise wendet sie sich etwa gegen
gängige Bestimmungen von Arbeit als Güterproduktion oder das rein deskriptive und
damit ohne kritisches Potenzial ausgestattete Verständnis von Arbeit als entlohnter
Tätigkeit.

Der nächste Schritt besteht im Nachweis des Arbeitscharakters von Familienarbeit.

Diese grenzt Krebs nachdrücklich gegen die so genannte Partnerarbeit ab.

Familienarbeit besteht in der Aufzucht von Kindern und der Pflege von Kranken und

Alten, also der Tätigkeit zu Gunsten abhängiger Menschen. Nicht die gesamte
Hausarbeit soll demnach dauerhaft ökonomisch anerkannt werden, wie manch
andere Feministinnen fordern. Zwar gilt es, die einseitige gesellschaftliche Zuweisung
häuslicher Tätigkeiten an Frauen zu überwinden. Wäre aber Partnerarbeit wirklich
partnerschaftlich verteilt, würde sie zur Privatangelegenheit, d.h. verließe den
Bereich des gesellschaftlichen Leistungsaustausches.



Comptes rendus 225

Im Teil zur sozialen Gerechtigkeit wendet sich Krebs gegen den Egalitarismus,
der es als zentrales Ziel der Gerechtigkeit begreift, die Lebensaussichten der
Gesellschaftsmitglieder anzugleichen. Nicht die Ungleichheit zwischen Personen sei aber
das eigentlich Skandalöse, so Krebs, sondern die menschenunwürdigen Verhältnisse,

unter denen viele Menschen zu leiden hätten. Nicht der Vergleich zwischen
Personen, sondern deren absolute - von anderen unabhängig zu bewertende - Situation
bilde die Basis von Gerechtigkeitsforderungen. Ihre als Humanismus titulierte
Alternative, die der Sphärentheorie der Gerechtigkeit von Michael Walzer nahe steht,
dient Krebs in der Folge zum Nachweis eines Rechts auf Arbeit und dem damit
einhergehenden Recht auf Anerkennung von geleisteter Arbeit.

Schließlich wird der eingangs erwähnte Pervertierungseinwand von Krebs
zurückgewiesen, indem sie auf eine wichtige Unterscheidung hinweist, nämlich die
zwischen Fürsorge und Liebe. Die gesellschaftliche Bereitstellung von Fürsorge -
wie im Falle familiärer Pflegetätigkeiten - ist ihr zufolge im Gegensatz zu
Liebesdiensten eine Forderung der Gerechtigkeit.

Das von Krebs ins Spiel gebrachte Recht auf Arbeit steht und fällt mit ihrer
empirischen Prämisse, wir lebten in einer Arbeitsgesellschaft. Sie behauptet, die

gesellschaftliche Integration, auf die jeder einen grundlegenden Anspruch habe,
verlaufe in den westlichen Industrienationen über die Arbeit, und daher nehme «das

Menschenrecht auf soziale Zugehörigkeit in Arbeitsgesellschaften wesentlich die

Form eines Rechtes auf Arbeit an».
Hier scheint die Wirklichkeit längst andere Befunde nahe zu legen, zumindest

erscheint ihre Auffassung angesichts der aktuellen Arbeitsmarktsituation fraglich.
Selbst eine tatsächliche Aufwertung der Familienarbeit könnte daran kaum etwas
ändern. Krebs diskutiert in diesem Zusammenhang den Alternativvorschlag eines

garantierten Grundeinkommens und weist ihn zurück. Dennoch sollten wohl andere

Formen der Anerkennung und der sozialen Zugehörigkeit angestrebt werden als

ausgerechnet Arbeit.

Thomas Schramme (Mannheim)

Jeanne Marie Gagnebin : Geschichte und Erzählung bei Walter Benjamin,
Würzburg (Königshausen & Neumann) 2001,116 Seiten.

In ihrer in Heidelberg 1977 angenommenen Dissertation «Zur Geschichtsphilosophie

Walter Benjamins» hatte Jeanne Marie Gagnebin, heute Professorin für
Literaturtheorie im brasilianischen Sao Paulo, die Wette lanciert, dass Walter Benjamins
Texte eine «bestimmte Kohärenz aufwiesen, die seine Interpreten explizieren»
könnten, statt seine Schriften «als eine dunkle Schatzkammer von schönen Zitaten
für tiefsinnige Abhandlungen zu benützen». 1994, 17 Jahre später, ist Gagnebins
nicht weniger streitbare zweite Studie zu Benjamins Geschichtsphilosophie, «Histoire

et Narration chez Walter Benjamin», bei L'Harmattan erschienen und liegt seit

2001 dank der Übersetzung von Judith Klein nun unter dem Titel «Geschichte und

Erzählung bei Walter Benjamin» in deutscher Sprache vor. Jetzt erst zeigt sich voll-
umfänglich der denkerische und interpretatorische Einsatz, den Gagnebin für ihre
Wette zu bieten hat.



226 Buchbesprechungen

Benjamins sprachtheoretisch fundierte Geschichtsphilosophie, deren Schlüsselkategorie

des «Ursprungs» durch ihre Wandlung von der abgelehnten Habilitationsschrift

«Ursprung des deutschen Trauerspiels» bis zur posthum erschienenen Schrift
«Über den Begriff der Geschichte» Walter Benjamins Texte wie eine monumentale
Klammer formiert, hatte Gagnebin schon in der Dissertation untersucht und
überzeugend für die Kohärenz zwischen dem angeblich fremdbestimmten «materialistisch»

orientierten Spätwerk und der Habilitationsschrift und den frühen
sprachtheoretisch-theologischen Schriften argumentieren können. Die ersten zwei Kapitel von
Gagnebins neuer Studie vertiefen diese Argumentation und bereiten Gagnebins
gedankliche Weiterentwicklung ihrer Auseinandersetzung mit Benjamins Werk in
den folgenden zwei Kapiteln vor; eine Weiterentwicklung, in der nun die Verbindung

zwischen Benjamins den Historismus verwerfender Geschichtsphilosophie
und seiner Theorie und Praxis des Erzählens im Zentrum steht. (In der in den 70er
Jahren geschriebenen Dissertation hatte noch die unter anderen in Beschäftigung
mit Derrida gewönne Kategorie des «Textes» den Gegenpart zur Kategorie der
«Geschichte» gebildet.) Gagnebins Wette um die Kohärenz von Benjamins Texten
lautet nun, dass das literarische Erzählen, wie es Benjamin untersucht und selber

praktiziert, in engster Verbindung stehe mit den politischen Zielsetzungen der ge-
schichtsphilosophischen Thesen des Essays «Über den Begriff der Geschichte». Der
neuralgische Punkt für die Frage, ob ihr die Kohärenzstiftung zwischen Geschichtsphilosophie

und Erzähltheorie gelinge, bildet Gagnebins Konfrontation zwischen

Benjamins Erzählen in «Berliner Kindheit» und dem Erzählen Marcel Prousts. Die
Differenz zwischen dem benjaminschen und dem proustschen Erzählen beinhaltet
gerade Benjamins Versuch, das literarische Erzählen in der Tradition des Bürgertums,

dem Proust wie der Autor der «Berliner Kindheit» selbst entstammt, in ein
Erzählen zu transzendieren, das mehr ist als die partikulare Erinnerung eines Privatiers;

ein Erzählen, das individuell gemachte Erinnerungen für die geschichtsphilo-
sophisch relevante Sache des Kollektivs, des Gesellschaftlichen, öffnen und fruchtbar

machen kann.
Die Studie bietet einerseits eine Darstellung zentraler benjaminscher Positionen,

die aufgrund von Gagnebins konzentrierter Argumentation trotz vielfältiger
Querverweise von Herodot bis Freud nie ausufert und sie zu einer anspruchsvollen
Einführung in benjaminsche Positionen und zu einem Leitfaden durch wichtige
benjaminsche Texte macht; andererseits hat Gagnebin eine Streitschrift geschrieben,
in der sie entschieden Position bezieht gegen jegliche Spielart dessen, was sie
«erbauliche Lektüren» nennt. Sie präsentiert eine Interpretation, die die «oft vernichtende

Radikalität» des benjaminschen Denkens offen legt; Benjamin widerstehe
«der so verführerischen Versuchung» einer positiven Botschaft und entwickle «ein

neues Verhältnis zum Tod, also zur Negativität und zur Endlichkeit». Gagnebin
zeigt unter anderem an der brodschen Kafka-Lektüre, welche Benjamin-Lektüre sie

verhindern will: «Nicht die Überwindung des Nichts durch irgendeinen positiven
<Inhalt>, sondern gerade das dauernde Verweilen auf der <Kehrseite des Nichts> ist

es, was Kafkas Werk befolgt und auch von seinen Lesern fordert.» Auch Proust

gerät durch die Unabschließbarkeit seines Erinnerns in ein «Nichts», das er aber
durch das Kunstwerk der «Recherche» zu bannen hofft; Die Kunst soll Proust vor
jener Dynamik zwischen seiner Gegenwart der Erinnerung und der durch die Erin-



Comptes rendus 227

nerung konstruierten Vergangenheit bewahren, die Benjamin um jeden Preis offen
halten will. Prousts Versuch einer Ruhigstellung ist der archimedische Punkt, den

restaurative Lektüren des Trauerspielbuchs in der historisch-chronologischen Deutung

der Kategorie des «Ursprungs» oder den erbauliche Lektüren von «Der
Erzähler» in der thematisierten vorindustriellen Zeit zu finden hoffen. Immer geht es

bei diesen Lektüren darum, die Auseinandersetzung mit der Vergangenheit in eine
stabile Totalität zu überführen, sei es die des erzählerischen «Ammenmärchens»,
um einen musilschen Begriff zu verwenden, sei es die privatistische Erlösung durch
Kunst im Sinne Prousts. «Berliner Kindheit» hingegen liest Gagnebin als einen

Versuch, die Verbindung zwischen der Gegenwart und der Vergangenheit in jener
Offenheit zu halten, die allenfalls die Veränderung der Tradition (der Herrschenden)
ermöglichen könnte.

Durch ihre Ergebnisse,die die Herausforderung der Negativität annehmen, steht

Gagnebins Studie der Dekonstruktion nahe; durch die praktizierte Kohärenzbildung
jedoch wagt sie die Konfrontation mit der Askese, die sich viele Interpretinnen und

Interpreten aus verschiedenen Gründen, editionsphilologischen bis rezeptionstheoretischen,

auferlegen. Die Wette gilt.

Villö Huszai (Basel)

Correspondance Frank Martin - Jean-Claude Piguet (1965-1974), publiée sous

la direction de François Félix, Genève (Georg) 2001.

La publication récente de la correspondance entretenue par Frank Martin et

Jean-Claude Piguet durant les dix dernières années de la vie du compositeur comble

une lacune. Elle devrait sans doute réjouir bien des mélomanes issus de divers
horizons, compte tenu du rayonnement international qu'ont connu ces deux grandes

figures du monde culturel romand. Elle sera précieuse aussi pour tous ceux qui les

auront fréquentées en quelque manière et qui éprouveront le désir d'entrer en plus
grande intimité avec leur pensée, leurs créations, leur conception du sens que revêt
l'activité artistique pour la communauté humaine. Elle clôt pour ainsi dire une série,

puisqu'aussi bien paraissait en 1976 la correspondance entre Frank Martin et Ernest

Ansermet, suivie en 1998 de celle entre Ernest Ansermet et Jean-Claude Piguet.
De nombreux échanges sont bien sûr consacrés au travail de Frank Martin.

Echanges féconds, si l'on songe que c'est Jean-Claude Piguet lui-même qui est à

l'origine de la création de l'une des œuvres majeures du musicien genevois, à savoir

son Requiem. En effet, c'est lui qui lui en a suggéré la composition et qui, par ses

encouragements et ses pressions amicales, a contribué pour beaucoup à sa genèse.
À ce propos, les confidences de Frank Martin se font de plus en plus généreuses au

fur et à mesure que les liens d'amitié entre les deux hommes se resserrent; au

terme, le pressentiment d'une mort proche les rend émouvantes.
Le Vin Herbé, pour ne citer que cet autre exemple, est lui aussi souvent évoqué.

L'éclairage qu'en propose le philosophe de la musique souligne la puissance ar-
chétypale du mythe de Tristan et Iseult et sa vertu enivrante, révélées toutes deux

par une musique qui transcende aussi bien le texte que la facticité de l'événement,

pour en épouser la signification humaine universelle. Relevons du reste en passant



228 Buchbesprechungen

que les représentations jadis offertes au public du Grand Théâtre de Genève, dans
des décors peints par Folon couleur mortelle passion, fleuraient bon le philtre...

Un autre centre d'intérêt de cette correspondance nous paraît résider dans
l'épineuse question de ce que nos deux épistoliers appellent la « crise du langage musical

» contemporain. On ne peut s'empêcher de sourire en apprenant que, de l'aveu
même du compositeur, dans le Mystère de la Nativité le « style modal » évoque le

Paradis, le « dodécaphonique tonal » - dont Frank Martin serait, selon le philosophe
esthéticien, l'unique représentant - caractérise le monde humain alors que 1'« ato-
nalisme » est réservé à... l'Enfer! On croit revivre ici une scène mémorable du
Doktor Faustus de Thomas Mann : scène délirante, au cours de laquelle le diable en

personne se dévoile au compositeur de 1 'Apocalipsis cum figuris sous les traits
sulfureux du professeur Adorno, dialecticien redouté et ardent propagateur de la
déferlante atonale. Par delà l'anecdote transparaît chez Frank Martin une préoccupation

éthique dominante qui gouverne sa conception de la poétique musicale. N'af-
firme-t-il pas lui-même que «la véritable recherche, pour un artiste, devrait être

d'imaginer une esthétique qui corresponde le mieux à l'éthique qui l'habite, qui lui
permette d'incarner dans une œuvre le choix de son âme»? Jean-Claude Piguet
dénonce, quant à lui, l'esprit positiviste d'un dodécaphonisme qui ne donne rien
d'autre à entendre que la série éclatée de notes dépourvues de toute épaisseur
temporelle propre.

On l'aura deviné, l'ombre prophétique du maître Emest Ansermet plane sur la
controverse. Chacun se souvient à quel point l'auteur des Fondements de la
musique dans la conscience humaine avait eu la dent dure à l'encontre du père fondateur

de l'atonalisme. Et en dépit des quelques chefs-d'œuvre notoires que nous a

livrés la trinité viennoise des Schœnberg, Berg, Webern, cette dernière n'aura hélas

jamais pu trouver grâce auprès de l'intelligentsia romande de l'époque.

Yves Page (Genève)

Flans Saner : Nicht-optimale Strategien. Essays zur Politik, Basel (Lenos) 2002,
208 Seiten.

Hans Saner knüpft seine Visionen einer humanen Politik an die Spieltheorie an:
Politik stellt tatsächlich <die Bretter, die die Welt bedeuten* dar; aber dieses
Welttheater ist oft blutig, wie schon Hegel in seinem Blick auf die Geschichte erkannte,
und es greift unmittelbar ein nicht nur in das Leben derer, die im Rampenlicht
stehen, sondern in das Leben ganzer Völker und den Glücksanspruch der Vielen. In
der Spieltheorie heißen «optimale Strategien» Verhaltenspläne, die mit Gewissheit
zum erwünschten Erfolg führen. Unter den Brettspielen ist - im Gegensatz zum
Schach - Dame ein Spiel, das sich mit optimalen Strategien spielen lässt. Bei
nichtoptimalen Strategien hingegen ist der Erfolg ungewiss. Und mit nicht-optimalen
Strategien operiert die Politik. Dies demonstriert Saner am Beispiel der «Kunst der

diplomatischen Negoziation»: Ihr Spielfeld liegt zwischen dem, was die Parteien
erreichen möchten, und dem, was nicht mehr negoziabel ist. Liegt der Idee der
Negoziation Gewaltfreiheit zugrunde, so haben de facto Verhandlungen oft eine
asymmetrische Struktur: so etwa bei Friedensverhandlungen nach eindeutigen Siegen



Comptes rendus 229

oder bei Wirtschaftsverhandlungen unter ungleichen Parteien. Nur äußerlich orientiert

sich die diplomatische Negoziation seit Richelieu am Esprit Frankreichs als der
Klarheit und der Sorgfalt der Begründung. Die unterschiedlichen Interessen der

Verhandlungspartner fördern nicht descartessche Luzidität noch lässt kantsche
Urteilskraft als eine Kunst des Erwägens sich durchsetzen, da die Negozianten abhängig

sind, sei es von ihren Vorgesetzten, sei es vom Volk.
In den vorliegenden Essays stellt Saner die Frage, was erreicht wurde und was

erreichbar war in den oft blutigen Spielen der Politik des künstlerisch und
wissenschaftlich so bewundernswert erfolgreichen 20. Jahrhunderts und was wir auf
Grund des Erbes möglicherweise erreichen müssen und können. Nichts erscheint
uns mehr möglich ohne zwischenmenschliche Solidarität als Solidarität auch mit
dem Fremden, mit Vergangenheit und Zukunft unserer Welt, mit der uns fremd
gewordenen Natur. Solidarität ist das große Thema dieses zehn Essays zur Politik
umfassenden Sammelbandes: Solidarität als traditionell innerhalb der Kleingruppe
spielende Tugend ist heute unabdingbar geworden gegenüber fremden Kulturen und
Menschen allgemein und vielleicht auch gegenüber der Natur; Solidarität setzt der
Gewalt einen Damm, wie Gewalt gegen Mensch und Natur die Grenze zur Solidarität

markiert. Davon, dass Solidarität sich von der Kleingruppe emanzipiere und -
trotzdem real bleibend - global werde, hängt vielleicht unser Überleben, jedenfalls
das menschenwürdige Leben Vieler ab.

Einen äußerlichen Anknüpfungspunkt zum Thema Solidarität stellt der Essay
«Zur Stiftung für Solidarität» dar, dessen Ausgangspunkt der Vorschlag des

Schweizer Bundespräsidenten Arnold Koller vom 5. März 1997 gewesen war, eine
«Schweizerische Stiftung für Solidarität» einzurichten für Menschen und Populationen

in schweren Notlagen. Die Schweiz sollte nicht mehr nur das Land sein, das,

um eine fragwürdig gewordene Neutralität zu verteidigen, tausende von Juden an
der Grenze zurückgewiesen hatte. Bedauerlich wahr ist der Hinweis, dass ohne
Druck von außen die Schweiz nie bei sich hätte aufräumen müssen; denn für sie

war ja 1945 keine Zäsur, bedingte somit nicht die Notwendigkeit eines Umdenkens.
Schuld ist individuell. Aber die von den Nachgeborenen zu übernehmende
Verantwortung ist kollektiv. Die Schuld der in der Schweiz Nachgeborenen besteht darin,
dass sie von sich aus nie das Bedürfnis einer Entideologisierung der Landespolitik
der Kriegszeit, auch der Flüchtlingspolitik verspürt haben. Saner wirft das metaphysische

Schuldproblem der mangelnden Solidarität mit den Opfern auf, das
möglicherweise der Preis dafür war, dass die Schweiz vom Krieg verschont blieb.

Aktuell im Blick auf die für unsere Zeit charakteristische Multikulturalität und
Globalität ist Saners philosophischer Versuch über den «Begriff der sozialen
Integration». Oft ist die Rede von Integration, wo wir Assimilation meinen;
Assimilationsforderungen aber negieren meist dem Zuzüger das Menschenrecht auf eine

eigene Kultur. Dem, was wir als Toleranz bezeichnen, liegt eine hohe Differenzempfindlichkeit

zugrunde, die uns Menschen mit einem anderen Glauben, einer anderen

Sprache oder Kleidung, mit einer Behinderung Behaftete ablehnen lässt. Saner
entwirft das Modell einer kommunikativen und kooperativen Koexistenz, für welche
die Anerkennung des Grundrechts auf eine eigene Kultur primär wäre. Saner erinnert

daran, dass Toleranz als von oben nach unten verlaufend das Gegenteil von
Anerkennung ist: Sie hat ihre Wurzeln im späten Absolutismus, wogegen Anerken-



230 Buchbesprechungen

nung, zuerst thematisiert von Fichte und Hegel, ein basales Menschenrecht ist;
Toleranz nennt eine Konzession auf dem Fundament der Intoleranz. Anerkennung und
Differenzverträglichkeit sind heute geforderte Grundhaltungen der Konvivialität.
Niemand weiß, wie alle leben sollen, aber jeder weiß, dass er seine Lebenshaltung
verantworten muss. Verantwortlich nur sich und Gott, solidarisch mit der Menschheit,

handelte 1938 der zweiundzwanzigjährige, in der französischen Schweiz
lebende Theologe Maurice Bavaud, dessen Attentat auf Hitler scheiterte und der 1941

in Plötzensee hingerichtet wurde. Bavaud hat als Einzeltäter über jede Grenze hinaus

ein Zeichen des Widerstandes und der Solidarität gesetzt und zugleich ein seltenes

Beispiel von Zivilcourage gegeben.
Saners im vorliegenden Band vereinigte Essays zwingen den Leser, eigene

Positionen zu überdenken. Wir können nicht im voraus wissen, was für uns Solidarität
bedeutet; wir haben keine historisch verbindlichen, normativen Begriffe, sondern

nur in der situativen Anforderung konkreten Handelns kann sich zeigen, was
universale Solidarität ist und was sie vermag. Wie die Konstruktion jeder
zwischenmenschlichen Beziehung bedarf auch praktizierte universale Solidarität der Phantasie.

Sie ist ein Versuch, das Transzendente im jeweils Anderen zu sehen und wo
nötig in der hilfreichen Tat anzuerkennen.

Katja V. Taver (Basel)


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

