Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 61 (2002)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia philosophica 61/2002

Buchbesprechungen / Comptes rendus

Inhaltsverzeichnis

Helmut Holzhey/Georg Kohler (Hg.): In Erwartung eines Endes. Apokalyptik und
Geschichte, Ziirich (Pano Verlag) 2001 (A. U. Sommer). — Angelika Krebs: Arbeit
und Liebe. Die philosophischen Grundlagen sozialer Gerechtigkeit, Frankfurt a. M.
(Suhrkamp) 2002 (Th. Schramme). — Jeanne Marie Gagnebin: Geschichte und
Erzidhlung bei Walter Benjamin, Wiirzburg (Konigshausen & Neumann) 2001
(V. Huszai). — Correspondance Frank Martin — Jean-Claude Piguet (1965-1974),
publiée sous la direction de Frangois Félix, Genéve (Georg) 2001 (Y. Page). —
Hans Saner: Nicht-optimale Strategien. Essays zur Politik, Basel (Lenos) 2002,
(K. V. Taver).

Helmut Holzhey/ Georg Kohler (Hg.) : In Erwartung eines Endes. Apokalyptik
und Geschichte, Ziirich (Pano Verlag) 2001 (THEOPHIL. Ziircher Beitrdge zu
Religion und Philosophie, Bd. 7), 177 Seiten.

Im Gefolge der Aufklidrung fristeten apokalyptische Vorstellungen vom Ende
der Geschichte lange ein religitses Nischendasein. Die (vermeintliche) Machbarkeit
der Geschichte schien ein ungeplantes und von menschlicher Intention unabhéngi-
ges Ende der Geschichte vollstindig verzichtbar zu machen. Doch im 20. Jahrhun-
dert verfliichtigten sich nach und nach geschichtsphilosophische Fortschrittsge-
wissheiten, und die (diesmal hausgemachte) Apokalypse wurde zur bedngstigend
realen Moglichkeit. So avancierte die Verhiltnisbestimmung von Geschichte und
Apokalyptik zu einem Thema, iiber das Theologen, Religionswissenschaftler und
Philosophen seit Hans Urs von Balthasar und Jacob Taubes wieder vermehrt mit-
einander ins Gesprich zu kommen suchen. Solche Gespriche erprobten zwei Ziir-
cher Tagungen 1997, deren Vortrige der vorliegende Sammelband dokumentiert.
Tatséchlich werden hier manche philosophisch-theologischen Grenzgéinge gewagt,
die teilweise sehr ins Allgemeine gehen, wihrend andere bescheiden monogra-
phisch bleiben. Einige Beitrige schlieBlich fiigen sich nur schwer in den themati-
schen Rahmen — etwa eine Unterhaltung mit Carl Friedrich von Weizdcker buch-
stéblich iiber Gott und die Welt, oder eine scharfsinnige, mitunter sehr bissige Aus-
einandersetzung von Anke Thyen mit dem Pessimismus des spidten Horkheimer,
dem sie einen inkonsistenten Vernunftbegriff nachweist. Diesem Aufsatz wiirde an
einem anderen Publikationsort wohl eher die ihm gebiihrende Aufmerksamkeit zu-
teil. Monographisch ausgerichtet sind auch die Untersuchungen von Almut Sh.
Bruckstein zu Moses Maimonides’ Kritik am Endzeitmythos und von Reiner Wiehl
zu Franz Rosenzweigs «Stemn der Erlosung». Wihrend Wiehl die Dialektik von
Furcht und Hoffnung an Rosenzweig exemplifiziert, will Bruckstein mit Maimoni-
des’ Hilfe eine scharfe Unterscheidung von «messianischem Denken» und «mythi-
schem Verlangen nach Erlosung» etablieren. Die kritische Hermeneutik des Mai-



222 Buchbesprechungen

monides wende sich in radikaler Auslegung des Bilderverbots im Dekalog gegen
einen verdinglichenden, theologischen Gottesbegriff, aus dem gemeinhin die Not-
wendigkeit des grauenhaften Weltendes und Gerichtstages abgeleitet werde. Dem-
gegeniiber sei die gottliche Gerechtigkeit bei Maimonides «kein Gegenstand theo-
logischen Wissens, sondern ein Postulat menschlicher Handlung» (S.78). Dies
klingt schon sehr nach der philosophischen Entschirfung des offenbarungsreligio-
sen, apokalyptischen Diskurses, der Helmut Holzhey in seiner Studie zu Immanuel
Kants kleiner Schrift iiber «Das Ende aller Dinge» nachspiirt. So skeptisch Kant
auch den literal verstandenen Lehren der jiidisch-christlichen Eschatologie gegen-
liberstehe, so sehr glaube er doch an deren moralphilosophische Transformierbar-
keit. Auch das ewige Leben werde zu einer Art regulativer Idee, die indes nach wie
vor die Unruhe wach halte, «ob denn die menschliche Gattung ihr Ziel je erreichen»
(S.31) werde. Wenn Holzhey gleich im Anschluss meint, gegen diese Unruhe sei
«philosophisch kein Kraut» gewachsen, ist daran zu erinnern, dass es nach Kant
gerade die Aufgabe einer (allerdings in hypothetische Klammern gesetzten) Ge-
schichtsphilosophie sein soll, dem Menschen «eine trostende Aussicht in die Zu-
kunft» (Akad.-Ausg. 8, S. 30) zu eroffnen, da es «von der groBten Wichtigkeit [sei]:
mit der Vorsehung zufrieden zu sein» (Akad.-Ausg. 8, S. 121). Geschichtsphiloso-
phie adoptiert und transformiert also durchaus auch bei Kant alte pastoraltheologi-
sche Aufgaben.

Enno Rudolphs Erorterungen iiber «politische Apokalyptik» und «apokalypti-
sche Politik» bedienen sich abgesehen von Jacob Taubes’ «Abendldndischer
Eschatologie» ebenfalls kantischer Konzepte. Das Gerichtsverfahren der Apoka-
lyptik wird Rudolph zufolge in der Philosophie Kants ganz verinnerlicht: «Die mo-
ralische Gesinnung reprdsentiert ein Ende der Geschichte mitten im Verlauf der
Geschichte.» (S. 115) Die alten apokalyptischen Motive des Geschichtsdeterminis-
mus, der inappellablen Gerichtsinstanz und der Entmachtung politischer Partiku-
larméchte seien im aufklédrerischen Geschichtsdenken sehr wohl pridsent geblieben.
Dies lasse sich auch im nachaufklédrerischen Politikverstindnis etwa bei Carl
Schmitt nachweisen. Zur Bewiltigung moderner, apokalyptisch argumentierender
Totalitarismen rdt Rudolph gleichfalls zum vorsichtigen «Anschluss an Kant»
(S. 127), der sich in diesem Band allenthalben als <anschlussfahig> erweist. Obwohl
sich Georg Kohler mit Francis Fukuyamas einst eifrig diskutiertem, mittlerweile
aber fast schon wieder vergessenem Wilzer «The End of History» beschiftigt,
schlidgt er sich ebensowenig wie die anderen hier versammelten Autoren zur Riege
der Endzeitprediger. Im Gegenteil unternimmt er eine kritische Revision der von
Hegel und Kojeve angeleiteten Thesen des amerikanischen Philosophen, in dessen
Werk er freilich auch kantische Elemente ausmachen kann, denen er als den wahr-
haft verniinftigen Geltung verschaffen will. Kohler selbst mochte den kantischen
«Optimismus» in der Geschichtsphilosophie entschlacken und sieht gerade in mo-
dernen sozio-okonomischen Entwicklungen wenig Anlass zu der enthusiastischen
Erwartung, die Geschichte wiirde bald in demokratisch-liberalen Gesellschaften
westlichen Musters zu ihrem Ende kommen. Auch hier wirkt der (diesmal anti-
optimistisch pointierte) Kantianismus also méifigend und animiert zu Vorsicht im
Hinblick auf die letzten und vorletzten Dinge.



Comptes rendus 223

Nach Wilhelm Schmidt-Biggemanns Explikationen zum Begriff des Erwartens
sind die bisherigen Erwartungen der Menschen im Hinblick auf ihre «eigene Mitar-
beit an der Zukunft» (S. 10) allesamt enttduscht worden, so dass der Antinomismus
der messianischen Erwartung, ndmlich die vollige Umkehrung der gegenwiirtigen
Verhiltnisse, sich als Kontrastmodell zur Geschichtsphilosophie erneut empfehlen
konnte. Freilich sei auch der Geschichtsphilosophie ein prophetisches Element ei-
gen, woraufhin Schmidt-Biggemann — ohne ganz auf die Seite der Theologen hin-
iiberzuwechseln — postulieren kann: «Die unerloste Gegenwart verlangt nach der
Prophetie, die ihr vom Kommenden redet.» (S. 18) Demgegeniiber schreibt der
Neutestamentler Hans Weder mit einer Auslegung von Lukas 17,20 f. gerade gegen
die Verfliichtigung der Gegenwart zugunsten einer besseren, iiberirdischen Zukunft
an. Das Logion wolle sagen, das Reich Gottes liege in unserem Erfahrungsbereich,
ohne in ihm vollig verwirklicht zu sein (vgl. S. 59); es sei vieldeutiges Zeichen
moglicher Zukunft. Jesus habe nicht auf die Erwartungsvertagung in kiinftige oder
jenseitige Hinterwelten gesonnen. Religionswissenschaftlich kontextualisiert Frirz
Stolz die Mythen von der Endzeit, die er auf die Weltentstehungs- und Sintflutmy-
then hin abblendet und fragt, welche religits-lebensweltliche Funktion diese My-
then jeweils hitten. Normalerweise gehorten «alle diese Typen der Transformation,
egal, ob sie am Anfang der Zeit, in einer sehr fernen Vergangenheit, oder am Ende
der Zeit angesiedelt sind, in den Hintergrund des religitsen Symbolsystems»
(S. 42). Gerade in Momenten der Krise, der moralischen und sozialen Desintegrati-
on triten diese Mythen jedoch in den Vordergrund des religiosen Symbolsystems —
ein Phidnomen, das sich bei melanesischen Cargo-Kulten ebenso beobachten lasse
wie in den protestantischen Erweckungsbewegungen oder bei Deuterojesaja. Dieses
religionsphénomenologische Modell, das auf die lebenspraktische Unumgénglich-
keit der «Unterscheidung unterschiedlicher Qualititen von Zeit» (S. 51) abhebt,
lieBe sich auch in der philosophischen Deutung nicht nur apokalyptischer Diskurse
verwerten.

Das Gesamtbild des Buches, dem ein Register {ibrigens gut getan hitte, wird
etwas beeintrichtigt durch Nachlidssigkeiten in seiner formalen Endgestaltung. Dass
im Beitrag des Neutestamentlers offenbar griechisch intendierte Sequenzen vollig
verballhornt erscheinen (S. 61), ist zumindest bedauerlich. Wenn die Beitrdge von
Holzhey, Stolz, Weder und Bruckstein nach Ausweis der jeweils ersten FuBnote mit
einem Hinweis auf just dieselbe Seite in Heideggers Sein und Zeit beginnen, mag
sich der Leser zundchst iiber die interdisziplindre Applikabilitit und den offenbar
unerschopflichen Inhaltsreichtum einer einzigen Heidegger-Seite wundern, bis man
feststellt, dass der Hinweis wohl nur bei Holzhey zurecht steht, wihrend er die ers-
ten FuBnoten der folgenden Aufsitze offenbar spurlos verdringt hat (Ahnliches gilt
beispielsweise fiir die FuBnote 2 bei Weder und Bruckstein). Aber vielleicht sollte
derlei auch die Umsetzung apokalyptischer Weisheit in lektorale Praxis veran-
schaulichen, dass es ndmlich mit dieser Geschichte moglichst bald ein Ende haben
miisse... Dass sie es nicht haben wird, und dass das philosophisch-theologische
Gesprich liber das Thema «Geschichte und Apokalypse» auf hohem Niveau wei-
tergefiihrt werden kann, ist sicher nicht zuletzt das Verdienst der vielen in diesem
Buch zusammengetragenen DenkanstoBe.

Andreas Urs Sommer (Greifswald)



224 Buchbesprechungen

Angelika Krebs : Arbeit und Liebe. Die philosophischen Grundlagen sozialer
Gerechtigkeit, Frankfurt a.M. (Suhrkamp) 2002 (suhrkamp taschenbuch wissen-
schaft), 324 Seiten.

Bei Arbeit und Liebe handelt es sich um die Frankfurter Habilitationsschrift der
unldngst in Basel zur Ordinaria berufenen Angelika Krebs. In diesem Werk gelingt
es ihr, gleich mehrere Grundprobleme der politischen Philosophie und Okonomie
anregend und innovativ zu diskutieren. Sie traut sich dabei auch unpopulire Mei-
nungen zu vertreten. Zwar bleiben einige Punkte inhaltlich wenig iiberzeugend und
so mancher Teil erratisch. Doch insgesamt ist es eine gewichtige Arbeit, die sicher-
lich ihren Rang demonstrieren wird.

Eines von Krebs’ Hauptanliegen ist es, philosophische Argumente fiir eine
Entlohnung der Familienarbeit vorzubringen. Dazu muss sie zunédchst nachweisen,
dass Familienarbeit genuine Arbeit darstellt. Im ersten Teil analysiert sie daher den
Begriff der Arbeit und weist auf, dass die Familienarbeit darunter féllt. Im vierten
und letzten Teil weist sie den wichtigsten Vorwurf gegen deren 6konomische Auf-
wertung zuriick. IThm zufolge wiirden vermeintliche Liebesdienste durch einen ma-
teriellen Ausgleich pervertiert. Dazwischen steht eine kritische Auseinandersetzung
mit egalitaristischen Theorien sozialer Gerechtigkeit, die dazu dient, die im dritten
Teil erfolgende Argumentation fiir ein moralisches Recht auf Arbeit vorzubereiten.

Krebs beginnt ihre Studie mit einem programmatischen Zitat: «Wer Schweine
erzieht, ist ein produktives, wer Kinder erzieht, ein unproduktives Mitglied der Ge-
sellschaft.» Mit diesen Worten des Okonomen Friedrich List ist nicht nur ein in-
haltliches Signal gesetzt, sondern ebenso ein stilistisches. Krebs zeigt namlich bis-
weilen eine gewisse Neigung zur Polemik. Diese kann durchaus erfrischend sein,
bisweilen wirkt sie allerdings kontraproduktiv. Gerade die gegeniiber rivalisieren-
den Theorien scharfsinnig vorgetragene Kritik leidet bisweilen darunter. Thre Ar-
gumente wirken aufgrund der Darstellung manchmal weniger iiberzeugend als sie
es eigentlich verdient hitten.

Krebs’ Untersuchung des 6konomischen Arbeitsbegriffs — in dem sie auf Ar-
beiten ihres Lehrers Friedrich Kambartel zuriickgreift — miindet in der These, dass
Arbeit zu verstehen ist als in den gesellschaftlichen Leistungsaustausch eingelasse-
ne Titigkeit fiir andere. Arbeit ist also unter anderem durch ihre gesellschaftliche
Notwendigkeit konstituiert. Mit dieser Sichtweise wendet sie sich etwa gegen gén-
gige Bestimmungen von Arbeit als Giiterproduktion oder das rein deskriptive und
damit ohne kritisches Potenzial ausgestattete Verstindnis von Arbeit als entlohnter
Tatigkeit.

Der nichste Schritt besteht im Nachweis des Arbeitscharakters von Familienar-
beit. Diese grenzt Krebs nachdriicklich gegen die so genannte Partnerarbeit ab. Fa-
milienarbeit besteht in der Aufzucht von Kindern und der Pflege von Kranken und
Alten, also der Titigkeit zu Gunsten abhidngiger Menschen. Nicht die gesamte
Hausarbeit soll demnach dauerhaft konomisch anerkannt werden, wie manch an-
dere Feministinnen fordern. Zwar gilt es, die einseitige gesellschaftliche Zuweisung
hauslicher Titigkeiten an Frauen zu iiberwinden. Wire aber Partnerarbeit wirklich
partnerschaftlich verteilt, wiirde sie zur Privatangelegenheit, d.h. verlieBe den Be-
reich des gesellschaftlichen Leistungsaustausches.



Comptes rendus 225

Im Teil zur sozialen Gerechtigkeit wendet sich Krebs gegen den Egalitarismus,
der es als zentrales Ziel der Gerechtigkeit begreift, die Lebensaussichten der Gesell-
schaftsmitglieder anzugleichen. Nicht die Ungleichheit zwischen Personen sei aber
das eigentlich Skandaldse, so Krebs, sondern die menschenunwiirdigen Verhiltnis-
se, unter denen viele Menschen zu leiden hitten. Nicht der Vergleich zwischen Per-
sonen, sondern deren absolute — von anderen unabhingig zu bewertende — Situation
bilde die Basis von Gerechtigkeitsforderungen. Ihre als Humanismus titulierte Al-
ternative, die der Sphirentheorie der Gerechtigkeit von Michael Walzer nahe steht,
dient Krebs in der Folge zum Nachweis eines Rechts auf Arbeit und dem damit
einhergehenden Recht auf Anerkennung von geleisteter Arbeit.

SchlieBlich wird der eingangs erwiihnte Pervertierungseinwand von Krebs zu-
riickgewiesen, indem sie auf eine wichtige Unterscheidung hinweist, ndmlich die
zwischen Fiirsorge und Liebe. Die gesellschaftliche Bereitstellung von Fiirsorge —
wie im Falle familidrer Pflegetitigkeiten — ist ihr zufolge im Gegensatz zu Liebes-
diensten eine Forderung der Gerechtigkeit.

Das von Krebs ins Spiel gebrachte Recht auf Arbeit steht und fillt mit ihrer
empirischen Primisse, wir lebten in einer Arbeitsgesellschaft. Sie behauptet, die
gesellschaftliche Integration, auf die jeder einen grundlegenden Anspruch habe,
verlaufe in den westlichen Industrienationen iiber die Arbeit, und daher nehme «das
Menschenrecht auf soziale Zugehorigkeit in Arbeitsgesellschaften wesentlich die
Form eines Rechtes auf Arbeit an».

Hier scheint die Wirklichkeit lidngst andere Befunde nahe zu legen, zumindest
erscheint ihre Auffassung angesichts der aktuellen Arbeitsmarktsituation fraglich.
Selbst eine tatsichliche Aufwertung der Familienarbeit konnte daran kaum etwas
andern. Krebs diskutiert in diesem Zusammenhang den Alternativvorschlag eines
garantierten Grundeinkommens und weist ihn zuriick. Dennoch sollten wohl andere
Formen der Anerkennung und der sozialen Zugehorigkeit angestrebt werden als
ausgerechnet Arbeit.

Thomas Schramme (Mannheim)

Jeanne Marie Gagnebin : Geschichte und Erzéhlung bei Walter Benjamin,
Wiirzburg (Konigshausen & Neumann) 2001, 116 Seiten.

In ihrer in Heidelberg 1977 angenommenen Dissertation «Zur Geschichtsphilo-
sophie Walter Benjamins» hatte Jeanne Marie Gagnebin, heute Professorin fiir Lite-
raturtheorie im brasilianischen Sao Paulo, die Wette lanciert, dass Walter Benjamins
Texte eine «bestimmte Kohidrenz aufwiesen, die seine Interpreten explizieren»
konnten, statt seine Schriften «als eine dunkle Schatzkammer von schénen Zitaten
fiir tiefsinnige Abhandlungen zu beniitzen». 1994, 17 Jahre spiter, ist Gagnebins
nicht weniger streitbare zweite Studie zu Benjamins Geschichtsphilosophie, «His-
toire et Narration chez Walter Benjamin», bei L’Harmattan erschienen und liegt seit
2001 dank der Ubersetzung von Judith Klein nun unter dem Titel «Geschichte und
Erzihlung bei Walter Benjamin» in deutscher Sprache vor. Jetzt erst zeigt sich voll-
umfénglich der denkerische und interpretatorische Einsatz, den Gagnebin fiir ihre
Wette zu bieten hat.



226 Buchbesprechungen

Benjamins sprachtheoretisch fundierte Geschichtsphilosophie, deren Schliissel-
kategorie des «Ursprungs» durch ihre Wandlung von der abgelehnten Habilitations-
schrift «Ursprung des deutschen Trauerspiels» bis zur posthum erschienenen Schrift
«Uber den Begriff der Geschichte» Walter Benjamins Texte wie eine monumentale
Klammer formiert, hatte Gagnebin schon in der Dissertation untersucht und iiber-
zeugend fiir die Kohdrenz zwischen dem angeblich fremdbestimmten «materialis-
tisch» orientierten Spétwerk und der Habilitationsschrift und den friithen sprachtheo-
retisch-theologischen Schriften argumentieren kénnen. Die ersten zwei Kapitel von
Gagnebins neuer Studie vertiefen diese Argumentation und bereiten Gagnebins
gedankliche Weiterentwicklung ihrer Auseinandersetzung mit Benjamins Werk in
den folgenden zwei Kapiteln vor; eine Weiterentwicklung, in der nun die Verbin-
dung zwischen Benjamins den Historismus verwerfender Geschichtsphilosophie
und seiner Theorie und Praxis des Erzihlens im Zentrum steht. (In der in den 70er
Jahren geschriebenen Dissertation hatte noch die unter anderen in Beschiftigung
mit Derrida gewonne Kategorie des «Textes» den Gegenpart zur Kategorie der
«Geschichte» gebildet.) Gagnebins Wette um die Kohédrenz von Benjamins Texten
lautet nun, dass das literarische Erzéhlen, wie es Benjamin untersucht und selber
praktiziert, in engster Verbindung stehe mit den politischen Zielsetzungen der ge-
schichtsphilosophischen Thesen des Essays «Uber den Begriff der Geschichte». Der
neuralgische Punkt fiir die Frage, ob ihr die Kohérenzstiftung zwischen Geschichts-
philosophie und Erzdhltheorie gelinge, bildet Gagnebins Konfrontation zwischen
Benjamins Erzidhlen in «Berliner Kindheit» und dem Erzidhlen Marcel Prousts. Die
Differenz zwischen dem benjaminschen und dem proustschen Erzéhlen beinhaltet
gerade Benjamins Versuch, das literarische Erzdhlen in der Tradition des Biirger-
tums, dem Proust wie der Autor der «Berliner Kindheit» selbst entstammt, in ein
Erzahlen zu transzendieren, das mehr ist als die partikulare Erinnerung eines Priva-
tiers; ein Erzdhlen, das individuell gemachte Erinnerungen fiir die geschichtsphilo-
sophisch relevante Sache des Kollektivs, des Gesellschaftlichen, 6ffnen und frucht-
bar machen kann.

Die Studie bietet einerseits eine Darstellung zentraler benjaminscher Positio-
nen, die aufgrund von Gagnebins konzentrierter Argumentation trotz vielfdltiger
Querverweise von Herodot bis Freud nie ausufert und sie zu einer anspruchsvollen
Einfithrung in benjaminsche Positionen und zu einem Leitfaden durch wichtige
benjaminsche Texte macht; andererseits hat Gagnebin eine Streitschrift geschrieben,
in der sie entschieden Position bezieht gegen jegliche Spielart dessen, was sie «er-
bauliche Lektiiren» nennt. Sie présentiert eine Interpretation, die die «oft vernich-
tende Radikalitdt» des benjaminschen Denkens offen legt; Benjamin widerstehe
«der so verfiihrerischen Versuchung» einer positiven Botschaft und entwickle «ein
neues Verhiltnis zum Tod, also zur Negativitit und zur Endlichkeit». Gagnebin
zeigt unter anderem an der brodschen Kafka-Lektiire, welche Benjamin-Lektiire sie
verhindern will: «Nicht die Uberwindung des Nichts durch irgendeinen positiven
<Inhalt>, sondern gerade das dauernde Verweilen auf der <Kehrseite des Nichts> ist
es, was Kafkas Werk befolgt und auch von seinen Lesern fordert.» Auch Proust
gerit durch die UnabschlieBbarkeit seines Erinnerns in ein «Nichts», das er aber
durch das Kunstwerk der «Recherche» zu bannen hofft: Die Kunst soll Proust vor
jener Dynamik zwischen seiner Gegenwart der Erinnerung und der durch die Erin-



Comptes rendus 227

nerung konstruierten Vergangenheit bewahren, die Benjamin um jeden Preis offen
halten will. Prousts Versuch einer Ruhigstellung ist der archimedische Punkt, den
restaurative Lektiiren des Trauerspielbuchs in der historisch-chronologischen Deu-
tung der Kategorie des «Ursprungs» oder den erbauliche Lektiiren von «Der Er-
zihler» in der thematisierten vorindustriellen Zeit zu finden hoffen. Immer geht es
bei diesen Lektiiren darum, die Auseinandersetzung mit der Vergangenheit in eine
stabile Totalitit zu iberfithren, sei es die des erzihlerischen «Ammenmarchens»,
um einen musilschen Begriff zu verwenden, sei es die privatistische Erlésung durch
Kunst im Sinne Prousts. «Berliner Kindheit» hingegen liest Gagnebin als einen
Versuch, die Verbindung zwischen der Gegenwart und der Vergangenheit in jener
Offenheit zu halten, die allenfalls die Verdnderung der Tradition (der Herrschenden)
ermoglichen konnte.

Durch ihre Ergebnisse,die die Herausforderung der Negativitit annehmen, steht
Gagnebins Studie der Dekonstruktion nahe; durch die praktizierte Kohdrenzbildung
jedoch wagt sie die Konfrontation mit der Askese, die sich viele Interpretinnen und
Interpreten aus verschiedenen Griinden, editionsphilologischen bis rezeptionstheo-
retischen, auferlegen. Die Wette gilt.

Villé Huszai (Basel)

Correspondance Frank Martin — Jean-Claude Piguet (1965-1974), publi€e sous
la direction de Francois Félix, Genéve (Georg) 2001.

La publication récente de la correspondance entretenue par Frank Martin et
Jean-Claude Piguet durant les dix derniéres années de la vie du compositeur comble
une lacune. Elle devrait sans doute réjouir bien des mélomanes issus de divers hori-
zons, compte tenu du rayonnement international qu’ont connu ces deux grandes
figures du monde culturel romand. Elle sera précieuse aussi pour tous ceux qui les
auront fréquentées en quelque maniére et qui éprouveront le désir d’entrer en plus
grande intimité avec leur pensée, leurs créations, leur conception du sens que revet
I’activité artistique pour la communauté humaine. Elle clot pour ainsi dire une série,
puisqu’aussi bien paraissait en 1976 la correspondance entre Frank Martin et Ernest
Ansermet, suivie en 1998 de celle entre Ernest Ansermet et Jean-Claude Piguet.

De nombreux échanges sont bien siir consacrés au travail de Frank Martin.
Echanges féconds, si 1’on songe que c’est Jean-Claude Piguet lui-méme qui est a
I’origine de la création de 1’une des ceuvres majeures du musicien genevois, a savoir
son Requiem. En effet, c’est Iui qui lui en a suggéré la composition et qui, par ses
encouragements et ses pressions amicales, a contribué pour beaucoup a sa genése.
A ce propos, les confidences de Frank Martin se font de plus en plus généreuses au
fur et 2 mesure que les liens d’amitié entre les deux hommes se resserrent; au
terme, le pressentiment d’une mort proche les rend émouvantes.

Le Vin Herbé, pour ne citer que cet autre exemple, est lui aussi souvent évoqueé.
L’éclairage qu’en propose le philosophe de la musique souligne la puissance ar-
chétypale du mythe de Tristan et Iseult et sa vertu enivrante, révélées toutes deux
par une musique qui transcende aussi bien le texte que la facticité¢ de I’événement,
pour en épouser la signification humaine universelle. Relevons du reste en passant



228 Buchbesprechungen

que les représentations jadis offertes au public du Grand Théétre de Gene¢ve, dans
des décors peints par Folon couleur mortelle passion, fleuraient bon le philtre...

Un autre centre d’intérét de cette correspondance nous parait résider dans 1’épi-
neuse question de ce que nos deux épistoliers appellent la « crise du langage musi-
cal » contemporain. On ne peut s’empécher de sourire en apprenant que, de I’aveu
méme du compositeur, dans le Mystére de la Nativité le « style modal » évoque le
Paradis, le « dodécaphonique tonal » — dont Frank Martin serait, selon le philosophe
esthéticien, I’'unique représentant — caractérise le monde humain alors que 1’« ato-
nalisme » est réservé a... ’Enfer! On croit revivre ici une scéne mémorable du
Doktor Faustus de Thomas Mann : sceéne délirante, au cours de laquelle le diable en
personne se dévoile au compositeur de I’Apocalipsis cum figuris sous les traits sul-
fureux du professeur Adorno, dialecticien redouté et ardent propagateur de la dé-
ferlante atonale. Par dela 1’anecdote transparait chez Frank Martin une préoccupa-
tion éthique dominante qui gouverne sa conception de la poétique musicale. N’af-
firme-t-il pas lui-méme que «la véritable recherche, pour un artiste, devrait étre
d’imaginer une esthétique qui corresponde le mieux a l’éthique qui I’habite, qui lui
permette d’incarner dans une ceuvre le choix de son dme»? Jean-Claude Piguet
dénonce, quant a lui, I’esprit positiviste d’un dodécaphonisme qui ne donne rien
d’autre a entendre que la série éclatée de notes dépourvues de toute épaisseur tem-
porelle propre.

On I'aura deviné, I’ombre prophétique du maitre Ernest Ansermet plane sur la
controverse. Chacun se souvient a quel point ’auteur des Fondements de la mu-
sique dans la conscience humaine avait eu la dent dure a I’encontre du pére fonda-
teur de 1’atonalisme. Et en dépit des quelques chefs-d’ceuvre notoires que nous a
livrés la trinité viennoise des Schoenberg, Berg, Webern, cette derniére n’aura hélas
jamais pu trouver grace aupres de I’intelligentsia romande de 1’époque.

Yves Page (Geneve)

Hans Saner : Nicht-optimale Strategien. Essays zur Politik, Basel (Lenos) 2002,
208 Seiten.

Hans Saner kniipft seine Visionen einer humanen Politik an die Spieltheorie an:
Politik stellt tatsédchlich <«die Bretter, die die Welt bedeuten> dar; aber dieses Welt-
theater ist oft blutig, wie schon Hegel in seinem Blick auf die Geschichte erkannte,
und es greift unmittelbar ein nicht nur in das Leben derer, die im Rampenlicht ste-
hen, sondern in das Leben ganzer Vélker und den Gliicksanspruch der Vielen. In
der Spieltheorie heilen «optimale Strategien» Verhaltensplidne, die mit Gewissheit
zum erwiinschten Erfolg fiihren. Unter den Brettspielen ist — im Gegensatz zum
Schach — Dame ein Spiel, das sich mit optimalen Strategien spielen lédsst. Bei nicht-
optimalen Strategien hingegen ist der Erfolg ungewiss. Und mit nicht-optimalen
Strategien operiert die Politik. Dies demonstriert Saner am Beispiel der «Kunst der
diplomatischen Negoziation»: Ihr Spielfeld liegt zwischen dem, was die Parteien
erreichen mochten, und dem, was nicht mehr negoziabel ist. Liegt der Idee der Ne-
goziation Gewaltfreiheit zugrunde, so haben de facto Verhandlungen oft eine asym-
metrische Struktur: so etwa bei Friedensverhandlungen nach eindeutigen Siegen



Comptes rendus 229

oder bei Wirtschaftsverhandlungen unter ungleichen Parteien. Nur duBerlich orien-
tiert sich die diplomatische Negoziation seit Richelieu am Esprit Frankreichs als der
Klarheit und der Sorgfalt der Begriindung. Die unterschiedlichen Interessen der
Verhandlungspartner fordern nicht descartessche Luziditéit noch ldsst kantsche Ur-
teilskraft als eine Kunst des Erwégens sich durchsetzen, da die Negozianten abhén-
gig sind, sei es von ihren Vorgesetzten, sei es vom Volk.

In den vorliegenden Essays stellt Saner die Frage, was erreicht wurde und was
erreichbar war in den oft blutigen Spielen der Politik des kiinstlerisch und wissen-
schaftlich so bewundernswert erfolgreichen 20. Jahrhunderts und was wir auf
Grund des Erbes moglicherweise erreichen miissen und konnen. Nichts erscheint
uns mehr moglich ohne zwischenmenschliche Solidaritit als Solidaritdt auch mit
dem Fremden, mit Vergangenheit und Zukunft unserer Welt, mit der uns fremd ge-
wordenen Natur. Solidaritit ist das groBBe Thema dieses zehn Essays zur Politik um-
fassenden Sammelbandes: Solidaritdt als traditionell innerhalb der Kleingruppe
spielende Tugend ist heute unabdingbar geworden gegeniiber fremden Kulturen und
Menschen allgemein und vielleicht auch gegeniiber der Natur; Solidaritit setzt der
Gewalt einen Damm, wie Gewalt gegen Mensch und Natur die Grenze zur Solida-
ritdt markiert. Davon, dass Solidaritét sich von der Kleingruppe emanzipiere und —
trotzdem real bleibend — global werde, hiingt vielleicht unser Uberleben, jedenfalls
das menschenwiirdige Leben Vieler ab.

Einen duBerlichen Ankniipfungspunkt zum Thema Solidaritit stellt der Essay
«Zur Stiftung fiir Solidaritit» dar, dessen Ausgangspunkt der Vorschlag des
Schweizer Bundesprisidenten Armold Koller vom 5. Mérz 1997 gewesen war, eine
«Schweizerische Stiftung fiir Solidaritét» einzurichten fiir Menschen und Popula-
tionen in schweren Notlagen. Die Schweiz sollte nicht mehr nur das Land sein, das,
um eine fragwiirdig gewordene Neutralitit zu verteidigen, tausende von Juden an
der Grenze zuriickgewiesen hatte. Bedauerlich wahr ist der Hinweis, dass ohne
Druck von aullen die Schweiz nie bei sich hitte aufrdumen miissen; denn fiir sie
war ja 1945 keine Zasur, bedingte somit nicht die Notwendigkeit eines Umdenkens.
Schuld ist individuell. Aber die von den Nachgeborenen zu iibernehmende Verant-
wortung ist kollektiv. Die Schuld der in der Schweiz Nachgeborenen besteht darin,
dass sie von sich aus nie das Bediirfnis einer Entideologisierung der Landespolitik
der Kriegszeit, auch der Fliichtlingspolitik verspiirt haben. Saner wirft das metaphy-
sische Schuldproblem der mangelnden Solidaritéit mit den Opfern auf, das mogli-
cherweise der Preis dafiir war, dass die Schweiz vom Krieg verschont blieb.

Aktuell im Blick auf die fiir unsere Zeit charakteristische Multikulturalitit und
Globalitit ist Saners philosophischer Versuch iiber den «Begriff der sozialen Integ-
ration». Oft ist die Rede von Integration, wo wir Assimilation meinen; Assimilati-
onsforderungen aber negieren meist dem Zuziiger das Menschenrecht auf eine ei-
gene Kultur. Dem, was wir als Toleranz bezeichnen, liegt eine hohe Differenzemp-
findlichkeit zugrunde, die uns Menschen mit einem anderen Glauben, einer anderen
Sprache oder Kleidung, mit einer Behinderung Behaftete ablehnen lésst. Saner ent-
wirft das Modell einer kommunikativen und kooperativen Koexistenz, fiir welche
die Anerkennung des Grundrechts auf eine eigene Kultur primér wire. Saner erin-
nert daran, dass Toleranz als von oben nach unten verlaufend das Gegenteil von
Anerkennung ist: Sie hat ihre Wurzeln im spéten Absolutismus, wogegen Anerken-



230 Buchbesprechungen

nung, zuerst thematisiert von Fichte und Hegel, ein basales Menschenrecht ist; To-
leranz nennt eine Konzession auf dem Fundament der Intoleranz. Anerkennung und
Differenzvertréglichkeit sind heute geforderte Grundhaltungen der Konvivialitit.
Niemand weil}, wie alle leben sollen, aber jeder weil3, dass er seine Lebenshaltung
verantworten muss. Verantwortlich nur sich und Gott, solidarisch mit der Mensch-
heit, handelte 1938 der zweiundzwanzigjdhrige, in der franzosischen Schweiz le-
bende Theologe Maurice Bavaud, dessen Attentat auf Hitler scheiterte und der 1941
in Plotzensee hingerichtet wurde. Bavaud hat als Einzeltéter iiber jede Grenze hin-
aus ein Zeichen des Widerstandes und der Solidaritét gesetzt und zugleich ein selte-
nes Beispiel von Zivilcourage gegeben.

Saners im vorliegenden Band vereinigte Essays zwingen den Leser, eigene Po-
sitionen zu iiberdenken. Wir kénnen nicht im voraus wissen, was fiir uns Solidaritit
bedeutet; wir haben keine historisch verbindlichen, normativen Begriffe, sondern
nur in der situativen Anforderung konkreten Handelns kann sich zeigen, was uni-
versale Solidaritét ist und was sie vermag. Wie die Konstruktion jeder zwischen-
menschlichen Beziehung bedarf auch praktizierte universale Solidaritédt der Phanta-
sie. Sie ist ein Versuch, das Transzendente im jeweils Anderen zu sehen und wo
notig in der hilfreichen Tat anzuerkennen.

Katja V. Taver (Basel)



	Buchbesprechungen = Comptes rendus

