
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 61 (2002)

Artikel: Le paléonyme : phénoménologies, histoire, fiction

Autor: Ænishanslin, Jean-François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882956

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882956
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia philosophica 61/2002

Jean-François ^nishanslin

Le paléonyme
Phénoménologies, histoire, fiction

In Logische Untersuchungen (1900-1901), Husserl uses the old term «phenomenology»

to name a new philosophical subject which soon became «first philosophy».
From this question ofpaleonymy, the author examines the amphibological character

of historicity in Husserlian philosophy, and the status of the history of philosophy

in it, a status characterised by the author o/Krisis as «Dichtung».

Qui ne fut surpris de la longue définition du «concept inaugural» de

phénoménologie qui occupe le dernier tiers du paragraphe 7 d'Être et
temps On concevrait difficilement une caractérisation de la phénoménologie

qui soit aussi différente de son acception husserlienne,
néanmoins aussi proche par la manière même dont elle s'y opposait. Husserl

ne s'y tromperait d'ailleurs pas, qui comprendrait très vite que le traité
heideggerien était largement écrit contre ce qu'il entendait pour sa part
sous ce titre1. Nonobstant, ni l'ontologie phénoménologique, ni la
phénoménologie herméneutique qui la prépare ne supposent un abandon

de la problématique husserlienne: il s'agit plutôt d'une
appropriation critique de la phénoménologie par Heidegger, laquelle passe
comme on sait par la solennelle hellénisation de son nom, et par la mise
en évidence de l'orientation de Husserl sur l'idée traditionnelle de la

1 En marge du §7 C de son exemplaire d'Être et temps, Husserl souligne plu¬
sieurs fois cette divergence : en particulier, face à l'assertion selon laquelle la
phénoménologie est la manière d'accéder à ce dont l'ontologie a pour thème,
Husserl ajoute cette apostille: «Je dis aussi cela, mais en un tout autre sens»
(Notes sur Heidegger, trad. N.Depraz, Paris, Minuit, 1993, p. 17, également
p. 16: «La phénoménologie en un autre sens, ou ce qui revient au même, à

l'ontologie»). Voir aussi la lettre de Heidegger à K. Jaspers du 26 décembre
1926: «Si le traité est écrit <contre> quelqu'un, c'est contre Husserl, qui l'a vu
tout de suite, mais s'en est tenu dès le début à l'aspect positif » (M. Heidegger -
K. Jaspers Briefwechsel, Frankfurt a.M., Klostermann, 1990, p.71, trad.
P.David, Paris, Gallimard, 1996, p.62).



200 Jean-François dinishanslin

philosophie comme science absolue2. Aussi Heidegger pourrait-il plus
tard affirmer qu'il s'était alors attaché à «penser plus originellement
ce qu'est la phénoménologie afin, de cette manière, de la ramener en

propre à son appartenance à la philosophie occidentale». Pourtant,
après s'être d'abord engagé sur le chemin de la phénoménologie, il
serait finalement conduit à renoncer au terme même de phénoménologie

- «non pour renier l'importance (Bedeutung) de la phénoménologie,
mais pour laisser [son propre] chemin de pensée anonyme (im
Namenlosen)»3.

En partie liée à la question de la situation de la phénoménologie
dans la tradition métaphysique, la question du nom, du nom
«phénoménologie», aura ainsi hanté le discours heideggerien.

Or, l'extrême attention que Heidegger porte à ce nom contraste avec
la très grande discrétion avec laquelle Husserl s'était saisi de ce vieux
mot pour, d'un geste singulier, baptiser son entreprise. Soulignant
ce geste dans une périphrase d'Être et temps - «l'investigation qui se

donne pour nom phénoménologie, die Forschung, die sich den Namen

Phänomenologie gibt»4 - Heidegger l'assumait pour le répéter plus
radicalement. A-t-on pourtant mesuré ce qu'implique l'acte de se

nommer soi-même? Peut-on se donner son propre nom? Un tel geste
est-il possible? Sans doute la philosophie, mais elle seule, l'avait une
fois effectuée: se confondant dans une certaine mesure avec l'idée d'un
commencement radical, d'où aurait-elle d'ailleurs pu recevoir son nom
sinon d'elle-même? Mais, si tous l'avaient répété, nul philosophe,
depuis Platon, n'avait prétendu renouveler ce geste inaugural. Tout au

plus, le philosophe avait été le nomothète imposant leur titre aux
diverses disciplines du savoir. Or, avec Husserl, la scène originelle allait
être rejouée, et la phénoménologie devenir l'hétéronyme de la
philosophie comme telle. Pourtant, alors que dans les Recherches

s'accomplit explicitement une percée (Durchbruch) - «la percée d'une
science essentiellement nouvelle, la phénoménologie pure, et la percée
d'une philosophie fondée d'une manière nouvelle; fondée précisément

2 Voir en particulier Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriff, Gesamtaus¬

gabe, Frankfurt a.M., Klostermann (désormais GA), 20, p. 147.
3 «Aus einem Gespräch von der Sprache», in Unterwegs zur Sprache, GA, 12,

p.91 et p. 114, trad. F. Fédier, Paris, Gallimard, 1976, p. 94 et 114.
4 Sein und Zeit, §7, Tübingen, Niemeyer, 10eédition, 1963, p. 34, trad. F. Vezin,

Paris, Gallimard, 1986, p. 62.



Le paléonyme. Phénoménologies, histoire, fiction 201

comme phénoménologie»5 - l'introduction du titre même de phénoménologie

est étonnante de sobriété, Husserl faisant usage d'un terme déjà
marqué d'une longue histoire sans estimer pour autant nécessaire de

spécifier la signification qu'il lui assignait pour sa part. Si l'on excepte
en effet son unique et peu significative occurrence dans les Prolégomènes6,

le mot de phénoménologie n'apparaît dans le texte husserlien

que dans l'introduction au second tome. Rappelons ici ce passage, décisif

et péremptoire, censé démontrer la nécessité des investigations
phénoménologiques :

« Des réflexions sur le langage appartiennent en tout cas aux préparations
philosophiques indispensables à la construction de la logique pure, car c'est seulement

grâce à elles que l'on peut dégager avec une clarté sans équivoque les

objets propres de la recherche logique, et, par suite, les genres et les différences
essentiels de ces objets. Il ne s'agit cependant pas ici d'explications grammaticales

au sens particulier, se rapportant à quelque langue donnée historiquement,
mais d'un examen de ce genre le plus général, qui appartient à la sphère plus
vaste d'une théorie objective de la connaissance, et, s'y rattachant intimement,
d'une phénoménologie purement descriptive des vécus de la pensée et de la
connaissance. C'est cette sphère qui doit être explorée de part en part en vue
d'une étude préparatoire à la logique pure et de son élucidation dans le cadre
d'une critique de la connaissance; aussi est-ce à l'intérieur de cette sphère que
se situeront nos recherches.
La phénoménologie pure représente un domaine de recherches neutres, dans

lequel les diverses sciences ont leurs racines. D'une part, elle est utile à la
psychologie en tant que science empirique [...]. D'autre part, la phénoménologie
révèle les < sources > d'où < proviennent (entspringen) > les concepts fondamentaux

et les lois idéales de la logique pure1. »

Tout se passe comme si la phénoménologie, au moment de son
instauration husserlienne, était une discipline déjà constituée, ayant un

5 «Entwurf einer < Vorrede> zu den <Logischen Untersuchungen> », Tijdschrifi
voor Philosophie, I (1939), p. 124, trad. J. English, in Articles sur la logique,
Paris, PUF, 1975, p. 373-74. Voir également la préface de la deuxième édition,
Logische Untersuchungen (désormais LU), Bd. 1, Husserliana (désormais
Hua), XVIII, p. 8, trad. H. Elie, A. Kelkel et R. Schérer, Paris, PUF, 1961,

p.XI: «Les Recherches logiques furent pour moi un ouvrage de percée et, par
conséquent, non pas une fin, mais un commencement».

6 Cf. LU, Bd. 1, p.215, note, trad. p. 236, note qui renvoie au demeurant aux Re¬

cherches proprement dites. Dans la seconde édition, l'adjectif phénoménologique

vient en outre se substituer une fois à «psychologique», une fois à

«logique» (p. 192 et 246, trad. p.209 et p.269).
7 LU, Bd. 2, Einleitung, § 1, p. 6-7, trad. p. 3.



202 Jean-François /Enishanslin

objet clairement délimité, une tâche tout à fait distincte, une place
parfaitement déterminée dans l'édifice du savoir. Certes, cet usage du
terme de phénoménologie n'est pas absolument inédit pour le public
philosophique du début du XXe siècle: n'est-ce pas l'un des mots dont
avait un temps usé Brentano pour qualifier sa psychologie descriptive8
Sur ce point, l'emprunt de Husserl semble d'ailleurs littéral: «La
phénoménologie est psychologie descriptive»9. Husserl ne cite pourtant
pas son maître, ni n'use de guillemets pour démarquer ce terme de son

propre discours. Car ce n'est que très partiellement qu'il reprend en
charge la valeur brentanienne de ce syntagme : par un usage qui n'est
déjà plus brentanien, et qui ne doit surtout rien à l'idéalisme spéculatif
(le mot se trouve chez Hegel, bien sûr, mais aussi chez Kant, chez

Fichte, chez Hartmann, chez Novalis), les Recherches commencent ainsi

à en transformer et à en déplacer le concept.
On pourrait longuement s'interroger sur la reprise d'un mot si chargé

de déterminations: l'emploi de ce vieux nom n'est-il pas une limitation

qui empêche la phénoménologie d'être pleinement elle-même? ne
contredit-il pas l'absence revendiquée de présuppositions métaphysiques?

ne relativise-t-il pas l'essentielle nouveauté que prétend incarner

cette science fondamentale Ces questions, qui touchent à la reprise
d'un mot préexistant et à l'emploi d'un nom forgé dans un autre
contexte, sans doute faut-il les inscrire dans une problématique plus large,
qui concerne l'usage philosophique de la langue ou des langues dites
naturelles. Au demeurant, Husserl lui-même a thématisé cette difficulté
affectant la phénoménologie de devoir nécessairement s'inscrire dans

un langage déjà constitué au risque d'être abusée par le poids des
habitudes de pensée sédimentées. Et s'il a parfois pu sembler le dénier, il
n'a jamais nié que la philosophie trouve son élément dans la langue.
Certes, une certaine formalisation de la langue est toujours plus ou
moins à l'œuvre dans le discours philosophique; mais la philosophie
n'a jamais pu, pour des raisons principielles aux yeux de Husserl, se

formaliser intégralement dans une langue artificielle et universelle,

8 Cf. le cours de 1888-1889 intitulé «Descriptive Psychologie oder beschrei¬
bende Phänomenologie» (F. Brentano, Descriptive Psychologie, édité par
R. Chisholm et W. Baumgartner, Hamburg, Meiner, 1982, p. 129).

9 Comme on sait, Husserl remplacera en 1913 ce passage jugé équivoque par un
autre où il est dit que «si le mot de psychologie garde son sens ancien, la
phénoménologie n'est justement pas psychologie descriptive» (LU, Bd. 2,
Einleitung, § 6, p. 23-24, trad. p. 19 et p. 263).



Le paléonyme. Phénoménologies, histoire, fiction 203

malgré un certain nombre de tentatives qui l'intéressèrent d'ailleurs
beaucoup. S'il y a donc une langue philosophique, voire une langue
phénoménologique, ce ne peut être qu'un sous-ensemble, partiellement
formalisé sans doute, et plus ou moins délimitable, à l'intérieur des

langues naturelles. Aussi Husserl n'a-t-il jamais eu la prétention ni la
naïveté de créer un nouveau langage, ni de forger de nouveaux noms :

«On sait qu'il n'est pas heureux de choisir des expressions techniques
totalement étrangères au génie de la langue philosophique telle qu'elle
s'est constituée au cours de l'histoire»10.

Il faut donc continuer à employer les vieux termes. Mais on ne saurait

non plus en changer l'usage d'un coup, par simple décret défini-
toire, comme on peut être tenté de le faire suivant l'exemple mathématique:

«En philosophie, les définitions n'ont pas la même nature qu'en
mathématiques; toute imitation des procédés mathématiques est à cet
égard non seulement infructueuse mais maladroite et de conséquences
extrêmement nuisibles»11. Il ne saurait donc être question de constituer
une terminologie fixée par des définitions de style mathématique. Cela

ne signifie certes pas que la phénoménologie ne se constitue pas dans

une lutte contre la langue: comme toute philosophie réformatrice et

réputée nouvelle, elle se veut institutrice d'une langue conforme à

l'essence des choses. Toutefois, selon Husserl, la démarcation de la
langue phénoménologique par rapport à la langue commune n'est pas
possible sous la forme de la construction d'une langue neuve, mais
seulement comme modification, traduction, réduction de la langue
d'usage. C'est pourquoi la langue phénoménologique, et d'abord son
vocabulaire, commence dans le cadre de «la langue philosophique telle
qu'elle s'est constituée au cours de l'histoire».

Et cela vaut d'abord de son titre. C'est donc un terme ancien, usé

déjà par une longue tradition, qui vient prêter son nom à la tentative
neuve de Husserl - un terme dont on ne saurait par conséquent affirmer
qu'il vient nommer proprement cette entreprise encore germinale.
Prête-nom plutôt que nom propre, le mot «phénoménologie» est le
paléonyme dont se saisit Husserl pour baptiser cette discipline
philosophique nouvelle, bientôt promue au rang de «vraie philosophie» ou

10 Ideen zu einer reinen Phänomenologie (désormais cité Ideen), Bd. 1, Hua, III/l,
Einleitung, p.9, trad. P. Ricœur, Paris, Gallimard, 1950, p. 10.

11 Ibid.



204 Jean-François /Enishanslin

de «première des philosophies»12. Or c'est ici que la question de la
nomination rencontre celle de l'histoire de la philosophie, de l'histoire
de la langue - de l'histoire, s'il en est une, de la langue de la philosophie.

Car s'il est impossible d'inventer une nouvelle terminologie, si la
paléonymie est nécessaire, il faut donc passer, d'une manière ou d'une
autre, par l'histoire de la philosophie. Parce que les concepts ne sont

pas de purs «X» arbitrairement nommés, parce qu'on ne peut pas
simplement stipuler un contenu pour un concept, comme on le ferait pour
un signe algébrique, la langue de la phénoménologie doit commencer
par emprunter à la tradition. Elle ne s'inscrit pourtant dans ce cadre

linguistique et historique que pour le dépasser, voire, paradoxalement,
l'éviter autant que possible (vermeiden nach Möglichkeit). La terminologie

sédimentée de la philosophie a en effet été contaminée (verflochten)

par tant d'usages corrompus qu'il serait préférable de pouvoir faire
l'économie des termes majeurs légués par la tradition: «trop d'obscurités

et d'ambiguïtés propices à l'erreur s'attache à leur emploi commun;

en outre les doctrines philosophiques plus ou moins décriées,
héritage fâcheux du passé les ont profondément contaminées»13. En
vertu de ce paradoxal évitement de ce qu'il faut pourtant emprunter, la

phénoménologie se constitue ainsi à rencontre et au sein de la langue, à

l'encontre et au sein de la tradition. Pourtant, quant au concept de

phénoménologie, mais aussi bien quant à l'ensemble de la conceptua-
lité dont elles usent, les Recherches sont pour ainsi dire exemptes de

références historiques.
Mais l'histoire (de la philosophie, des concepts, des idées) ne pouvait

guère introduire à la phénoménologie. Sur ce point, Husserl ne
tardera pas à s'expliquer:

«L'histoire [...] ne pouvait s'entremettre. Si déterminante qu'ait été pour moi
l'étude des grands penseurs du passé, je ne voyais partout que des problèmes
qui n'étaient pas mûrs et chatoyaient d'une manière ambiguë, et des théories
obscures à force de profondeur. Las des confusions et craignant de sombrer
dans l'océan d'une critique infinie, je me suis senti contraint de laisser de côté

12 Ideen, Bd. 1, Einleitung, p. 8, trad. p. 8-9 : « La vraie philosophie, dont l'idée est
de réaliser l'idée d'une connaissance absolue, prend racine dans la phénoménologie

pure; et cela en un sens tellement strict que cette philosophie, la
première des philosophies, ainsi rigoureusement fondée et systématiquement
exposée, est la présupposition perpétuelle de toute métaphysique <qui pourra se

donner comme science > ».
13 Ibid., p. 8, trad. p. 9.



Le paléonyme. Phénoménologies, histoire, fiction 205

l'histoire, et, pour rester moi-même philosophe, de tenter l'expérience de partir
de moi-même d'un point quelconque, de faire des recherches sur des problèmes
immédiatement accessibles, fussent-ils très modestes et peu appréciés, d'où je
pourrais peut-être un jour progressivement m'élever. Mais à l'époque de la
première publication de ces recherches, je n'étais pas encore parvenu à bien

comprendre mon propre rapport avec l'histoire14. »

Ces remarques soulignent aussitôt un aspect important de la

phénoménologie: dans les Prolégomènes, puis dans La philosophie
comme science rigoureuse, dont c'est la préoccupation essentielle, dans
les Idées directrices, la critique phénoménologique du psychologisme
est toujours solidaire d'une condamnation du génétisme historiciste. Le

principe du retour aux choses mêmes est d'ailleurs largement dirigé
contre l'approche historienne des problèmes philosophiques. De
nombreuses remarques témoignent de cet enjeu, dont celle-ci :

«Certes, nous avons aussi besoin de l'histoire, mais pas à la manière de

l'historien, bien entendu, car nous n'avons pas besoin de nous perdre dans les

constellations historiques où sont nées les grandes philosophies. Nous avons
besoin de ces philosophies pour elles-mêmes, afin de laisser le contenu de leur
orientation intellectuelle propre à nous stimuler. En fait, lorsque nous savons
déchiffrer ces philosophies historiques, et pénétrer l'âme de leurs formules
(Worte) et de leur théories, c'est un flot de vie philosophique qui nous submerge
avec toute la force et la richesse de ses impulsions vivantes. Mais ce ne sont pas
les philosophies qui font de nous des philosophes. Vaines sont les tentatives qui
restent dépendantes de la dimension historique, qui se livrent à une activité his-

torico-critique et veulent parvenir à une science philosophique à partir d'un
travail éclectique ou au terme d'une renaissance anachronique. L'impulsion de
la recherche ne provient pas des philosophies, mais des choses et des
problèmes15. »

L'anti-historicisme, dirigé nommément contre Dilthey mais qui vise
aussi bien Hegel, de l'article publié dans la revue Logos n'est que la
conséquence du retour aux sources vivantes de l'intuition et de l'évi-

14 «Entwurf einer <Vorrede> zu den <Logischen Untersuchungen> », loc. cit.,
p. 110, trad. p.356-57. Rappelons l'anecdote suivante: à Heidegger qui lui
demandait en 1922, avant son départ pour Londres : «Und wie, Herr Geheimrat,
steht es mit der Geschichte », Husserl répondit sèchement : « Die [Geschichte]
habe ich vergessen.» (H. Spiegelberg, «Husserl in England: Facts and

Lessons», Journal of the British Society for Phaenomenology, 1970/1, repris in The
Context of the Phaenomenological Movement, The Hague, Nijoff, 1981,

p. 186).
15 Philosophie als strenge Wissenschaft, Hua, XXV, p.60-61, trad. M. B. de Lau-

nay, Paris, PUF, 1989, p.84-85.



206 Jean-François /Enishanslin

dence. En effet, l'histoire, dont les sources sont étrangères à la
conscience actuelle, représente le champ même où il ne saurait y avoir ni
intuition ni certitude, mais seulement reconstruction et conjecture. Aussi

la phénoménologie exclut-elle l'histoire par sa méthode même. Certes,

les Leçons sur la conscience intime du temps avaient mis en
évidence le caractère originellement temporel de la conscience et montré

que le temps ouvrait l'accès aux origines de l'intentionnalité, ainsi que
l'avait souligné Heidegger dans la note introductive qu'il avait rédigée,
en 1928, pour l'édition de ces Leçons de 1905. De ce point de vue, la
subjectivité transcendantale progressivement thématisée par Husserl
après les Recherches logiques différait radicalement du cogito cartésien,

du «je pense» kantien ou du Moi fichtéen, et l'idéalisme
phénoménologique pouvait s'engager sur la voie d'une recherche «génétique»

visant à mettre en évidence l'auto-constitution de la conscience
à partir de la couche pré-réflexive des synthèses passives. Logique
formelle et logique transcendantale, les textes recueillis dans Expérience
et jugement ou dans les Analyses sur la synthèse passive prendront tous

pour thème cette expérience originaire et essentiellement temporelle sur
la base de laquelle se constitueraient les idéalités logiques. Mais le
caractère temporel de la constitution génétique fait signe vers l'idée de

téléologie plutôt que vers celle d'histoire. Comme chaque moment de

cette constitution est orienté vers la donation «en chair et en os» de

celle-ci, il y a en effet une téléologie immanente aux processus de
constitution transcendantale. Or cette téléologie n'est nullement historique,
et l'histoire, dans la phénoménologie génétique, s'écrit toujours entre
guillemets16.

Il faudra attendre l'époque de la Crise pour que les guillemets
soient levés, pour que l'histoire elle-même entre en scène, pour qu'elle
fasse «irruption» dans la phénoménologie17. Cette irruption ne suppose
cependant nulle rupture avec les condamnations antérieures des genèses

empiriques, pas plus qu'elle ne masque une secrète restauration de

l'historicisme. Au contraire, c'est en un sens la téléologie de la vérité
qui avait motivé cette critique qui appelle finalement une thématisa-
tion de l'histoire sous la forme d'une téléologie historique de la vérité.

16 Voir p.ex. Ideen, Bd.3, Hua, V, Beilage I, §6, p. 129, trad. D. Tiffeneau, Paris,
PUF, 1993, p. 156.

17 L'expression est de Derrida, dans son Introduction à L'origine de la géomé¬
trie, Paris, PUF, 1962, p.8.



Le paléonyme. Phénoménologies, histoire, fiction 207

Car le telos de la connaissance, celui d'une connaissance adéquate du
monde est celui-là même qui commande l'histoire: c'est une idée «au
sens kantien», un idéal régulateur, l'index d'une tâche infinie. Or, chez
Husserl, cet idéal n'est pas valable seulement pour un intuitus derivatus

par contraste avec Yintuiîus originarius d'un Dieu possédant la
connaissance adéquate des choses en soi. C'est la raison pour laquelle les

vérités logiques ne sont pas «étemelles», mais «omni-temporelles»,
non pas hors du temps, mais valables pour tous les temps. Toutes les

idéalités ont «une omni-temporalité en ce qui concerne leur réactivation

possible» et sont en ce sens «mondaines, de par leur surgissement
historiques»18. En d'autres termes, si elles se constituent au sein même
de la temporalité, si elles surgissent dans l'histoire, les idéalités ont une
valeur «supra-temporelle», dont l'évidence peut en droit être réactivée

en tout temps par la conscience.
Mais que signifie qu'une forme idéale puisse être à la fois

« historique » et « supra-temporelle » Quel est le rapport entre téléolo-

gie et histoire? Comme l'a souligné Derrida, la téléologie de la vérité et
la tradition de la science sont marquées d'une historicité paradoxale:
d'une part, elles sont dégagées de toute histoire, dans la mesure où elles

ne sont pas affectées par le contenu empirique de l'histoire factuelle;
mais d'autre part, la tradition de la vérité est l'histoire la plus authentique

puisque se pensant comme telle19. La mise en évidence de cette
histoire de la vérité implique cependant la réduction de l'histoire
empirique, et suppose le respect de l'indépendance normative de l'objet
idéal à l'égard de l'histoire. Sur ce point, Husserl maintiendra toujours
la critique de l'historicisme développée dans la Philosophie comme
science rigoureuse. Tout en concédant que le contenu de la science et
de la philosophie se transmettent selon le même procès que toute autre
forme culturelle, il avait soutenu que, contrairement notamment à la

simple Weltanschauung, ce contenu ne se laisse enfermer dans aucune
culture historiquement déterminée, en vertu de sa valeur universelle de

vérité: «L'<idéal> de la conception du monde est, à chaque époque,
différent [...]. En revanche, l'<idéal> de la science est supra-temporel,
ce qui signifie, en l'occurrence, qu'il n'est limité par aucun lien avec

l'esprit d'une époque. [...] La science désigne des valeurs absolues,

18 Erfahrung und Urteil, Hamburg, Claasen & Goverts, 1954, p.321, § 65, p. 321,
trad. D. Souche-Dague, Paris, PUF, 1970, p.324.

19 Voir l'introduction à L'origine de la géométrie, en particulier p.48 sq.



208 Jean-François Ainishanslin

atemporelles»20. Ce point sera souvent mécompris, tant l'idéal de

scientificité qui anime le projet phénoménologique semble nécessairement

devoir dénier l'historicité de la philosophie et ranimer le vieux
thème de la philosophia perennis. Au demeurant, Husserl conclut la

première version de l'article «Phénoménologie» destiné à 1'Encyclopedia

Britannica et d'abord conçu en collaboration avec Heidegger en
soulignant, d'une part, que la phénoménologie n'était pas une «renaissance

philosophique», mais élaborait «en son nom propre» ses

concepts et ses problèmes; et d'autre part qu'elle exigeait de ses adeptes de

renoncer à toute «philosophie personnelle» pour qu'ils se mettent au
service de la philosophia perennis21.

D'où le caractère amphibologique de l'historicité dans la philosophie

husserlienne, qui ne se trouve reconnue que pour servir aussitôt de

fondement à une vérité pérenne. Aussi la conception husserlienne de

l'histoire pouvait-elle être interprétée dans deux directions opposées,
comme le souligne les remarques apparemment divergentes de

Heidegger sur ce point. Selon la première, la mise en évidence d'un telos
immanent au procès de l'histoire ouvre la voie à une compréhension du
devenir de l'ensemble de la métaphysique à partir de ses présupposés
les plus dissimulés: «Votre recherche n'a-t-elle pas produit un regard
neuf pour les forces secrètes de la grande tradition occidentale?»,
remarque Heidegger en 1929, dans un hommage à Husserl22. Selon la
seconde approche, au contraire, la phénoménologie husserlienne a

certes eu le mérite de mettre en évidence le rapport entre intentionnalité
et temporalité, et d'avoir ainsi permis une compréhension historique de
la vérité. Mais loin d'en avoir tiré la conséquence, à savoir que l'être est

intrinsèquement temporel, et la vérité essentiellement historiale
(geschichtlich), Husserl aurait maintenu la manière dont l'être et le temps,
la pensée et la vérité ont été traités dans la tradition métaphysique. Ainsi,

la phénoménologie perpétuerait le primat de la présence (Präsenz) et
serait, en ce sens, la dernière figure de la métaphysique moderne, tout
entière animée par le souci de la scientificité de la pensée et méconnaissant

totalement son historicité: «Entre-temps, la <phénoménologie> au

sens de Husserl s'était parachevée en une position philosophique

20 Philosophie als strenge Wissenschaft, p.52, trad. p. 74.
21 «Der Encyclopaedia Britannica Artikel. Erster Entwurf», Hua, IX, p.254, trad.

J.-L. Fidel, in Husserl, Notes sur Heidegger, Paris, Minuit, 1993, p.92.
22 «Rede zum siebzigsten Geburtstag von E. Husserl», GA, 16, p.58-9.



Le paléonyme. Phénoménologies, histoire, fiction 209

déterminée, celle qui se dessinait depuis Descartes, Kant et Fichte.
L'historicité de la pensée lui demeurait tout à fait étrangère (voir le

traité de Husserl dont on tient trop peu compte : La philosophie comme
science rigoureuse, paru en 1910-1911 dans la revue Logos)»23. La
question heideggerienne de la situation historiale de la phénoménologie
et celle, husserlienne, de sa scientificité dessine sur ce point un chiasme

en lequel se nouent tous les fils du différend entre les deux penseurs.
Figure de l'inversion et du croisement, ce chiasme prendrait sa forme la

plus explicite au tournant des années trente : sonnant en quelque sorte

comme l'adieu de Heidegger à la phénoménologie husserlienne, la

leçon de Heidegger, Qu'est-ce que la métaphysique se conclut en
effet sur l'affirmation polémique selon laquelle «la rigueur d'aucune
science n'atteint le sérieux de la métaphysique» et que «la philosophie
ne peut jamais être mesurée à l'aune de l'idée de science24». Accusant

réception de cette condamnation, Husserl rétorqua qu'il se sentait quant
à lui étranger à la géniale non-scientificité heideggerienne (mit dieser

genialen Unwissenschaftlichkeit25).
Pourtant, contrairement à ce qu'une certaine lecture de la pensée

tardive de Husserl a pu laisser accroire, la question de l'histoire y
relance toujours des questions sur la vérité, l'objectivité et la science:

l'opposition de la scientificité et de l'historicité, ici, est inopérante. La
question husserlienne de l'histoire trouve en effet son occasion dans le

constat d'une crise affectant la philosophie, et dans la dénonciation
d'«une philosophie qui renie la scientificité»26. L'époque de la
philosophie comme science rigoureuse - celle de la métaphysique, si l'on
veut - semble en effet s'être achevée dans le scepticisme, le relativisme

23 «Vorwort» à W. J. Richardson, Heidegger. Through Phenomenogy to
Thought, La Haye, Nijoff, 1963, p.XV, trad. J. Lauxerois et C. Roëls, in Questions

IV, Paris, Gallimard, 1976, p. 183. Cf. «Séminaire du Thor», 1" septembre
1968, in Questions IV, p.226: «Pour Husserl, il y avait une chose qui n'existait
pas, c'était le sens profond de l'histoire comme tradition ».

24 «Was ist Metaphysik?», in Wegmarken, GA, 9, p. 122, trad. E. Martineau, Pa¬

ris, Authentica, 1988, p. 17. Voir J.-F. Courtine, «Phénoménologie et science

de l'être», in Heidegger et la phénoménologie, Paris, Vrin, 1990, p. 188 :

«La Leçon de 1929 [...] ne souffle mot de la phénoménologie et peut même
s'entendre comme une manière de prendre expressément congé de la phénoménologie».

25 Lettre à Pfänder du 6 janvier 1931, Briefwechsel, Dordrecht-Boston-London,
Kluwer, 1994, Bd. 2, p. 184.

26 Die Krisis der europäischen Wissenschaften..., Hua, VI, Beilage XXVIII,
p.508, trad. G. Granel, Paris, Gallimard, 1976, p.564.



210 Jean-François Ainishanslin

et le pluralisme des «conceptions du monde», si bien que la philosophie

paraît menacée dans sa possibilité même27. Certes, la multiplicité
des philosophies a toujours constitué une manière de scandale pour la
métaphysique, et la succession continue de systèmes concurrents entre
eux ne pouvait y apparaître que comme un échec manifeste (ein Versagen,

das nicht verborgen bleiben konnte). On connaît le verdict cartésien:

si les philosophies sont incompatibles entre elles, et qu'elles
affichent la même prétention à une vérité inconditionnée, elles sont toutes
fausses - «ne unus quidem videtur habere scientiam»29. Nonobstant,
l'époque de la métaphysique se caractérisait par la foi (Glaube) en la

possibilité et, de temps à autre (zeitweise), par la réalisation réussie (die
gelungene Verwirklichung) de la philosophie sous la forme d'un système

particulier. Régnait autrement dit l'assurance de la possibilité de la
philosophie comme tâche unitaire, possibilité que chaque philosophie
réalisait à sa manière. L'échec n'était donc que relatif, et s'accompagnait

de l'évidence d'une réussite, fût-elle incomplète, unilatérale,
partielle (die Evidenz eines unvollkommenen, eines einseitigen, partiellen

Gelingens, aber doch eines Gelingens).
Aux temps de crise, en revanche, l'échec que manifeste la multiplicité

des philosophies semble total et irrémissible: l'évidence de la
possibilité de la philosophie a disparu. Toutefois, une voie demeure ouverte
aux yeux de Husserl, qui n'a jamais cru, en dépit d'un ton souvent
désespéré, en quelque chose comme la «fin» ou la «mort» de la
philosophie. Cette voie, c'est celle d'un retour de la philosophie sur son passé,

retour qui pourrait seul restaurer la possibilité de la philosophie
comme science. Il faut donc, dit Husserl, «se plonger dans les grands
systèmes traditionnels». Il ne s'agit toutefois nullement, ici, d'édifier
une histoire de la philosophie qui se rapporte à la succession des
doctrines comme à autant de faits historiques (historische Tatsache). Moins
que jamais Husserl ne renonce ici à la critique de l'historicisme, de

l'empirisme et de la présomption causaliste. Sans estimer nécessaire de

répéter les motifs et les attendus de cette critique, Husserl se borne ici à

souligner que la manière « scientifique » ou « doxographique » de prati-

27 Krisis, Beilage XXVIII, p.508-509, trad. p.563-564: «La philosophie préten¬
dait être la science du tout de l'étant [...] elle pensait pouvoir connaître
scientifiquement le principe métaphysique, et le monde à partir de lui. [...] Mais ces
temps sont révolus. [...] La philosophie est en danger, c'est-à-dire son avenir
est menacé».

28 Regulae ad directionem ingenii, AT, X, p.363.



Le paléonyme. Phénoménologies, histoire, fiction 211

quer l'histoire de la philosophie, n'est pas la seule (nicht die einzige). Il
est une autre façon, en effet, de se rapporter au passé de la pensée, une
autre méthode historique que celle qui traite objectivement des
doctrines en tant que faits: celle «qui consiste à employer l'histoire de la
philosophie en vue de découvrir la véritable méthode de la philosophie,
ou, ce qui revient au même, en vue de découvrir <la philosophie
même>»29.

C'est ici, très précisément, que s'implique la «fiction». Husserl
caractérise en effet ce genre d'interprétation historique (historische
Interpretation) comme «Dichtung», entre guillemets.

Avant de traduire ce mot et de renoncer à la prudence des guillemets,

il faut peut-être prendre la patience de déplier les choses. Car si la

Dichtung désigne certes la «poésie» ou le «poème», comme a choisi
de transposer le traducteur français, elle est d'abord à entendre comme
activité de composition, de mise par écrit et d'invention. La Dichtung
en vient ainsi à désigner toute littérature, la littérature au sens large,
comme dit parfois Husserl. En ce sens, elle n'équivaut nullement à la
Poesie et ne s'oppose pas à l'œuvre en prose. Au demeurant, c'est
expressément en direction du récit prosaïque et de la narration

romanesque que la Dichtung fait signe ici, Husserl suggérant de rapprocher
la narration historique de la construction d'un récit fictif ou romancé. Il
intitule ainsi ce fragment sur l'histoire de la philosophie par les mots
suivants: «construction du <roman> de l'histoire (Konstruktion des

<Romanes) der Geschichte)»20.
Mais pourquoi, s'agissant de l'histoire, parler de Dichtung?

D'abord, sans doute, en raison de l'irréductible pluralité des versions de

l'histoire de la philosophie. Selon l'herméneutique très simple qu'esquisse

ici Husserl, le philosophe n'est pas mu par un souci d'objectivité

scientifique lorsqu'il lit ses prédécesseurs. Il les lit depuis ce qu'il
pense: «Il lit, et naturellement il comprend ce qu'il lit sur le terrain de

ses propres idées». Chacun lisant Platon, Descartes ou Kant sur le
terrain de ses propres conceptions, chacun à «son» Platon, «son»
Descartes, «son» Kant. Pour une raison plus fondamentale qu'il ne
semble à première vue, et qui tient, comme le souligne Husserl, à la

29 Krisis, Beilage XIII, p.445, trad. p.492-493. Cf. ibid. : «L'édifice de la philo¬
sophie même [...] commence par l'édifice de la méthode, qui doit pouvoir, à

son tour, conduire non pas à une philosophie parmi les autres, mais à la
philosophie».

30 Krisis, Textkritische Anmerkungen zu Beilage XXVIII, p. 556.



212 Jean-François /Enishanslin

lecture, chaque interprétation est donc une manière de construction
contingente. Or, cette possibilité d'un nombre indéfini de lectures
alternatives ouvre celle d'une pluralité de récits ou d'histoires de la philosophie.

Husserl semble ici opérer un déplacement de l'Histoire de la
philosophie aux histoires de la philosophie conçues comme multiplicité de
récits libérés de toute prétention à la scientificité et à la vérité. Il n'en
va cependant pas ainsi, ou du moins n'en va-t-il pas simplement ainsi.
Car derrière cette apparente multiplicité se cache en vérité, selon Husserl,

l'unité voilée et méconnue d'un but ou d'une fin :

«L'image qu'il [le philosophe] se fait de l'histoire, en partie forgée par lui-
même, en partie reçue, sa <Dichtung de l'histoire de la philosophie) n'est pas
resté et ne reste pas fixe, il le sait; et pourtant: chaque < Dichtung > lui sert, et

peut lui servir, à se comprendre lui-même et son projet, et celui-ci en rapport
avec celui des autres et avec leur < Dichtung >, et finalement à comprendre le

projet commun à tous, qui constitue <la> philosophie en tant que telos unitaire
avec les tentatives systématiques de remplissement de sens pour nous tous,
c'est-à-dire en même temps en connexion avec les philosophes du passé (pour
autant que nous puissions en forger diverses < Dichtungen > qui aient sens pour
nous - so wie wir sie uns vieldeutig dichten konnten)31. »

La méthode historique que promeut Husserl tend ainsi à expliciter
l'unité d'une visée derrière la diversité des réalisations, à mettre au jour
«l'identité permanente de la tâche philosophique à travers toutes les

modifications qu'elle a subies, telles qu'elles se présentent historiquement

dans la diversité des systèmes philosophiques»32. La multiplicité
des philosophies serait autrement dit habitée par une tâche pérenne ou
supra-temporelle qui procurerait à la philosophie sa structure téléo-
logique unitaire. Et c'est cette tâche qui constituerait l'essence même de
la philosophie, ce que Husserl nomme d'une hyperbole l'essence

propre et centrale de la philosophie comme telle, das zentral
Eigenwesentliche der Philosophie als solcher.

L'histoire doit donc se reconstruire depuis cette tâche qui s'annonce
à elle-même depuis l'infinité d'un telos jusqu'alors latent et inconscient33.

C'est d'ailleurs essentiellement pour cette raison que ce récit
n'est pas «science» ou «savoir», mais «Dichtung»: il se constitue

31 Krisis, Beilage XXVIII, p.513, trad, p.568.
32 Krisis, Beilage XIII, p.442, trad. p.488.
33 Krisis, § 7, p. 17, trad. p. 25 : « L'ensemble de la philosophie du passé, bien qu'à

son insu (obschon ihr selbst unbewusst) était orientée intérieurement vers ce
nouveau sens de la philosophie».



Le paléonyme. Phénoménologies, histoire, fiction 213

dans l'entrelacs du connu et de l'insu, dans un mélange indistinct de

savoir et de non savoir34. Contrairement aux histoires des idéalismes

spéculatifs qui s'écrivent depuis la transparence d'un présent absolu

comme savoir absolu, l'histoire qu'esquisse ou projette ici Husserl se

conçoit à partir de la crise d'un présent opaque à lui-même. Tout
demeure trouble ici : la conscience du telos est obscure (unklar) et la
philosophie demeure une énigme (ein Rätsel). Écrite depuis le clair-obscur
de ce (non) savoir, l'histoire de la philosophie est dès lors nécessairement

une construction, une fabulation, une fiction - une Dichtung.
Une objection s'élèverait sans doute contre la tentative de rendre,

dans le texte husserlien, Dichtung par le mot «fiction». Husserl a en
effet déjà usé, dans un idiome latinisant, du vocabulaire de la Fiktion,
du Fiktum, de la fingierende Phantasie. Lors de la formulation
canonique de la méthode de la phénoménologie transcendantale dans le

programme de 1913, on s'en souvient, Husserl montrait en effet le privilège

des « images libres » sur les perceptions en régime phénoménologique.

De même que le géomètre aurait la liberté de pouvoir modifier
arbitrairement (willkürlich) la forme de ses figures fictives (die fingierten

Figuren), de même, dans cette autre éidétique descriptive qu'est la

phénoménologie, la liberté dans l'investigation des essences exige
nécessairement d'opérer sur le plan de l'imagination. Ce que venait
résumer l'étrange et célèbre formule: «La <fiction> constitue l'élément
vital de la phénoménologie [...]; la fiction est la source où s'alimente la
connaissance des < vérités éternelles >»35.

Si la Dichtung historique n'est certes pas la Fiktion phénoménologique,

on pourrait pourtant repérer sans peine un certain nombre
d'analogies qui ne sont pas sans rapport, quoique fort indirectement,
avec ce dont il s'agit ici. Car cette histoire, dont la visée est de ressaisir
l'essence ou l'idée de la philosophie dans l'idéalité d'un telos, est pour
ainsi dire une histoire «eidétique» ou «phénoménologique»: son objet,
a-t-on pu écrire, c'est une «histoire réduite, prise en son seul
apparaître»36. Elle s'oppose par là à l'histoire scientifique, <naïve > en ce

sens qu'elle demeure dans l'attitude naturelle, «gagnée dans l'ethos du

34 Krisis, Beilage XXVIII, p. 513, trad. p. 568 : « Ce à quoi je tends sous le titre de

"philosophie", en tant que champ et but de mon travail, c'est quelque chose

que, naturellement, je sais. Et pourtant je ne le sais pas. Quel est l'auto-penseur
à qui un tel "savoir" a jamais suffi »

35 Ideen, Bd. 1, §70, p. 162-3, trad. p.225-7.
36 J. Benoist, «L'histoire en poème»,Recherches husserliennes, 9/1998, p.94.



214 Jean-François /Enishanslin

<comme ça s'est vraiment passé>»37. Husserl suggère au demeurant lui-
même, dans ce même manuscrit, le rapprochement entre Dichtung et

Fiktion, tout comme dans les Idées, il donnait un privilège à l'histoire et
à la Dichtung, mais entendue alors comme poésie ou composition
littéraire. Comme dans la phénoménologie en général, il y va aussi dans

cette histoire insolite d'une certaine forme de suspension, de neutralisation

et d'épochè, dans la mesure où la réalité des réalisations particulières

de l'idée de philosophie est, si l'on veut, mise entre parenthèses.
Si cette analogie entre la Dichtung et la Fiktion donne sans doute

beaucoup à penser, il faut toutefois la manier avec précaution. Avant
tout parce que le motif de l'histoire tel qu'il se développe dans ces

fragments semble incompatible avec celui de la fiction et de l'imagination

selon les analyses structurales ou statiques des Idées directrices.
La fiction semble n'être l'élément vital de la phénoménologie que dans

un monde figé de significations déjà constituées. Pour passer à

l'histoire, au fondement génétique et à la constitution originaire de la vérité,
il faudrait revenir à une expérience instauratrice nécessairement
mondaine et factice. L'histoire serait dès lors le contraire de la fiction. Bref,
on pourrait s'attendre à ce que la prise en compte du fait comme tel soit
indispensable dès qu'il s'agit de rendre compte de la genèse d'un contenu

eidétique et de son devenir.
On sait pourtant qu'il n'en va pas ainsi: comme l'a en effet montré

Derrida en des analyses dont la patience et la minutie mêmes nous
interdisent de les répéter ici autrement qu'en de sommaires propositions,
la technique des réductions, celle de la variation imaginaire, bref la
méthode de la phénoménologie transcendantale demeure valable et
efficiente à l'époque de la Crise, bien que sous une forme renouvelée38.
Procédant selon la logique rétrospective de la question-en-retour

(Rückfrage), la méthode génétique vise alors à interroger l'idéalité et la vérité
telles qu'elles nous sont livrées par la tradition afin d'en réactiver

37 Krisis, Ergänzungsband, Hua, XXIX, VorstudienN° 5, p.48. Notons ici que
l'histoire positiviste est en fin de compte, pour Husserl, une impossibilité:
«Une histoire qui pourrait constater supra-temporellement et définitivement
<comment cela a été>, est pour des raisons de principe, une impossibilité»
(ibid., Beilage N° 21, p.233).

38 J. Derrida, «Introduction» à L'origine de la géométrie, p.32: «Simplement
la variation imaginaire de la phénoménologie statique supposait un type de
réduction dont le style devra être renouvelé dans une phénoménologie
historique. [...] La réduction historique - qui opère aussi par variation - sera
réactivante et noétique».



Le paléonyme. Phénoménologies, histoire, fiction 215

l'intention originaire et finale. Or, pour qu'il y ait tradition et progrès de

vérité, il faut que la vérité s'inscrive dans des documents. Les «objets
idéaux» supposent, en vertu de leur objectivité et de leur idéalité
mêmes, une «présence perdurante», c'est-à-dire leur inscription historique

dans une tradition. Or, dit Husserl, c'est la fonction «décisive» de

l'expression linguistique écrite que de rendre possible cet arrachement
à la ponctualité du présent empirique et cette inscription dans la
présence perdurante de la tradition. C'est ce que montre Husserl dans

L'origine de la géométrie. Or sur ce point, il en va de la philosophie
comme de la géométrie. Comme l'a montré E. Fink dans des écrits
directement rattachés à la réflexion husserlienne, l'idéalité de la philosophie

- son objectivité et sa vérité - est intrinsèquement liée à son
inscription historique, donc à la réalité de sa «documentation»: «Que le

[texte] soit donc V < être-hors-de-soi > de la philosophie - son extériorisation

- ne signifie pourtant pas une anomalie fatale, mais - vu
positivement - est précisément la condition de possibilité pour la conservation

et la transmission de la pensée philosophique dans une
tradition39». De même qu'il serait donc possible d'écrire une histoire de la

géométrie qui s'organise autour de 1 '« idée » à laquelle renvoie chacune
des «géométries historiques» et qui se manifeste dans les états
littéraires sédimentés de cette science, de même y aurait-il une histoire de la

philosophie reconstruite à partir de son «idée» qui gît sous l'épaisseur
des sédimentations scripturales des doctrines. Cette histoire donnerait
alors, enfin, accès à ce qui s'est perdu, à «la téléologie du développement

de la vérité dans sa toujours plus grande perfection»40.
Pourtant la nécessité de toujours commencer dans ce qui est déjà

constitué, celle de devoir questionner-en-retour à partir du document
déjà lisible ouvre une série de complications dont Derrida montre
qu'elles remettent en question la possibilité même d'une telle histoire

39 E. Fink, «Die Entwicklung der Phänomenologie E. Husserls» (1937), in Nähe
und Distanz, Freiburg i. Br. /München, Alber, 1976, p.57, trad. J. Kessler,
Grenoble, Millon, 1994, p.46. Sur cette problématique, voir notre étude, «Le
fonctionnaire des postes (Husserl, Fink, Derrida)», Histoire et avenir, Genos,
5/2000.

40 Krisis, Beilage XXV, p.491, trad. p.545. Malgré les apparences, cette histoire
n'est pas celle de la marche imperturbable d'une idée qui se réalise, à la fin,
dans la phénoménologie comme figure ultime et absolue de la métaphysique.
Husserl précise en effet aussitôt: «Non pas que ce qui vient après soit [...] la
mesure de ce qu'il y avait avant; mais l'évidence postérieure contient aussi

implicitement l'évidence antérieure».



216 Jean-François Aïnishanslin

téléologique. S'interroger, en effet, sur «l'intention originelle et finale
de ce qui m'est livré par la tradition», ce n'est pas interroger cette
intention, mais la tradition, «la médiateté même», «l'ouverture d'une
télécommunication en général». C'est interroger, autrement dit, l'écriture,

à savoir ce qui rend possible la tradition en tant qu'elle est
indissociable de l'itérabilité. Or, cette itérabilité dans l'ordre de l'écriture au
sens étroit, mais aussi dans l'ordre de la signification en général est
contradictoire avec l'idée d'une origine ou d'un telos\ du moins l'origine

et le telos ne sauraient dès lors correspondre à un point simple, à

une source indécomposable, à une fin indivisible. Aussi, par sa structure

itérative, l'intention de l'histoire qu'interroge la question-en-retour,
si elle tend certes vers un idéal de plénitude présente et identique à soi

ne peut atteindre cette stigmè qu'elle espère: l'intention étant d'emblée
divisée et cet écart étant sa possibilité même, l'intention est a priori
différante. Bref, la structure différante de l'écriture et sa logique
disséminante s'oppose au schème linéaire du déroulement de la présence

comme téléologie et eschatologie qui structure le récit husserlien. C'est
donc au moment même où ce que Husserl appelle la «téléologie
interne» paraît assurer la lecture la plus rassemblante de la philosophie
que cette présomption d'unité semble, précisément, le plus problématique.

Selon une figure qui pourrait certes sembler n'opérer qu'un simple
renversement, il faudrait peut-être tenter une histoire qui, comme
l'husserlienne, reconstruise rétrospectivement le passé de la pensée,
mais en postulant non pas l'unité téléologique de «la» philosophie,
mais une multiplicité non totalisable de philosophies. Il ne s'agirait
donc pas, bien entendu, de reconstruire la multiplicité empirique des

doctrines, laquelle relève du simple constat: mais de produire cette
sorte de multiplicité que suppose 1'individuation particulière à chaque
philosophie existante41. On pourrait par exemple partir de ce < fait > déjà

41 Voir l'élaboration de cette problématique par A.-F. SCHMID, « Que faire de la
multiplicité des philosophies », Genos, 2/1992, en particulier p. 109-110 : « De
ce point de vue, on pourra déterminer une <époque contemporaine) - en un
sens qui rappelle Y<épochè> de Husserl - celle des philosophies qui
comprennent cette multiplicité autrement que comme un simple fait empirique et

qui ne se voient pas elles-mêmes comme le simple aboutissement d'un progrès
linéaire sur une tradition qu'elles seules maîtrisent pleinement, et qui savent
donc qu'il y a quelque chose comme une individuation nécessaire de l'acte
philosophique, voire un style dans la philosophie».



Le paléonyme. Phénoménologies, histoire, fiction 217

relevé que le mot de phénoménologie se trouve soumis à une sorte de

pliure qui l'infléchit vers un lieu excessif et débordant qu'il ne parvient
pas à maîtriser: la chose ou le concept «phénoménologie», ce que ce
mot intitule dans un certain nombre de discours, demeure toujours
inconciliable à la polysémie qu'il semble receler. Husserl, et même
Heidegger, le reconnurent parfois expressément: il n'y a pas une phénoménologie,

mais irréductiblement des phénoménologies, lesquelles ne

supposent peut-être même pas l'unité d'une idée, d'une tâche ou d'une
fin qui s'appellerait la phénoménologie42. Depuis, les hétérodoxies
phénoménologiques se sont multipliées, et l'on serait aujourd'hui bien

en peine d'identifier ce qui pourrait réunir les innombrables discours

qui revendiquent ce titre. Aussi le temps est-il sans doute venu
d'insister sur la « non-identité-à-soi » de quelque chose comme la
phénoménologie. On pourrait lire, ou récrire, le long récit des phénoménologies,

suggérant d'un même geste qu'il s'agit là d'un «processus, donc
d'un instable rapport de forces dont la conflictualité même lui interdit
de se rapporter tranquillement à son identité »43. Il conviendrait de partir

de cette conflictualité. De ne pas présupposer, par conséquent, l'unicité

de la phénoménologie comme forme finale de la philosophie trans-

42 Voir Krisis, Beilage X, p.431, trad. p.476 : «Mais on comprendra également de

quel droit cette philosophie d'un genre nouveau - < phénoménologique> -
s'appelle philosophie transcendantale (<phénoménologie transcendantale>,
mais en opposition avec toutes les phénoménologies, fussent-elles motivées par
les Recherches logiques, qui forment ce qu'on appelle l'école phénoménologique)».

Ou Heidegger, Die Grundprobleme der Phänomenologie, GA, 24,
p.2, trad. J.-F. Courtine, Paris, Gallimard, 1985, p. 16: «Sans doute y a-t-il
encore, au sein même de la recherche phénoménologique, plusieurs manières de
déterminer son essence et les tâches qui lui reviennent. Mais, même à supposer
qu'il soit possible d'harmoniser ces différentes déterminations de l'essence de

la phénoménologie, on pourrait encore se demander si le concept ainsi obtenu,
et qui serait pour ainsi dire le concept <moyen > de phénoménologie, est
susceptible de nous donner la moindre orientation quant aux problèmes à retenir».
Voir aussi le discours de Heidegger du 10 décembre 1965 pour E. Fink
(Appendice aux Grundbegriffe der Metaphysik, GA, 29/30, p.534, trad. D. Panis,
Paris, Gallimard, 1992, p.528).

43 J. Derrida (à propos de <la> métaphysique), «<Nous autres Grecs>», in Nos
Grecs et leurs modernes, textes réunis par B. Cassin, Paris, Seuil, 1992,
p.272-73. Voir également J.-F. Courtine, «Phénoménologie et métaphysique

», Le Débat, 72/1992, en particulier p.89.



218 Jean-François /Enishanslin

cendantale44, ni comme figure épocale de la métaphysique. Mais faire
l'hypothèse, au contraire, d'une tension mouvante qui produirait la
multiplicité des phénoménologies comme autant d'individuations
particulières : cette tension serait, par exemple, celle qui s'est constituée
dans l'héritage croisé du rationalisme leibnizien et de l'empirisme lo-
ckien, et qu'on pourrait par commodité surnommer le conflit du
«formalisme» et de l'«intuitionnisme». Ce conflit aurait été assumé et
désigné du nom de phénoménologie, telle serait la fiction, par un certain
nombre de philosophes avant Husserl, parmi lesquels : Lambert, Kant,
Fichte, Hegel ou Brentano. Ces différents noms propres autour
desquelles s'articulerait cette reconstruction fictive seraient donc comme
les figures ou les tropes autour desquels se constituerait cette tension
conflictuelle.

Dans cette fiction, qui ne viserait certes pas à construire une histoire
monumentale centrée sur l'hétérogénéité des pensées ni à édifier un
grand récit romançant la succession des doctrines, la phénoménologie y
trouverait peut-être son compte. Elle y apprendrait par exemple à se

situer autrement dans l'histoire de la philosophie que comme étape

-provisoire ou ultime - de la procession des «grandes» philosophies
de la Modernité qui mène de Descartes à l'idéalisme transcendantal.
Elle y serait notamment rendue attentive au fait qu'elle s'enracine
profondément dans cette philosophie qu'on appelle par une commode

quoique trompeuse éponymie «autrichienne45». Donc dans un terreau

marqué par un anti-idéalisme radical, par le leibnizianisme de Bolzano
et le néo-aristotélisme de Brentano - terreau qui fut comme on sait celui

sur lequel naquit aussi ce qui deviendrait plus tard la philosophie
dite «analytique».

Ce qui ne manquerait pas non plus d'éclairer d'un jour nouveau le

paysage contemporain de la philosophie, moins marqué désormais par
le vieux clivage entre analyse logique et phénoménologie que par
certaines rencontres; dont celle, si déterminante à nos yeux, entre les pen-

44 Voir la conclusion du § 14 de la Crise, où Husserl présente la phénoménologie
comme Endform de la philosophie et comme relève de la tension entre
«philosophie objectiviste» et «philosophie transcendantale» (p.71, trad. p. 81).

45 Voir R. Haller, Studien zur österreichichen Philosophie, Amsterdam, Rodo-
pi, 1979; J. C. Nyiri (ed.), From Bolzano to Wittgenstein: The Tradition of
Austrian Philosophy, Vienne, Hödler-Pichler-Tempsky, 1986; B. Smith,
Austrian Philosophy, Chicago-La Salle, Open Court, 1996. Et en français, les
travaux de J. Benoist.



Le paléonyme. Phénoménologies, histoire, fiction 219

sées fort différentes pourtant de Wittgenstein, Derrida et Heidegger46.
Peut-être alors cette histoire - cette fiction - relancerait-elle des questions

sur ce qui constitue le plus vif de la pensée d'aujourd'hui.

46 Voir p. ex. D. Nicolet, Lire Wittgenstein, Paris, Aubier, 1989; L. Carraz,
Wittgenstein et la déconstruction, Lausanne, Antipodes, 2001, ou, dans une tout
autre perspective, les essais de G. Guest sur la phénoménologie de Wittgenstein.




	Le paléonyme : phénoménologies, histoire, fiction

