Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 61 (2002)

Artikel: Le paléonyme : phénoménologies, histoire, fiction
Autor: AEnishanslin, Jean-Francois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882956

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882956
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia philosophica 61/2002

JEAN-FRANCOIS ENISHANSLIN

Le paléonyme
Phénoménologies, histoire, fiction

In Logische Untersuchungen (/900-1901), Husserl uses the old term «phenomeno-
logy» to name a new philosophical subject which soon became «first philosophy».
From this question of paleonymy, the author examines the amphibological charac-
ter of historicity in Husserlian philosophy, and the status of the history of philo-
sophy in it, a status characterised by the author of Krisis as «Dichtung».

Qui ne fut surpris de la longue définition du «concept inaugural» de
phénoménologie qui occupe le dernier tiers du paragraphe 7 d’Etre et
temps 7 On concevrait difficilement une caractérisation de la phénomé-
nologie qui soit aussi différente de son acception husserlienne, néan-
moins aussi proche par la maniere méme dont elle s’y opposait. Husserl
ne s’y tromperait d’ailleurs pas, qui comprendrait trés vite que le traité
heideggerien était largement écrit contre ce qu’il entendait pour sa part
sous ce titre!. Nonobstant, ni 1’ontologie phénoménologique, ni la
phénoménologie herméneutique qui la prépare ne supposent un aban-
don de la problématique husserlienne: il s’agit plutdét d’une appro-
priation critique de la phénoménologie par Heidegger, laquelle passe
comme on sait par la solennelle hellénisation de son nom, et par la mise
en évidence de ’orientation de Husserl sur I’idée traditionnelle de la

1 En marge du §7 C de son exemplaire d’Etre et temps, Husserl souligne plu-
sieurs fois cette divergence: en particulier, face a 1’assertion selon laquelle la
phénoménologie est la maniere d’accéder a ce dont I’ontologie a pour theme,
Husserl ajoute cette apostille: «Je dis aussi cela, mais en un tout autre sens»
(Notes sur Heidegger, trad. N.Depraz, Paris, Minuit, 1993, p.17, également
p.16: «La phénoménologie en un autre sens, ou ce qui revient au méme, a
I’ontologie»). Voir aussi la lettre de Heidegger a K. Jaspers du 26 décembre
1926: «Si le traité est écrit <contre> quelqu’un, c¢’est contre Husserl, qui I’a vu
tout de suite, mais s’en est tenu des le début a I’aspect positif » (M. Heidegger —
K. Jaspers Briefwechsel, Frankfurt a.M., Klostermann, 1990, p.71, trad.
P.David, Paris, Gallimard, 1996, p.62).



200 Jean-Frangois Anishanslin

philosophie comme science absolue?. Aussi Heidegger pourrait-il plus
tard affirmer qu’il s’était alors attaché a «penser plus originellement
ce qu’est la phénoménologie afin, de cette maniere, de la ramener en
propre a son appartenance a la philosophie occidentale». Pourtant,
apres s’étre d’abord engagé sur le chemin de la phénoménologie, il se-
rait finalement conduit a renoncer au terme méme de phénoménologie
— «non pour renier I'importance (Bedeutung) de la phénoménologie,
mais pour laisser [son propre] chemin de pensée anonyme (im Namen-
losen)»3,

En partie liée a la question de la situation de la phénoménologie
dans la tradition métaphysique, la question du nom, du nom «phéno-
ménologie », aura ainsi hanté le discours heideggerien.

Or, ’extréme attention que Heidegger porte a ce nom contraste avec
la trés grande discrétion avec laquelle Husserl s’était saisi de ce vieux
mot pour, d’un geste singulier, baptiser son entreprise. Soulignant
ce geste dans une périphrase d’Etre et temps — «I’investigation qui se
donne pour nom phénoménologie, die Forschung, die sich den Namen
Phdnomenologie gibt»* — Heidegger I’assumait pour le répéter plus
radicalement. A-t-on pourtant mesuré ce qu’implique l’acte de se
nommer soi-méme ? Peut-on se donner son propre nom? Un tel geste
est-il possible ? Sans doute la philosophie, mais elle seule, I’avait une
fois effectuée : se confondant dans une certaine mesure avec I’idée d’un
commencement radical, d’ou aurait-elle d’ailleurs pu recevoir son nom
sinon d’elle-méme ? Mais, si tous I’avaient répété, nul philosophe, de-
puis Platon, n’avait prétendu renouveler ce geste inaugural. Tout au
plus, le philosophe avait ét€ le nomothéte imposant leur titre aux di-
verses disciplines du savoir. Or, avec Husserl, la scéne originelle allait
étre rejouée, et la phénoménologie devenir I’hétéronyme de la phi-
losophie comme telle. Pourtant, alors que dans les Recherches
s’accomplit explicitement une percée (Durchbruch) — «la percée d’une
science essentiellement nouvelle, la phénoménologie pure, et la percée
d’une philosophie fondée d’une maniere nouvelle; fondée précisément

2 Voir en particulier Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriff, Gesamtaus-
gabe, Frankfurt a. M., Klostermann (désormais GA), 20, p. 147.

3 «Aus einem Gesprich von der Sprache », in Unterwegs zur Sprache, GA, 12,
p-91 et p. 114, trad. F. Fédier, Paris, Gallimard, 1976, p.94 et 114.

4  Sein und Zeit, § 7, Tiibingen, Niemeyer, 10°édition, 1963, p.34, trad. F. Vezin,
Paris, Gallimard, 1986, p.62.



Le paléonyme. Phénoménologies, histoire, fiction 201

comme phénoménologie »> — I'introduction du titre méme de phénomé-
nologie est étonnante de sobriété, Husserl faisant usage d’un terme déja
marqué d’une longue histoire sans estimer pour autant nécessaire de
spécifier la signification qu’il lui assignait pour sa part. Si ’on excepte
en effet son unique et peu significative occurrence dans les Prolégo-
meénes®, le mot de phénoménologie n’apparait dans le texte husserlien
que dans I’introduction au second tome. Rappelons ici ce passage, déci-
sif et péremptoire, cens€¢ démontrer la nécessité des investigations
phénoménologiques :

«Des réflexions sur le langage appartiennent en tout cas aux préparations philo-
sophiques indispensables a la construction de la logique pure, car c’est seule-
ment grice & elles que 1’on peut dégager avec une clarté sans équivoque les
objets propres de la recherche logique, et, par suite, les genres et les différences
essentiels de ces objets. Il ne s’agit cependant pas ici d’explications grammati-
cales au sens particulier, se rapportant a quelque langue donnée historiquement,
mais d’un examen de ce genre le plus général, qui appartient a la sphére plus
vaste d’une théorie objective de la connaissance, et, s’y rattachant intimement,
d’une phénoménologie purement descriptive des vécus de la pensée et de la
connaissance. C’est cette sphére qui doit étre explorée de part en part en vue
d’une étude préparatoire a la logique pure et de son €lucidation dans le cadre
d’une critique de la connaissance; aussi est-ce a I’intérieur de cette sphére que
se situeront nos recherches.

La phénoménologie pure représente un domaine de recherches neutres, dans le-
quel les diverses sciences ont leurs racines. D’une part, elle est utile a la psy-
chologie en tant que science empirique [...]. D autre part, la phénoménologie
révele les «<sources> d’ol <proviennent (entspringen)> les concepts fondamen-
taux et les lois idéales de la logique pure’.»

Tout se passe comme si la phénoménologie, au moment de son ins-
tauration husserlienne, €tait une discipline déja constituée, ayant un

5 «Entwurf einer <Vorrede> zu den <Logischen Untersuchungen> », Tijdschrift
voor Philosophie, 1 (1939), p. 124, trad. J. English, in Articles sur la logique,
Paris, PUF, 1975, p.373-74. Voir également la préface de la deuxi¢me édition,
Logische Untersuchungen (désormais LU), Bd.1, Husserliana (désormais
Hua), XVIII, p.8, trad. H. Elie, A. Kelkel et R. Schérer, Paris, PUF, 1961,
p.XI: «Les Recherches logiques furent pour moi un ouvrage de percée et, par
conséquent, non pas une fin, mais un commencement ».

6 Cf.LU,Bd. 1,p.215, note, trad. p.236, note qui renvoie au demeurant aux Re-
cherches proprement dites. Dans la seconde édition, 1’adjectif phénoméno-
logique vient en outre se substituer une fois & «psychologique », une fois a
«logique » (p. 192 et 246, trad. p.209 et p.269).

7 LU, Bd. 2, Einleitung, § 1, p.6-7, trad. p.3.



202 Jean-Frangois ZAnishanslin

objet clairement délimité, une tache tout a fait distincte, une place par-
faitement déterminée dans 1’édifice du savoir. Certes, cet usage du
terme de phénoménologie n’est pas absolument inédit pour le public
philosophique du début du XX° siecle: n’est-ce pas I’un des mots dont
avait un temps usé Brentano pour qualifier sa psychologie descriptive® ?
Sur ce point, I’emprunt de Husserl semble d’ailleurs littéral: «La
phénoménologie est psychologie descriptive »°. Husserl ne cite pourtant
pas son maitre, ni n’use de guillemets pour démarquer ce terme de son
propre discours. Car ce n’est que tres partiellement qu’il reprend en
charge la valeur brentanienne de ce syntagme: par un usage qui n’est
déja plus brentanien, et qui ne doit surtout rien a I’idéalisme spéculatif
(Ie mot se trouve chez Hegel, bien siir, mais aussi chez Kant, chez
Fichte, chez Hartmann, chez Novalis), les Recherches commencent ain-
si a en transformer et a en déplacer le concept.

On pourrait longuement s’interroger sur la reprise d’un mot si char-
gé de déterminations: I’emploi de ce vieux nom n’est-il pas une limita-
tion qui empéche la phénoménologie d’étre pleinement elle-méme ? ne
contredit-il pas 1’absence revendiquée de présuppositions métaphy-
siques 7 ne relativise-t-il pas 1’essentielle nouveauté que prétend incar-
ner cette science fondamentale ? Ces questions, qui touchent a la reprise
d’un mot préexistant et a I’emploi d’un nom forgé dans un autre con-
texte, sans doute faut-il les inscrire dans une problématique plus large,
qui concerne 1’usage philosophique de la langue ou des langues dites
naturelles. Au demeurant, Husserl lui-méme a thématisé cette difficulté
affectant la phénoménologie de devoir nécessairement s’inscrire dans
un langage déja constitué au risque d’étre abusée par le poids des habi-
tudes de pensée sédimentées. Et s’il a parfois pu sembler le dénier, il
n’a jamais ni€ que la philosophie trouve son élément dans la langue.
Certes, une certaine formalisation de la langue est toujours plus ou
moins a ’ceuvre dans le discours philosophique; mais la philosophie
n’a jamais pu, pour des raisons principielles aux yeux de Husserl, se
formaliser intégralement dans une langue artificielle et universelle,

8 Cf. le cours de 1888-1889 intitulé «Descriptive Psychologie oder beschrei-
bende Phinomenologie» (F. BRENTANO, Descriptive Psychologie, édité par
R. Chisholm et W. Baumgartner, Hamburg, Meiner, 1982, p.129).

9 Comme on sait, Husserl remplacera en 1913 ce passage jugé équivoque par un
autre ou il est dit que «si le mot de psychologie garde son sens ancien, la
phénoménologie n’est justement pas psychologie descriptive» (LU, Bd. 2,
Einleitung, § 6, p.23-24, trad. p. 19 et p.263).



Le paléonyme. Phénoménologies, histoire, fiction 203

malgré un certain nombre de tentatives qui l'intéresseérent d’ailleurs
beaucoup. S’il y a donc une langue philosophique, voire une langue
phénoménologique, ce ne peut €tre qu’'un sous-ensemble, partiellement
formalisé sans doute, et plus ou moins délimitable, & I'intérieur des
langues naturelles. Aussi Husserl n’a-t-il jamais eu la prétention ni la
naiveté de créer un nouveau langage, ni de forger de nouveaux noms:
«On sait qu’il n’est pas heureux de choisir des expressions techniques
totalement étrangéres au génie de la langue philosophique telle qu’elle
s’est constituée au cours de I’histoire » 1.

I1 faut donc continuer a employer les vieux termes. Mais on ne sau-
rait non plus en changer I'usage d’un coup, par simple décret défini-
toire, comme on peut étre tenté de le faire suivant I’exemple mathéma-
tique : « En philosophie, les définitions n’ont pas la méme nature qu’en
mathématiques; toute imitation des procédés mathématiques est a cet
égard non seulement infructueuse mais maladroite et de conséquences
extrémement nuisibles »!!. Il ne saurait donc étre question de constituer
une terminologie fixée par des définitions de style mathématique. Cela
ne signifie certes pas que la phénoménologie ne se constitue pas dans
une lutte contre la langue: comme toute philosophie réformatrice et
réputée nouvelle, elle se veut institutrice d’une langue conforme a
I’essence des choses. Toutefois, selon Husserl, la démarcation de la
langue phénoménologique par rapport a la langue commune n’est pas
possible sous la forme de la construction d’une langue neuve, mais
seulement comme modification, traduction, réduction de la langue
d’usage. C’est pourquoi la langue phénoménologique, et d’abord son
vocabulaire, commence dans le cadre de «la langue philosophique telle
qu’elle s’est constituée au cours de I’histoire ».

Et cela vaut d’abord de son titre. C’est donc un terme ancien, usé
déja par une longue tradition, qui vient préter son nom a la tentative
neuve de Husserl — un terme dont on ne saurait par conséquent affirmer
qu’il vient nommer proprement cette entreprise encore germinale.
Préte-nom plut6ét que nom propre, le mot « phénoménologie » est le pa-
léonyme dont se saisit Husserl pour baptiser cette discipline philo-
sophique nouvelle, bientdt promue au rang de «vraie philosophie» ou

10 Ideen zu einer reinen Phdnomenologie (désormais cité Ideen), Bd. 1, Hua, I11/1,
Einleitung, p.9, trad. P. Ricceur, Paris, Gallimard, 1950, p. 10.
11 Ibid.



204 Jean-Frangois Znishanslin

de «premiere des philosophies»!2. Or c’est ici que la question de la
nomination rencontre celle de 1’histoire de la philosophie, de I’histoire
de la langue — de I’histoire, s’il en est une, de la langue de la philoso-
phie. Car s’il est impossible d’inventer une nouvelle terminologie, si la
paléonymie est nécessaire, il faut donc passer, d’une maniére ou d’une
autre, par I’histoire de la philosophie. Parce que les concepts ne sont
pas de purs « X » arbitrairement nommés, parce qu’on ne peut pas sim-
plement stipuler un contenu pour un concept, comme on le ferait pour
un signe algébrique, la langue de la phénoménologie doit commencer
par emprunter a la tradition. Elle ne s’inscrit pourtant dans ce cadre lin-
guistique et historique que pour le dépasser, voire, paradoxalement,
I’éviter autant que possible (vermeiden nach Méglichkeit). La termino-
logie sédimentée de la philosophie a en effet ét€ contaminée (verfloch-
ten) par tant d’usages corrompus qu’il serait préférable de pouvoir faire
I’économie des termes majeurs légués par la tradition: «trop d’obscu-
rités et d’ambiguités propices a ’erreur s’attache a leur emploi com-
mun; en outre les doctrines philosophiques plus ou moins décriées,
héritage facheux du passé les ont profondément contaminées»!3. En
vertu de ce paradoxal évitement de ce qu’il faut pourtant emprunter, la
phénoménologie se constitue ainsi a I’encontre et au sein de la langue, a
I’encontre et au sein de la tradition. Pourtant, quant au concept de
phénoménologie, mais aussi bien quant a I’ensemble de la conceptua-
lit€ dont elles usent, les Recherches sont pour ainsi dire exemptes de
références historiques.

Mais I’histoire (de la philosophie, des concepts des idées) ne pou-
vait guere introduire a la phénoménologie. Sur ce point, Husserl ne tar-
dera pas a s’expliquer:

«L’histoire [...] ne pouvait s’entremettre. Si déterminante qu’ait ét€ pour moi

I’étude des grands penseurs du passé, je ne voyais partout que des problémes

qui n’étaient pas mirs et chatoyaient d’'une maniére ambigué, et des théories

obscures a force de profondeur. Las des confusions et craignant de sombrer
dans I’océan d’une critique infinie, je me suis senti contraint de laisser de coté

12 Ideen,Bd. 1, Einleitung, p.8, trad. p.8-9: «La vraie philosophie, dont I’'idée est
de réaliser I’idée d’une connaissance absolue, prend racine dans la phénomé-
nologie pure; et cela en un sens tellement strict que cette philosophie, la pre-
micre des philosophies, ainsi rigoureusement fondée et systématiquement ex-
posée, est la présupposition perpétuelle de toute métaphysique <qui pourra se
donner comme science> ».

13 Ibid.,p.8, trad. p.9.



Le paléonyme. Phénoménologies, histoire, fiction 205

I’histoire, et, pour rester moi-méme philosophe, de tenter I’expérience de partir
de moi-méme d’un point quelconque, de faire des recherches sur des problemes
immédiatement accessibles, fussent-ils trés modestes et peu appréciés, d’ou je
pourrais peut-étre un jour progressivement m’élever. Mais a 1’époque de la
premiére publication de ces recherches, je n’étais pas encore parvenu & bien
comprendre mon propre rapport avec 1’histoirel4. »

Ces remarques soulignent aussitdt un aspect important de Ia

phénoménologie: dans les Prolégoménes, puis dans La philosophie
comme science rigoureuse, dont c’est la préoccupation essentielle, dans
les Idées directrices, la critique phénoménologique du psychologisme
est toujours solidaire d’une condamnation du génétisme historiciste. Le
principe du retour aux choses mémes est d’ailleurs largement dirigé
contre I’approche historienne des probleémes philosophiques. De nom-
breuses remarques témoignent de cet enjeu, dont celle-ci:

«Certes, nous avons aussi besoin de I’histoire, mais pas a la mani¢re de
I’historien, bien entendu, car nous n’avons pas besoin de nous perdre dans les
constellations historiques ou sont nées les grandes philosophies. Nous avons
besoin de ces philosophies pour elles-mémes, afin de laisser le contenu de leur
orientation intellectuelle propre a nous stimuler. En fait, lorsque nous savons
déchiffrer ces philosophies historiques, et pénétrer 1’ame de leurs formules
(Worte) et de leur théories, c’est un flot de vie philosophique qui nous submerge
avec toute la force et la richesse de ses impulsions vivantes. Mais ce ne sont pas
les philosophies qui font de nous des philosophes. Vaines sont les tentatives qui
restent dépendantes de la dimension historique, qui se livrent a une activité his-
torico-critique et veulent parvenir a une science philosophique a partir d’un
travail éclectique ou au terme d’une renaissance anachronique. L’impulsion de
la recherche ne provient pas des philosophies, mais des choses et des pro-
blemes!5.»

L’anti-historicisme, dirigé nommément contre Dilthey mais qui vise

aussi bien Hegel, de I’article publié dans la revue Logos n’est que la
conséquence du retour aux sources vivantes de I’intuition et de 1’évi-

14 «Entwurf einer <Vorrede> zu den <Logischen Untersuchungen»», loc. cit.,

15

p.110, trad. p.356-57. Rappelons 1’anecdote suivante : a Heidegger qui lui de-
mandait en 1922, avant son départ pour Londres: « Und wie, Herr Geheimrat,
steht es mit der Geschichte ?», Husserl répondit sechement : « Die [Geschichte]
habe ich vergessen.» (H. SPIEGELBERG, «Husserl in England : Facts and Les-
sons », Journal of the British Society for Phaenomenology, 1970/1, repris in The
Context of the Phaenomenological Movement, The Hague, Nijoff, 1981,
p.186).

Philosophie als strenge Wissenschaft, Hua, XXV, p.60-61, trad. M. B. de Lau-
nay, Paris, PUF, 1989, p.84-85.



206 Jean-Frangois Znishanslin

dence. En effet, I’histoire, dont les sources sont étrangéres a la cons-
cience actuelle, représente le champ méme ou il ne saurait y avoir ni
intuition ni certitude, mais seulement reconstruction et conjecture. Aus-
si la phénoménologie exclut-elle I’histoire par sa méthode méme. Cer-
tes, les Lecons sur la conscience intime du temps avaient mis en €vi-
dence le caractére originellement temporel de la conscience et montré
que le temps ouvrait I’accés aux origines de I’intentionnalité, ainsi que
’avait souligné Heidegger dans la note introductive qu’il avait rédigée,
en 1928, pour I’édition de ces Legons de 1905. De ce point de vue, la
subjectivité¢ transcendantale progressivement thématisée par Husserl
apreés les Recherches logiques différait radicalement du cogito carté-
sien, du «je pense» kantien ou du Moi fichtéen, et I’idéalisme phéno-
ménologique pouvait s’engager sur la voie d’une recherche «géné-
tique » visant a mettre en évidence 1I’auto-constitution de la conscience
a partir de la couche pré-réflexive des syntheses passives. Logique for-
melle et logique transcendantale, les textes recueillis dans Expérience
et jugement ou dans les Analyses sur la synthése passive prendront tous
pour théme cette expérience originaire et essentiellement temporelle sur
la base de laquelle se constitueraient les idéalités logiques. Mais le ca-
ractére temporel de la constitution génétique fait signe vers I’'idée de
téléologie plutdt que vers celle d’histoire. Comme chaque moment de
cette constitution est orienté vers la donation «en chair et en os» de
celle-ci, il y a en effet une téléologie immanente aux processus de cons-
titution transcendantale. Or cette téléologie n’est nullement historique,
et 'histoire, dans la phénoménologie génétique, s’écrit toujours entre
guillemets!S. _

Il faudra attendre I’époque de la Crise pour que les guillemets
soient levés, pour que I'histoire elle-méme entre en scéne, pour qu’elle
fasse «irruption» dans la phénoménologie!”. Cette irruption ne suppose
cependant nulle rupture avec les condamnations antérieures des genéses
empiriques, pas plus qu’elle ne masque une secréte restauration de
I’historicisme. Au contraire, c’est en un sens la téléologie de la vérité
qui avait motivé cette critique qui appelle finalement une thématisa-
tion de I’histoire sous la forme d’une téléologie historique de la vérité.

16 Voir p.ex. Ideen, Bd.3, Hua, V, Beilage I, § 6, p. 129, trad. D. Tiffeneau, Paris,
PUF, 1993, p. 156.

17 L’expression est de DERRIDA, dans son Introduction a L’origine de la géomé-
trie, Paris, PUF, 1962, p.8.



Le paléonyme. Phénoménologies, histoire, fiction 207

Car le relos de la connaissance, celui d’une connaissance adéquate du
monde est celui-la méme qui commande I’histoire: c’est une idée «au
sens kantien », un idéal régulateur, I’'index d’une tache infinie. Or, chez
Husserl, cet idéal n’est pas valable seulement pour un intuitus derivatus
par contraste avec 'intuitus originarius d’un Dieu possédant la con-
naissance adéquate des choses en soi. C’est la raison pour laquelle les
vérités logiques ne sont pas «éternelles», mais «omni-temporelles»,
non pas hors du temps, mais valables pour tous les temps. Toutes les
idéalités ont «une omni-temporalité en ce qui concerne leur réactiva-
tion possible » et sont en ce sens « mondaines, de par leur surgissement
historiques »'8, En d’autres termes, si elles se constituent au sein méme
de la temporalité, si elles surgissent dans 1’histoire, les idéalités ont une
valeur «supra-temporelle», dont I’évidence peut en droit étre réactivée
en tout temps par la conscience.

Mais que signifie qu’une forme idéale puisse étre a la fois
«historique » et «supra-temporelle» ? Quel est le rapport entre téléolo-
gie et histoire ? Comme I’a souligné Derrida, la téléologie de la vérité et
la tradition de la science sont marquées d’une historicit€ paradoxale:
d’une part, elles sont dégagées de toute histoire, dans la mesure ot elles
ne sont pas affectées par le contenu empirique de I’histoire factuelle;
mais d’autre part, la tradition de la vérité est I’histoire la plus authen-
tique puisque se pensant comme telle!. La mise en évidence de cette
histoire de la vérité implique cependant la réduction de I’histoire em-
pirique, et suppose le respect de I'indépendance normative de 1’objet
1déal a I’égard de I’histoire. Sur ce point, Husserl maintiendra toujours
la critique de I’historicisme développée dans la Philosophie comme
science rigoureuse. Tout en concédant que le contenu de la science et
de la philosophie se transmettent selon le méme proces que toute autre
forme culturelle, il avait soutenu que, contrairement notamment a la
simple Weltanschauung, ce contenu ne se laisse enfermer dans aucune
culture historiquement déterminée, en vertu de sa valeur universelle de
vérité: «L’«<idéal> de la conception du monde est, a2 chaque époque,
différent [...]. En revanche, I’<idéal> de la science est supra-temporel,
ce qui signifie, en 'occurrence, qu’il n’est limité par aucun lien avec
I’esprit d’une époque. [...] La science désigne des valeurs absolues,

18 Erfahrung und Urteil, Hamburg, Claasen & Goverts, 1954, p.321, § 65, p.321,
trad. D. Souche-Dague, Paris, PUF, 1970, p.324.
19 Voir I'introduction a L’origine de la géométrie, en particulier p.48 sq.



208 Jean-Frangois ZAnishanslin

atemporelles»?. Ce point sera souvent mécompris, tant 1’idéal de
scientificité qui anime le projet phénoménologique semble nécessaire-
ment devoir dénier I’historicité de la philosophie et ranimer le vieux
théme de la philosophia perennis. Au demeurant, Husserl conclut la
premiere version de I’article « Phénoménologie» destiné a I’Encyclo-
pedia Britannica et d’abord congu en collaboration avec Heidegger en
soulignant, d’une part, que la phénoménologie n’était pas une «renais-
sance philosophique», mais élaborait «en son nom propre» S€s con-
cepts et ses problémes; et d’autre part qu’elle exigeait de ses adeptes de
renoncer a toute «philosophie personnelle» pour qu’ils se mettent au
service de la philosophia perennis®!.

D’ol le caractere amphibologique de 1’historicité dans la philoso-
phie husserlienne, qui ne se trouve reconnue que pour servir aussitot de
fondement a une vérité pérenne. Aussi la conception husserlienne de
I’histoire pouvait-elle étre interprétée dans deux directions opposées,
comme le souligne les remarques apparemment divergentes de Hei-
degger sur ce point. Selon la premiére, la mise en évidence d’un telos
immanent au proces de I’histoire ouvre la voie a une compréhension du
devenir de 1’ensemble de la métaphysique a partir de ses présupposés
les plus dissimulés: « Votre recherche n’a-t-elle pas produit un regard
neuf pour les forces secretes de la grande tradition occidentale ?», re-
marque Heidegger en 1929, dans un hommage a Husserl?2. Selon la
seconde approche, au contraire, la phénoménologie husserlienne a
certes eu le mérite de mettre en évidence le rapport entre intentionnalité
et temporalité, et d’avoir ainsi permis une compréhension historique de
la vérité. Mais loin d’en avoir tiré la conséquence, a savoir que 1’étre est
intrinséquement temporel, et la vérit€ essentiellement historiale (ge-
schichtlich), Husserl aurait maintenu la maniére dont I’étre et le temps,
la pensée et la vérité ont été traités dans la tradition métaphysique. Ain-
si, la phénoménologie perpétuerait le primat de la présence (Prdsenz) et
serait, en ce sens, la demniére figure de la métaphysique moderne, tout
entiere animée par le souci de la scientificité de la pensée et méconnais-
sant totalement son historicité : « Entre-temps, la <phénoménologie> au
sens de Husserl s’était parachevée en une position philosophique

20 Philosophie als strenge Wissenschaft, p.52, trad. p.74.

21 «Der Encyclopaedia Britannica Artikel. Erster Entwurf », Hua, IX, p.254, trad.
J.-L. Fidel, in HUSSERL, Notes sur Heidegger, Paris, Minuit, 1993, p.92.

22 «Rede zum siebzigsten Geburtstag von E. Husserl », GA, 16, p.58-9.



Le paléonyme. Phénoménologies, histoire, fiction 209

déterminée, celle qui se dessinait depuis Descartes, Kant et Fichte.
L’historicité de la pensée lui demeurait tout a fait étrangére (voir le
traité de Husserl dont on tient trop peu compte: La philosophie comme
science rigoureuse, paru en 1910-1911 dans la revue Logos)»?3. La
question heideggerienne de la situation historiale de la phénoménologie
et celle, husserlienne, de sa scientificité dessine sur ce point un chiasme
en lequel se nouent tous les fils du différend entre les deux penseurs.
Figure de I’inversion et du croisement, ce chiasme prendrait sa forme la
plus explicite au tournant des années trente: sonnant en quelque sorte
comme 1’adieu de Heidegger a la phénoménologie husserlienne, la
lecon de Heidegger, Qu’est-ce que la métaphysique ?, se conclut en ef-
fet sur I’affirmation polémique selon laquelle «la rigueur d’aucune
science n’atteint le sérieux de la métaphysique» et que «la philosophie
ne peut jamais étre mesurée a I’aune de 1’idée de science?*». Accusant
réception de cette condamnation, Husserl rétorqua qu’il se sentait quant
a lui étranger a la géniale non-scientificité heideggerienne (mit dieser
genialen Unwissenschaftlichkeit?).

Pourtant, contrairement a ce qu’une certaine lecture de la pensée
tardive de Husserl a pu laisser accroire, la question de I’histoire y re-
lance toujours des questions sur la vérité, I’objectivité et la science:
I’opposition de la scientificité et de I’historicité, ici, est inopérante. La
question husserlienne de I’histoire trouve en effet son occasion dans le
constat d’une crise affectant la philosophie, et dans la dénonciation
d’«une philosophie qui renie la scientificité »26. L.’époque de la philo-
sophie comme science rigoureuse — celle de la métaphysique, si ’on
veut — semble en effet s’étre achevée dans le scepticisme, le relativisme

23 «Vorwort» a W.J. RICHARDSON, Heidegger. Through Phenomenogy to
Thought, La Haye, Nijoff, 1963, p. XV, trad. J. Lauxerois et C. Roéls, in Ques-
tions 1V, Paris, Gallimard, 1976, p. 183. Cf. « Séminaire du Thor », 1" septembre
1968, in Questions 1V, p.226: « Pour Husserl, il y avait une chose qui n’existait
pas, ¢’était le sens profond de I’histoire comme tradition ».

24 «Was ist Metaphysik ?», in Wegmarken, GA, 9, p. 122, trad. E. Martineau, Pa-
ris, Authentica, 1988, p.17. Voir J.-F. COURTINE, « Phénoménologie et scien-
ce de I’étre», in Heidegger et la phénoménologie, Paris, Vrin, 1990, p.188:
«La Legon de 1929 [...] ne souffle mot de la phénoménologie et peut méme
s’entendre comme une maniére de prendre expressément congé de la phénomé-
nologie ».

25 Lettre a Pfinder du 6 janvier 1931, Briefwechsel, Dordrecht-Boston-London,
Kluwer, 1994, Bd. 2, p. 184.

26 Die Krisis der europdischen Wissenschaften..., Hua, VI, Beilage XXVIII,
p.508, trad. G. Granel, Paris, Gallimard, 1976, p.564.



210 - Jean-Frangois Anishanslin

et le pluralisme des «conceptions du monde », si bien que la philoso-
phie parait menacée dans sa possibilit¢é méme?’. Certes, la multiplicité
des philosophies a toujours constitué une maniere de scandale pour la
métaphysique, et la succession continue de systtmes concurrents entre
eux ne pouvait y apparaitre que comme un échec manifeste (ein Versa-
gen, das nicht verborgen bleiben konnte). On connait le verdict cartési-
en: si les philosophies sont incompatibles entre elles, et qu’elles af-
fichent la méme prétention a une vérité inconditionnée, elles sont toutes
fausses — «ne unus quidem videtur habere scientiam»?®. Nonobstant,
I’époque de la métaphysique se caractérisait par la foi (Glaube) en la
possibilité et, de temps a autre (zeitweise), par la réalisation réussie (die
gelungene Verwirklichung) de la philosophie sous la forme d’un syste-
me particulier. Régnait autrement dit 1’assurance de la possibilité de la
philosophie comme tiche unitaire, possibilité que chaque philosophie
réalisait 2 sa maniere. L’échec n’était donc que relatif, et s’accom-
pagnait de 1’évidence d’une réussite, flt-elle incomplete, unilatérale,
partielle (die Evidenz eines unvollkommenen, eines einseitigen, parti-
ellen Gelingens, aber doch eines Gelingens).

Aux temps de crise, en revanche, I’échec que manifeste la multipli-
cité des philosophies semble total et irrémissible: I’évidence de la pos-
sibilité de la philosophie a disparu. Toutefois, une voie demeure ouverte
aux yeux de Husserl, qui n’a jamais cru, en dépit d’un ton souvent
désespéré, en quelque chose comme la «fin» ou la «mort» de la philo-
sophie. Cette voie, c’est celle d’un retour de la philosophie sur son pas-
sé, retour qui pourrait seul restaurer la possibilit¢ de la philosophie
comme science. Il faut donc, dit Husserl, «se plonger dans les grands
systemes traditionnels». Il ne s’agit toutefois nullement, ici, d’édifier
une histoire de la philosophie qui se rapporte a la succession des doc-
trines comme a autant de faits historiques (historische Tatsache). Moins
que jamais Husserl ne renonce ici a la critique de I’historicisme, de
I’empirisme et de la présomption causaliste. Sans estimer nécessaire de
répéter les motifs et les attendus de cette critique, Husserl se borne ici a
souligner que la maniére «scientifique » ou «doxographique » de prati-

27 Krisis, Beilage XXVIII, p.508-509, trad. p.563-564 : «La philosophie préten-
dait étre la science du tout de I’étant [...] elle pensait pouvoir connaitre scienti-
fiquement le principe métaphysique, et le monde a partir de lui. [...] Mais ces
temps sont révolus. [...] La philosophie est en danger, c’est-a-dire son avenir
est menacé ».

28 Regulae ad directionem ingenii, AT, X, p.363.



Le paléonyme. Phénoménologies, histoire, fiction 211

quer I’histoire de la philosophie, n’est pas la seule (nicht die einzige). 11
est une autre fagon, en effet, de se rapporter au passé de la pensée, une
autre méthode historique que celle qui traite objectivement des doc-
trines en tant que faits: celle «qui consiste a employer 1’histoire de la
philosophie en vue de découvrir la véritable méthode de la philosophie,
ou, ce qui revient au méme, en vue de découvrir <la philosophie
méme > »2.

C’est ici, trés précisément, que s’implique la «fiction». Husserl ca-
ractérise en effet ce genre d’interprétation historique (historische Inter-
pretation) comme « Dichtung », entre guillemets.

Avant de traduire ce mot et de renoncer a la prudence des guille-
mets, il faut peut-étre prendre la patience de déplier les choses. Car si la
Dichtung désigne certes la «poésie» ou le «poeéme», comme a choisi
de transposer le traducteur frangais, elle est d’abord a entendre comme
activité de composition, de mise par écrit et d’invention. La Dichtung
en vient ainsi & désigner toute littérature, la littérature au sens large,
comme dit parfois Husserl. En ce sens, elle n’équivaut nullement a la
Poesie et ne s’oppose pas a I’ceuvre en prose. Au demeurant, c’est ex-
pressément en direction du récit prosaique et de la narration roma-
nesque que la Dichtung fait signe ici, Husserl suggérant de rapprocher
la narration historique de la construction d’un récit fictif ou romancé. Il
intitule ainsi ce fragment sur I’histoire de la philosophie par les mots
suivants: «construction du <roman> de 1’histoire (Konstruktion des
<« Romanes > der Geschichte)»°.

Mais pourquoi, s’agissant de [’histoire, parler de Dichtung?
D’abord, sans doute, en raison de I’irréductible pluralité des versions de
I’histoire de la philosophie. Selon I’herméneutique trés simple qu’es-
quisse ici Husserl, le philosophe n’est pas mu par un souci d’objecti-
vité scientifique lorsqu’il lit ses prédécesseurs. I les lit depuis ce qu’il
pense: «II lit, et naturellement il comprend ce qu’il lit sur le terrain de
ses propres idées». Chacun lisant Platon, Descartes ou Kant sur le
terrain de ses propres conceptions, chacun 2 «son» Platon, «son»
Descartes, «son» Kant. Pour une raison plus fondamentale qu’il ne
semble a premigre vue, et qui tient, comme le souligne Husserl, a la

29 Krisis, Beilage XIII, p.445, trad. p.492-493. Cf. ibid.: «L’édifice de la philo-
sophie méme [...] commence par I’édifice de la méthode, qui doit pouvoir, a
son tour, conduire non pas a une philosophie parmi les autres, mais a /a philo-
sophie».

30 Krisis, Textkritische Anmerkungen zu Beilage XXVIII, p.556.



Z12 Jean-Frangois Anishanslin

lecture, chaque interprétation est donc une maniére de construction
contingente. Or, cette possibilité d’'un nombre indéfini de lectures alter-
natives ouvre celle d’une pluralité de récits ou d’histoires de la philoso-
phie. Husserl semble ici opérer un déplacement de 1’Histoire de la phi-
losophie aux histoires de la philosophie congues comme multiplicité de
récits libérés de toute prétention a la scientificité et a la vérité. Il n’en
va cependant pas ainsi, ou du moins n’en va-t-il pas simplement ainsi.
Car derriere cette apparente multiplicité se cache en vérité, selon Hus-
serl, ’unité voilée et méconnue d’un but ou d’une fin:
«L’image qu’il [le philosophe] se fait de I’histoire, en partie forgée par lui-
méme, en partie regue, sa < Dichtung de I’histoire de la philosophie> n’est pas
resté et ne reste pas fixe, il le sait; et pourtant: chaque « Dichtung > lui sert, et
peut lui servir, a se comprendre lui-méme et son projet, et celui-ci en rapport
avec celui des autres et avec leur « Dichtung >, et finalement a comprendre le
projet commun a tous, qui constitue <la> philosophie en tant que telos unitaire
avec les tentatives systématiques de remplissement de sens pour nous tous,
c’est-a-dire en méme temps en connexion avec les philosophes du passé (pour

autant que nous puissions en forger diverses « Dichtungen > qui aient sens pour
nous — so wie wir sie uns vieldeutig dichten konnten)31. »

La méthode historique que promeut Husserl tend ainsi a expliciter
I’'unité d’une visée derriere la diversité des réalisations, & mettre au jour
«I’identité permanente de la tdche philosophique a travers toutes les
modifications qu’elle a subies, telles qu’elles se présentent historique-
ment dans la diversité des systemes philosophiques»32, La multiplicité
des philosophies serait autrement dit habitée par une tiche pérenne ou
supra-temporelle qui procurerait a la philosophie sa structure téléo-
logique unitaire. Et c’est cette tAche qui constituerait I’essence méme de
la philosophie, ce que Husser] nomme d’une hyperbole 1'essence
propre et centrale de la philosophie comme telle, das zentral Eigen-
wesentliche der Philosophie als solcher.

L’histoire doit donc se reconstruire depuis cette tiche qui s’annonce
a elle-méme depuis l'infinit€¢ d’un telos jusqu’alors latent et incons-
cient®>. C’est d’ailleurs essentiellement pour cette raison que ce récit
n’est pas «science» ou «savoir», mais «Dichtung »: il se constitue

31 Krisis, Beilage XXVIII, p.513, trad. p.568.

32 Kirisis, Beilage XIII, p.442, trad. p.488.

33 Krisis, §7,p.17, trad. p.25: «L’ensemble de la philosophie du passé, bien qu’a
son insu (obschon ihr selbst unbewusst) était orientée intérieurement vers ce
nouveau sens de la philosophie ».



Le paléonyme. Phénoménologies, histoire, fiction 213

dans I’entrelacs du connu et de I’insu, dans un mélange indistinct de
savoir et de non savoir®. Contrairement aux histoires des idéalismes
spéculatifs qui s’écrivent depuis la transparence d’un présent absolu
comme savoir absolu, I’histoire qu’esquisse ou projette ici Husserl se
congoit a partir de la crise d’un présent opaque a lui-méme. Tout de-
meure trouble ici: la conscience du telos est obscure (unklar) et la phi-
losophie demeure une énigme (ein Ratsel). Ecrite depuis le clair-obscur
de ce (non) savoir, 1’histoire de la philosophie est des lors nécessaire-
ment une construction, une fabulation, une fiction — une Dichtung.

Une objection s’éleverait sans doute contre la tentative de rendre,
dans le texte husserlien, Dichtung par le mot «fiction». Husserl a en
effet déja usé, dans un idiome latinisant, du vocabulaire de la Fiktion,
du Fiktum, de la fingierende Phantasie. Lors de la formulation cano-
nique de la méthode de la phénoménologie transcendantale dans le pro-
gramme de 1913, on s’en souvient, Husserl montrait en effet le privi-
lege des «images libres» sur les perceptions en régime phénoménolo-
gique. De méme que le géometre aurait la liberté de pouvoir modifier
arbitrairement (willkiirlich) la forme de ses figures fictives (die fingier-
ten Figuren), de méme, dans cette autre éidétique descriptive qu’est la
phénoménologie, la liberté dans l’investigation des essences exige
nécessairement d’opérer sur le plan de l'imagination. Ce que venait
résumer 1’étrange et célebre formule: «La «fiction» constitue I'élément
vital de la phénoménologie [...]; 1a fiction est la source ou s’alimente la
connaissance des «vérités éternelles> »33.

Si la Dichtung historique n’est certes pas la Fiktion phénoméno-
logique, on pourrait pourtant repérer sans peine un certain nombre
d’analogies qui ne sont pas sans rapport, quoique fort indirectement,
avec ce dont il s’agit ici. Car cette histoire, dont la visée est de ressaisir
I’essence ou 1’idée de la philosophie dans I’idéalité d’un telos, est pour
ainsi dire une histoire «eidétique» ou « phénoménologique » : son objet,
a-t-on pu écrire, c’est une «histoire réduite, prise en son seul appa-
raitre »3¢, Elle s’oppose par la a I’histoire scientifique, <naive> en ce
sens qu’elle demeure dans I’attitude naturelle, « gagnée dans 1’ethos du

34 Krisis, Beilage XXVIII, p.513, trad. p. 568 : «Ce a quoi je tends sous le titre de
“philosophie”, en tant que champ et but de mon travail, c’est quelque chose
que, naturellement, je sais. Et pourtant je ne le sais pas. Quel est I’auto-penseur
a qui un tel “savoir” a jamais suffi ?»

35 Ideen,Bd.1, §70, p.162-3, trad. p.225-7.

36 J. BENOIST, «L’histoire en poeme », Recherches husserliennes, 9/1998, p. 94.



214 Jean-Francois Anishanslin

<comme ¢a s’est vraiment passé>»37. Husserl suggere au demeurant lui-
méme, dans ce méme manuscrit, le rapprochement entre Dichtung et
Fiktion, tout comme dans les Idées, il donnait un privilége a I’histoire et
a la Dichtung, mais entendue alors comme poé€sie ou composition litté-
raire. Comme dans la phénoménologie en général, il y va aussi dans
cette histoire insolite d’une certaine forme de suspension, de neutrali-
sation et d’époché, dans la mesure ou la réalité¢ des réalisations particu-
lieres de I’idée de philosophie est, si ’on veut, mise entre parenthéses.

Si cette analogie entre la Dichtung et la Fiktion donne sans doute
beaucoup a penser, il faut toutefois la manier avec précaution. Avant
tout parce que le motif de I’histoire tel qu’il se développe dans ces
fragments semble incompatible avec celui de la fiction et de I’imagi-
nation selon les analyses structurales ou statiques des Idées directrices.
La fiction semble n’étre I’élément vital de la phénoménologie que dans
un monde figé de significations déja constituées. Pour passer a 1’his-
toire, au fondement génétique et a la constitution originaire de la vérité,
il faudrait revenir a une expérience instauratrice nécessairement mon-
daine et factice. L’histoire serait des lors le contraire de la fiction. Bref,
on pourrait s’attendre a ce que la prise en compte du fait comme tel soit
indispensable dés qu’il s’agit de rendre compte de la geneése d’un con-
tenu eidétique et de son devenir.

On sait pourtant qu’il n’en va pas ainsi: comme 1’a en effet montré
Derrida en des analyses dont la patience et la minutie mémes nous in-
terdisent de les répéter ici autrement qu’en de sommaires propositions,
la technique des réductions, celle de la variation imaginaire, bref la
méthode de la phénoménologie transcendantale demeure valable et ef-
ficiente a I’époque de la Crise, bien que sous une forme renouvelée,
Procédant selon la logique rétrospective de la question-en-retour (Riick-
frage), la méthode génétique vise alors a interroger 1’idéalité et la vérité
telles qu’elles nous sont livrées par la tradition afin d’en réactiver

37 Krisis, Ergdnzungsband, Hua, XXIX, VorstudienN°5, p:48. Notons ici que
I’histoire positiviste est en fin de compte, pour Husserl, une impossibilité :
«Une histoire qui pourrait constater supra-temporellement et définitivement
<comment cela a été>, est pour des raisons de principe, une impossibilité »
(ibid., Beilage N°21, p.233).

38 J. DERRIDA, «Introduction» a L’origine de la géométrie, p.32: « Simplement
la variation imaginaire de la phénoménologie statique supposait un type de
réduction dont le style devra étre renouvelé dans une phénoménologie histo-
rique. [...] La réduction historique — qui opére aussi par variation — sera réac-
tivante et noétique ».



Le paléonyme. Phénoménologies, histoire, fiction 215

I’intention originaire et finale. Or, pour qu’il y ait tradition et progres de
vérité, il faut que la vérité s’inscrive dans des documents. Les «objets
idéaux » supposent, en vertu de leur objectivité et de leur idéalité
mémes, une «présence perdurante », c’est-a-dire leur inscription histo-
rique dans une tradition. Or, dit Husserl, c’est la fonction «décisive » de
I’expression linguistique écrite que de rendre possible cet arrachement
a la ponctualité du présent empirique et cette inscription dans la pré-
sence perdurante de la tradition. C’est ce que montre Husserl dans
L’origine de la géométrie. Or sur ce point, il en va de la philosophie
comme de la géométrie. Comme 1’a montré E. Fink dans des écrits di-
rectement rattachés a la réflexion husserlienne, I’idéalité de la philoso-
phie — son objectivité et sa vérit€ — est intrinsequement liée a son ins-
cription historique, donc a la réalité de sa «documentation»: «Que le
[texte] soit donc 1'«étre-hors-de-soi» de la philosophie — son extériori-
sation — ne signifie pourtant pas une anomalie fatale, mais — vu positi-
vement — est précisément la condition de possibilité pour la conserva-
tion et la transmission de la pensée philosophique dans une tradi-
tion*». De méme qu’il serait donc possible d’écrire une histoire de la
géométrie qui s’organise autour de I’«idée» a laquelle renvoie chacune
des «géométries historiques» et qui se manifeste dans les états litté-
raires sédimentés de cette science, de méme y aurait-il une histoire de la
philosophie reconstruite a partir de son «idée» qui git sous 1’épaisseur
des sédimentations scripturales des doctrines. Cette histoire donnerait
alors, enfin, acceés a ce qui s’est perdu, a «la téléologie du développe-
ment de la vérité dans sa toujours plus grande perfection »*.

Pourtant la nécessité de toujours commencer dans ce qui est déja
constitué, celle de devoir questionner-en-retour a partir du document
déja lisible ouvre une série de complications dont Derrida montre
qu’elles remettent en question la possibilité méme d’une telle histoire

39 E. FINK, «Die Entwicklung der Phanomenologie E. Husserls » (1937), in Ndhe
und Distanz, Freiburg i. Br. /Miinchen, Alber, 1976, p.57, trad. J. Kessler, Gre-
noble, Millon, 1994, p.46. Sur cette problématique, voir notre étude, « Le fonc-
tionnaire des postes (Husserl, Fink, Derrida)», Histoire et avenir, Genos,
5/2000.

40 Krisis, Beilage XXV, p.491, trad. p.545. Malgré les apparences, cette histoire
n’est pas celle de la marche imperturbable d’une idée qui se réalise, a la fin,
dans la phénoménologie comme figure ultime et absolue de la métaphysique.
Husser] précise en effet aussitot: « Non pas que ce qui vient aprés soit [...] la
mesure de ce qu’il y avait avant; mais 1’évidence postérieure contient aussi
implicitement 1’évidence antérieure ».



216 Jean-Frangois ZAnishanslin

téléologique. S’interroger, en effet, sur «I’intention originelle et finale
de ce qui m’est livré par la tradition», ce n’est pas interroger cette in-
tention, mais la tradition, «la médiatet¢ méme», «1’ouverture d’une
télécommunication en général». C’est interroger, autrement dit, I’écri-
ture, a savoir ce qui rend possible la tradition en tant qu’elle est indis-
sociable de I’itérabilité. Or, cette itérabilité dans I’ordre de I’écriture au
sens étroit, mais aussi dans 'ordre de la signification en général est
contradictoire avec I’idée d’une origine ou d’un telos; du moins 1’ori-
gine et le telos ne sauraient dés lors correspondre a un point simple, a
une source indécomposable, a une fin indivisible. Aussi, par sa struc-
ture itérative, I’intention de 1’histoire qu’interroge la question-en-retour,
si elle tend certes vers un idéal de plénitude présente et identique a soi
ne peut atteindre cette stigmé qu’elle espére: 'intention étant d’emblée
divisée et cet écart étant sa possibilit¢ méme, ’intention est a priori
différante. Bref, la structure différante de 1’écriture et sa logique dissé-
minante s’oppose au schéme linéaire du déroulement de la présence
comme téléologie et eschatologie qui structure le récit husserlien. C’est
donc au moment méme ou ce que Husserl appelle la «téléologie in-
terne» parait assurer la lecture la plus rassemblante de la philosophie
que cette présomption d’unité semble, précisément, le plus probléma-
tique.

Selon une figure qui pourrait certes sembler n’opérer qu’un simple
renversement, il faudrait peut-€tre tenter une histoire qui, comme
I’husserlienne, reconstruise rétrospectivement le passé de la pensée,
mais en postulant non pas 'unité téléologique de «la» philosophie,
mais une multiplicité non totalisable de philosophies. Il ne s’agirait
donc pas, bien entendu, de reconstruire la multiplicit¢ empirique des
doctrines, laquelle releve du simple constat: mais de produire cette
sorte de multiplicité que suppose I'individuation particuliere a chaque
philosophie existante*!. On pourrait par exemple partir de ce <fait> déja

41 Voir I’élaboration de cette problématique par A.-F. SCHMID, «Que faire de la
multiplicité des philosophies ?», Genos, 2/1992, en particulier p. 109-110: «De
ce point de vue, on pourra déterminer une <époque contemporaine> — en un
sens qui rappelle 1'<époché» de Husserl — celle des philosophies qui com-
prennent cette multiplicité autrement que comme un simple fait empirique et
qui ne se voient pas elles-mémes comme le simple aboutissement d’un progres
linéaire sur une tradition qu’elles seules maitrisent pleinement, et qui savent
donc qu’il y a quelque chose comme une individuation nécessaire de 1’acte
philosophique, voire un style dans la philosophie ».



Le paléonyme. Phénoménologies, histoire, fiction 27

relevé que le mot de phénoménologie se trouve soumis a une sorte de
pliure qui I’infléchit vers un lieu excessif et débordant qu’il ne parvient
pas & maitriser: la chose ou le concept «phénoménologie», ce que ce
mot intitule dans un certain nombre de discours, demeure toujours in-
conciliable a la polysémie qu’il semble receler. Husserl, et méme Hei-
degger, le reconnurent parfois expressément: il n’y a pas une phénomé-
nologie, mais irréductiblement des phénoménologies, lesquelles ne
supposent peut-étre méme pas 1'unité d’une idée, d’une tiche ou d’une
fin qui s’appellerait la phénoménologie®?. Depuis, les hétérodoxies
phénoménologiques se sont multipli€es, et I’on serait aujourd’hui bien
en peine d’identifier ce qui pourrait réunir les innombrables discours
qui revendiquent ce titre. Aussi le temps est-il sans doute venu d’in-
sister sur la «non-identité-a-soi» de quelque chose comme la phéno-
ménologie. On pourrait lire, ou récrire, le long récit des phénoménolo-
gies, suggérant d’un méme geste qu’il s’agit 1a d’un «processus, donc
d’un instable rapport de forces dont la conflictualité méme lui interdit
de se rapporter tranquillement a son identité »*3. Il conviendrait de par-
tir de cette conflictualité. De ne pas présupposer, par conséquent, 1’uni-
cité de la phénoménologie comme forme finale de la philosophie trans-

42 Voir Krisis, Beilage X, p.431, trad. p.476 : «Mais on comprendra également de
quel droit cette philosophie d’un genre nouveau — <phénoménologique> —
s’appelle philosophie transcendantale (<phénoménologie transcendantale>,
mais en opposition avec toutes les phénoménologies, fussent-elles motivées par
les Recherches logigues, qui forment ce qu’on appelle 1’école phénoménolo-
gique)». Ou HEIDEGGER, Die Grundprobleme der Phiinomenologie, GA, 24,
p.2, trad. J.-F. Courtine, Paris, Gallimard, 1985, p.16: «Sans doute y a-t-il en-
core, au sein méme de la recherche phénoménologique, plusieurs maniéres de
déterminer son essence et les tAches qui lui reviennent. Mais, méme & supposer
qu’il soit possible d’harmoniser ces différentes déterminations de 1’essence de
la phénoménologie, on pourrait encore se demander si le concept ainsi obtenu,
et qui serait pour ainsi dire le concept <moyen> de phénoménologie, est sus-
ceptible de nous donner la moindre orientation quant aux problémes a retenir ».
Voir aussi le discours de Heidegger du 10 décembre 1965 pour E. Fink (Ap-
pendice aux Grundbegriffe der Metaphysik, GA, 29/30, p.534, trad. D. Panis,
Paris, Gallimard, 1992, p.528).

43 J. DERRIDA (a propos de <la> métaphysique), « <Nous autres Grecs» », in Nos
Grecs et leurs modernes, textes réunis par B. CASSIN, Paris, Seuil, 1992,
p.272-73. Voir également J.-F. COURTINE, «Phénoménologie et métaphy-
sique», Le Débat, 72/1992, en particulier p.89.



218 Jean-Frangois Znishanslin

cendantale*, ni comme figure épocale de la métaphysique. Mais faire
I’hypothése, au contraire, d’une tension mouvante qui produirait la
multiplicit¢ des phénoménologies comme autant d’individuations par-
ticuliéres: cette tension serait, par exemple, celle qui s’est constituée
dans I’héritage croisé du rationalisme leibnizien et de I’empirisme lo-
ckien, et qu’on pourrait par commodité surnommer le conflit du «for-
malisme » et de I’ «intuitionnisme ». Ce conflit aurait été assumé et dé-
signé du nom de phénoménologie, telle serait la fiction, par un certain
nombre de philosophes avant Husserl, parmi lesquels: Lambert, Kant,
Fichte, Hegel ou Brentano. Ces différents noms propres autour des-
quelles s’articulerait cette reconstruction fictive seraient donc comme
les figures ou les tropes autour desquels se constituerait cette tension
conflictuelle.

Dans cette fiction, qui ne viserait certes pas a construire une histoire
monumentale centrée sur I’hétérogénéité des pensées ni a édifier un
grand récit romangant la succession des doctrines, la phénoménologie y
trouverait peut-€tre son compte. Elle y apprendrait par exemple a se
situer autrement dans I’histoire de la philosophie que comme étape
—provisoire ou ultime — de la procession des «grandes» philosophies
de la Modemité qui mene de Descartes a 1’idéalisme transcendantal.
Elle y serait notamment rendue attentive au fait qu’elle s’enracine pro-
fondément dans cette philosophie qu’on appelle par une commode
quoique trompeuse éponymie «autrichienne*». Donc dans un terreau
marqué par un anti-idéalisme radical, par le leibnizianisme de Bolzano
et le néo-aristotélisme de Brentano — terreau qui fut comme on sait ce-
lui sur lequel naquit aussi ce qui deviendrait plus tard la philosophie
dite «analytique ».

Ce qui ne manquerait pas non plus d’éclairer d’un jour nouveau le
paysage contemporain de la philosophie, moins marqué désormais par
le vieux clivage entre analyse logique et phénoménologie que par cer-
taines rencontres; dont celle, si déterminante a nos yeux, entre les pen-

44 Voir la conclusion du § 14 de la Crise, ou Husserl présente la phénoménologie
comme Endform de la philosophie et comme reléve de la tension entre
« philosophie objectiviste » et « philosophie transcendantale » (p. 71, trad. p. 81).

45 Voir R. HALLER, Studien zur dsterreichichen Philosophie, Amsterdam, Rodo-
pi, 1979; J. C. NYIRI (ed.), From Bolzano to Wittgenstein: The Tradition of
Austrian Philosophy, Vienne, Hodler-Pichler-Tempsky, 1986; B. SMITH, Aus-
trian Philosophy, Chicago-La Salle, Open Court, 1996. Et en frangais, les tra-
vaux de J. Benoist.



Le paléonyme. Phénoménologies, histoire, fiction 219

sées fort différentes pourtant de Wittgenstein, Derrida et Heidegger*s.
Peut-étre alors cette histoire — cette fiction — relancerait-elle des ques-
tions sur ce qui constitue le plus vif de la pensée d’aujourd’hui.

46 Voir p. ex. D. NICOLET, Lire Wittgenstein, Paris, Aubier, 1989; L. CARRAZ,
Wittgenstein et la déconstruction, Lausanne, Antipodes, 2001, ou, dans une tout

autre perspective, les essais de G. Guest sur la phénoménologie de Wittgen-
stein.






	Le paléonyme : phénoménologies, histoire, fiction

