Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 61 (2002)

Artikel: Philosophiegeschichte angesichts der Geschichtlichkeit der Vernunft :
Uberlegungen zur Historiographie der Philosophie im Ausgang vom
Marburger Neukantianismus

Autor: Renz, Ursula
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882955

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882955
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia philosophica 61/2002

URSULA RENZ

Philosophiegeschichte angesichts der
Geschichtlichkeit der Vernunft
Uberlegungen zur Historiographie der Philosophie im
Ausgang vom Marburger Neukantianismus

This article ‘investigates the historiography of philosophy in Marburger neoKanti-
anism by focusing on its presuppositions pertaining to the philosophy of history.
The starting points are: the methodical core notion of the Problembegriff, Hermann
Cohen’s early call for a interconnection of historical and systematic interest, and
the prevailing question on the relationship between culture and history in the
thought of Ernst Cassirer. It is shown that the Marburg school does not simply ori-
entate itself to eternal problems, but that it does take the challenge posed by the
historical discovery of the historicity of thought seriously. The difficulties that arise
from this for philosophical thinking are not merely of methodical nature but affect
philosophy in its selfunderstanding.

Die philosophiegeschichtlichen Werke der Marburger Schule werden in
der gegenwiirtigen Diskussion kaum mehr als solche gelesen. Wer sich
heute mit philosophiegeschichtlichen Fragen beschiftigt, stoft zwar
gelegentlich auf ihre Spuren. Doch eine breitere Diskussion derselben
findet nicht statt. Eine Ausnahme bildet die Cassirer-Forschung: Nach-
dem Emst Cassirers Kulturphilosophie in den letzten fiinfzehn Jahren
eine ungeahnte Aufmerksamkeit auf sich gezogen hat, sind nach und
nach auch seine philosophie- und geistesgeschichtlichen Studien Ge-
genstand der Diskussion geworden. Untersucht werden die Beziige
zwischen systematischem Anliegen und historischer Darstellung, im
Hintergrund steht aber auch die Frage nach dem Verstehen von philo-
sophiegeschichtlichen Entwicklungen.! Letztere ist allerdings im zeitli-

1 R. A. BAST, Problem, Geschichte, Form. Das Verhdltnis von Philosophie und
Geschichte bei Ernst Cassirer im historischen Kontext, Berlin 2000; sowie
M. HANEL, «Problemgeschichte als Forschung: Die Erbschaft des Neukantia-
nismus», in: O. G. OEXLE (Hg.), Das Problem der Problemgeschichte 1880-



178 Ursula Renz

chen Umfeld, in welchem Cassirers Philosophiegeschichtsschreibung
steht, selbst ein wichtiges Thema. Dabei ist nicht nur an Dilthey zu
denken; schon die frilhe Kantrezeption im Marburger Neukantianismus
ging einher mit einer Diskussion iiber die Abfolge und Entwicklung
von philosophischen Systemen sowie deren philosophiegeschichtliche
Darstellung. Von zentraler Bedeutung war dabei die Forderung einer
Verschrankung von historischem und systematischem Interesse — eine
Forderung, die auch von den Vertretern der Siidwestdeutschen Schule
geteilt und verbreitet wurde.

Was allerdings hinter dieser Forderung steht, ist keineswegs so
selbstverstindlich, wie es auf den ersten Blick den Anschein haben
mag. Hinter dem Prinzip einer Verschrinkung von systematischer und
historischer Perspektive stehen nicht blo methodische und erkennt-
nistheoretische Uberlegungen. Die Diskussion erstreckt sich auch auf
die Frage, wie angesichts der Geschichtlichkeit der Vernunft Ge-
schichte selbst zu denken ist. In der folgenden Darstellung wird es dar-
um gehen, wichtige Thesen, Begriffe und Ansatzpunkte, die die Mar-
burger Philosophiegeschichtsschreibung geprigt haben, daraufhin zu
befragen, wie sie mit der Frage der Geschichtlichkeit der Vernunft um-
gehen. Es wird zu zeigen sein, dass sich hinter den jeweiligen Positio-
nen ein grofleres Problembewusstsein verbirgt, als man auf den ersten
Blick vermuten wiirde. Folgende Themen werden dabei zur Ausfiih-
rung gelangen: Vorgingig wird im ersten Kapitel die Forderung einer
Verbindung oder Verschrinkung von systematischer und historischer
Perspektive, wie sie bei Hermann Cohens Kantauslegungen Pate ge-
standen ist, auf ihre historischen und philosophischen Voraussetzungen
hin befragt. Das zweite Kapitel widmet sich dem Problembegriff, der
ausgehend von Cohen und Wilhelm Windelband bis zu Nicolai Hart-
mann und zum jungen Gadamer im Zentrum der Auseinandersetzung
mit methodologischen Fragen der Philosophiegeschichtsschreibung
stand. Thema des dritten Kapitels bildet eine Diskussion von Ernst Cas-
sirers Geschichte des Erkenntnisproblems, welche eine Kontextualisie-
rung des philosophischen Denkens in der Kulturgeschichte vornimmt.

1932, Gottingen 2001, S. 85-127. Vgl. auch die (derzeit noch unpublizierten)
Beitrige der Tagung zur Philosophie der Renaissance und Aufklidrung bei Dil-
they und Cassirer, die im Oktober 1999 unter der Leitung von T. Leinkauf in
Potsdam stattgefunden hat, sowie die (ebenfalls noch unpublizierten) Vortriage
von A. Laks und C. King, die an der Mitgliederversammlung der Internationa-
len Emst Cassirer-Gesellschaft vom November 2000 gehalten wurden.



Philosophiegeschichte angesichts der Geschichtlichkeit der Vernunft 179

Das vierte Kapitel formuliert Konsequenzen und zeigt Parallelen zu
aktuelleren methodologischen Ansétzen auf,

1. Voraussetzungen der Verschrankung von systematischem
und historischem Interesse

Das im Neukantianismus géngige Postulat, das systematische und das
historische Interesse miteinander zu verbinden, hat eine seiner friihes-
ten und priagnantesten Formulierungen in einer 1871 in der Zeitschrift
fiir Vélkerpsychologie und Sprachwissenschaft veroffentlichten Stel-
lungnahme Zur Kontroverse zwischen Trendelenburg und Kuno Fi-
scher? gefunden, die der damals 28-jihrige Hermann Cohen verfasst
hatte. Mit dieser Stellungnahme und mit dem im gleichen Jahr verof-
fentlichten Buch Kants Theorie der Erfahrung® macht Cohen dem
langst zur Parole gewordenen Riickgang auf Kant inhaltlich wie me-
thodisch strenge Vorgaben, welche fiir die Entwicklung neukantiani-
schen Denkens mafigeblich geworden sind. Nachdem er sich auf rund
vierzig Seiten mit der Rekonstruktion und der detaillierten Klirung des
Streitpunktes befasst hat, wendet sich der Autor auf den letzten Seiten
des Textes grundsitzlichen Uberlegungen zur Philosophiegeschichts-
schreibung zu. Vor dem Hintergrund der zusehends bitterer gewordenen
Auseinandersetzung zwischen Fischer und Trendelenburg* fordert der
junge Philosoph vom Philosophiehistoriker, er solle selbst Philosoph
sein und «sich dreist mitten hinein in den Streit der Parteien» stellen.’
Hinter diesen Aufforderungen stecken gewichtige und keineswegs
selbstverstiandliche Voraussetzungen.

2 In: H. COHEN, Schriften zur Philosophie und Zeitgeschichte, Bd. I, hg. von
A. Gorland und E. Cassirer, Berlin 1928, S. 229-273 [= Schriften I]. Rund ein
Jahrzehnt spiter hat Wilhelm Windelband die Reflexion auf das Verhiltnis von
systematischer und historischer Perspektive zu einem seiner zentralen Themen
gemacht. Vgl. dazu: «Was ist Philosophie» (1882), in: ders., Prdludien I, Tii-
bingen 1915, S. 1-54.

3 Wieder abgedruckt in Werke 1.3, hg. vom Hermann-Cohen-Archiv am Philoso-
phischen Seminar der Universitdt Ziirich unter der Leitung von H. Holzhey,
Hildesheim 1987 [= Werke].

4 Ein Resiimee der ganzen Debatte findet sich in K. CH. KOHNKE, Entstehung
und Aufstieg des Neukantianismus. Die deutsche Universitdtsphilosophie zwi-
schen Idealismus und Positivismus, Frankfurt a.M. 1993, S. 257-272.

5 Schriftenl, S.272.



180 Ursula Renz

1. Die Forderung beruht erstens ihrerseits auf historischen Vorbe-
dingungen. Dass das Verhiltnis von Philosophie und ihrer Geschichte
tiberhaupt so zur Disposition steht, dass vom Historiker ein Urteil in
einem philosophischen Streitfall abverlangt wird, gehort zu den Errun-
genschaften oder — je nach Sichtweise — zu den Lasten des Historismus.
Erst mit dem Zusammenbruch des Hegelianismus — und damit verbun-
den mit dem Auseinandertreten von Vernunft und Geschichte, Wissen-
schaft und Leben — wird die Integration von historischen und systemati-
schen Interessen zum Desiderat.® Und erst damit wird die Frage nach
der Kontingenz philosophischer Problemstellungen, welche die inner-
philosophische Brisanz des Historismus ausmacht, zu einem dridngen-
den Problem. Die Frage, ob die Geschichtlichkeit des Denkens auch die
Verbindlichkeit der Vernunft aufhebt, ist seither zu einem permanenten,
wenn auch hidufig latenten Grundthema der Philosophie geworden.
Auch Cohens Losung «Der Historiker sei Philosoph» muss als Reakti-
on auf dieses Problem begriffen werden, wobei die Haltung, die er for-
dert, eine doppelte ist: Auf der einen Seite soll die Philosophie ihre ei-
gene geschichtliche Entwicklung ernst nehmen und von der Philoso-
phiegeschichte lernen: «Die Philosophie soll nicht in jedem Kopfe von
neuem ansetzen, sondern an die verwandte Bestrebung ankniipfen.»’
Auf der andern Seite aber soll der Philosoph, wenn er Philosophiege-
schichte betreibt, dem Problem selbst nicht dulerlich bleiben, sondern
«systematischen Anteil an dem Problem nehmen». Erst dies setzt ihn in
Stand, die notwendige «urkundliche [...] Treue» walten zu lassen.8

2. Mit der Losung «Der Historiker sei Philosoph» sind zweitens er-
kenntniskritische Annahmen verbunden, die keineswegs so harmlos
sind, wie es auf den ersten Blick den Anschein macht. Die Forderung,
dass der Historiker systematisch am Problem Anteil nehmen miisse,
weist darauf hin, dass fiir Cohen die historische und die systematische
Perspektive in einer Weise auseinander fallen, dass sie nur in einer Per-
sonalunion von Historiker und Philosoph zu vermitteln sind. Es gibt
hier keine neutrale dritte Instanz, die zwischen Geschichte und Philoso-
phie stiinde und dadurch das Problem zu entschidrfen vermochte. Die
Objektivitat der historischen Darstellung hat daher den Weg durch die
geschichtliche Subjektivitdt des Philosophen zu nehmen. An der Sub-

6 H. LUBBE, Politische Philosophie in Deutschland, Basel 1963, S. 90.
7 Schriftenl, S.274.
8 Ebd.,S.272.



Philosophiegeschichte angesichts der Geschichtlichkeit der Vernunft 181

Jjektivitidt — und nur an ihr — hat die Methodik anzusetzen. Cohen betont
in diesem Zusammenhang: «Das héchste Mal} der Objektivitit, das er-
reichbar scheint, liegt in dem Grade der Lauterung, den wir durch
moglichst unbefangene Aufnahme des Fremden und strenge Durchbil-
dung des Eigenen unserer Subjektivitit geben kénnen.»® Nicht ein Ver-
fahren garantiert also philosophiegeschichtliche Objektivitit, sondemn
lediglich die eine Lauterung der philosophischen Subjektivitit bewir-
kende Auseinandersetzung mit Fremdem und Eigenem.

Spannend ist, dass Cohen zur Beschreibung dieser Liuterung auf
den Gegensatz zwischen Fremdem und Eigenem zuriickgreift. Er greift
damit auf Ausdriicke zuriick, die terminologisch nicht besetzt sind und
eine andere Modellierung von Verstehensprozessen erlauben, als man
es sich gewohnt ist. Wenn man den Ausdruck des Fremden ernst nimmt
— und bei dem jiidischen Denker Cohen dringt es sich auf, ihn ernst zu
nehmen'® —, dann kann man ihn nicht vorschnell auf das vom Subjekt
erkenntnislogisch Unterschiedene reduzieren. Hier sind nicht bloB er-
kenntnistheoretische, sondern kulturelle Groen angesprochen. Die zu
lauternde philosophische Subjektivitdt wird erst aufgrund der Auspri-
gung ihrer spezifischen kulturellen Identitit zu einer Instanz, die Ob-
jektivitdt gewihrleisten kann.!!

3. Das fiihrt nun aber auf eine dritte, geschichtsphilosophische Vor-
aussetzung der zitierten Losung. Mit der Forderung, dass der Historiker
Philosoph sein miisse (und nicht etwa umgekehrt der Philosoph Histo-
riker), wird ein philosophisches Urteil verlangt, das iiber die historische
Darstellung hinausweist. Dabei ist das, woriiber geurteilt wird, durch-
aus ein geschichtliches Phianomen: Es geht um das Verhiltnis von Al-
tem und Neuem, genauer gesagt, um die Fragen, was das Alte mit dem
Neuen verbindet und wodurch eines vom andern unterschieden werden
kann.!? Diese Gegeniiberstellung von Altem und Neuem fillt auf. His-
torisches Verstehen hat sich nach Cohen — anders als etwa bei Johann

9 Ebd.

10 Vgl. dazu den 1888 entstandenen Text «Die Néchstenliebe im Talmud», in:
Jiidische Schriften, Bd. I, hg. von F. Rosenzweig und B. Straul}, Berlin 1924,
S.145-174. Zum Thema des Fremden bei Cohen vgl. A. DEUBER-
MANKOWSKY, Der friihe Walter Benjamin und Hermann Cohen. Jiidische
Werte, Kritische Philosophie, vergingliche Erfahrung, Berlin 2000, S. 193 ff.

11 Zum Kulturbegriff von Hermann Cohen vgl. U. RENZ, Die Kultur der Ratio-
nalitdt. Zur Kulturphilosophie und ihrer transzendentalen Begriindung bei Co-
hen, Natorp und Cassirer, Hamburg 2002 (erscheint demnéchst).

12 Schriften I, S.271.



182 Ursula Renz

Gustav Droysen!? — nicht allein und primir an der Grundfigur des Ver-
hiltnisses von Ganzem und Teilen zu orientieren, sondern an der Kon-
frontation von Altem und Neuem innerhalb einer scheinbar kontinuier-
lichen Entwicklung. Wichtig ist ferner, dass sich der Philosoph ange-
sichts der Konfrontation von Altem und Neuem in einer anderen
Position befindet als der Historiker. Nicht nur macht «die Gefahr, Altes
ins Neue hineinzutragen», eine philosophische Analyse des Problems
unumgénglich.'* Wire es das einzige Privileg des Philosophen, dass
nur er eine sachgerechte Analyse des philosophischen Problems leisten
und eine genaue Unterscheidung von Problemstellungen geben kann, so
bliebe der Philosophie lediglich die Funktion einer methodischen Zu-
riistung vor der historischen Darstellung. Wie jedoch der letzte Absatz
des Textes nahe legt, in welchem die Gegeniiberstellung von Altem und
Neuem nochmals auftaucht, fordert Cohen vom Philosophen mehr: Er
muss sich auf die Seite des Neuen stellen, um von da aus das Neue zu
erkennen, «welches auch in dem Alten das Neue war.»!> Was hei3t hier
neu? Man muss vermuten, dass die Kategorie des Neuen nicht allein
eine auf relative Zeitbestimmung des «spéter» abstellt, sondern auch
die grundsitzliche Andersartigkeit der Zukunft gegeniiber dem Immer-
schon-da-Gewesenen qualifiziert. Diese Andersartigkeit, welche in der
Offenheit der Zukunft begriindet ist, muss sich der Philosophiehistori-
ker zum Grundsatz nehmen. Die Forderung, das Neue im Alten zu er-
kennen, verlangt von ihm das Zugestindnis, dass er Andersartigkeit
und Offenheit nicht nur der Zukunft zuschreibt, sondern dem Wandel in
der Geschichte iiberhaupt unterstellt. Mit dem Neuen wird somit auch
das Kontingente im Alten angesprochen. Nur von dieser Voraussetzung
aus kann das Neue als dasjenige Moment im Alten gelten, an welchem
der Philosoph «als Advokat [...] der Wahrheit Anteil nehmen [soll],
wenn die wirkliche Geschichte gelingen soll.»16

Die ganze methodologische Problematik des Verhéltnisses von Al-
tem und Neuem verweist somit auf eine geschichtsphilosophische
Gretchenfrage: Ist das Neue ein wirklich Neues, dessen Anfang im Al-
ten zwar gesehen, das aber dort schon als Neues begriffen wird, oder
steht hinter der Erscheinung des Neuen nur die Wiederkehr des Alten?

13 H. SCHNADELBACH, Geschichtsphilosophie nach Hegel. Die Probleme des
Historismus, Freiburg /Miinchen 1974, S. 106.

14 Schriften 1, S.271.

15 Ebd.,S.275.

16 Ebd.



Philosophiegeschichte angesichts der Geschichtlichkeit der Vernunft 183

Fiir Cohen scheint die Sachlage klar: Nur wer sich mit dem Alten so
befasst, dass er in ihm das wirklich Kontigente sucht und sieht, kann
Geschichte als etwas erfahren, das gelingen oder misslingen kann. Das
heif3t aber nicht, dass das Kontingente fiir sich selbst zum Sprechen ge-
bracht wiirde. Cohen ist trotz aller Anerkennung der Kontingenz kein
Denker des Fragments. Das Anerkennen des Kontingenten ist jedoch
der unerldssliche Preis dafiir, dass Geschichte zu einer Frage des noch
ausstehenden Gelingens werden kann.!7

2. Die Geschichte des Problems: Von der Losung ahistorischer
zur Aufkldrung historischer Problemstellungen

Bislang ist der Begriff des Problems, der im vorhin analysierten Text
von Cohen mehrfach vorkam und der spiter in der so genannten Prob-
lemgeschichte zum zentralen methodischen Ansatzpunkt erhoben wur-
de, unexpliziert geblieben. Was bedeutet er eigentlich? Und was leistet
die Reflexion auf den Problembegniff fiir die Vermittlung von histori-
schem Verstehen und philosophischem Begreifen angesichts der Ge-
schichtlichkeit der Vernunft?

Der in der heutigen Wissenschaftssprache iibliche Gebrauch des
Wortes geht von einer relativ unspezifischen Bedeutung aus. Als Prob-
leme bezeichnet man sdmtliche Fragen und Aufgaben, deren Losung in
der Regel erstens noch aussteht und zweitens als schwierig eingestuft
wird, wobei die Griinde fiir die Schwierigkeit einer Losung sowohl
probleminternen als auch -externen Ursprungs sein konnen. An die ur-
spriingliche Bedeutung und die begriffsgeschichtlichen Prigungen er-
innert man sich heute kaum. Demgegeniiber ist die philosophische
Verwendung des Problembegriffs im 19. Jahrhundert sehr stark vom
Riickbezug auf die etymologische Herkunft wie auch auf die wissen-
schafts- und philosophiegeschichtliche Tradition desselben bestimmt.

17 Was die Geschichte zu einer gelingenden macht, bleibt in der Stellungnahme
offen. Mit Blick auf spitere ethische Positionen Cohens lieBe sich zeigen, dass
dies womdglich begriindeterweise geschehen ist. Grundsitzlich sind ndmlich
fiir Cohen geschichtsphilosophische Fragen wie etwa diejenige nach dem Be-
griff des Fortschritts nur als ethische zuldssig und sie diirfen nie Gegenstand ei-
nes rein theoretisch motivierten Interesses werden; Néheres vgl. RENZ, a.a.0.,
S. 98 f. sowie 247 f.



184 Ursula Renz

Wo der Problembegriff in thematischer Rede auftaucht, sind zu-
ndchst hdufig Anklidnge an den griechischen Ausdruck zu bemerken,
die das Wort um wesentliche Assoziationen bereichern. Das griechische
Substantiv <problema> ist verwandt mit dem Verb «proballein> (hinwer-
fen) und bedeutet wortlich «<Vor-wurf> im Sinne von <«das Vor-sich-
Aufgeworfene>. Der Ausdruck hatte vornehmlich militdrsprachliche
Verwendung und bezeichnete den Schutzwall, den Soldaten vor sich
aufwerfen.!® Diese rein wortliche Bedeutung des Ausdrucks <Vorwurf>
inklusive seiner sinnfélligen Bildlichkeit wird in den Texten der Mar-
burger Schule des Oftern aktualisiert und zur Charakterisierung der
spezifischen Bewegungsart philosophischen Denkens sowie seines Ge-
genstandes eingesetzt. Philosophisches Denken ist eine Bewegung, in
der die menschliche Vernunft Probleme — Objekte — vor sich aufwirft,
wodurch sie Seiendes erst ergriindbar macht. Die Fortbewegung des
Denkens ist gewissermal3en eine Bewegung von Problem zu Problem,
wobei der alte Vorwurf nicht einfach abgetragen, sondern auf einen
neuen iiberwilzt wird.

Im Zusammenhang mit der Reflexion auf die Bestimmung phi-
losophischen Denkens ist ferner an die wissenschaftlichen Verwen-
dungsweisen des Problembegriffs in der Antike zu erinnern. Holzhey
verweist auf drei theoretische Kontexte, in denen der Problembegriff
bereits im vierten vorchristlichen Jahrhundert auftaucht: 1. In der Geo-
metrie wird <Problem> als ein Gegenbegriff zu <Theorem> verwendet.
Wihrend das Theorem wesentliche Eigenschaften eines in einer Defi-
nition gegebenen Objekts bezeichnet, wird <Problem> zur Kennzeich-
nung einer Konstruktionsaufgabe oder -analyse benutzt. 2. Platon ver-
wendet den Ausdruck in der Bedeutung einer dialektischen Aufgabe.

18 Fiir meine Darstellung orientiere ich mich an H. HOLZHEY, «Die Vernunft des
Problems. Eine begriffsgeschichtliche Annidherung an das Problem der Ver-
nunft», in: A. HEINEKAMP et al. (Hg.), Mathesis rationis. Festschrift fiir Hein-
rich Schepers, Miinster 1990, S. 27-45, sowie ders., «Problem», in: J. RIT-
TER/K. GRUNDER (Hg.), Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 7,
Basel 1989, S. 1397-1408. Dass sich die Marburger Neukantianer bewusst in
die Tradition des griechischen Problema-Begriffs stellen, dufert sich darin, dass
sie mehrfach auf die griechische Diktion zuriickgreifen oder auf die wortliche
Ubersetzung verweisen. Vgl. zu COHEN etwa, Werke 2, S. 139, sowie Wer-
ke 1.1, S.14; zu NATORP vgl. Die logischen Grundlagen der exakten Wissen-
schaften, Leipzig/Berlin 1910, S. 33: «Selbst das Wort «Objekt>, wortlich «Ge-
genwurf> oder in freierer Wiedergabe: <Vorwurf>, ist fast die bloBe Ubersetzung
des griechischen <Problema> .»



Philosophiegeschichte angesichts der Geschichtlichkeit der Vernunft 185

3. Aristoteles schlieBlich kennzeichnet neben dialektischen und ethi-
schen Aufgaben auch naturphilosophische Fragen als Probleme.!® Be-
merkenswert ist, dass mindestens in den ersten beiden Verwendungen
eine bestimmte Verweisstruktur von Frage und Antwort besteht. Die
geometrische Aufgabe geht der Losung nicht einfach zeitlich voraus,
sondern sie antizipiert bereits bestimmte formale Momente derselben.
Ahnlich lsst die dialektische Frage nicht véllig offen, was als Antwort
gelten kann, sondern gibt in der Regel eine Alternative vor, was nicht
heifit, dass die dialektische Frage damit schon erledigt wiire.

Von diesem Moment des Bestimmtseins der Antwort durch die Fra-
ge, das sich im antiken Problemversténdnis artikuliert, machen sowohl
die Siidwestdeutschen als auch die Marburger Neukantianer Gebrauch,
wenn sie die geschichtliche Entwicklung der Philosophie unter den Ge-
sichtspunkt ihrer Aufgabe riicken. Dabei kann allerdings der Prozess,
der diese Entwicklung vorantreibt, entsprechend den obigen Modellen
in je unterschiedlicher Weise gedacht werden. Wihrend sich Windel-
band eher vom Modell geometrischen Problemstellens und -lsens zu
orientieren scheint,?0 aktualisiert Cohen das dialektische Moment stiir-
ker. Er konzipiert die Entwicklung der Philosophie als ein Wechselver-
héltnis von Frage und Antwort, als eine Vertiefung der Frage, die nicht
von vornherein auf ein bestimmtes Resultat zielt.?!

Die Bedeutung des Problembegriffs im Neukantianismus ist
schlieBlich durch seine Verwendung im Zusammenhang von Kants KrV
beeinflusst. Die Philosophie und Wissenschaft der frithen Neuzeit hatte
sich vor allem am geometrischen Verstindnis des Begriffs orientiert, so
dass die dialektische Auffassung des Problems bisweilen fast génzlich

19 HOLZHEY (1990),a.a.0., S. 30-32.

20 Vgl. sein Lehrbuch der Geschichte der Philosophie, zwdlfte, durchgesehene
Aufl., Tiibingen 1928, S. V und 10.

21 Schriften I, S.271, sowie die methodisch grundlegenden Ausfiihrungen zum
Verhiltnis von Begriff/Frage und Idee/ Antwort in Werke 6, S. 15f. Natorp
vermischt das geometrische mit dem dialektischen Problemkonzept stérker, vgl.
ders., Philosophie, ihr Problem und ihre Probleme, 3. verbesserte Aufl., Got-
tingen 1923, S. 17: «Das Wissen des Nichtwissens bedeutet die Erkenntnis des
Problems, das Problem aber ist, ganz wortlich der Vorwurf, also die Voraus-
nahme der Losung; es ist genau was die Mathematik ausdriickt durch das X der
Gleichung, deren sichere Formulierung schon die Gewihr der Losung ein-
schlieBt [...]». Zum Zusammenhang von transzendentaler Methode, Platonis-
mus und Philosophiegeschichtsschreibung siehe auch K. LEMBECK, Platon in
Marburg. Platonrezeption und Philosophiegeschichtsphilosophie bei Cohen
und Natorp, Wiirzburg 1993.



186 Ursula Renz

im Methodenkonzept der geometrischen Analysis aufging. Im sieb-
zehnten Jahrhundert wurde in der aristotelischen Schulphilosophie auch
der dialektische Problembegriff wieder in Erinnerung gebracht. Auf ihn
greift Kant in seiner Vernunftkritik zuriick, wenn er einerseits das prob-
lematische Urteil nach dem Modell des dialektischen Problems be-
stimmt und andererseits die systematische Einheit des Verstandes «nur
als Problem» gelten ldsst.??2 Kant thematisiert gewissermalen das ver-
niinftige Denken selbst als ein Problem. Dadurch wird die Vernunft sich
selbst zur Aufgabe, einer Aufgabe allerdings, der gleichzeitig jegliche
Losung oder Auflosung abgesprochen wird. Ja, sie wird sich zur Auf-
gabe gerade in der prinzipiellen Unldsbarkeit ihrer Problematik. Die
Marburger Neukantianer setzen nun in dieser Bewegung der Selbst-
Problematisierung der Vernunft ein allgemeines Moment ihrer Methode
an, indem sie namlich nicht nur die transzendentalen Ideen, sondern
auch die wissenschaftliche Erfahrung als «problematisch> zu fassen ver-
suchen.z3 Das philosophische Denken, das sich fiir die eigene Ent-
wicklung an ein wissenschaftliches <Faktum> halten muss, hat es immer
schon mit Erzeugnissen der problematisierend arbeitenden Vernunft zu
tun. «Das Faktum ist ein Problem», schreibt Cohen in der dritten Auf-
lage von Kants Theorie der Erfahrung im Zusammenhang der Ausfiih-
rungen zur transzendentalen Methode. Der Ansatz beim Faktum huldigt
keineswegs einem schlichten Wissenschaftspositivismus, sondern hat
im Gegenteil den Nachweis zu erbringen, dass es sich bei den Fakten
der Wissenschaften um Probleme im strengen Sinne handelt, die in der
Problematisierungsbewegung der Vernunft griinden.

Wie ist nun die Verwendung des Problembegriffs im Zusammen-
hang mit der neukantianischen Philosophiegeschichte zu beurteilen?
Offensichtlich kam dieser Begriff — mit dem sowohl die Kontinuitét als
auch die Bewegung des Denkens akzentuiert werden konnte — dem Be-
diirfnis entgegen, die Geschichtlichkeit des philosophischen Denkens
zu thematisieren, ohne das Kind mit dem Bade auszuschiitten und die
Verbindlichkeit verniinftigen Denkens vollends preiszugeben. Das darf
allerdings nicht dariiber hinwegtduschen, dass eigentlich nur das mit
Kant ins Spiel gekommene, selbstreflexiv zur Anwendung gebrachte
Verstiandnis von <Problem» geeignet sein kann, die Herausforderungen
des Historismus begreifbar zu machen. SchlieBlich steht mit dem Histo-

22 KrV, B 100 sowie B 675.
23 COHEN, Werke 1.1,S.186f.



Philosophiegeschichte angesichts der Geschichtlichkeit der Vernunft 187

rismus nicht einfach die Giiltigkeit von spezifischen Werten, sondern
die Verbindlichkeit des Denkens selbst auf dem Spiel. Wie aber das
Verstindnis des Denkens als Problematisierungsbewegung der Vernunft
fiir die philosophiegeschichtliche Behandlung von Spezialproblemen in
Anwendung gebracht werden kann, stellt eine grundsitzliche Schwie-
rigkeit dar. Gerade das selbstreflexive Moment des Problembegriffs
geht leicht verloren, wenn der Begriff von einem Reflexionsmittel zu
einem terminus technicus reduziert wird. Die nach dem Ersten Welt-
krieg einsetzende Existenzphilosophie, die durch einen ungleich radi-
kaleren philosophischen Gestus auf die Geschichtlichkeit der Vernunft
aufmerksam gemacht hat, setzte sich daher nicht zufélligerweise auch
kritisch vom Begriff des Problems ab.2* Nicht nur wird dem Gedanken
ewiger Problemgehalte eine Absage erteilt, am Ansatz beim Problem
nimmt die Existenzphilosophie vielmehr auch deswegen Anstof3, weil
es als eine iiberindividuelle Frage konzipiert wird.

Was den ersten Punkt anbelangt, so ist es insbesondere in der Siid-
westdeutschen Schule ein Leichtes, Aussagen zu finden, die das Prob-
lem mit einer Art Ewigkeitswert ausstatten. «[D]ie Probleme der Philo-
sophie», so schreibt Windelband in seinem Lehrbuch der Geschichte
der Philosophie, «sind der Hauptsache nach gegeben, und es erweist
sich dies darin, dass sie im historischen Verlaufe des Denkens als die
aursidchlichen Ritsel des Daseins> immer wieder kommen und gebiete-
risch immer von neuem die nie vollstindig gelingende Losung verlan-
gen.»25 Deutlich zeigt sich hier, dass nicht schon das Stellen des Prob-
lems, sondern nur die stindige Wiederkehr die Geschichtlichkeit einer
philosophischen Frage ausmacht. Der Begriff des Problems scheint hier
— selbst wenn durch ihn auf die <«rséchlichen Ritsel des Daseins> ver-
wiesen wird — dazu zu dienen, die Reflexion auf die Geschichte der
Philosophie dem systematischen Gesichtspunkt unterzuordnen.26 Genau
bei dieser Funktion setzt auch der der Marburger Schule nahe stehende
junge Nicolai Hartmann an, der mit seinem Aufsatz i{iber die Methode
der Philosophiegeschichte von 1909 einen der ausfiihrlichsten Beitréige
zum methodologischen Selbstverstindnis der Problemgeschichte gelie-
fert hat. Die Legitimitéit des Problembegriffs besteht nach ihm maf3geb-

24 M. BRELAGE, Studien zur Transzendentalphilosophie, Berlin 1965, S. 17.
25 A.a.0,S8.9f.
26 Ebd.,S. 10f.



188 Ursula Renz

lich darin, dass er dem systematischen Anspruch auf die Einheit der
Geschichte Rechnung trigt.?’

Was hingegen den anderen Punkt anbelangt — das Verhiéltnis von in-
dividuellem Denken und philosophischen Problemstellungen — so ist es
wichtig zu sehen, dass diese Frage bereits innerhalb der neukantiani-
schen Methodenreflexionen zum Problembegriff thematisch wurde.
Wie ein Vergleich zwischen den Ausfiihrungen von Hartmann und dem
jungen Gadamer zeigen kann, sind allerdings verschiedene Moglich-
keiten denkbar, dieses Verhiltnis zu fassen. Im Zusammenhang mit der
Frage, ob in der Darstellung philosophiegeschichtlicher Entwicklungen
der Orientierung am einzelnen Denker oder am Problem Vorrang zu
geben ist, schreibt Hartmann:

«Zwischen der Individualitit des Denkers und dem philosophischen Problem
ist immer dieses Verhiltnis: der Denker kann das Problem nicht Zndern. Es ist
nicht durch ihn geworden und nicht von ihm zu vernichten. Das Problem sei-
nerseits dagegen, sofern es von ihm aufgegriffen und behandelt, womdoglich gar
gefordert wird, kann sehr wohl die Individualitit mit bestimmen; es ist Ingredi-
ens ihrer Selbstentwickelung.»28

Der individuelle Denker und das Problem werden einander hier in einer
Weise gegeniibergestellt, dass der individuelle Denker gerade als kultu-
relles und geschichtliches Individuum sichtbar wird. Wollte man die
Aussagen Hartmanns zuspitzen, so kime man auf die These, dass die
Individualitét eines Denkers auf seine Geschichtlichkeit zuriickgeht.
Mit einer verschobenen Akzentuierung thematisiert Gadamer 1924
die Frage des Verhiltnisses von Individuum und Problem. Er weist da-
rauf hin, dass es «die Grundbestimmung des Problems» ist, «zu sein als
ein jeweils aktual aufgegebenes.» «Probleme, die niemandem aufgege-
ben wiren, vor die sich keine geschichtliche Situation gestellt sédhe, wi-
ren keine Probleme.»?® Anders als Hartmann weist Gadamer auf die
geschichtliche Situiertheit des Problems selbst hin. Nicht der Denker
wird angesichts des Problems zum geschichtlichen Individuum, son-
dern das Problem selbst ist, indem es sich einem individuellen Denker

27 N. HARTMANN, «Zur Methode der Philosophiegeschichte», in: ders., Kleinere
Schriften, Bd. I11: Vom Neukantianismus zur Ontologie, Berlin 1958, S. 15.

28 Ebd.,S. 10.

29 H.-G. GADAMER, «Zur Systemidee in der Philosophie», in: Festschrift fiir
Paul Natorp. Zum siebzigsten Geburtstage von Schiilern und Freunden gewid-
met, Berlin/Leipzig 1924, S. 55-75, insbes. 61. Fiir seine kritischen Einwinde
an der ersten Fassung meiner Gadamer-Darstellung danke ich U. Doguoglu.



Philosophiegeschichte angesichts der Geschichtlichkeit der Vernunft 189

stellt, geschichtlich gestellt. Philosophische Relevanz hat es darin, dass
es ein Problem fiir jemand ist, ansonsten bestiinde es gar nicht. Das
Problem ist von seiner geschichtlichen Erfahrung durch ein Subjekt
nicht zu trennen.3

Vergleicht man diese Positionen miteinander, so féllt auf, dass sie
den individuellen Denker in ganz verschiedenen Funktionen ins Bild
bringen. Bei Hartmann entwickelt der Denker am Problem seine Indi-
vidualitdt. Bei Gadamer ist er eine das Problem selbst konstituierende
GroBe. Beide aber thematisieren iiber die Bestimmung des Verhiltnis-
ses von Problem und Denker die Frage nach der Geschichtlichkeit des
Denkens in einer Weise, dass deutlich wird, dass Geschichte und Ver-
nunft im Problem grundsitzlich ineinander greifen. Das komplexe Ver-
hiltnis zwischen individuellem Denker und Problem ist gewissermaBen
ein Spiegel der in der Tradition konkret vorliegenden Verschriankung
von Geschichte und Vernuntt.

Gerade der Philosoph befindet sich jedoch niemals in einem einfa-
chen Verhiltnis zur Tradition. Er steht ihr nie nur als geschichtliches,
sondern zugleich immer auch als reflektierendes Individuum gegen-
iiber. Insofern stellen sowohl Hartmann als auch der junge Gadamer
den philosophischen Umgang mit dem Problem verkiirzt dar. Schon der
Philosoph, iiber den spiter der Philosophiehistoriker nachdenkt, war in
einer Position, in der er sich selbst sowohl von der Tradition und ihren
Problemstellungen geprigt als auch als Subjekt des philosophischen
Problems begreifen konnte. Schon er stand in einer traditionellen Uber-
lieferung drin, von der er bestimmte Selbstverstindlichkeiten {iber-
nommen hatte. Insofern er aber an ihnen als an philosophischen Prob-
lemen Ansto3 nahm, musste er sich immer schon irgendwie auch als
Subjekt begreifen. Ein historisches Verstdndnis, das erkldaren will, wie
etwas iiberhaupt zum Problem werden konnte, muss an diesem dop-

30 Gadamer nimmt seine Reflexion auf den Problembegriff als Anlass einer Kritik
an einer bestimmten Auffassung von Problemgeschichte, wenn er darauf hin-
weist, «daB es primdr nicht die Probleme sind, die sich iiberliefern.» Diese Kri-
tik darf nicht mit der in Wahrheit und Methode artikulierten Kritik am Prob-
lembegriff selbst vermischt werden, welche den Problembegriff viel pauschaler
fasst als der Aufsatz von 1924, vgl. dazu Gesammelte Werke, Bd. 1, S. 382 ff.
Im Gegensatz zu BAST, a.a.0, S. 166 f., gehe ich davon aus, dass sich Gadamer
1924 mindestens teilweise noch auf dem diskursiven Boden der Problemge-
schichte bewegt und nicht eine externe Kritik daran formuliert. Vgl. unten,
Anm. 32.



190 Ursula Renz

pelten Verhiltnis des Philosophen zum Problem und zur Tradition an-
setzen.

Das Problem einer Hermeneutik des Problems liegt also genau da-
rin, dass schon hinter der historischen Artikulation eines philosophi-
schen Problems eine Reflexion auf die Kontingenz seines geschichtli-
chen Ursprungs vermutet werden muss und man immer schon davon
ausgehen muss, dass darin bereits eine Verwandlung des geschichtli-
chen Ursprungs in einen zu denkenden stattgefunden haben muss. In
dieser Verwandlung griindet gleichurspriinglich die Kontingenz wie
auch der Vernunftsanspruch von Problemen. Mit anderen Worten: Man
muss davon ausgehen, dass nicht erst die Losungen, sondern bereits die
konkreten Beschreibungen von Problemen auf ihre philosophische
Rechtfertigung hin befragt werden kdnnen und miissen. Eine Philoso-
phiegeschichte, die den philosophischen Anspruch des Problembegriffs
ernst nimmt, tritt daher eigentlich bereits auf eine je historisch situierte
Aufklarung des Problems ein.

3. Die Historisierung philosophischen Denkens durch
seine Kontextualisierung in der Kulturgeschichte

Die Entdeckung der Geschichtlichkeit der Vernunft hat sich im Neu-
kantianismus nicht nur im Problembegriff niedergeschlagen, sondern
auch in der Neuausrichtung der Philosophie auf die Kultur. In diesem
Zusammenhang sind auch die friihen philosophiegeschichtlichen Werke
Cassirers zu sehen. Anders als in den Schriften seiner Marburger Leh-
rer sind darin methodologische Passagen selten und in der Regel eng
mit inhaltlichen Uberlegungen verquickt. Die Einleitung der 1906 und
1907 erschienenen ersten beiden Bédnde von Das Erkenntnisproblem in
der Philosophie und Wissenschaft der Neueren Zeit3! legt zwar das sys-
tematische Interesse des Werkes dar und begriindet im zweiten — aus
den spiteren Auflagen gestrichenen — Teil dieser Einleitung die thema-
tische Beschriankung auf die Neuzeit. Die darin enthaltenen methodi-
schen Festlegungen bleiben aber verhdltnisméBig implizit und entgehen
einem relativ leicht, wenn man sie sich nicht deutlich vor Augen fiihrt.
Sie sollen daher im Folgenden kurz dargelegt werden.

31 1. Aufl. Berlin 1906/07 [=Erkenntnisproblem]. Zitiert wird, sofern nicht anders
vermerkt, aus der 3. Aufl. von 1922 (Reprint Darmstadt 1994).



Philosophiegeschichte angesichts der Geschichtlichkeit der Vernunft 191

1. Der Begriff des Problems hat keine Sonderstellung und keine tie-
fere methodologische Bedeutung mehr. Cassirer verwendet den Aus-
druck <Problem> &@hnlich unspezifisch, wie es in der heutigen Wissen-
schaftssprache der Fall ist.32 Der Titel <Erkenntnisproblem> nimmt nicht
auf einen bestimmten Begriff, noch auf eine spezifische Frage Bezug.
Er ist vielmehr eine Umschreibung fiir ein ganzes Biindel von Fragen,
Theorien und Konzeptualisierungen, die sich um den Komplex namens
<Erkenntnis> geschart haben. Die dabei formulierte Einsicht, dass Prob-
leme als Aufgaben von der Geschichte gestellt werden, ist fiir Cassirer
eine durchaus wichtige Selbstverstindlichkeit.?? Sie wird aber nicht
eingehend thematisiert, sondern mit dem Hinweis erledigt, dass nur die
Geschichte selbst, die das Problem gestellt hat, auch die Mittel zur Be-
wiltigung darbieten konne. Damit wehrt Cassirer die Annahme eines
der Geschichte enthobenen Standpunktes ab, macht aber nicht deutlich,
wie die Philosophiegeschichtsschreibung zu den Kriterien gelangen
soll, derer sie bedarf, um «die Gesamtentwicklung zu iiberblicken und
zu beurteilen.»3* Die allgemeine Annahme historischer Relativitit be-
griindet daher nicht etwa eine spezifische Methode der Philosophiege-
schichtsschreibung, sondern erdffnet lediglich einen neuen geschichtli-
chen Ausblick auf die Geschichtlichkeit der Philosophie selbst.

2. Das Erkenntnisproblem kombiniert den Fokus auf eine bestimmte
Thematik mit dem Fokus auf eine bestimmte Epoche. Das entspricht
weder dem Verfahren Windelbands, der seine Darstellungen der Philo-
sophiegeschichte, wie die Titel seiner Werke zeigen, einfach als <«Ge-
schichte der Philosophie> resp. «der neueren Philosophie> konzipiert
hat, noch entspricht es der direkten Bezugnahme, in der Cohen in sei-
nen systematischen Werken philosophische Denker der Vergangenheit

32 BAST, a.a.0., S. 137, stellt in Abrede, dass man Cassirers Erkenntnisproblem
unter den Begriff einer «reinen Ideen- bzw. Problemgeschichte» stellen kann.
Dem wiirde ich grundsitzlich zustimmen — Cassirer orientiert sich nur einge-
schrinkt am Problembegriff und integriert in seinem Vorgehen verschiedene
methodische Zugriffe —, ich wiirde allerdings gegeniiber der Begriindung Basts
den Vorbehalt anbringen wollen, dass er sich in seiner Rekonstruktion des «au-
thentischen neukantianischen Begriff der Problemgeschichte» hauptsichlich an
dem oben zitierten Text von Hartmann — einer extremen Position innerhalb der
Problemgeschichte — orientiert und die schon nur innerhalb der Marburger
Schule bestehenden Verschiedenheiten in der Auffassung dariiber, was ein
Problem sei, nicht zur Kenntnis nimmt.

33 Erkenntnisproblem I, S. 6.

34 Ebd,S. 16.



192 Ursula Renz

von Platon iiber Cusanus bis zu Kant zu seinen Gesprichspartnern
macht. Es wiire nun allerdings verkehrt, in dieser doppelten Eingren-
zung der Thematik auf die Neuzeit einerseits, auf die Erkenntnisprob-
lematik andererseits eine bloBe Beschrinkung der systematischen und
historischen Reichweite zu sehen. Sie ergibt sich vielmehr als eine in-
nere Konsequenz aus der Auffassung, dass das Problem der Erkenntnis
erst in der Neuzeit zum leitenden Gesichtspunkt philosophischen Den-
kens wurde:

«Es ist die entscheidende Leistung der modernen Philosophie, da3 sie die Er-
kenntnis nicht mehr als eine Einzelfrage betrachtet, die sich nebenher aus ande-
ren systematischen Voraussetzungen her behandeln und 16sen lieBe, sondern sie
als schopferische Grundkraft im Aufbau der intellektuellen und sittlichen Welt
begreifen lernt.»35

Cassirers Geschichte des Erkenntnisproblems ist nicht einfach eine
Untersuchung zu einem philosophischen Spezialproblem, sondern eine
— Herbert Schnédelbachs Paradigmen-Modell vorausnehmende3 — Ge-
samtdarstellung der Philosophie der Neuzeit als derjenigen Epoche, in
der sich Philosophie primir durch die Reflexion auf das Erkenntnis-
problem definiert.

3. Im Gegenzug zur Beschrinkung auf die Neuzeit weitet Cassirer
den philosophischen Blick aus und bezieht sich generell auf die Ent-
wicklung der philosophischen Problemstellung innerhalb eines umfas-
senden kulturgeschichtlichen Prozesses. Ihn interessiert nicht einfach
die Geschichte der philosophischen Erkenntnistheorie, noch untersucht
er das Erkenntnisproblem aus einer wissenschaftsgeschichtlichen Per-
spektive. Dass Cassirer das Erkenntnisproblem in einen kulturge-
schichtlichen Rahmen stellt, ist einem erkenntnistheoretischen und
nicht primér einem historischen Interesse geschuldet. Die Frage nach
den kulturellen Urspriingen richtet sich auf die «Bedingungen [...],
kraft deren der moderne Begriff und das moderne System der Erkennt-
nis sich gestaltet hat.»3” Vor allem in den Anfingen der Moderne — fiir

35 Vgl. dazu die erste Aufl. des Bd. I von Erkenntnisproblem, S. 50.

36 H. SCHNADELBACH, «Philosophie», in: E. MARTENS/H. SCHNADELBACH
(Hg.), Philosophie. Ein Grundkurs, Bd. 1, erweiterte Neuausgabe, Hamburg
1998, S. 37-76. Eine vergleichbare Gliederung der Philosophiegeschichte hat,
ohne dass von Paradigmen die Rede ist, schon E. Tugendhat im ersten Teil sei-
ner Vorlesungen zur Einfiihrung in die sprachanalytische Philosophie, Frank-
furt a.M. 1976, vorgenommen.

37 Vgl. Erkenntnisproblem I, S. 6.



Philosophiegeschichte angesichts der Geschichtlichkeit der Vernunft 193

Cassirer liegen diese in der Renaissance und nicht im 17. Jahrhundert
bei Descartes3® — ist daher der Riickgriff auf die Kulturgeschichte von
entscheidender Bedeutung. In der Kultur der Renaissance sind in
«gleichsam latentem Zustand» geistige Krifte wirksam, die erst spiter
«kraft des theoretischen SelbstbewuBtseins, das sie erringen, ihre volle
Wirkung entfalten konnen», weswegen sie auch erst im Hinblick auf
Letzteres als solche begriffen werden konnen.*® Cassirer deutet einer-
seits das moderne philosophische Selbstverstindnis als eine Errungen-
schaft der Kultur, wihrend andererseits die philosophische Bedeutsam-
keit der Kultur wesentlich in der Funktion besteht, die sie fiir die Her-
ausbildung der Erkenntnisproblematik hat.

Diese drei Aspekte — Verlust der Sonderstellung des Problem-
begriffs, Kombination von thematischem und epochenbezogenem In-
teresse, Einbezug der Kulturgeschichte — diirfen nun allerdings nicht
als isolierte methodologische Vorschriften begriffen werden. Sie geho-
ren vielmehr inhaltlich zusammen. Die dynamische Auffassung des
Verhiltnisses von Kultur und Philosophie, wie sie in der Rede von
«Kriften» zum Vorschein kommt, ist von der Frage nach der paradig-
matischen Bedeutung des Erkenntnisproblems fiir die Neuzeit nicht
unabhingig. Diese Frage wiederum ldsst sich nicht von der kulturge-
schichtlichen Historisierung des Problembegriffs ablosen, welche ihrer-
seits im dynamischen Wechselverhiltnis von Kulturgeschichte und
Philosophie ihren konzeptionellen Rahmen hat. Die Probleme der Phi-
losophie haben ihren Ursprung in der Kultur, welche aber erst in der
philosophischen Problematisierung ein theoretisches Bewusstsein er-
langt.

Trotz dieser durchaus differenzierten Sicht auf die wechselseitige
Bedingtheit von Kultur und Philosophie im Erkenntnisproblem, 16st
Cassirer das dahinter stehende Dilemma nicht, noch bringt er es zu ei-

38 Die Bedeutung, die Cassirer im Erkenntnisproblem der Renaissance zumisst,
stellt vor die Frage, wie weit Cassirer den Fullstapfen Hegels gefolgt ist. Hier
sind zwei Aspekte zu beachten: Erstens nimmt Cassirer die Philosophie der
Renaissance anders als Hegel, der das «Erwachen der Selbstheit des Geistes»
nur in den Kiinsten und der Wissenschaft der Renaissance ausmacht, durchaus
ernst. (Zu HEGEL vgl. Werke, hg. von E. Moldenauer und K. M. Michel, Frank-
furt a. M. 1986, Bd. 20, S. 11 sowie 70.) Zweitens muss beachtet werden, dass
die Bedeutung der Kulturgeschichte fiir Cassirer eine grundsitzlich andere ist
als fiir Hegel. Gerade vor diesem Hintergrund hat die Renaissance fiir seinen
Kulturbegriff einen ungleich hoheren Stellenwert als bei Hegel.

39 Erkenntnisproblem I, S. 6 sowie V.



194 Ursula Renz

ner klaren Formulierung, sondern er umschifft es eigentlich blof. Wie,
so fragt man sich, ist das Verhiltnis der Philosophie zur Kulturge-
schichte zu fassen, wenn es einerseits seinen Ort innerhalb der Ge-
schichte haben soll, wenn aber andererseits der Philosophiehistoriker,
der bei eben dieser Verhiltnisbestimmung ansetzt, dennoch einen An-
spruch auf einen Uberblick iiber die Gesamtentwicklung erhebt? Setzt
ein derartiger Uberblick nicht voraus, dass das philosophische Denken
selbst der Geschichte enthoben ist? Solange Cassirer die Kultur vor-
nehmlich unter dem Gesichtspunkt der Kulturgeschichte fasst, gibt es
aus diesem Dilemma keinen Ausweg. Ein solcher lédsst sich erst in Cas-
sirers Symbolphilosophie ausmachen, worin er Kultur nicht mehr kul-
turgeschichtlich, sondern strukturell im Begriff der symbolischen For-
mung zu fassen versucht.40

4. Die Frage nach der Verbindlichkeit der Vernunft
angesichts des Primats der Kultur

Der Ansatz bei der symbolischen Verfasstheit der Kultur, wie Cassirer
ihn in der Philosophie der symbolischen Formen vorschlégt, stellt die
Begriindungsverhiltnisse der philosophischen Reflexion auf die Ge-
schichte auf den Kopf. Dem Kulturbegriff wird gegeniiber dem Ge-
schichtsbegriff ein Primat eingerdumt. Kultur wird nicht mehr von der
Geschichte aus gedacht, umgekehrt aber muss sich der Historiker von
der Kulturphilosophie her sagen lassen, was in der Geschichte — sowohl
auf der Ebene der res gestae als auch auf der Ebene der historia rerum
gestarum — vor sich geht. Der Gegenstand historischer Forschung sind
symbolisch lesbare Quellen, welche ihrerseits Hervorbringungen sym-
bolischer Formungsprozesse sind und als solche zur Kenntnis genom-
men werden wollen.*! Der Historiker muss der These der Kulturphilo-
sophie, dass kulturelle Prozesse Symbolformungen sind, im Rahmen
seiner eigenen methodologischen Pridmissen immer schon zugestimmt
haben.

Mit der Einsicht in die symbolische Verfasstheit der menschlichen
Kultur verwandelt sich aber auch das Problem der Philosophiege-
schichte. Die Frage nach zeitlichen Ablaufen weicht der Frage nach der

40 Vgl. auch RENZ,a.a.0.,S. 155-159.
41 An Essay on Man, Yale University Press 1944, S. 175 ff.



Philosophiegeschichte angesichts der Geschichtlichkeit der Vernunft 195

symbolischen Konstitution von Theoremen. Die Lektiirepraxis der De-
konstruktion hat so gesehen durchaus eine gewisse Affinitit mit den
Grundannahmen von Cassirers Symboltheorie,*2 mit dem entscheiden-
den Unterschied allerdings, dass sie die prinzipielle Arbitraritit und
Zufalligkeit symbolischer Konstellationen ungleich stirker gewichtet
als Cassirer, der in seinem Konzept der symbolischen Prignanz eine
Kontinuitét zwischen sinnlich-materiellem Sinntrdger und dessen Sinn
zu begriinden versucht. Diese Kontinuitit geht nicht auf ein logisches
Identitédtsverhéltnis zuriick, sondern hat ithren Grund in der Dynamik
des Sinngebungsprozesses selbst. Indem die Reflexion auf diese Dy-
namik abstellt, wird die Annahme der Zufdlligkeit von symbolischen
Konstellationen zwar nicht grundsitzlich zuriickgewiesen, es wird ihr
aber auch nicht das letzte Wort gelassen. Fokussiert man dagegen die
Arbitraritdt von Zeichen, so nimmt man hypothetisch den Kulturpro-
zess zuriick, der in der Symbolstiftung stattgefunden hat. Das wiire
nach Cassirer nicht zuldssig. Cassirers Verhéltnis zum Kulturprozess ist
darin radikal affirmativ, dass er im kulturellen Verstehen dieselben
Krifte am Werk sieht wie in der symbolischen Urstiftung. Seine Lektii-
re ist nicht Dekonstruktion, sondern Rekonstruktion.

Trotzdem ist auffillig, dass sich die philosophische Relevanz des
Primats des Kulturbegriffes vor dem Geschichtsbegriff, mit dem Cassi-
rer — sich hierin an Herder, und nicht an Hegel orientierend — zu seiner
Philosophie der symbolischen Formen anhebt, erst aus der historischen
Distanz einiger Jahrzehnte ermessen ldsst. An ihr zeigt sich ein Muster,
das sich in der philosophischen Reflexion auf die Geschichtlichkeit
des Denkens seither mehrfach wiederholt hat. An die Stelle von ge-
schichtstheoretischen sind kulturtheoretische Grundlagenreflexionen,
namentlich Semiotik und Metaphorologie, getreten. Sie vertreten heute
den Anspruch, die Genese von kulturgeschichtlich bedeutsamen Denk-
strukturen ins Bewusstsein zu heben. Die absolute Entgegensetzung
von Zufall versus Notwendigkeit tritt dabei in den Hintergrund (hier
bleibt sie, als erkenntnistheoretische Voraussetzung ebenso wie als kri-
tische Vorbedingung, durchaus in Kraft) und macht analytisch fruchtba-
reren Fragestellungen — etwa derjenigen nach der heuristischen Funkti-
on von bestimmten Metaphern — Platz.

42 So die Grundthese von B. NAUMANN, Philosophie und Poetik des Symbols.
Cassirer und Goethe, Miinchen 1998,



196 Ursula Renz

Die entscheidende philosophische Neuerung, die Cassirer zuge-
schrieben werden kann, liegt nicht einfach in einer Transformation der
Transzendentalphilosophie zu einer Semiotik,*} sondern in derjenigen
Umkehrung der Begriindungsverhiltnisse, aufgrund derer der Semiotik
erst die fundamentale Rolle zugestanden werden kann, die sie in der
heutigen kulturwissenschaftlichen Forschung beansprucht. Cassirer hat
diese Umkehr nicht eigens begriindet, noch hat er sie transparent ge-
macht. Doch muss ihm zugestanden werden, dass er als einer der Ersten
im zwanzigsten Jahrhundert den Eigenwert des Kulturellen emst ge-
nommen und die Philosophie damit konfrontiert hat. Dass sich schon
im neunzehnten Jahrhundert Ansétze finden lassen, die die Geschichts-
problematik auf den Boden der Kulturthematik zu stellen versuchen,
dokumentiert der bereits analysierte Text von Cohen, der an entschei-
denden Stellen die kulturellen Kategorien des Fremden und des Eige-
nen einfiihrt.

Das Problem der Geschichtlichkeit der Vernunft hat aber noch eine
ganz andere Komponente, die sich an der Differenz zwischen Cassirers
Symboltheorie und den aktuellen kulturwissenschaftlichen Grundlagen-
reflexionen ablesen ldsst. Im Gegensatz zu Cassirer, der das an die
Stelle der Rationalitét getretene symbolische Vermogen des Menschen
nach wie vor mit moralischen Anspriichen versieht, verzichten Letztere
darauf, die kognitive Verbindlichkeit, die den Strukturen von kulturel-
len Denkmustern kraft der Tradition innewohnt, auf ihre allfdllige Le-
gitimitdt hin zu befragen. Den normativen Anspruch, mit dem der Ver-
nunftbegriff immer auch noch behaftet ist, setzen sie von vornherein
auBer Kraft. Die Geschichtlichkeit des Denkens bereitet ihnen insofern
keine Miihe, als sie das Denken gar nicht mehr als unter einem prinzi-
piellen Vernunftanspruch stehend begreifen. Anders Cassirer, fiir ihn ist
undenkbar, dass sich das Problem der Geschichtlichkeit der Vernunft
im faktischen Aufweis der Geschichtlichkeit des Denkens restlos auflo-
sen ldsst. Die Kritik der Kultur, als welche er seine Symbolphilosophie
verstanden haben will, 16st die Kritik der Vernunft nicht auf, sondern
ab.** Dies impliziert, dass die Kulturphilosophie den Nachweis erbrin-

43 H. PAETZOLD, Die Realitdt der symbolischen Formen. Die Kulturphilosophie
Ernst Cassirers im Kontext, Darmstadt 1994, S. 52-65.

44 Die Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 1, 1. Aufl. 1923, Reprint Darm-
stadt 1953, S. 11.



Philosophiegeschichte angesichts der Geschichtlichkeit der Vernunft 197

gen muss, dass Kultur der philosophischen Aufgabe einer Selbstkritik —
analog der Selbstkritik der Vernunft — gewachsen ist.43

Cassirers affirmatives Verhiltnis zur Kultur hat seinen Grund in ei-
nem affirmativen Verhiltnis zu einer Vernunft, der die Geschichte des
Denkens nicht duferlich geblieben ist. Der Primat der Kultur vor der
Geschichte macht vor der Vernunft nicht Halt, vielmehr beantwortet die
Symbolphilosophie die Frage nach der Verbindlichkeit der Vernunft
dahingehend, dass sie diese gerade in die Kulturalitit der Letzteren
setzt. Die Geschichte von kulturellen Sinnschopfungen, zu denen die
Philosophie gehort, wird selbst als ein innerer Konstitutionsfaktor der
Vernunft begriffen, der iiber das Ereignis der Genese hinaus in der
Kultur wirksam bleibt. Diese Vernunft, die ihren Ursprung in der Ge-
schichte und ihre Verbindlichkeit in der Kultur hat, entzieht sich weder
dem Verdikt der Zufilligkeit ihrer Genese, noch dem Urteil der Ver-
ginglichkeit ihrer Geltung. Als Geschichte philosophischen Denkens
stiftet sie ihre eigene kulturelle — die streng logische Notwendigkeit
hinter sich lassende — Verbindlichkeit.

45 Zum Verhdltnis von Cassirers Kulturkritik und der kantischen Vernunftkritik
vgl. auch RENZ, a.a.0., S. 235-239, sowie meinen Aufsatz «Kantisches Den-
ken als Stilgesetz: Kantianismus und Neukantianismus in Ernst Cassirers Kul-
turphilosophie», in: V. GERHARDT/R.-P. HORSTMANN/R. SCHUMACHER
(Hg.), Kant und die Berliner Aufklirung. Akten des IX. Internationalen Kant-
Kongresses, Bd. V, Berlin 2001, S. 323-330.






	Philosophiegeschichte angesichts der Geschichtlichkeit der Vernunft : Überlegungen zur Historiographie der Philosophie im Ausgang vom Marburger Neukantianismus

