
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 61 (2002)

Artikel: Philosophiegeschichte angesichts der Geschichtlichkeit der Vernunft :
Überlegungen zur Historiographie der Philosophie im Ausgang vom
Marburger Neukantianismus

Autor: Renz, Ursula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882955

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882955
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stadia philosophica 61/2002

Ursula Renz

Philosophiegeschichte angesichts der
Geschichtlichkeit der Vernunft

Überlegungen zur Historiographie der Philosophie im
Ausgang vom Marburger Neukantianismus

This article investigates the historiography ofphilosophy in Marburger neoKanti-
anism by focusing on its presuppositions pertaining to the philosophy of history.
The starting points are: the methodical core notion of the Problembegriff, Hermann
Cohen's early call for a interconnection of historical and systematic interest, and
the prevailing question on the relationship between culture and history in the

thought ofErnst Cassirer. It is shown that the Marburg school does not simply
orientate itself to eternal problems, but that it does take the challenge posed by the
historical discovery of the historicity of thought seriously. The difficulties that arise
from this for philosophical thinking are not merely of methodical nature but affect
philosophy in its seIfunderstanding.

Die philosophiegeschichtlichen Werke der Marburger Schule werden in
der gegenwärtigen Diskussion kaum mehr als solche gelesen. Wer sich
heute mit philosophiegeschichtlichen Fragen beschäftigt, stößt zwar
gelegentlich auf ihre Spuren. Doch eine breitere Diskussion derselben
findet nicht statt. Eine Ausnahme bildet die Cassirer-Forschung: Nachdem

Emst Cassirers Kulturphilosophie in den letzten fünfzehn Jahren
eine ungeahnte Aufmerksamkeit auf sich gezogen hat, sind nach und
nach auch seine philosophie- und geistesgeschichtlichen Studien
Gegenstand der Diskussion geworden. Untersucht werden die Bezüge
zwischen systematischem Anliegen und historischer Darstellung, im
Hintergrund steht aber auch die Frage nach dem Verstehen von
philosophiegeschichtlichen Entwicklungen.1 Letztere ist allerdings im zeitli-

1 R. A. Bast, Problem, Geschichte, Form. Das Verhältnis von Philosophie und
Geschichte bei Ernst Cassirer im historischen Kontext, Berlin 2000; sowie
M. Hänel, «Problemgeschichte als Forschung: Die Erbschaft des Neukantianismus»,

in: O. G. Oexle (Hg.), Das Problem der Problemgeschichte 1880-



178 Ursula Renz

chen Umfeld, in welchem Cassirers Philosophiegeschichtsschreibung
steht, selbst ein wichtiges Thema. Dabei ist nicht nur an Dilthey zu
denken; schon die frühe Kantrezeption im Marburger Neukantianismus

ging einher mit einer Diskussion über die Abfolge und Entwicklung
von philosophischen Systemen sowie deren philosophiegeschichtliche
Darstellung. Von zentraler Bedeutung war dabei die Fordemng einer

Verschränkung von historischem und systematischem Interesse - eine

Fordemng, die auch von den Vertretern der Südwestdeutschen Schule

geteilt und verbreitet wurde.
Was allerdings hinter dieser Fordemng steht, ist keineswegs so

selbstverständlich, wie es auf den ersten Blick den Anschein haben

mag. Hinter dem Prinzip einer Verschränkung von systematischer und
historischer Perspektive stehen nicht bloß methodische und
erkenntnistheoretische Überlegungen. Die Diskussion erstreckt sich auch auf
die Frage, wie angesichts der Geschichtlichkeit der Vernunft
Geschichte selbst zu denken ist. In der folgenden Darstellung wird es darum

gehen, wichtige Thesen, Begriffe und Ansatzpunkte, die die
Marburger Philosophiegeschichtsschreibung geprägt haben, daraufhin zu
befragen, wie sie mit der Frage der Geschichtlichkeit der Vernunft
umgehen. Es wird zu zeigen sein, dass sich hinter den jeweiligen Positionen

ein größeres Problembewusstsein verbirgt, als man auf den ersten
Blick vermuten würde. Folgende Themen werden dabei zur Ausführung

gelangen: Vorgängig wird im ersten Kapitel die Fordemng einer
Verbindung oder Verschränkung von systematischer und historischer
Perspektive, wie sie bei Hermann Cohens Kantauslegungen Pate
gestanden ist, auf ihre historischen und philosophischen Voraussetzungen
hin befragt. Das zweite Kapitel widmet sich dem Problembegriff, der
ausgehend von Cohen und Wilhelm Windelband bis zu Nicolai
Hartmann und zum jungen Gadamer im Zentrum der Auseinandersetzung
mit methodologischen Fragen der Philosophiegeschichtsschreibung
stand. Thema des dritten Kapitels bildet eine Diskussion von Emst
Cassirers Geschichte des Erkenntnisproblems, welche eine Kontextualisie-

rung des philosophischen Denkens in der Kulturgeschichte vornimmt.

1932, Göttingen 2001, S. 85-127. Vgl. auch die (derzeit noch unpublizierten)
Beiträge der Tagung zur Philosophie der Renaissance und Aufklärung bei
Dilthey und Cassirer, die im Oktober 1999 unter der Leitung von T. Leinkauf in
Potsdam stattgefunden hat, sowie die (ebenfalls noch unpublizierten) Vorträge
von A. Laks und C. King, die an der Mitgliederversammlung der Internationalen

Emst Cassirer-Gesellschaft vom November 2000 gehalten wurden.



Philosophiegeschichte angesichts der Geschichtlichkeit der Vernunft 179

Das vierte Kapitel formuliert Konsequenzen und zeigt Parallelen zu
aktuelleren methodologischen Ansätzen auf.

1. Voraussetzungen der Verschränkung von systematischem
und historischem Interesse

Das im Neukantianismus gängige Postulat, das systematische und das

historische Interesse miteinander zu verbinden, hat eine seiner frühesten

und prägnantesten Formulierungen in einer 1871 in der Zeitschrift
für Völkerpsychologie und Sprachwissenschaft veröffentlichten
Stellungnahme Zur Kontroverse zwischen Trendelenburg und Kuno
Fischer2 gefunden, die der damals 28-jährige Hermann Cohen verfasst
hatte. Mit dieser Stellungnahme und mit dem im gleichen Jahr
veröffentlichten Buch Kants Theorie der Erfahrung3 macht Cohen dem
längst zur Parole gewordenen Rückgang auf Kant inhaltlich wie
methodisch strenge Vorgaben, welche für die Entwicklung neukantianischen

Denkens maßgeblich geworden sind. Nachdem er sich auf rund
vierzig Seiten mit der Rekonstruktion und der detaillierten Klärung des

Streitpunktes befasst hat, wendet sich der Autor auf den letzten Seiten
des Textes grundsätzlichen Überlegungen zur Philosophiegeschichtsschreibung

zu. Vor dem Hintergrund der zusehends bitterer gewordenen
Auseinandersetzung zwischen Fischer und Trendelenburg4 fordert der
junge Philosoph vom Philosophiehistoriker, er solle selbst Philosoph
sein und «sich dreist mitten hinein in den Streit der Parteien» stellen.5
Hinter diesen Aufforderungen stecken gewichtige und keineswegs
selbstverständliche Voraussetzungen.

2 In: H. COHEN, Schriften zur Philosophie und Zeitgeschichte, Bd. I, hg. von
A. Görland und E. Cassirer, Berlin 1928, S. 229-273 [= Schriften I], Rund ein
Jahrzehnt später hat Wilhelm Windelband die Reflexion auf das Verhältnis von
systematischer und historischer Perspektive zu einem seiner zentralen Themen
gemacht. Vgl. dazu: «Was ist Philosophie» (1882), in: ders., Präludien I,
Tübingen 1915, S. 1-54.

3 Wieder abgedruckt in Werke 1.3, hg. vom Hermann-Cohen-Archiv am Philoso¬
phischen Seminar der Universität Zürich unter der Leitung von H. Holzhey,
Hildesheim 1987 [ Werke],

4 Ein Resümee der ganzen Debatte findet sich in K. Ch. KÖhnke, Entstehung
und Aufstieg des Neukantianismus. Die deutsche Universitätsphilosophie
zwischen Idealismus und Positivismus, Frankfurt a.M. 1993, S. 257-272.

5 Schriften I, S. 272.



180 Ursula Renz

1. Die Forderung beruht erstens ihrerseits auf historischen
Vorbedingungen. Dass das Verhältnis von Philosophie und ihrer Geschichte
überhaupt so zur Disposition steht, dass vom Historiker ein Urteil in
einem philosophischen Streitfall abverlangt wird, gehört zu den
Errungenschaften oder - je nach Sichtweise - zu den Lasten des Historismus.
Erst mit dem Zusammenbruch des Hegelianismus - und damit verbunden

mit dem Auseinandertreten von Vernunft und Geschichte, Wissenschaft

und Leben - wird die Integration von historischen und systematischen

Interessen zum Desiderat.5 Und erst damit wird die Frage nach
der Kontingenz philosophischer Problemstellungen, welche die
innerphilosophische Brisanz des Historismus ausmacht, zu einem drängenden

Problem. Die Frage, ob die Geschichtlichkeit des Denkens auch die
Verbindlichkeit der Vernunft aufhebt, ist seither zu einem permanenten,
wenn auch häufig latenten Grundthema der Philosophie geworden.
Auch Cohens Losung «Der Historiker sei Philosoph» muss als Reaktion

auf dieses Problem begriffen werden, wobei die Haltung, die er
fordert, eine doppelte ist: Auf der einen Seite soll die Philosophie ihre
eigene geschichtliche Entwicklung ernst nehmen und von der
Philosophiegeschichte lernen: «Die Philosophie soll nicht in jedem Kopfe von
neuem ansetzen, sondern an die verwandte Bestrebung anknüpfen.»7
Auf der andern Seite aber soll der Philosoph, wenn er Philosophiegeschichte

betreibt, dem Problem selbst nicht äußerlich bleiben, sondern

«systematischen Anteil an dem Problem nehmen». Erst dies setzt ihn in
Stand, die notwendige «urkundliche [...] Treue» walten zu lassen.8

2. Mit der Losung «Der Historiker sei Philosoph» sind zweitens
erkenntniskritische Annahmen verbunden, die keineswegs so harmlos
sind, wie es auf den ersten Blick den Anschein macht. Die Forderung,
dass der Historiker systematisch am Problem Anteil nehmen müsse,
weist darauf hin, dass für Cohen die historische und die systematische
Perspektive in einer Weise auseinander fallen, dass sie nur in einer
Personalunion von Historiker und Philosoph zu vermitteln sind. Es gibt
hier keine neutrale dritte Instanz, die zwischen Geschichte und Philosophie

stünde und dadurch das Problem zu entschärfen vermöchte. Die
Objektivität der historischen Darstellung hat daher den Weg durch die
geschichtliche Subjektivität des Philosophen zu nehmen. An der Sub-

6 H. Lübbe, Politische Philosophie in Deutschland, Basel 1963, S. 90.
7 Schriften /, S. 274.
8 Ebd., S. 272.



Philosophiegeschichte angesichts der Geschichtlichkeit der Vernunft 181

jektivität - und nur an ihr - hat die Methodik anzusetzen. Cohen betont
in diesem Zusammenhang: «Das höchste Maß der Objektivität, das
erreichbar scheint, liegt in dem Grade der Läutemng, den wir durch
möglichst unbefangene Aufnahme des Fremden und strenge Durchbildung

des Eigenen unserer Subjektivität geben können.»9 Nicht ein
Verfahren garantiert also philosophiegeschichtliche Objektivität, sondern
lediglich die eine Läuterung der philosophischen Subjektivität bewirkende

Auseinandersetzung mit Fremdem und Eigenem.
Spannend ist, dass Cohen zur Beschreibung dieser Läuterung auf

den Gegensatz zwischen Fremdem und Eigenem zurückgreift. Er greift
damit auf Ausdrücke zurück, die terminologisch nicht besetzt sind und
eine andere Modellierung von Verstehensprozessen erlauben, als man
es sich gewohnt ist. Wenn man den Ausdruck des Fremden emst nimmt

- und bei dem jüdischen Denker Cohen drängt es sich auf, ihn ernst zu
nehmen10 -, dann kann man ihn nicht vorschnell auf das vom Subjekt
erkenntnislogisch Unterschiedene reduzieren. Hier sind nicht bloß
erkenntnistheoretische, sondern kulturelle Größen angesprochen. Die zu
läuternde philosophische Subjektivität wird erst aufgrund der Ausprägung

ihrer spezifischen kulturellen Identität zu einer Instanz, die
Objektivität gewährleisten kann.11

3. Das führt nun aber auf eine dritte, geschichtsphilosophische
Voraussetzung der zitierten Losung. Mit der Forderung, dass der Historiker
Philosoph sein müsse (und nicht etwa umgekehrt der Philosoph Historiker),

wird ein philosophisches Urteil verlangt, das über die historische
Darstellung hinausweist. Dabei ist das, worüber geurteilt wird, durchaus

ein geschichtliches Phänomen: Es geht um das Verhältnis von
Altem und Neuem, genauer gesagt, um die Fragen, was das Alte mit dem
Neuen verbindet und wodurch eines vom andern unterschieden werden
kann.12 Diese Gegenüberstellung von Altem und Neuem fällt auf.
Historisches Verstehen hat sich nach Cohen - anders als etwa bei Johann

9 Ebd.
10 Vgl. dazu den 1888 entstandenen Text «Die Nächstenliebe im Talmud», in:

Jüdische Schriften, Bd. I, hg. von F. Rosenzweig und B. Strauß, Berlin 1924,
S. 145-174. Zum Thema des Fremden bei Cohen vgl. A. Deuber-
Mankowsky, Der frühe Walter Benjamin und Hermann Cohen. Jüdische
Werte, Kritische Philosophie, vergängliche Erfahrung, Berlin 2000, S. 193 ff.

11 Zum Kulturbegriff von Hermann Cohen vgl. U. Renz, Die Kultur der Ratio¬
nalität. Zur Kulturphilosophie und ihrer transzendentalen Begründung bei
Cohen, Natorp und Cassirer, Hamburg 2002 (erscheint demnächst).

12 Schriften /, S. 271.



182 Ursula Renz

Gustav Droysen13 - nicht allein und primär an der Grundfigur des

Verhältnisses von Ganzem und Teilen zu orientieren, sondern an der
Konfrontation von Altem und Neuem innerhalb einer scheinbar kontinuierlichen

Entwicklung. Wichtig ist ferner, dass sich der Philosoph
angesichts der Konfrontation von Altem und Neuem in einer anderen
Position befindet als der Historiker. Nicht nur macht «die Gefahr, Altes
ins Neue hineinzutragen», eine philosophische Analyse des Problems
unumgänglich.14 Wäre es das einzige Privileg des Philosophen, dass

nur er eine sachgerechte Analyse des philosophischen Problems leisten
und eine genaue Unterscheidung von Problemstellungen geben kann, so

bliebe der Philosophie lediglich die Funktion einer methodischen Zu-

rüstung vor der historischen Darstellung. Wie jedoch der letzte Absatz
des Textes nahe legt, in welchem die Gegenüberstellung von Altem und
Neuem nochmals auftaucht, fordert Cohen vom Philosophen mehr: Er
muss sich auf die Seite des Neuen stellen, um von da aus das Neue zu
erkennen, «welches auch in dem Alten das Neue war.»15 Was heißt hier
neu? Man muss vermuten, dass die Kategorie des Neuen nicht allein
eine auf relative Zeitbestimmung des «später» abstellt, sondern auch
die grundsätzliche Andersartigkeit der Zukunft gegenüber dem Immer-
schon-da-Gewesenen qualifiziert. Diese Andersartigkeit, welche in der
Offenheit der Zukunft begründet ist, muss sich der Philosophiehistoriker

zum Grundsatz nehmen. Die Forderung, das Neue im Alten zu
erkennen, verlangt von ihm das Zugeständnis, dass er Andersartigkeit
und Offenheit nicht nur der Zukunft zuschreibt, sondern dem Wandel in
der Geschichte überhaupt unterstellt. Mit dem Neuen wird somit auch
das Kontingente im Alten angesprochen. Nur von dieser Voraussetzung
aus kann das Neue als dasjenige Moment im Alten gelten, an welchem
der Philosoph «als Advokat [...] der Wahrheit Anteil nehmen [soll],
wenn die wirkliche Geschichte gelingen soll.»16

Die ganze methodologische Problematik des Verhältnisses von
Altem und Neuem verweist somit auf eine geschichtsphilosophische
Gretchenfrage: Ist das Neue ein wirklich Neues, dessen Anfang im Alten

zwar gesehen, das aber dort schon als Neues begriffen wird, oder
steht hinter der Erscheinung des Neuen nur die Wiederkehr des Alten?

13 H. SCHNÄDELBACH, Geschichtsphilosophie nach Hegel. Die Probleme des

Historismus, Freiburg/München 1974, S. 106.
14 Schriften /, S. 271.
15 Ebd., S. 275.
16 Ebd.



Philosophiegeschichte angesichts der Geschichtlichkeit der Vernunft 183

Für Cohen scheint die Sachlage klar: Nur wer sich mit dem Alten so
befasst, dass er in ihm das wirklich Kontigente sucht und sieht, kann
Geschichte als etwas erfahren, das gelingen oder misslingen kann. Das
heißt aber nicht, dass das Kontingente für sich selbst zum Sprechen
gebracht würde. Cohen ist trotz aller Anerkennung der Kontingenz kein
Denker des Fragments. Das Anerkennen des Kontingenten ist jedoch
der unerlässliche Preis dafür, dass Geschichte zu einer Frage des noch
ausstehenden Gelingens werden kann.17

2. Die Geschichte des Problems: Von der Lösung ahistorischer
zur Aufklärung historischer Problemstellungen

Bislang ist der Begriff des Problems, der im vorhin analysierten Text

von Cohen mehrfach vorkam und der später in der so genannten
Problemgeschichte zum zentralen methodischen Ansatzpunkt erhoben wurde,

unexpliziert geblieben. Was bedeutet er eigentlich? Und was leistet
die Reflexion auf den Problembegriff für die Vermittlung von historischem

Verstehen und philosophischem Begreifen angesichts der
Geschichtlichkeit der Vernunft?

Der in der heutigen Wissenschaftssprache übliche Gebrauch des

Wortes geht von einer relativ unspezifischen Bedeutung aus. Als Probleme

bezeichnet man sämtliche Fragen und Aufgaben, deren Lösung in
der Regel erstens noch aussteht und zweitens als schwierig eingestuft
wird, wobei die Gründe für die Schwierigkeit einer Lösung sowohl
probleminternen als auch -externen Ursprungs sein können. An die
ursprüngliche Bedeutung und die begriffsgeschichtlichen Prägungen
erinnert man sich heute kaum. Demgegenüber ist die philosophische
Verwendung des Problembegriffs im 19. Jahrhundert sehr stark vom
Rückbezug auf die etymologische Herkunft wie auch auf die wissen-
schafts- und philosophiegeschichtliche Tradition desselben bestimmt.

17 Was die Geschichte zu einer gelingenden macht, bleibt in der Stellungnahme
offen. Mit Blick auf spätere ethische Positionen Cohens ließe sich zeigen, dass

dies womöglich begründeterweise geschehen ist. Grundsätzlich sind nämlich
für Cohen geschichtsphilosophische Fragen wie etwa diejenige nach dem
Begriff des Fortschritts nur als ethische zulässig und sie dürfen nie Gegenstand
eines rein theoretisch motivierten Interesses werden; Näheres vgl. Renz, a.a.O.,
S. 98 f. sowie 247 f.



184 Ursula Renz

Wo der Problembegriff in thematischer Rede auftaucht, sind
zunächst häufig Anklänge an den griechischen Ausdruck zu bemerken,
die das Wort um wesentliche Assoziationen bereichem. Das griechische
Substantiv <problema> ist verwandt mit dem Verb <proballein> (hinwerfen)

und bedeutet wörtlich <Vor-wurf> im Sinne von <das Vor-sich-
Aufgeworfene>. Der Ausdruck hatte vornehmlich militärsprachliche
Verwendung und bezeichnete den Schutzwall, den Soldaten vor sich
aufwerfen.18 Diese rein wörtliche Bedeutung des Ausdrucks <Vorwurf>

inklusive seiner sinnfälligen Bildlichkeit wird in den Texten der
Marburger Schule des Öftem aktualisiert und zur Charakterisierung der

spezifischen Bewegungsart philosophischen Denkens sowie seines

Gegenstandes eingesetzt. Philosophisches Denken ist eine Bewegung, in
der die menschliche Vernunft Probleme - Objekte - vor sich aufwirft,
wodurch sie Seiendes erst ergründbar macht. Die Fortbewegung des

Denkens ist gewissermaßen eine Bewegung von Problem zu Problem,
wobei der alte Vorwurf nicht einfach abgetragen, sondern auf einen

neuen überwälzt wird.
Im Zusammenhang mit der Reflexion auf die Bestimmung

philosophischen Denkens ist femer an die wissenschaftlichen
Verwendungsweisen des Problembegriffs in der Antike zu erinnern. Holzhey
verweist auf drei theoretische Kontexte, in denen der Problembegriff
bereits im vierten vorchristlichen Jahrhundert auftaucht: 1. In der
Geometrie wird <Problem> als ein Gegenbegriff zu <Theorem> verwendet.
Während das Theorem wesentliche Eigenschaften eines in einer
Definition gegebenen Objekts bezeichnet, wird <Problem> zur Kennzeichnung

einer Konstruktionsaufgabe oder -analyse benutzt. 2. Piaton
verwendet den Ausdruck in der Bedeutung einer dialektischen Aufgabe.

18 Für meine Darstellung orientiere ich mich an H. Holzhey, «Die Vernunft des
Problems. Eine begriffsgeschichtliche Annäherung an das Problem der
Vernunft», in: A. Heinekamp et al. (Hg.), Mathesis rationis. Festschriftfür Heinrich

Schepers, Münster 1990, S. 27-45, sowie ders., «Problem», in: J.
Ritter/K. Gründer (Hg.), Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 7,
Basel 1989, S. 1397-1408. Dass sich die Marburger Neukantianer bewusst in
die Tradition des griechischen Problema-Begriffs stellen, äußert sich darin, dass
sie mehrfach auf die griechische Diktion zurückgreifen oder auf die wörtliche
Übersetzung verweisen. Vgl. zu Cohen etwa, Werke 2, S. 139, sowie Werke

1.1, S. 14; zu Natorp vgl. Die logischen Grundlagen der exakten
Wissenschaften, Leipzig/Berlin 1910, S. 33: «Selbst das Wort <Objekt>, wörtlich <Ge-

genwurf> oder in freierer Wiedergabe: <Vorwurf>, ist fast die bloße Übersetzung
des griechischen <Problema>.»



Philosophiegeschichte angesichts der Geschichtlichkeit der Vernunft 185

3. Aristoteles schließlich kennzeichnet neben dialektischen und
ethischen Aufgaben auch naturphilosophische Fragen als Probleme.19
Bemerkenswert ist, dass mindestens in den ersten beiden Verwendungen
eine bestimmte Verweisstruktur von Frage und Antwort besteht. Die
geometrische Aufgabe geht der Lösung nicht einfach zeitlich voraus,
sondern sie antizipiert bereits bestimmte formale Momente derselben.
Ähnlich lässt die dialektische Frage nicht völlig offen, was als Antwort
gelten kann, sondern gibt in der Regel eine Alternative vor, was nicht
heißt, dass die dialektische Frage damit schon erledigt wäre.

Von diesem Moment des Bestimmtseins der Antwort durch die Frage,

das sich im antiken Problemverständnis artikuliert, machen sowohl
die Südwestdeutschen als auch die Marburger Neukantianer Gebrauch,
wenn sie die geschichtliche Entwicklung der Philosophie unter den
Gesichtspunkt ihrer Aufgabe rücken. Dabei kann allerdings der Prozess,
der diese Entwicklung vorantreibt, entsprechend den obigen Modellen
in je unterschiedlicher Weise gedacht werden. Während sich Windelband

eher vom Modell geometrischen Problemstellens und -lösens zu
orientieren scheint,20 aktualisiert Cohen das dialektische Moment stärker.

Er konzipiert die Entwicklung der Philosophie als ein Wechselverhältnis

von Frage und Antwort, als eine Vertiefung der Frage, die nicht
von vornherein auf ein bestimmtes Resultat zielt.21

Die Bedeutung des Problembegriffs im Neukantianismus ist
schließlich durch seine Verwendung im Zusammenhang von Kants KrV
beeinflusst. Die Philosophie und Wissenschaft der frühen Neuzeit hatte
sich vor allem am geometrischen Verständnis des Begriffs orientiert, so
dass die dialektische Auffassung des Problems bisweilen fast gänzlich

19 Holzhey (1990), a.a.O., S. 30-32.
20 Vgl. sein Lehrbuch der Geschichte der Philosophie, zwölfte, durchgesehene

Aufl., Tübingen 1928, S. V und 10.
21 Schriften I, S.271, sowie die methodisch grundlegenden Ausführungen zum

Verhältnis von Begriff/Frage und Idee/Antwort in Werke 6, S. 15 f. Natorp
vermischt das geometrische mit dem dialektischen Problemkonzept stärker, vgl.
ders., Philosophie, ihr Problem und ihre Probleme, 3. verbesserte Aufl.,
Göttingen 1923, S. 17: «Das Wissen des Nichtwissens bedeutet die Erkenntnis des
Problems, das Problem aber ist, ganz wörtlich der Vorwurf, also die Vorausnahme

der Lösung; es ist genau was die Mathematik ausdrückt durch das X der
Gleichung, deren sichere Formulierung schon die Gewähr der Lösung
einschließt [...]». Zum Zusammenhang von transzendentaler Methode, Platonis-
mus und Philosophiegeschichtsschreibung siehe auch K. Lembeck, Piaton in
Marburg. Piatonrezeption und Philosophiegeschichtsphilosophie bei Cohen
und Natorp, Würzburg 1993.



186 Ursula Renz

im Methodenkonzept der geometrischen Analysis aufging. Im
siebzehnten Jahrhundert wurde in der aristotelischen Schulphilosophie auch
der dialektische Problembegriff wieder in Erinnerung gebracht. Auf ihn
greift Kant in seiner Vernunftkritik zurück, wenn er einerseits das

problematische Urteil nach dem Modell des dialektischen Problems
bestimmt und andererseits die systematische Einheit des Verstandes «nur
als Problem» gelten lässt.22 Kant thematisiert gewissermaßen das

vernünftige Denken selbst als ein Problem. Dadurch wird die Vernunft sich
selbst zur Aufgabe, einer Aufgabe allerdings, der gleichzeitig jegliche
Lösung oder Auflösung abgesprochen wird. Ja, sie wird sich zur
Aufgabe gerade in der prinzipiellen Unlösbarkeit ihrer Problematik. Die
Marburger Neukantianer setzen nun in dieser Bewegung der Selbst-

Problematisierung der Vernunft ein allgemeines Moment ihrer Methode

an, indem sie nämlich nicht nur die transzendentalen Ideen, sondern
auch die wissenschaftliche Erfahrung als <problematisch> zu fassen
versuchen.23 Das philosophische Denken, das sich für die eigene
Entwicklung an ein wissenschaftliches <Faktum> halten muss, hat es immer
schon mit Erzeugnissen der problematisierend arbeitenden Vernunft zu
tun. «Das Faktum ist ein Problem», schreibt Cohen in der dritten Auflage

von Kants Theorie der Erfahrung im Zusammenhang der Ausführungen

zur transzendentalen Methode. Der Ansatz beim Faktum huldigt
keineswegs einem schlichten Wissenschaftspositivismus, sondern hat
im Gegenteil den Nachweis zu erbringen, dass es sich bei den Fakten
der Wissenschaften um Probleme im strengen Sinne handelt, die in der

Problematisierungsbewegung der Vernunft gründen.
Wie ist nun die Verwendung des Problembegriffs im Zusammenhang

mit der neukantianischen Philosophiegeschichte zu beurteilen?
Offensichtlich kam dieser Begriff - mit dem sowohl die Kontinuität als

auch die Bewegung des Denkens akzentuiert werden konnte - dem
Bedürfnis entgegen, die Geschichtlichkeit des philosophischen Denkens

zu thematisieren, ohne das Kind mit dem Bade auszuschütten und die
Verbindlichkeit vernünftigen Denkens vollends preiszugeben. Das darf
allerdings nicht darüber hinwegtäuschen, dass eigentlich nur das mit
Kant ins Spiel gekommene, selbstreflexiv zur Anwendung gebrachte
Verständnis von <Problem> geeignet sein kann, die Herausforderungen
des Historismus begreifbar zu machen. Schließlich steht mit dem Histo-

22 KrV, B 100 sowie B 675.
23 Cohen, Werke 1.1, S. 186f.



Philosophiegeschichte angesichts der Geschichtlichkeit der Vernunft 187

rismus nicht einfach die Gültigkeit von spezifischen Werten, sondern
die Verbindlichkeit des Denkens selbst auf dem Spiel. Wie aber das

Verständnis des Denkens als Problematisierungsbewegung der Vernunft
für die philosophiegeschichtliche Behandlung von Spezialproblemen in
Anwendung gebracht werden kann, stellt eine grundsätzliche Schwierigkeit

dar. Gerade das selbstreflexive Moment des Problembegriffs
geht leicht verloren, wenn der Begriff von einem Reflexionsmittel zu
einem terminus technicus reduziert wird. Die nach dem Ersten Weltkrieg

einsetzende Existenzphilosophie, die durch einen ungleich
radikaleren philosophischen Gestus auf die Geschichtlichkeit der Vernunft
aufmerksam gemacht hat, setzte sich daher nicht zufälligerweise auch

kritisch vom Begriff des Problems ab.24 Nicht nur wird dem Gedanken

ewiger Problemgehalte eine Absage erteilt, am Ansatz beim Problem
nimmt die Existenzphilosophie vielmehr auch deswegen Anstoß, weil
es als eine überindividuelle Frage konzipiert wird.

Was den ersten Punkt anbelangt, so ist es insbesondere in der
Südwestdeutschen Schule ein Leichtes, Aussagen zu finden, die das Problem

mit einer Art Ewigkeitswert ausstatten. «[D]ie Probleme der
Philosophie», so schreibt Windelband in seinem Lehrbuch der Geschichte
der Philosophie, «sind der Hauptsache nach gegeben, und es erweist
sich dies darin, dass sie im historischen Verlaufe des Denkens als die
<ursächlichen Rätsel des Daseins> immer wieder kommen und gebieterisch

immer von neuem die nie vollständig gelingende Lösung
verlangen.»25 Deutlich zeigt sich hier, dass nicht schon das Stellen des Problems,

sondern nur die ständige Wiederkehr die Geschichtlichkeit einer

philosophischen Frage ausmacht. Der Begriff des Problems scheint hier

- selbst wenn durch ihn auf die ursächlichen Rätsel des Daseins>
verwiesen wird - dazu zu dienen, die Reflexion auf die Geschichte der

Philosophie dem systematischen Gesichtspunkt unterzuordnen.26 Genau
bei dieser Funktion setzt auch der der Marburger Schule nahe stehende

junge Nicolai Hartmann an, der mit seinem Aufsatz über die Methode
der Philosophiegeschichte von 1909 einen der ausführlichsten Beiträge
zum methodologischen Selbstverständnis der Problemgeschichte geliefert

hat. Die Legitimität des Problembegriffs besteht nach ihm maßgeb-

24 M. Brelage, Studien zur Transzendentalphilosophie, Berlin 1965, S. 17.

25 A.a.O., S.9f.
26 Ebd., S. lOf.



188 Ursula Renz

lieh darin, dass er dem systematischen Anspruch auf die Einheit der
Geschichte Rechnung trägt.27

Was hingegen den anderen Punkt anbelangt - das Verhältnis von
individuellem Denken und philosophischen Problemstellungen - so ist es

wichtig zu sehen, dass diese Frage bereits innerhalb der neukantianischen

Methodenreflexionen zum Problembegriff thematisch wurde.
Wie ein Vergleich zwischen den Ausführungen von Hartmann und dem

jungen Gadamer zeigen kann, sind allerdings verschiedene Möglichkeiten

denkbar, dieses Verhältnis zu fassen. Im Zusammenhang mit der
Frage, ob in der Darstellung philosophiegeschichtlicher Entwicklungen
der Orientierung am einzelnen Denker oder am Problem Vorrang zu
geben ist, schreibt Hartmann:

«Zwischen der Individualität des Denkers und dem philosophischen Problem
ist immer dieses Verhältnis: der Denker kann das Problem nicht ändern. Es ist
nicht durch ihn geworden und nicht von ihm zu vernichten. Das Problem
seinerseits dagegen, sofern es von ihm aufgegriffen und behandelt, womöglich gar
gefördert wird, kann sehr wohl die Individualität mit bestimmen; es ist Ingrediens

ihrer Selbstentwickelung.»28

Der individuelle Denker und das Problem werden einander hier in einer
Weise gegenübergestellt, dass der individuelle Denker gerade als kulturelles

und geschichtliches Individuum sichtbar wird. Wollte man die

Aussagen Hartmanns zuspitzen, so käme man auf die These, dass die
Individualität eines Denkers auf seine Geschichtlichkeit zurückgeht.

Mit einer verschobenen Akzentuierung thematisiert Gadamer 1924
die Frage des Verhältnisses von Individuum und Problem. Er weist
daraufhin, dass es «die Grundbestimmung des Problems» ist, «zu sein als

ein jeweils aktual aufgegebenes.» «Probleme, die niemandem aufgegeben

wären, vor die sich keine geschichtliche Situation gestellt sähe, wären

keine Probleme.»29 Anders als Hartmann weist Gadamer auf die

geschichtliche Situiertheit des Problems selbst hin. Nicht der Denker
wird angesichts des Problems zum geschichtlichen Individuum,
sondern das Problem selbst ist, indem es sich einem individuellen Denker

27 N. Hartmann, «Zur Methode der Philosophiegeschichte», in: ders., Kleinere
Schriften, Bd. III: Vom Neukantianismus zur Ontologie, Berlin 1958, S. 15.

28 Ebd., S. 10.

29 H.-G. Gadamer, «Zur Systemidee in der Philosophie», in: Festschrift für
Paul Natorp. Zum siebzigsten Geburtstage von Schülern und Freunden gewidmet,

Berlin/Leipzig 1924, S. 55-75, insbes. 61. Für seine kritischen Einwände
an der ersten Fassung meiner Gadamer-Darstellung danke ich U. Doguoglu.



Philosophiegeschichte angesichts der Geschichtlichkeit der Vernunft 189

stellt, geschichtlich gestellt. Philosophische Relevanz hat es darin, dass

es ein Problem für jemand ist, ansonsten bestünde es gar nicht. Das
Problem ist von seiner geschichtlichen Erfahrung durch ein Subjekt
nicht zu trennen.30

Vergleicht man diese Positionen miteinander, so fällt auf, dass sie

den individuellen Denker in ganz verschiedenen Funktionen ins Bild
bringen. Bei Hartmann entwickelt der Denker am Problem seine
Individualität. Bei Gadamer ist er eine das Problem selbst konstituierende
Größe. Beide aber thematisieren über die Bestimmung des Verhältnisses

von Problem und Denker die Frage nach der Geschichtlichkeit des

Denkens in einer Weise, dass deutlich wird, dass Geschichte und
Vernunft im Problem grundsätzlich ineinander greifen. Das komplexe
Verhältnis zwischen individuellem Denker und Problem ist gewissermaßen
ein Spiegel der in der Tradition konkret vorliegenden Verschränkung
von Geschichte und Vernunft.

Gerade der Philosoph befindet sich jedoch niemals in einem einfachen

Verhältnis zur Tradition. Er steht ihr nie nur als geschichtliches,
sondern zugleich immer auch als reflektierendes Individuum gegenüber.

Insofern stellen sowohl Hartmann als auch der junge Gadamer
den philosophischen Umgang mit dem Problem verkürzt dar. Schon der

Philosoph, über den später der Philosophiehistoriker nachdenkt, war in
einer Position, in der er sich selbst sowohl von der Tradition und ihren

Problemstellungen geprägt als auch als Subjekt des philosophischen
Problems begreifen konnte. Schon er stand in einer traditionellen
Überlieferung drin, von der er bestimmte Selbstverständlichkeiten
übernommen hatte. Insofern er aber an ihnen als an philosophischen
Problemen Anstoß nahm, musste er sich immer schon irgendwie auch als

Subjekt begreifen. Ein historisches Verständnis, das erklären will, wie
etwas überhaupt zum Problem werden konnte, muss an diesem dop-

30 Gadamer nimmt seine Reflexion auf den Problembegriff als Anlass einer Kritik
an einer bestimmten Auffassung von Problemgeschichte, wenn er darauf
hinweist, «daß es primär nicht die Probleme sind, die sich überliefern.» Diese Kritik

darf nicht mit der in Wahrheit und Methode artikulierten Kritik am
Problembegriff selbst vermischt werden, welche den Problembegriff viel pauschaler
fasst als der Aufsatz von 1924, vgl. dazu Gesammelte Werke, Bd. 1, S. 382ff.
Im Gegensatz zu Bast, a.a.O, S. 166 f., gehe ich davon aus, dass sich Gadamer
1924 mindestens teilweise noch auf dem diskursiven Boden der Problemgeschichte

bewegt und nicht eine externe Kritik daran formuliert. Vgl. unten,
Anm. 32.



190 Ursula Renz

pelten Verhältnis des Philosophen zum Problem und zur Tradition
ansetzen.

Das Problem einer Hermeneutik des Problems liegt also genau
darin, dass schon hinter der historischen Artikulation eines philosophischen

Problems eine Reflexion auf die Kontingenz seines geschichtlichen

Ursprungs vermutet werden muss und man immer schon davon
ausgehen muss, dass darin bereits eine Verwandlung des geschichtlichen

Ursprungs in einen zu denkenden stattgefunden haben muss. In
dieser Verwandlung gründet gleichursprünglich die Kontingenz wie
auch der Vernunftsanspruch von Problemen. Mit anderen Worten: Man
muss davon ausgehen, dass nicht erst die Lösungen, sondern bereits die
konkreten Beschreibungen von Problemen auf ihre philosophische
Rechtfertigung hin befragt werden können und müssen. Eine
Philosophiegeschichte, die den philosophischen Anspruch des Problembegriffs
emst nimmt, tritt daher eigentlich bereits auf eine je historisch situierte
Aufklärung des Problems ein.

3. Die Historisierung philosophischen Denkens durch
seine Kontextualisierung in der Kulturgeschichte

Die Entdeckung der Geschichtlichkeit der Vernunft hat sich im
Neukantianismus nicht nur im Problembegriff niedergeschlagen, sondern
auch in der Neuausrichtung der Philosophie auf die Kultur. In diesem
Zusammenhang sind auch die frühen philosophiegeschichtlichen Werke
Cassirers zu sehen. Anders als in den Schriften seiner Marburger Lehrer

sind darin methodologische Passagen selten und in der Regel eng
mit inhaltlichen Überlegungen verquickt. Die Einleitung der 1906 und
1907 erschienenen ersten beiden Bände von Das Erkenntnisproblem in
der Philosophie und Wissenschaft der Neueren Zeit31 legt zwar das
systematische Interesse des Werkes dar und begründet im zweiten - aus
den späteren Auflagen gestrichenen - Teil dieser Einleitung die thematische

Beschränkung auf die Neuzeit. Die darin enthaltenen methodischen

Festlegungen bleiben aber verhältnismäßig implizit und entgehen
einem relativ leicht, wenn man sie sich nicht deutlich vor Augen führt.
Sie sollen daher im Folgenden kurz dargelegt werden.

31 1. Aufl. Berlin 1906/07 [=Erkenntnisproblem]. Zitiert wird, sofern nicht anders
vermerkt, aus der 3. Aufl. von 1922 (Reprint Darmstadt 1994).



Philosophiegeschichte angesichts der Geschichtlichkeit der Vernunft 191

1. Der Begriff des Problems hat keine Sonderstellung und keine
tiefere methodologische Bedeutung mehr. Cassirer verwendet den
Ausdruck <Problem> ähnlich unspezifisch, wie es in der heutigen
Wissenschaftssprache der Fall ist.32 Der Titel <Erkenntnisproblem> nimmt nicht
auf einen bestimmten Begriff, noch auf eine spezifische Frage Bezug.
Er ist vielmehr eine Umschreibung für ein ganzes Bündel von Fragen,
Theorien und Konzeptualisierungen, die sich um den Komplex namens
<Erkenntnis> geschart haben. Die dabei formulierte Einsicht, dass Probleme

als Aufgaben von der Geschichte gestellt werden, ist für Cassirer
eine durchaus wichtige Selbstverständlichkeit.33 Sie wird aber nicht
eingehend thematisiert, sondern mit dem Hinweis erledigt, dass nur die
Geschichte selbst, die das Problem gestellt hat, auch die Mittel zur
Bewältigung darbieten könne. Damit wehrt Cassirer die Annahme eines

der Geschichte enthobenen Standpunktes ab, macht aber nicht deutlich,
wie die Philosophiegeschichtsschreibung zu den Kriterien gelangen
soll, derer sie bedarf, um «die Gesamtentwicklung zu überblicken und

zu beurteilen.»34 Die allgemeine Annahme historischer Relativität
begründet daher nicht etwa eine spezifische Methode der
Philosophiegeschichtsschreibung, sondern eröffnet lediglich einen neuen geschichtlichen

Ausblick auf die Geschichtlichkeit der Philosophie selbst.
2. Das Erkenntnisproblem kombiniert den Fokus auf eine bestimmte

Thematik mit dem Fokus auf eine bestimmte Epoche. Das entspricht
weder dem Verfahren Windelbands, der seine Darstellungen der
Philosophiegeschichte, wie die Titel seiner Werke zeigen, einfach als <Ge-

schichte der Philosophie> resp. <der neueren Philosophie> konzipiert
hat, noch entspricht es der direkten Bezugnahme, in der Cohen in
seinen systematischen Werken philosophische Denker der Vergangenheit

32 Bast, a.a.O., S. 137, stellt in Abrede, dass man Cassirers Erkenntnisproblem
unter den Begriff einer «reinen Ideen- bzw. Problemgeschichte» stellen kann.
Dem würde ich grundsätzlich zustimmen - Cassirer orientiert sich nur
eingeschränkt am Problembegriff und integriert in seinem Vorgehen verschiedene
methodische Zugriffe -, ich würde allerdings gegenüber der Begründung Basts
den Vorbehalt anbringen wollen, dass er sich in seiner Rekonstruktion des
«authentischen neukantianischen Begriff der Problemgeschichte» hauptsächlich an
dem oben zitierten Text von Hartmann - einer extremen Position innerhalb der
Problemgeschichte - orientiert und die schon nur innerhalb der Marburger
Schule bestehenden Verschiedenheiten in der Auffassung darüber, was ein
Problem sei, nicht zur Kenntnis nimmt.

33 Erkenntnisproblem I, S. 6.
34 Ebd., S. 16.



192 Ursula Renz

von Platon über Cusanus bis zu Kant zu seinen Gesprächspartnern
macht. Es wäre nun allerdings verkehrt, in dieser doppelten Eingrenzung

der Thematik auf die Neuzeit einerseits, auf die Erkenntnisproblematik

andererseits eine bloße Beschränkung der systematischen und
historischen Reichweite zu sehen. Sie ergibt sich vielmehr als eine
innere Konsequenz aus der Auffassung, dass das Problem der Erkenntnis
erst in der Neuzeit zum leitenden Gesichtspunkt philosophischen Denkens

wurde:

«Es ist die entscheidende Leistung der modernen Philosophie, daß sie die
Erkenntnis nicht mehr als eine Einzelfrage betrachtet, die sich nebenher aus anderen

systematischen Voraussetzungen her behandeln und lösen ließe, sondern sie

als schöpferische Grundkraft im Aufbau der intellektuellen und sittlichen Welt

begreifen lernt.»35

Cassirers Geschichte des Erkenntnisproblems ist nicht einfach eine

Untersuchung zu einem philosophischen Spezialproblem, sondern eine

- Herbert Schnädelbachs Paradigmen-Modell vorausnehmende36 -
Gesamtdarstellung der Philosophie der Neuzeit als derjenigen Epoche, in
der sich Philosophie primär durch die Reflexion auf das Erkenntnisproblem

definiert.
3. Im Gegenzug zur Beschränkung auf die Neuzeit weitet Cassirer

den philosophischen Blick aus und bezieht sich generell auf die
Entwicklung der philosophischen Problemstellung innerhalb eines umfassenden

kulturgeschichtlichen Prozesses. Ihn interessiert nicht einfach
die Geschichte der philosophischen Erkenntnistheorie, noch untersucht
er das Erkenntnisproblem aus einer wissenschaftsgeschichtlichen
Perspektive. Dass Cassirer das Erkenntnisproblem in einen
kulturgeschichtlichen Rahmen stellt, ist einem erkenntnistheoretischen und
nicht primär einem historischen Interesse geschuldet. Die Frage nach
den kulturellen Ursprüngen richtet sich auf die «Bedingungen [...],
kraft deren der moderne Begriff und das moderne System der Erkenntnis

sich gestaltet hat.»37 Vor allem in den Anfängen der Moderne - für

35 Vgl. dazu die erste Aufl. des Bd. I von Erkenntnisproblem, S. 50.
36 H. Schnädelbach, «Philosophie», in: E. Martens/H. Schnädelbach

(Hg.), Philosophie. Ein Grundkurs, Bd. 1, erweiterte Neuausgabe, Hamburg
1998, S. 37-76. Eine vergleichbare Gliederung der Philosophiegeschichte hat,
ohne dass von Paradigmen die Rede ist, schon E. Tugendhat im ersten Teil seiner

Vorlesungen zur Einführung in die sprachanalytische Philosophie, Frankfurt

a.M. 1976, vorgenommen.
37 Vgl. Erkenntnisproblem /, S. 6.



Philosophiegeschichte angesichts der Geschichtlichkeit der Vernunft 193

Cassirer liegen diese in der Renaissance und nicht im 17. Jahrhundert
bei Descartes38 - ist daher der Rückgriff auf die Kulturgeschichte von
entscheidender Bedeutung. In der Kultur der Renaissance sind in
«gleichsam latentem Zustand» geistige Kräfte wirksam, die erst später
«kraft des theoretischen Selbstbewußtseins, das sie erringen, ihre volle
Wirkung entfalten können», weswegen sie auch erst im Hinblick auf
Letzteres als solche begriffen werden können.39 Cassirer deutet einerseits

das moderne philosophische Selbstverständnis als eine Errungenschaft

der Kultur, während andererseits die philosophische Bedeutsamkeit

der Kultur wesentlich in der Funktion besteht, die sie für die
Herausbildung der Erkenntnisproblematik hat.

Diese drei Aspekte - Verlust der Sonderstellung des Problembegriffs,

Kombination von thematischem und epochenbezogenem
Interesse, Einbezug der Kulturgeschichte - dürfen nun allerdings nicht
als isolierte methodologische Vorschriften begriffen werden. Sie gehören

vielmehr inhaltlich zusammen. Die dynamische Auffassung des

Verhältnisses von Kultur und Philosophie, wie sie in der Rede von
«Kräften» zum Vorschein kommt, ist von der Frage nach der
paradigmatischen Bedeutung des Erkenntnisproblems für die Neuzeit nicht
unabhängig. Diese Frage wiederum lässt sich nicht von der
kulturgeschichtlichen Historisierung des Problembegriffs ablösen, welche ihrerseits

im dynamischen Wechselverhältnis von Kulturgeschichte und

Philosophie ihren konzeptionellen Rahmen hat. Die Probleme der
Philosophie haben ihren Ursprung in der Kultur, welche aber erst in der

philosophischen Problematisierung ein theoretisches Bewusstsein
erlangt.

Trotz dieser durchaus differenzierten Sicht auf die wechselseitige
Bedingtheit von Kultur und Philosophie im Erkenntnisproblem, löst
Cassirer das dahinter stehende Dilemma nicht, noch bringt er es zu ei-

38 Die Bedeutung, die Cassirer im Erkenntnisproblem der Renaissance zumisst,
stellt vor die Frage, wie weit Cassirer den Fußstapfen Hegels gefolgt ist. Hier
sind zwei Aspekte zu beachten: Erstens nimmt Cassirer die Philosophie der
Renaissance anders als Hegel, der das «Erwachen der Selbstheit des Geistes»

nur in den Künsten und der Wissenschaft der Renaissance ausmacht, durchaus
ernst. (Zu Hegel vgl. Werke, hg. von E. Moldenauer und K.M. Michel, Frankfurt

a.M. 1986, Bd. 20, S. 11 sowie 70.) Zweitens muss beachtet werden, dass

die Bedeutung der Kulturgeschichte für Cassirer eine grundsätzlich andere ist
als für Hegel. Gerade vor diesem Hintergrund hat die Renaissance für seinen

Kulturbegriff einen ungleich höheren Stellenwert als bei Hegel.
39 Erkenntnisproblem 7, S. 6 sowie V.



194 Ursula Renz

ner klaren Formulierung, sondern er umschifft es eigentlich bloß. Wie,
so fragt man sich, ist das Verhältnis der Philosophie zur Kulturgeschichte

zu fassen, wenn es einerseits seinen Ort innerhalb der
Geschichte haben soll, wenn aber andererseits der Philosophiehistoriker,
der bei eben dieser Verhältnisbestimmung ansetzt, dennoch einen
Anspruch auf einen Überblick über die Gesamtentwicklung erhebt? Setzt
ein derartiger Überblick nicht voraus, dass das philosophische Denken
selbst der Geschichte enthoben ist? Solange Cassirer die Kultur
vornehmlich unter dem Gesichtspunkt der Kulturgeschickte fasst, gibt es

aus diesem Dilemma keinen Ausweg. Ein solcher lässt sich erst in Cas-
sirers Symbolphilosophie ausmachen, worin er Kultur nicht mehr
kulturgeschichtlich, sondern strukturell im Begriff der symbolischen
Formung zu fassen versucht.40

4. Die Frage nach der Verbindlichkeit der Vernunft
angesichts des Primats der Kultur

Der Ansatz bei der symbolischen Verfasstheit der Kultur, wie Cassirer
ihn in der Philosophie der symbolischen Formen vorschlägt, stellt die

Begründungsverhältnisse der philosophischen Reflexion auf die
Geschichte auf den Kopf. Dem Kulturbegriff wird gegenüber dem

Geschichtsbegriff ein Primat eingeräumt. Kultur wird nicht mehr von der
Geschichte aus gedacht, umgekehrt aber muss sich der Historiker von
der Kulturphilosophie her sagen lassen, was in der Geschichte - sowohl
auf der Ebene der res gestae als auch auf der Ebene der historia rerum
gestarum - vor sich geht. Der Gegenstand historischer Forschung sind
symbolisch lesbare Quellen, welche ihrerseits Hervorbringungen
symbolischer Formungsprozesse sind und als solche zur Kenntnis genommen

werden wollen.41 Der Historiker muss der These der Kulturphilosophie,

dass kulturelle Prozesse Symbolformungen sind, im Rahmen
seiner eigenen methodologischen Prämissen immer schon zugestimmt
haben.

Mit der Einsicht in die symbolische Verfasstheit der menschlichen
Kultur verwandelt sich aber auch das Problem der Philosophiegeschichte.

Die Frage nach zeitlichen Abläufen weicht der Frage nach der

40 Vgl. auch Renz, a.a.O., S. 155-159.
41 An Essay on Man, Yale University Press 1944, S. 175 ff.



Philosophiegeschichte angesichts der Geschichtlichkeit der Vernunft 195

symbolischen Konstitution von Theoremen. Die Lektürepraxis der De-
konstruktion hat so gesehen durchaus eine gewisse Affinität mit den
Gmndannahmen von Cassirers Symboltheorie,42 mit dem entscheidenden

Unterschied allerdings, dass sie die prinzipielle Arbitrarität und
Zufälligkeit symbolischer Konstellationen ungleich stärker gewichtet
als Cassirer, der in seinem Konzept der symbolischen Prägnanz eine
Kontinuität zwischen sinnlich-materiellem Sinnträger und dessen Sinn
zu begründen versucht. Diese Kontinuität geht nicht auf ein logisches
Identitätsverhältnis zurück, sondern hat ihren Grund in der Dynamik
des Sinngebungsprozesses selbst. Indem die Reflexion auf diese
Dynamik abstellt, wird die Annahme der Zufälligkeit von symbolischen
Konstellationen zwar nicht grundsätzlich zurückgewiesen, es wird ihr
aber auch nicht das letzte Wort gelassen. Fokussiert man dagegen die
Arbitrarität von Zeichen, so nimmt man hypothetisch den Kulturpro-
zess zurück, der in der Symbolstiftung stattgefunden hat. Das wäre
nach Cassirer nicht zulässig. Cassirers Verhältnis zum Kulturprozess ist
darin radikal affirmativ, dass er im kulturellen Verstehen dieselben
Kräfte am Werk sieht wie in der symbolischen Urstiftung. Seine Lektüre

ist nicht Dekonstruktion, sondern Rekonstruktion.
Trotzdem ist auffällig, dass sich die philosophische Relevanz des

Primats des Kulturbegriffes vor dem Geschichtsbegriff, mit dem Cassirer

- sich hierin an Herder, und nicht an Hegel orientierend - zu seiner

Philosophie der symbolischen Formen anhebt, erst aus der historischen
Distanz einiger Jahrzehnte ermessen lässt. An ihr zeigt sich ein Muster,
das sich in der philosophischen Reflexion auf die Geschichtlichkeit
des Denkens seither mehrfach wiederholt hat. An die Stelle von ge-
schichtstheoretischen sind kulturtheoretische Grundlagenreflexionen,
namentlich Semiotik und Metaphorologie, getreten. Sie vertreten heute
den Anspruch, die Genese von kulturgeschichtlich bedeutsamen
Denkstrukturen ins Bewusstsein zu heben. Die absolute Entgegensetzung
von Zufall versus Notwendigkeit tritt dabei in den Hintergrund (hier
bleibt sie, als erkenntnistheoretische Voraussetzung ebenso wie als
kritische Vorbedingung, durchaus in Kraft) und macht analytisch fruchtbareren

Fragestellungen - etwa derjenigen nach der heuristischen Funktion

von bestimmten Metaphern - Platz.

42 So die Grundthese von B. Naumann, Philosophie und Poetik des Symbols.
Cassirer und Goethe, München 1998.



196 Ursula Renz

Die entscheidende philosophische Neuerung, die Cassirer
zugeschrieben werden kann, liegt nicht einfach in einer Transformation der

Transzendentalphilosophie zu einer Semiotik,43 sondern in derjenigen
Umkehrung der Begründungsverhältnisse, aufgrund derer der Semiotik
erst die fundamentale Rolle zugestanden werden kann, die sie in der

heutigen kulturwissenschaftlichen Forschung beansprucht. Cassirer hat
diese Umkehr nicht eigens begründet, noch hat er sie transparent
gemacht. Doch muss ihm zugestanden werden, dass er als einer der Ersten
im zwanzigsten Jahrhundert den Eigenwert des Kulturellen emst
genommen und die Philosophie damit konfrontiert hat. Dass sich schon

im neunzehnten Jahrhundert Ansätze finden lassen, die die
Geschichtsproblematik auf den Boden der Kulturthematik zu stellen versuchen,
dokumentiert der bereits analysierte Text von Cohen, der an entscheidenden

Stellen die kulturellen Kategorien des Fremden und des Eigenen

einführt.
Das Problem der Geschichtlichkeit der Vernunft hat aber noch eine

ganz andere Komponente, die sich an der Differenz zwischen Cassirers

Symboltheorie und den aktuellen kulturwissenschaftlichen Grundlagenreflexionen

ablesen lässt. Im Gegensatz zu Cassirer, der das an die
Stelle der Rationalität getretene symbolische Vermögen des Menschen
nach wie vor mit moralischen Ansprüchen versieht, verzichten Letztere
darauf, die kognitive Verbindlichkeit, die den Strukturen von kulturellen

Denkmustern kraft der Tradition innewohnt, auf ihre allfällige
Legitimität hin zu befragen. Den normativen Anspruch, mit dem der
Vernunftbegriff immer auch noch behaftet ist, setzen sie von vornherein
außer Kraft. Die Geschichtlichkeit des Denkens bereitet ihnen insofern
keine Mühe, als sie das Denken gar nicht mehr als unter einem
prinzipiellen Vernunftanspruch stehend begreifen. Anders Cassirer, für ihn ist
undenkbar, dass sich das Problem der Geschichtlichkeit der Vernunft
im faktischen Aufweis der Geschichtlichkeit des Denkens restlos auflösen

lässt. Die Kritik der Kultur, als welche er seine Symbolphilosophie
verstanden haben will, löst die Kritik der Vernunft nicht auf, sondern
ab.44 Dies impliziert, dass die Kulturphilosophie den Nachweis erbrin-

43 H. Paetzold, Die Realität der symbolischen Formen. Die Kulturphilosophie
Ernst Cassirers im Kontext, Darmstadt 1994, S. 52-65.

44 Die Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 1,1. Aufl. 1923, Reprint Darm¬
stadt 1953, S. 11.



Philosophiegeschichte angesichts der Geschichtlichkeit der Vernunft 197

gen muss, dass Kultur der philosophischen Aufgabe einer Selbstkritik -
analog der Selbstkritik der Vernunft - gewachsen ist.45

Cassirers affirmatives Verhältnis zur Kultur hat seinen Grund in
einem affirmativen Verhältnis zu einer Vernunft, der die Geschichte des

Denkens nicht äußerlich geblieben ist. Der Primat der Kultur vor der
Geschichte macht vor der Vernunft nicht Halt, vielmehr beantwortet die
Symbolphilosophie die Frage nach der Verbindlichkeit der Vernunft
dahingehend, dass sie diese gerade in die Kulturalität der Letzteren
setzt. Die Geschichte von kulturellen Sinnschöpfungen, zu denen die
Philosophie gehört, wird selbst als ein innerer Konstitutionsfaktor der
Vernunft begriffen, der über das Ereignis der Genese hinaus in der
Kultur wirksam bleibt. Diese Vernunft, die ihren Ursprung in der
Geschichte und ihre Verbindlichkeit in der Kultur hat, entzieht sich weder
dem Verdikt der Zufälligkeit ihrer Genese, noch dem Urteil der
Vergänglichkeit ihrer Geltung. Als Geschichte philosophischen Denkens
stiftet sie ihre eigene kulturelle - die streng logische Notwendigkeit
hinter sich lassende - Verbindlichkeit.

45 Zum Verhältnis von Cassirers Kulturkritik und der kantischen Vernunftkritik
vgl. auch Renz, a.a.O., S. 235-239, sowie meinen Aufsatz «Kantisches Denken

als Stilgesetz: Kantianismus und Neukantianismus in Ernst Cassirers
Kulturphilosophie», in: V. Gerhardt/R.-P. Horstmann/R. Schumacher
(Hg.), Kant und die Berliner Aufklärung. Akten des IX. Internationalen Kant-
Kongresses, Bd. V, Berlin 2001, S. 323-330.




	Philosophiegeschichte angesichts der Geschichtlichkeit der Vernunft : Überlegungen zur Historiographie der Philosophie im Ausgang vom Marburger Neukantianismus

