
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 61 (2002)

Artikel: Die aetas triplex der Scholastik : zur philosophiehistorischen Genese
einer verfemten Epoche

Autor: Ricklin, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882954

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882954
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia philosophica 61/2002

Thomas Ricklin

Die aetas triplex der Scholastik
Zur philosophiehistorischen Genese einer

verfemten Epoche

In contemporary histories of the philosophy of the Middle Ages the division of
scholastic philosophy into early, high and late scholasticism is still in use. The present

paper traces the origin of this historiographical pattern, going back from
Hegel via Jacob Bruckner (1743) and Georg Horn (1655) to Lambertus Danaeus
(1580). In the writings of Danaeus we find not only the initial formulation of the

triplex aetas scheme. We also see that the figure of the three scholastic periods
originally is used only in order to criticise the philosophical work of this time and to
exclude itfrom the history ofphilosophy.

Ganz zum Schluss der Einleitung, die der eigentlichen Darstellung der
Geschichte der Philosophie vorangestellt ist, kommt Hegel in der vom
«Verein von Freunden des Verewigten» besorgten Ausgabe seiner
Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie unter Abschnitt C noch
kurz auf drei Themenkomplexe zu sprechen.1 Während der dritte, mit
Abhandlungsweise tiberschriebene Paragraph die Restriktionen thematisiert,

die sich aus der zuvor ausführlich auseinander gesetzten
Vorgehensweise ergeben, entwickelt Hegel im ersten, mit Einteilung betitelten

Kapitel seine Begründung der drei historischen Perioden der
Philosophie. Das zweite thematische Stück des Abschnitts C schließlich trägt
die Überschrift Quellen. Hier erklärt der Dozent, dass die Quellen der
Geschichte der Philosophie jene als die eigentlichen Taten der
Philosophiegeschichte verstandenen «philosophischen Werke selbst» sind,2 zu
denen wir noch direkten Zugang haben, wohingegen sich die politische
Geschichte auf die Berichte der Geschichtsschreiber stützen muss. Aus

1 Im Folgenden benütze ich die Vorlesungen über die Geschichte der Philoso¬
phie, I-III, in der von E. Moldenhauer und K.M. Michel besorgten Ausgabe
G.W. F. Hegel, Werke, Frankfurt a.M. 1986.

2 Vorlesungen, I, S. 132.



154 Thomas Ricklin

diesem Sachverhalt ergibt sich für den hegelschen Philosophiehistoriker

folgerichtig der methodische Imperativ: «Will man die Geschichte
der Philosophie emstlich studieren, so muß man an diese Quellen selbst
gehen.»3 Hegel zögert nicht, Tragweite und Grenzen dieses Imperativs
umgehend anzuzeigen. Sei es wegen des Verlustes der Primärtexte, sei

es wegen des zu großen Reichtums an Quellen, man muss sich mitunter
doch der sekundären Geschichtsschreiber bedienen. Während die ältere

griechische Philosophie mit dem Feld der verlorenen Primärtexte identisch

ist, stellt die Scholastik jene Periode dar, wo es angesichts der
Textfülle «wünschenswert ist, daß andere die Werke der Philosophen
derselben gelesen haben und uns Auszüge davon geben. Mehrere
Scholastiker haben Werke von 16, 24 und 26 Folianten hinterlassen; da
muß man sich denn an die Arbeiten anderer halten.»4

Der von Hegel hier beschriebene Sachverhalt gilt nach wie vor.
Selbst den Spezialistinnen und Spezialisten der mittelalterlichen
Philosophie ist es schlichtweg unmöglich, die gesamte philosophische
Produktion der gut tausend Jahre, die zwischen Boethius und Nicolaus Cu-
sanus liegen, aus Autopsie zu kennen. Seit Hegels Vorlesungen hat sich
die Situation indes wesentlich verschärft, denn mittlerweile sehen sich
die Spezialistinnen und Spezialisten nicht nur außer Stande, die
gesamte philosophische Produktion der zur Debatte stehenden Epoche
quellennah zu kennen. Auch die «Arbeiten anderer», deren Konsultation

helfen sollte, sich da zu orientieren, wo man sich selbst weniger
auskennt, sind unserer Tage zu einer Bibliothek angewachsen, in der
sich der und die Einzelne kaum mehr zu orientieren weiß. Zunehmendes

Spezialistentum ist die zwangsläufige Folge der zusehends unbe-

wältigbaren Masse von Primär- und Sekundärtexten.
Eine andere, nicht weniger gravierende Konsequenz dieser

konstanten Überforderung ist die rasante Verengung des historiographi-
schen Horizonts der Spezialistinnen und Spezialisten. Wenn schon die
Forschungsresultate der eigenen Generation kaum zu bewältigen sind,
bleibt wenig Zeit, die historische Genese der eigenen Disziplin
aufzuarbeiten.5 Die unmittelbare Folge dieser Ausblendung des geschichtli-

3 Ebd.
4 Ebd.,I,S. 133.
5 Es ist einigermaßen bezeichnend, dass selbst Arbeiten mit einem ausgewiese¬

nen historischen Interesse für die Genese des Forschungsfeldes Philosophie des

Mittelalters, wie etwa L. M. De Rijk, La philosophie au moyen âge, Leiden
1985 und R. IMBACH/A. MaierÙ (Hg.), Gli studi di filosofia medievale fra



Die aetas triplex der Scholastik 155

chen Werdens grundlegender konzeptioneller Strukturen des eigenen
Forschungsgebietes ist ein selbstreferenzielles Spezialistentum, das seine

eigene Tätigkeit im besten Fall im eigenen Interesse zu begründen
vermag. Woher dieses Interesse ursprünglich stammt, wie es sich hat
am Leben erhalten können, wohin es vielleicht führen könnte und wieso

es gegebenenfalls auch für andere interessant sein könnte, gerät
damit zwangsläufig aus dem Blick. Im Folgenden möchte ich anhand
eines Ausflugs zu den Ursprüngen des historiographischen Schemas der
triplex aetas der Scholastik - die etwa in den drei Überschriften größerer

Darstellungsteile Early Scholasticism, The Golden Age of Scholasticism

und Fourteenth-Century Scholasticism von Etienne Gilsons History

of Christian Philosophy in the Middle Ages6 noch ebenso deutlich
nachhallt wie in Wilhelm Totoks entsprechenden Überschriften Die
Frühscholastik, Die Hochscholastik und Die Spätscholastik1 - zeigen,
dass das Studium philosophiehistorischer Werke, die längst aus dem
aktuellen wissenschaftlichen Diskurs der philosophiehistorischen
Mediävistik ausgegliedert worden sind, nicht nur eine allfällige antiquarische

Neugier zu befriedigen vermag. Tatsächlich ermöglicht nur das
Studium dieser stillschweigend ausgemusterten Werke die Rekonstruktion

der konzeptionellen Genese jener Epochenbegriffe, die unsere
Vergangenheit nach wie vor weiträumig strukturieren und die letztlich dafür

verantwortlich sind, dass wir uns als philosophiehistorische Mediävisten

mit den intellektuellen Elervorbringungen einer Epoche
beschäftigen, die ihr spezifisches Flair auch heute noch zu einem guten
Teil ihrer ursprünglichen historiographischen Verfemung verdankt.

An ebenso populären wie aktuellen Neuauflagen dieser Verfemung
herrscht kein Mangel. In Sofies Welt von Jostein Gaarder etwa scheint
die Zeit im Mittelalter still zu stehen,8 während für Wilhelm Schmid die
Scholastik des Mittelalters geradezu die Negation seiner Philosophie

Otto- e Novecento. Contributo a un bilancio storiografico, Atti del convegno
internazionale Roma, 21-23 settembre 1989, Rom 1991, die Autoren Danaeus
und Horn nicht in den Blick bekommen und Brucker höchstens en passant
erwähnen.

6 New York 1955. - Zu Gilson siehe jetzt auch J. Inglis, Spheres of Philo¬
sophical Inquiry and the Historiography of Medieval Philosophy,
Leiden/Boston/Köln 1998, S. 193 ff.

7 Vgl. Handbuch der Geschichte der Philosophie, II: Das Mittelalter, Frank¬
furt a.M. 1973. Es sei darauf hingewiesen, dass Totok zwischen Patristik und
Frühscholastik auch noch Die Vorscholastik in einem eigenen Teil behandelt.

8 Vgl. Sofies Welt, München/Wien 1998, S. 203.



156 Thomas Ricklin

als Lebenskunst bedeutet.9 Als Wegbereiter zur Rekonstruktion der
Genese dieser noch immer anhaltenden Zurückweisung der Philosophie
des Mittelalters bietet sich indes, nicht zuletzt aus Gründen seiner
ungebrochenen fachübergreifenden Popularität, noch einmal Hegel an.
Der Zweite Teil seiner Darstellung der Geschichte der Philosophie ist
bekanntlich der Philosophie des Mittelalters gewidmet. Dieser Teil der

Vorlesungen gliedert sich in die zwei Abschnitte Arabische Philosophie
und Scholastische Philosophie. Im Rahmen des ersten Kapitels des

zweiten Abschnitts, das unter dem Titel Verhältnis der scholastischen
Philosophie zum Christentum steht, kommt Hegel nochmals eigens auf
die Problematik der scholastischen Textmasse zu sprechen. Ausdrücklicher

als in der Einleitung heißt es hier:

«Es ist nun keinem Menschen zuzumuten, daß er diese Philosophie des Mittelalters

aus Autopsie kenne, da sie ebenso umfassend als dürftig, schrecklich
geschrieben und voluminös ist. - Wir haben noch viele Werke von den großen
Scholastikern überhaupt, sie sind sehr weitschichtig; es ist keine geringe
Aufgabe sie zu studieren; und sie sind je später, desto formeller. Sie schrieben nicht
nur Kompendien; wie denn die Schriften des Albertus Magnus 21 Folianten,
die des Duns Scotus 12, die des Thomas von Aquino 18 Folianten ausmachen.

Man findet Auszüge in verschiedenen Werken. - Die Hauptquellen sind:
1. Lambertus Danaeus, Einleitung (in prolegomenis) zum Commentarius in lib-
rum primum sententiarum (Petri Lombardi), Genf 1580, ist beste Quelle im
Auszuge; Launoy, De varia Aristotelis in Academia Parisiensi fortuna;
3. Kramer, Fortsetzung von Bossuets Weltgeschichte, in den zwei letzten Bänden;

4. Thomas Aquinas, Summa. - In Tiedemanns Geschichte der Philosophie
findet man auch Auszüge aus den Scholastikern, ebenso bei Tennemann; Rix-
ner zieht auch vieles zweckmäßig aus.»10

Ganz offensichtlich wiederholen diese Ausführungen im Kern das

bereits im Kapitel Quellen Gesagte.11 Über das dort bereits auseinander

9 Vgl. Philosophie als Lebenskunst. Eine Grundlegung, Frankfurt a.M. 1998,
S. 32.

10 Vorlesungen, II, S. 541 (Kursivierung und Interpunktion wie im Original).
11 Vgl. Vorlesungen, I, S. 132. Auch dort hatte Hegel umgehend die wichtigsten

«Arbeiten anderer» aufgeführt. Es sind dies in chronologisch korrektem order
of appearance: Thomas Stanley, Historia philosophiae..., Leipzig 1711; Jacob
Brucker, Historia critica philosophiae..., 4 Bde., Leipzig 1742-44; Dietrich
Tiedemann, Geist der spekulativen Philosophie, 6 Bde., Marburg 1791-1797;
Johann Gottlieb Buhle, Lehrbuch der Geschichte der Philosophie, 8 Bde.,
Göttingen 1796-1804; Wilhelm Gottlieb Tennemann, Geschichte der Philosophie,
11 Bde., Leipzig 1798-1819. Dem kritischen Kommentar hält, abgesehen von
Bühles Lehrbuch, indes keines der angeführten Werke Stand. Stanleys Darstel-



Die aetas triplex der Scholastik 157

Gesetzte geht der Abschnitt nur mit der Nennung von vier Hauptquellen

hinaus, wobei die Emphase offenkundig auf Lambertus Danaeus
liegt. Sein Text ist nicht nur Hauptquelle, er ist auch die erste Hauptquelle

und zudem noch «beste Quelle im Auszuge». Damit stellt der
Literaturhinweis den Autor Lambertus Danaeus offenkundig als den

zuverlässigsten jener anderen heraus, an die man sich beim Studium der
Scholastik halten muss. Überraschenderweise wird von Danaeus im
Unterschied zu den weniger gelobten anderen drei Quellen im weiteren
Verlauf der Ausführungen zur Philosophie des Mittelalters indes weder
im Text selbst noch in den bekanntlich großmehrheitlich von Michelet
beigesteuerten Anmerkungen je noch Gebrauch gemacht. Ebenso findet
er im umfangreichen Kommentar, den Pierre Garniron und Walter
Jaeschke ihrer Ausgabe ausgewählter Nachschriften und Manuskripte
von Hegels Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie beigegeben

haben, keinerlei Erwähnung.12
Die aufmerksame Leserin und der aufmerksame Leser der

Vorlesungen sieht sich folglich mit Nachdruck auf eine Quelle verwiesen, die
vom hinweisenden Autor selbst allem Anschein nach nicht benutzt
wird. Wer dieses seltsame Verschwinden wahrnimmt und es verstehen
möchte, kommt nicht umhin, die angezeigten Prolegomena des Da-

lung «ist nur als Versuch merkwürdig» (ebd., I, S. 133), Bruckers Werk ist
«weitschichtige Kompilation», «im höchsten Grade unrein», «ein großer
Ballast» (ebd., I, S. 134), Tiedemann «ist ein trauriges Beispiel, wie ein gelehrter
Professor sich sein ganzes Leben mit dem Studium der spekulativen Philosophie

beschäftigen kann und doch keine Ahnung von Spekulation hat» (ebd.),
während Tennemann den Fehler begeht, das Alte in etwas uns Geläufiges zu
verwandeln, so dass er «hier [...] fast unbrauchbar» ist (ebd. I, S. 135).
Erstaunlicherweise ist Buhle, obwohl er hier in der kommentierten Bibliographie
am besten abschneidet, jener der fünf genannten Autoren, der, von Stanley
abgesehen, im Kommentar zur kritischen Ausgabe G.W. F. Hegel, Vorlesungen,

Ausgewählte Nachschriften und Manuskripte, Band 9: Vorlesungen über
die Geschichte der Philosophie, Teil 4, Philosophie des Mittelalters und der
neueren Zeit, hg. von P. Garniron und W. Jaeschke, Hamburg 1986, am seltensten

als Quelle Hegels angeführt werden muss.
12 Es ist grundsätzlich darauf hinzuweisen, dass die Ausführungen zum Mittelalter

in der Ausgabe von P. Garniron und W. Jaeschke in der Struktur zwar mit jener
der vom «Verein von Freunden des Verewigten» besorgten Ausgabe der
Vorlesungen übereinstimmt, dass im Detail aber auch beträchtliche Unterschiede
festzustellen sind. So hat der hier diskutierte Passus in den von Garniron und
Jaeschke publizierten Mitschriften keine Entsprechung, ohne dass die Herausgeber

diese offensichtliche Diskrepanz näher erläutern würden; vgl. allerdings
ebd., S. IX.



158 Thomas Ricklin

naeus selbst zu konsultieren. Er oder sie stößt in diesem Fall auf eine 55
Seiten starke Darstellung, die in dem Oktavband Petri Lombardi epis-
copi parisiensis [...] librum primum Sententiarum [...], Genf 1580,
zwischen die an die Mitglieder der Leidener Universität gerichtete
Widmungsepistel und den eigentlichen Kommentar zum ersten
Sentenzenbuch des Lombardus eingeschoben ist.13 Überschrieben ist dieser
Text mit Prolegomena in Petri Lombardi librum primum sententiarum.
Die einzelnen Kapitelüberschriften lauten:

1. De prima Scholasticae Theologiae origine (9 r)

2. De Scholasticae doctrinae progressione et triplici eiusdem aetate ac
differentia (15 r)

3. De Eclogis ac Summis Theologicis, quae vocantur et quando primum colligi
coeperunt tum Décréta tum Summa (20 v)

4. De Petro Lombardo, qui magister Sententiarum appellatur et de variis horum
librorum interpretibus (23 r)

5. Quae quantaque esse debeat horum quatuor librorum inter Christianos
homines authoritas (26 r)

6. Quae pro tuendis istis Lombardi scriptis afferri soleant et brevis ad ea res-
ponsio (34 v)

Wie schon dem Titelblatt zu entnehmen ist,14 handelt es sich bei
diesem Vorwort, namentlich bei dessen Kapitel eins bis drei, um eine
historische Darstellung des Ursprungs, der Entwicklung und der Epochen

der scholastischen Theologie. Zudem lassen die Überschriften der
Kapitel fünf und sechs erkennen, dass Petrus Lombardus, trotz der
persönlichen Wertschätzung die Kapitel vier seiner Person auch entgegenbringt,

hier als jene historische Persönlichkeit in Szene gesetzt wird, in
der sich das Übel der zuvor in ihrem historischen Verlauf geschilderten
Scholastik exemplarisch konkretisiert. In Kapitel fünf beweist der
Calvinist Danaeus (1530-1595)15 denn auch überaus akribisch, dass es sich

13 Widmungsschreiben (Epistola) und Prolegomena sind nicht paginiert. Ich habe
die Seiten beginnend mit dem Titelblatt in recto/verso-Zählung durchgezählt.
Das Widmungsschreiben umfasst die Seiten 2r-8 v, die Prolegomena nehmen
die Seiten 9 r- 37 r ein.

14 Vgl. ebd., Titelblatt (S. 1 r): «Accesserunt initio quidem operis, Prolegomena,
ubi Scholasticae Theologiae, origo, progressiones, et aetates ostenduntur.»

15 Zu Danaeus siehe O. Fatio, Méthode et théologie. Lambert Daneau et les
débuts de la scolastique réformé, Genève 1976, besonders S. 118-121, sowie
ders., «Lambert Daneau», in: J. Raitt (Hg.), Shapers of Religious Traditions
in Germany, Switzerland and Poland, 1560-1600, New Haven/London 1981,



Die aetas triplex der Scholastik 159

bei Lombardus um einen falschen Zeugen (testis falsus) sowie um
einen schädlichen (pernicosus) und wahrhaft lächerlichen (ridiculus)
Schriftsteller handelt.16 Wir werden im Folgenden noch Gelegenheit
haben, ausführlicher auf die Prolegomena zurückzukommen. Sicher ist
indes bereits jetzt, dass wer immer für die Erwähnung der Prolegomena
in Hegels Vorlesungen verantwortlich ist, diesem Text keine auch noch
so überarbeiteten Auszüge entnommen haben kann, denn die in den
Vorlesungen für eben diese Auszüge gelobten Prolegomena enthalten
schlicht keine Exzerpte.

Damit wird die Anführung des Lambertus Danaeus in den

Vorlesungen Hegels aber zu einer Geste, deren Sinn offenkundig ein anderer
ist, als der im Text angezeigte. Greift man auf der Suche nach Elementen,

die den verborgenen Sinn dieser Geste erhellen könnten, nach den
Bänden der Autoren, die in den Vorlesungen als in Sachen Mittelalter
besonders kompetent gelobt werden, langt man vorerst ins Leere. In
den Werken der von Hegel angeführten neueren Philosophiehistoriker
Tiedemann17, Tennemann18 und Rixner19 jedenfalls fällt der Name des

Danaeus nicht,20 während sie die drei anderen im Quellenparagraphen
zum Mittelalter der Vorlesungen angeführten Hauptquellen im Verlauf
ihrer Ausführungen ebenfalls erwähnen. Wenn ich richtig sehe, muss
man bis zu Jacob Brucker (1696-1770)21, also gut hundert Jahre vor die

S. 105-119, und Ch. Strohm, Ethik im frühen Calvinismus. Humanistische
Einflüsse, philosophische, juristische und theologische Argumentationen sowie
mentalitätsgeschichtliche Aspekte am Beispiel des Calvin-Schülers Lambertus
Danaeus, Berlin/New York 1996, der auf den uns hier interessierenden Text
allerdings nicht eingeht.

16 Vgl. Prolegomena, S. 29 r.
17 Vgl. Geist der spekulativen Philosophie, Vierter Band welcher von den Arabern

bis aufRaymund Lullius geht, Warburg 1795 (ND Bruxelles 1969).
18 Vgl. Geschichte der Philosophie, Band 8, erste und zweite Hälfte, Leipzig

1810-11.
19 Vgl. Handbuch der Geschichte der Philosophie, Zweiter Band. Geschichte der

Philosophie des Mittelalters, Zweite vermehrte und verbesserte Ausgabe, Sulzbach

1829.
20 Bezeichnenderweise tritt Danaeus denn auch in den Bänden drei und vier der

Storia delle storie generali della filosofia (hg. von G. Santinello), die II secondo
illuminismo e l'età kantiana (Padova 1988) respektive L'età hegeliana (Padova
1995) zum Gegenstand haben, nicht in Erscheinung.

21 Zu Brucker siehe nebst dem Beitrag von M. Longo in G. Santinello
(Hg.), Storia delle storie generali della fllosofia, II: Dall'età cartesiana a
Brucker, Brescia 1979, S. 527-636, jetzt auch den Sammelband W. Schmidt-
Biggemann/Th. Stamm (Hg.), Jacob Brucker (1696-1770). Philosoph und



160 Thomas Ricklin

publizierten Vorlesungen zurück, um in einem philosophiehistorischen
Werk universalgeschichtlichen Zuschnittes wieder auf Danaeus und
seine Prolegomena zu stoßen. Im Jahr 1743 taucht sein Name zusammen

mit den Prolegomena im dritten Band der Historia critica philo-
sophiae Bruckers auf. In der ersten Fußnote zur De scholasticis über-
schriebenen Sectio secunda des Kapitels De philosophia scholastica
beklagt der von Hegel viel geschmähte Brucker die Tatsache, dass bis

jetzt noch niemand eine angemessene Geschichte der philosophia
scholastica geschrieben habe. Auch ihm selbst sei es im Rahmen einer
universalen Geschichte der Philosophie unmöglich, eine vollständige
Darstellung der scholastischen Philosophie zu geben, da eine solche die

gesamten Kompetenzen eines Mannes erfordern würde. Zur Zeit könne
man deshalb nebst den bereits erwähnten Autoren der mittelalterlichen
Literaturgeschichte nur jene konsultieren, die es unternommen hätten,
die Scholastiker leichter Hand und unvollständig zu behandeln. Unter
diesen sei Lambertus Danaeus ungefähr der Erste gewesen. Er habe in
seiner 1580 in Genf publizierten Einleitung zum ersten Buch der
Sentenzen mit Kommentar das Zeitalter der Scholastiker eingeteilt und eine

knappe Auflistung der Scholastiker vorgelegt. Ihm seien dann andere

gefolgt.22
Was Danaeus betrifft, ist Bruckers Beschreibung des Sachverhalts

absolut zutreffend. Tatsächlich haben die Prolegomena des Danaeus

zum Zeitpunkt, da Brucker die fragliche Anmerkung schreibt, bereits
eine ansehnliche Geschichte hinter sich, die in der entsprechenden Fußnote

der Historia critica philosophiae auch ausführlich referiert wird.
Gerade angesichts von Bruckers nach wie vor beeindruckender antiquarischer

Ausführlichkeit fällt indes auch auf, dass sein Umgang mit dem
Erstling der mediävistischen Philosophiegeschichtsschreibung überaus

Historiker der europäischen Aufklärung, Berlin 1998, darin namentlich
U. Behler, «Eine unbeachtete Biographie Jacob Bruckers» (S. 19-73) und
K. Flasch, «Jacob Brucker und die Philosophie des Mittelalters» (S. 187-
197).

22 Vgl. Historia critica philosophiae, t. III, Leipzig 1743 (ND Hildesheim/New
York 1975), S. 706, Anm. a: «Interim consulendi tarnen sunt praeter scriptores
historiae literariae medii aevi, supra iam memoratos qui Scholasticos, levi licet
plerumque brachio, et imperfecta tractatione, describere sunt aggressi. Inter
quos primus fere fuit Lambertus Danaeus, qui in prolegomenis in librum
primum Sententiarum cum comm. Genevae 1580 editum Scholasticorum
aetatem distribuit, eorumque brevem recensum exhibuit. Eius exemplum secuti
sunt [...].»



Die aetas triplex der Scholastik 161

selektiv ist. Ganz wie Hegel scheint er den Verfasser der Prolegomena
nur zu erwähnen, um ihn anschließend umso konsequenter mit Schweigen

zu übergehen. In Bruckers Historia critica philosophiae ist das

über Danaeus und seine Prolegomena ausgebreitete Schweigen
allerdings deutlicher wahrnehmbar als in den Vorlesungen Hegels, denn
Brucker diskutiert in seiner Philosophiegeschichte im Unterschied zu
Hegel auch jene Einteilung der Scholastik in Epochen, die der bereits
angeführten Fußnoten gemäß Danaeus als Erster vorgenommen haben
soll.

Brucker zufolge ist es üblich, die Scholastiker in drei Epochen
einzuteilen, deren erste von Lanfranc oder Abaelard und dessen Schüler
Petrus Lombardus bis Mitte des 13. Jahrhunderts, der Zeit des Wirkens
Alberts des Großen, reicht. Die zweite erstreckt sich von 1270 bis zu
Durandus von S. Porciano, während die dritte Epoche entsprechend um
1330 beginnt und mit Gabriel Biel ihren Abschluss findet.23 Wie Brucker

ausdrücklich festhält, handelt es sich bei diesem Schema um einen
ordo receptus, um eine mittlerweile anerkannte Einteilung. Als Belege
für diese Aussage führt er Jacob Thomasius an und Georg Horn, wobei
er Ersteren mit der Bemerkung zitiert, die alte Scholastik habe Aristoteles

bis an die Schwelle der Theologie gebracht, während die mittlere
ihn in deren Heiligtum empfangen und die neue Scholastik die beiden

vorangehenden an Indenzenz schließlich noch übertroffen habe.24 Horn
hingegen wird von Brucker hier nur erwähnt, um ihn der Konfusion der

23 Vgl. ebd., S.731: «Soient Scholastici in très aetates dividi, quam prima a

Lanfranco, vel Abaelardo eiusque discipulo Petro Lombardo, usque ad medium
seculum XIII, quo vixit Albertus M. extenditur. Hac aetate adolescentiam
exegit philosophia, et acquisito iuvenili robore ad virilitatem contendit.
Secunda aetas ab anno 1270 usque ad Durandum a S. Porciano, annumque
1330 limites Scholasticae philosophiae prorogat, quo temporis spatio ad virilem
vigorem progressa est; tertia ab eo tempore usque ad Gabrielem Biel,
theologum Tubingensem, qui circa tempora reformationis vixit, decurrit, et

quicquid Scholasticorum adulta hac philosophiae illius aetate vixit usque ad

initia seculi XVI comprehendit. Servabimus nos quoque hunc ordinem iam

receptum, cum et diligentius ita temporum rationes teneat memoria, et
incrementa Scholasticae philosophiae felicius distinguât iudicium.»

24 Vgl. ebd.: «Tribus enim his intervallis insignes accessiones accepit, et ita

quoque propius ad theologiae penetralia magno Ecclesiae damno admissa est,
ut vetus quidem, iudice THOMASIO, Aristotelem in limen theologiae, media
in adytum receperit, nova priores duas vicerit impudentia, de rebus etiam
abditissimis magistraliter affirmans, quod in veteri et media factum haud est.»



162 Thomas Ricklin

Chronologie zu bezichtigen.25 So gelehrt Bruckers Ausführungen zum
historiographischen Schema der triplex aetas der Scholastik sich auch
ausnehmen mögen, nüchtern besehen hat diese Gelehrsamkeit nur zur
Folge, dass jener Mann nicht mehr erwähnt wird, den sowohl Horn als

auch Thomasius26 im Verlauf ihrer Ausführungen zur Epochengliederung

der Scholastik noch ausdrücklich genannt hatten.
Dass es sich im vorliegenden Fall um eine bewusste Verdrängung

des Danaeus durch Brucker handelt, ist einigermaßen wahrscheinlich.
Georg Horn (ca. 1620-1670)27, der mit seiner Historia philosophica im
Jahre 1655 bekanntlich die erste auch das Mittelalter berücksichtigende
Geschichte der Philosophie publiziert hat, hat sich bei der chronologischen

Organisation der Scholastik ausgewiesenermaßen auf Danaeus

gestützt. Er legt diesen Sachverhalt aber nicht nur offen, er fordert seine

Leser auch ausdrücklich auf, sich an die Prolegomena zu halten.28

Brucker ist dieser expliziten Aufforderung entweder nicht nachgekommen

oder er hat es, falls er ihr doch nachgekommen sein sollte, nicht
für nötig erachtet, seine Leser an dieser Konsultation der Prolegomena
teilhaben zu lassen. Horns Literaturhinweis belegt somit, dass bereits

25 Vgl. ebd.: «Initia autem historiae Scholasticorum ducemus ab Abaelardi
praeceptore Guilelmo de Campeliis, de Lanfranco enim, Anselmo et Roscelino
in antecedentibus, quantum institutum poscebat, iam diximus, seculi XI
historiam philosophicam enarrentes, in quo isti subtilitatis Scholasticae magistri
vixerunt. Quorum aetatem dum miro errore confundit GEORGIUS HORNIUS,
non excusanda se, prodit, praeciptantia historiam suam philosophicam, tot
mendis et erroribus scatentem scripsisse.»

26 Zu Thomasius und seiner Abhängigkeit von Danaeus siehe ausführlich
G. Micheli, «La storiografia filosofica in Germania nella seconda metà del
Seicento», in: G. Santinello (Hg.), Storia delle storie generali della filo-
sofia, I: Dalle origini rinascimentali alia <Historia philosophica>, Brescia 1981,
S. 450ff.

27 Zu Horn siehe L. Malusa, «Le prime storie generali della filosofia in

Inghilterra e nei Paesi Bassi», ebd., S. 252-279, sowie H.A. Krop, «Georg
Hornius als historicus van de filosofie Geschiedenis van de Wijsbegeerte in
Nederland», in: Geschiedenis van de Wijsbegeerte in Nederland 1 (1990),
S.73-88, und Georg Hornius, «De Geschiedenis van de Wijsbegeerte»
(Vertaald door H.A. Krop), ebd., 4 (1993), S. 165-192.

28 Historiae philosophicae libri Septem quibus de origine, successione, sectis et
vita philosophorum ab orbe condito ad nostram aetatem agitur, Leiden 1655,
VI, ii, S.296f.: «Sed de Lombardo ac Scholasticis L. Danaeus in suis
Prolegom. ad I. sentent, operam praeoccupavit, quo etiam lectorem remittimus.
In Universum Periodi ac aetates Scholasticorum observanda sunt, quarum très
recensentur, vetus, media et nova.»



Die aetas triplex der Scholastik 163

die erstmals geleistete Integration der Scholastik in die Universalgeschichte

der Philosophie dem Schema des Danaeus verpflichtet ist.
Zugleich zeigt Bruckers Umgang mit dem von Horn prominent
eingeführten Danaeus, wie schnell das Werk dieses Mannes nur noch als
Chiffre wahrgenommen wird. Zwar markiert der Name des Danaeus
auch weiterhin die Möglichkeit, die Philosophie des Mittelalters in eine
von den Ursprüngen der Menschheit bis in die Gegenwart reichende
Geschichte der Philosophie zu integrieren. Er ist es, der seit Horn
immer wieder die Möglichkeit begründet, philosophiegeschichtlich von
der Scholastik zu sprechen. Vor dem Hintergrund der in Horns Historia
philosophica festgehaltenen Aufforderung, sich an Danaeus zu halten,
erweisen sich die entsprechenden Literaturhinweise in Bruckers Historia

critica philosophiae und in Hegels Vorlesungen indes als paradoxe
Gesten des Eingedenkens. Sie halten die Erinnerung an einen
Gründungsakt wach, dessen originäre Begründung und Konstruktion die
beiden Autoren nicht mehr interessiert.

Gleich einer Flaschenpost, die ihres Briefes beraubt in die Wellen
zurückgeworfen wird, treibt dieses leere Eingedenken in der
abgeschwächten Form eines jegliche Qualifizierung der Prolegomena
vermeidenden Literaturhinweises noch lange durch die Philosophiegeschichte.

Das unauffällige Ereignis seiner Elimination lässt sich an den
aufeinander folgenden Auflagen von Friedrich Ueberwegs Grundriß
der Geschichte der Philosophie überaus präzis ablesen. Ab dem
erstmals 1864 in Berlin publizierten entsprechenden Grundriß der
Geschichte der Philosophie der scholastischen Zeit werden die Prolegomena

des Danaeus im Ueberweg an prominenter Stelle angeführt.29 Die
ersten neun Auflagen hindurch bleibt er an dieser Stelle erwähnt, selbst
nachdem Bearbeitung und Herausgeberschaft des Ueberweg an Max
Heinz übergegangen sind.30 Erst mit der zehnten, von Matthias
Baumgartner 1915 herausgegebenen Auflage verschwinden die Prolegomena
des Danaeus kommentarlos aus dem Standardwerk.31 Der von Horn in

29 Vgl. ebd., S. 1.
30 Vgl. Friedrich Ueberwegs Grundriß der Geschichte der Philosophie der patris-

tischen und scholastischen Zeit, neunte, neu bearbeitete, mit einem Philosophen
und Literatoren-Register versehene Auflage, hg. von M. Heinze, Berlin 1905,
S. 122.

31 Friedrich Ueberwegs Grundriß der Geschichte der Philosophie der patristi-
schen und scholastischen Zeit, zehnte, vollständig neu bearbeitete und stark



164 Thomas RickJin

die Philosophiegeschichte eingeführte Lambertus Danaeus figuriert
somit während gut 250 Jahren an jener Stelle, wo er einst die
philosophiehistorische Rede über die Scholastik möglich gemacht hat, ohne
dass je noch einer der ihn anführenden Autoren auf die Idee gekommen
wäre, die Interessen und Überlegungen zu erhellen, die diesen Mann zu
seiner offenkundig erfolgreichen Erfindung dreier Epochen der Scholastik

veranlasst hatten.32

Für die Ausblendung der historiographischen Hinterfütterung der

originären Rede von der aetas triplex der Scholastik hatte allerdings
schon Georg Horn gesorgt. Denn dieser hatte in seiner Historia
philosophiert zwar ausdrücklich festgehalten, er übernehme die Unterteilung
der Scholastik in eine alte, mittlere und neue Epoche von Danaeus,
doch hatte der Leidener Professor seinerzeit darauf verzichtet, die
Begründung zu referieren, die Danaeus in seinen Prolegomena für diese

Dreiteilung gegeben hatte. Wie wir bereits festgestellt haben, hat sich
anschließend keiner der angeführten Philosophiehistoriker je noch
bemüßigt gefühlt, auf diese Unterlassung zurückzukommen. Selbst jene
Autoren, die Danaeus erwähnen und die wie Brucker, Ueberweg und
Heinz an der Dreiteilung der Scholastik festhalten, scheinen nicht wissen

zu wollen, welches denn die Überlegungen gewesen sind, die
Danaeus ursprünglich zu seiner Einteilung veranlasst haben. Entsprechend
ist denn auch der zeitgenössische mediävistische Philosophiehistoriker
wirklich überrascht, wenn er in den Prolegomena des Danaeus liest:

«Hinsichtlich der Epoche und der zu unterscheidenden Verschiedenartigkeit der
scholastischen Theologie (die nämlich zusehends verschlechtert wurde) scheint

mir, könne man nichts Angemesseneres sagen, als das, was die Sache selbst als

wahr erweist und was die Verfahrensweise der Scholastiker selbst lehrt. Denn
da diese sämtliche christlichen Glaubensartikel entsprechend der Art der
Akademiker immer nach beiden Seiten hin disputieren, können sie ohne Umstände
wahrhaftigst mit der Familie und der Schule ihrer Philosophen - die von den

profanen Schriftstellern als Akademiker bezeichnet werden - verglichen werden.

So wie also jene Schule der Akademiker drei Epochen kannte, die sich
sowohl der Methode nach als auch in den Lehrsätzen unterschieden, die aber
darin übereinstimmten, dass auch die sichersten Gewissheiten in Zweifel gezogen

wurden, so sind auch bei der scholastischen Theologie drei Epochen zu be¬

vermehrte, mit einem Philosophen und Literatoren-Register versehene Auflage,
hg. von M. Baumgartner, Berlin 1915.

32 Das scheint auch für M. Grabmann, Die Geschichte der scholastischen Me¬

thode, Erster Band, Freiburg i. Br. 1909, S. 228, zuzutreffen, wo Danaeus en
passant erwähnt wird.



Die aetas triplex der Scholastik 165

obachten, nämlich die alte, die mittlere und die neue. Die alte scholastische

Theologie hat, wie wir zuvor gesagt haben, bei Lanfranc begonnen [...]».33

Die reale Perplexität des zeitgenössischen mediävistischen
Philosophiehistorikers rührt daher, dass er der auf der Analogie zur klassischen
Akademie beruhenden Herleitung der triplex aetas der Scholastik nur
in den Prolegomena des Danaeus begegnen kann. Denn so erfolgreich
die Idee dreier aufeinander folgender Epochen der Scholastik gewesen
ist, ihre Begründung per analogiam aus dem historiographischen
Schema der drei Epochen der klassischen Akademie hat sich nicht nur
nicht durchgesetzt, sie scheint in keiner Weise rezipiert worden zu sein.
Bereits Georg Horn erwähnt das Element, das bei Danaeus die Analogie

zwischen Akademie und Scholastik überhaupt erst ermöglicht, nicht
mehr. Schon er will nichts mehr davon wissen, dass sich die Scholastiker

dadurch <auszeichnen>, dass sie die christlichen Glaubensartikel
entsprechend der philosophischen Praxis der Akademie in utramque
partem diskutieren. Ebenso verzichtet Brucker anlässlich der Begründung

der triplex aetas der Scholastik darauf, dieses Charakteristikum
des scholastischen Denkens zu erwähnen. Sowohl für Horn als auch für
Brucker weist die philosophische Verfallsgeschichte der Scholastik
keinerlei Parallelen zur Geschichte der Akademie auf. Für sie ist nicht die
Methode einer auch Plato einschließenden philosophischen Schultradition

für die scholastische Degeneration verantwortlich. In der Historia
philosophica und in der Historia critica philosophiae ist in der Person

33 Prolegomena, S.17r: «In aetate autem et differentia istius Scholasticae
Theologiae (semper enim deterior facta est) distinguenda, nihil mihi videtur
aptius dici posse, quam quod et res ipsa verum esse demonstrat, et ipsa
Scholasticorum hominum agendi ratio docet. Nam quum isti de omnibus
Christianae fidei articulis Academicorum more, semper in utramque partem
disputent, possunt certe cum eorum philosophorum (qui a profanis scriptoribus
Academici dicti sunt) familia sectave verissime comparari. Ergo
quemadmodum illius Academicae sectae fuit triplex aetas, eaque inter se et
methodo quadam, et dogmatibus aliquibus diversa, omnis tarnen in eo constans,
quod omnia etiam certissima queque in dubium revocabat: sie ipsius Theologie
Scholasticae triplex aetas est observanda, Vetus, Media, Nova. Veteris
Scholastice Theologie initia a Lanfranco Papiensi, quemadmodum antea

diximus, coeperunt: sed ea durasse postea videtur usque ad Albertum Magnum
pene per annos 200 videlicet ab anno Domini 1020 usque ad annum 1220

[...].» Siehe dazu auch D. Cantimori, Umanesimo e religione nel
Rinascimento, Turin 1975, S. 88-111.



166 Thomas Ricklin

des Aristoteles ein einziger Philosoph für das Debakel der Scholastik
zuständig.

Da Cicero in verschiedenen seiner Schriften erwähnt, dass die
Methode der Untersuchung in utramque partem von Aristoteles begründet
worden sei,34 erscheint der Ersatz der philosophischen Verfahrensweise
der Akademie als Degenerans der Scholastik durch die Philosophie des

Aristoteles durchaus nachvollziehbar, zumal bereits Danaeus bemerkt
hatte, Aristoteles sei von der media scholastica ins eigentliche Heiligtum

der Theologie hinein getragen worden, während er zuvor nur bis an
die Schwelle des Tempels geführt worden sei.35 Dennoch bleibt die von
Horn und Brucker vorgenommene Ausblendung der von Danaeus

herausgestellten Analogie zwischen Akademie und Scholastik nicht ohne

Folgen für das jeweilige historiographische Konzept <Scholastik>. Für
den Autor der Prolegomena ist Aristoteles nur eine von mehreren
problematischen Ingredienzien der Epoche, denn für Danaeus ist die vetus
scholastica in erster Linie die Folge des Streites um die Transsubstantiation

zwischen Lanfranc und Berengar sowie der sich im Anschluss
an Lanfrancs Position artikulierenden neuen Doktrin der römischen
Kirche.36 Damit ist die Scholastik für den Calvinisten Danaeus zuallererst

das Produkt jener römischen Kirche, von der sich die Reformation
erfolgreich getrennt hat.

Horn geht in seiner Historia philosophica zu dieser konfessionellen
Wahrnehmung der Scholastik zwar nicht wirklich auf Distanz, doch
schwächt er die Konstruktion des Danaeus insofern, als er die vetus
scholastica nicht mehr eindeutig mit Lanfranc beginnen lässt. Tatsäch-

34 Vgl. De Finibus bonorum et malorum, V, 4, ed. Th. Schiche, Stuttgart 1993,
S. 161: «Disserendique ab isdem non dialectice solum, sed etiam oratorie
praecepta sunt tradita, ab Aristoteleque principe de singulis rebus in utramque
partem dicendi exercitatio est instituta, ut non contra omnia semper, sicut
Arcesilas, diceret, et tarnen ut in omnibus rebus, quicquid ex utraque parte dici
posset, expromeret.» Und Tusculanae Disputationes II, 3, 9, ed. M. Giusta,
Turin 1984, S. 100: «Itaque mihi semper Peripateticorum Academiaeque
consuetudo de omnibus rebus in contrarias partis disserendi non ob earn causam
solum placuit, quod aliter non posset quid in quaque re veri simile esset

inveniri, sed etiam quod esset ea maxuma [sie!] dicendi exercitatio. Qua
prineeps usus est Aristoteles, deinde eum qui secuti sunt.»

35 Vgl. Prolegomena, S. 17 v: «Aristoteles quidem in ipsius S. Theologie templi et
sacrarii limen iam introduetus erat: nondum tarnen in ipsum templum, vel illius
adytum. In quod tarnen postea perrupit, aut potius a Media Scholastica, que
secuta est, deduetus fuit.»

36 Siehe ebd., S. 12 v-13 r.



Die aetas triplex der Scholastik 167

lieh ist er sich nicht ganz sicher, ob sie mit Lanfranc oder mit Petrus
Lombardus anfängt.37 Nur das potius, das er vor den Namen des
Lombarden setzt, lässt erkennen, dass er eher der Auffassung zuneigt, die
Scholastik habe ihren Ausgang bei diesem genommen. Ähnlich unsicher

ist in der Folge dann auch Brucker in seiner Historia critica philo-
sophiae, wenn er in einem ersten Anlauf erklärt, die erste Epoche der
Scholastik beginne mit Lanfranc oder mit Abaelard und seinem Schüler
Petrus Lombardus.38 Doch schließlich lässt er seine Ausführungen zur
Scholastik, und sei es nur, weil er Lanfranc, Anselm und Roscelin
bereits vorgängig behandelt hat, mit der Person von Abaelards Lehrer
Wilhelm von Champeaux einsetzen.39 Ganz offensichtlich gerät der von
Danaeus gesetzte historische Anfang der triplex aetas der Scholastik
bereits anlässlich seiner ersten Rezeption ins Schlingern. Im unsicheren
Hin und Her zwischen Lanfranc, Abaelard und Petrus Lombardus
verliert die vetus scholastica zusehends ihre ursprünglich antipapalistische
Kohärenz. Ihr nunmehr offener Anfang verunmöglicht es, ihr Wesen

eindeutig zu fassen. Das leidige Disputieren in utramque partem, das

zuvor auch das Charakteristikum der falschen Theologie der päpstlichen

Kirche und damit der vetus scholastica gewesen war, fällt der his-
toriographischen Unsicherheit Horns und Bruckers zum Opfer und die
bereits von Danaeus ins Spiel gebrachte Möglichkeit, die Scholastik
anhand ihres Verhältnisses zu Aristoteles zu bestimmen, schickt sich
an, ihren Einfluss auf das jetzt nicht mehr eindeutig determinierte Terrain

der ersten Scholastik auszudehnen. Die Funktion, die Scholastik zu
determinieren, die dem Stagiriten in den universalhistorischen Entwürfen

der Philosophiegeschichte seit Horns Ausführungen zur triplex aetas

zugewiesen wird, ist somit das Resultat der Uneindeutigkeit des
historischen Anfangs der gesamten Epoche.

37 Vgl. Historia philosophica, VI, ii, S. 297: «In Universum Periodi ac aetates
Scholasticorum observanda sunt, quarum très recensentur, vetus, media et nova.
Vetus sive a Lanfranco, sive potius Petro Lombardo ad Albertum M. per cc vel
cxv annos decurrit.»

38 Vgl. Historia critica philosophiae, t. III, S.731: «Soient Scholastici in très
aetates dividi, quarum prima a Lanfranco, vel Abaelardo eiusque diseipulo
Petro Lombardo, usque ad medium seculum XIII, quo vixit Albertus M.
extenditur.»

39 Vgl. ebd.: «Initia autem historiae Scholasticorum ducemus ab Abaelardi
praeeeptore Guilelmo de Campeiiis, de Lanfranco enim, Anselmo et Roscelino
in antecedentibus, quantum institutum poscebat, iam diximus, seculi XI
historiam philosophicam enarrentes.»



168 Thomas Ricklin

Die eigentliche Quelle dieser bei Horn und Brucker dann eindeutig
greifbaren Unbestimmtheit des Anfangs ist allerdings noch einmal Da-
naeus selbst. Denn dieser hatte zwar in Lanfranc den Anfang einer
Entwicklung bezeichnet, die sich in einer dramaturgisch dichten
Darstellung dann über die besagten drei Epochen hinzieht, doch hatte er
zugleich von Johannes Trithemius eine Bemerkung übernommen, die
ihrerseits dazu angetan ist, das historiographische Schema, in das sie

eingeschrieben ist, in Frage zu stellen und zu untergraben. In seinem
1494 erstmals im Druck publizierten Werk De scriptoribus ecclesiasti-
cis hatte Trithemius erklärt, die weltliche Philosophie habe ab der Zeit
Abaelards begonnen, die heilige Theologie durch ihren unnützen Vorwitz

zu entstellen. «Ab hoc tempore philosophia saecularis sacram
theologiam sua curiositate inutili foedare coepit», hatte der Benediktiner

festgestellt,40 und genau so führt auch Danaeus den Satz an,41 ohne
sich weiter darum zu kümmern, dass er damit einen neuen Auftakt
setzt, den seine Darstellung der Entwicklung der Scholastik nicht mehr
nötig hat.

Während es sich bei der von Danaeus zitierten Bemerkung des

Trithemius gleichsam um einen Kontrapunkt handelt, der für sich allein

genommen das Schema der triplex aetas nicht wirklich stören müsste,
widerspricht der Gesamtduktus des gegen die lombardischen Sentenzen

gerichteten Unternehmens des Danaeus der narrativen Dramaturgie
einer dreigliedrigen Scholastik nun aber diametral. Wie bereits erwähnt,
handelt es sich bei den Prolegomena um einen Text, dessen primäres
Ziel es ist, den historischen Ort des Petrus Lombardus genau zu
bestimmen, um die theologische Irrelevanz seiner Sentenzen umso
deutlicher zu beweisen. Schon im Schreiben an die Adresse der
Mitglieder der Leidener Universität, das den Prolegomena vorangestellt ist,
unterstreicht der Autor, dass es seine Absicht ist, die Fehler des Lom-

40 Vgl. De scriptoris ecclesiasticis, Paris 1512, f. lxxxviir: «Petrus dialecticus
Parisiensis, dictus Abelardus natione Gallus, vir in saeculari philosophia
eruditissimus, et in divinis scripturis nobiliter doctus, gaudens novitate
terminorum et altiora se scrutari temtans, oppressus a gloria plures incidit
errores, et agente sanct abbate Bernardo in Senonensi concilio cum pravis
doctrinis suis condamnatus. Ab hoc tempore philosophia saecularis sacram
theologiam sua curiositate inutili foedare coepit. Scripsit autem Petrus iste
nonnulla opuscula, quibus si errores non miscuisset, utilitati posteritatis
profuisse poterant. E quibus extat volumen dialectica obscuritate subumbratum,
multis sententiis varium [...].»

41 Vgl. Prolegomena, S. 17 r.



Die aetas triplex der Scholastik 169

harden aufzuzeigen, so wie einst Bischof Theophil von Alexandrien
zweihundert Jahre nach dem Ableben des Origenes die Falschheit der

von der Kirche für wahr gehaltenen origenischen Lehre ans Licht
gebracht habe.42 Die historischen Ausführungen der Prolegomena sind

also ausgewiesenermaßen Teil eines überaus bewusst in Angriff
genommenen theologischen Projekts, das eine falsche Gotteslehre, deren

Inbegriff eben die Sentenzen des Lombarden sind, widerlegen soll. Die
magistrale Umsetzung dieses Projekts führt aber dazu, dass Person und
Werk des Lombarden derart an negativer Ausstrahlung gewinnen, dass

dieser schließlich alle anderen Autoren der vetus scholastica überragt
und deren ursprüngliche Chronologie aus dem Tritt gerät. Wenn Horn
und Brucker sich nicht mehr sicher sind, ob die triplex aetas der Scholastik

vielleicht nicht doch mit dem Lombarden begonnen hat, dann ist
diese Unsicherheit der unmittelbare Ausdruck des Erfolgs des antilom-
bardischen Diskurses des Danaeus. Die Tatsache, dass anlässlich der

nachfolgenden Wiederbenützungen seiner Periodisierung der Scholastik

Lanfranc nicht mehr fraglos am Anfang der ersten Epoche der

Scholastik steht, ist der beste Beleg für die Wirksamkeit der von
Danaeus unternommenen Widerlegung der Sentenzen des Lombarden.
Nach all dem, was Danaeus in seinem Werk über und gegen diesen

Theologen gesagt hat, ist es seinen Rezipienten unmöglich, den
Lombarden wieder in jene Reihe zurückzustellen, in der er einst in den

Prolegomena figuriert hatte.43

Danaeus selbst ist sich der negativen Dialektik seines Diskurses
durchaus bewusst, wenn er ganz am Schluss seiner Ausführungen zur
(nicht vorhandenen) Autorität des Lombarden - nachdem er Thomas

von Aquino noch hat sagen lassen, wer zuwenig überzeugende Gründe

zum Beweis seines Glaubens anführe, gebe sich dem Gelächter der

Ungläubigen preis44 - selbstgewiss erklärt, hiermit sei erwiesen, wie viel
Autorität den Sentenzen des Lombarden noch zukomme, auf die sich

42 Siehe ebd., S. 4 v-5 r.
43 Vgl. ebd., S. 17 v: «Hec aetas [seil, vetus scholastica] habuit Lanfrancum,

Guitmundum, Anselmum, Hugonem de saneto Victore, Gratianum,
Lombardum, Comestorem, Petrum Clericum, Rupertum, Leonem Tuscum,
Guillielmum Antisiodorensem, Cyrillum (illum impurum Monachum montis

Carmeli, qui scripsit novum Evangelium), Petrum Cluniacensem, Bernardum

Compostellanum, Hugonem Barcinonensem, Vincentium Galium, Alexandrum
Alensem (qui primus in quatuor libros Sententiarum P. Lombardi commentatus

est), Gualterum Pictaviensem.»
44 Vgl. Summa Theologiae, I, q. 32, a. 1.



170 Thomas Ricklin

die gesamte scholastische Theologie wie auf ein einziges, vermeintlich
richtiges Fundament stütze.45 Indem Danaeus den Sentenzen jede Autorität

abspricht, beraubt er nicht nur die Scholastik ihres Fundaments. Er
opfert, das legen mindestens die Ausführungen Horns und Bruckers
nahe, sein historiographisches Konzept der Scholastik seinem theologischen

Ziel. Wenn bereits Horn darauf verzichtet, die Analogie zwischen
Akademie und Scholastik anzuführen, aus der sich die Dreiteilung
Letzterer herleitet, dann ist dieser Verzicht nur der Ausdruck des Um-
standes, dass diese historiographische Konstruktion schon durch
Danaeus selbst in eine Chimäre transformiert worden ist, der kein Gegenstand

mehr entspricht, weil das eigentliche Degenerans der Epoche
nach erfolgreicher Aneignung der Prolegomena nicht mehr in einer
philosophischen Methode, wie dem Disputieren in utramque partem
liegt, sondern in einer falschen Theologie, deren Inbegriff eben die
Sentenzen sind. Im Rückblick präsentiert sich die Konstruktion der
triplex aetas der Scholastik durch Danaeus somit als Etappe eines Prozesses,

der es seinem Urheber schließlich erlaubt, all die Namen scholastischer

Autoren, die im Verlauf der chronologischen Konstruktion der
Scholastik aufzuzählen waren, in der Analyse und der Widerlegung der
Sentenzen umgehend wieder auszuradieren. Seine Widerlegung der
Sentenzen, zu der die Prolegomena den historischen Vorspann bilden,
wird damit zum eigentlichen Akt des Auslöschens der intellektuellen
Hervorbringungen der Scholastik. Wo aber nichts ist, lässt sich auch
kein Wesen mehr bestimmen, so dass schließlich auch die Möglichkeit
eliminiert ist, einen durchgehenden Wesenszug der Scholastik
auszumachen, der es erlauben würde, sie begründeterweise zu periodisieren.
Was nach Danaeus von der Scholastik übrig bleibt, d. h., nachdem sie

mit den Sentenzen identifiziert und in deren Widerlegung ausradiert
worden ist, ist nur noch ein lebloser dreigliedriger Zeitkokon.

Dieser leblose Zeitkokon, dem bereits in Horns Historia philo-
sophica die Bedingungen seiner ursprünglichen Genese nicht mehr
anzusehen sind, ist das Abfallprodukt einer von Danaeus organisierten
Metamorphose, in deren Verlauf die intellektuelle Vielfalt der Scholastik

auf eines ihrer wichtigsten Lehrbücher reduziert und der Gehalt dieses

Lehrbuches schließlich in seiner Widerlegung aufgehoben worden

45 Vgl. Prolegomena, S. 34 r: «Et haec quidem ostendunt quae iam autoritas sit istis
scriptis relinquenda, quibus tarnen solis, velut iustis fundamentis, innititur et
incumbit tota Scholastica, quae dicitur Theologia.»



Die aetas triplex der Scholastik 171

ist. Der Triumph dieser Widerlegung fällt um so nachhaltiger aus, als

Danaeus selbst jene Autoren ausblendet, die lange vor ihm die Sentenzen

des Lombarden als eine Quelle des intellektuellen Unglücks ihrer
eigenen Zeit bewertet haben. Dass es solche Autoren bereits in der
Scholastik gegeben hat, weiß der Verfasser der Prolegomena allemal,
doch sucht er nirgends den Anschluss an ihre Kritik der Sentenzen. So

erinnert er nur en passant daran, dass die Approbation der Sentenzen

durch das vierte Laterankonzil im Jahre 1215 in unmittelbarer Reaktion
auf die Sentenzenkritik des Joachim von Fiore erfolgt ist.46 Des Weiteren

führt er anlässlich seiner Erläuterungen des Namens des Lombarden
auch das eigentliche Prunkstück dieser Tradition an, wenn er seine Leser

wissen lässt, man gehe allgemein davon aus, dass der Zuname
Lombardus eher ethnischer denn familiärer Provenienz sei, denn es

werde überliefert, Petrus Lombardus sei der uneheliche Sohn einer

Nonne, die noch zwei weitere Söhne gehabt habe und bei diesen Brüdern

des Lombarden handele es sich um Gratian, Autor des Decretum,
und um Petrus Comestor (Manducator), aus dessen Feder die nicht
minder berühmte Historia scholastica stammt.47 Danaeus gibt dieses

gelungene exemplum, das, vielleicht in Abhängigkeit von der seit dem

13. Jahrhundert bezeugten Legende Von den drei Betrügern48, drei

Autoren von mehr als erfolgreichen Werken des 12. Jahrhunderts zu
Söhnen einer Nonne erklärt, ohne jede kritische Distanz wieder. Er
verschwendet keine Silbe darauf, es in jenen historischen Raum zurückzuführen,

in dem es entstanden und aus dem es auf ihn gekommen ist.
Denn mag sich das exemplum auf den ersten Blick auch als eine

Meisterleistung reformatorischer Propaganda ausnehmen, seine erste zur

46 Vgl. ebd., S. 15 v: «Scripsit autem Lombardus circa annum Domini 1150, tanti
habitus, ut adversus eum ne hiscere quidem ullis licuerit. Nam quum post
annum Domini 1190 Ioachimus Abbas Florentinus P. Lombardi sententiam

impugnaret, ab Innocentio III. statim Lateranensi concilio (ad quod 1215

Praelati convenerant) damnatus est.»
47 Vgl. ebd., S.24r: «Petrum autem hune Lombardum potius a Gente

cognominatum putant, quam ab ulla certa familia, quod filius esset spurius a

Nonna nimirum, id est, Monacha natus, cuius filios alios quoque duos fuisse

tradunt Petrum Comestorem, et Gratianum, magnos alioquin et célébrés viros
huius fratres. Itaque cum a confessore admoneretur Nonna illa mater trium
istorum, ut poeniteret propter illam scortationem, et votum virginitatis
violatum, respondit, se nec posse nec debere poenitere, cum tarn praeclara orbis
lumina edidisset.»

48 Siehe dazu in aller Ausführlichkeit F. Berriot, Athéismes et athéistes au XVI
siècle en France, Lille 1984, S. 305-575.



172 Thomas Ricklin

Zeit bekannte Bezeugung weist doch deutlich vor das Wirken der
Reformatoren zurück. So weit wir gegenwärtig wissen, erscheint die von
Danaeus angeführte Notiz erstmals im 1493 gedruckten, überaus
erfolgreichen Liber chronicarum des Hartmann Schedel.49 Bei Schedel,
der sich anlässlich der Wiedergabe des Exempels auf das Zeugnis
Etlicher beruft, sind die drei Handbuchautoren noch nicht Söhne einer
Nonne, sondern nur «auß eebruch geporen». Damit aber ist das

Gerücht, bei Petrus Lombardus, Gratian und Petras Comestor handele es

sich um drei uneheliche Brüder, offensichtlich keine Erfindung der
Reformation, sondern der zum exemplum verdichtete Nachhall einer
vorgängigen sentenzenkritischen Tradition, deren longue durée sich von
Beatus Rhenanus50 über Johannes Gerson51, Petrarca52 und Roger
Bacon53 bis zu Walter von St. Viktor54 zurückverfolgen lässt.

49 Vgl. Liber chronicarum, f. CCIv: «Ettlich sagen dise vorgenanten drey lerer

seyen drey leyplich brueder doch auß eebruch geporn gewesen, und als ir muter
darumb nicht rew haben mocht. do wardt ir zu büß gesetzt das sie doch dess

rew haben solt dem sie nicht rew haben moecht.»
50 Vgl. Tertullianus, Opera, Basel 1521, Admonitio: «Deinde, cum circa

salutis annum MCXL apud Parisios multi essent qui Summulas consarcinarent
ex antiquis theologis, ut Petrus Langobardus, Petrus Abelardus, Johannes

Belethus, summulae Langobardi, qui tum in Academia Parisiensi docebat, a

scholasticis recipi coeperunt. Abelardi Theologia, sie enim librum suum
inscripsit, a quibusdam est erroris notata, cum tarnen non ineleganter scripta sit,
nam admodum nuper illam in quadam bibliotheca reperi. Belethus utroque
istorum posterior fuit. Receptis igitur Langobardi Collectaneis qui postea
Parisiorum praesul factus est, tum primum coeperunt qui haec edidicissent et
aliis item praelegisent doctoris titulum aeeipere. Quod sub idem tempus in iure

apud Bononiam aiunt accidisse post aeditam a Gratiano decretorum
rhapsodiam. Mox cum doctorum numerus augeretur, aeditae sunt constitutiones
de promotione, de numéro annorum, et sancitum est ut de divinis différentes
non modo reeepta scholae décréta sequerentur, sed et vocabulis uterentur, et
loquendi formulis in ea schola natis.» Siehe dazu auch J. F. D'Amico, «Beatus
Rhenanus, Tertullian and the Reformation: A Humanist's Critique of
Scholasticism», in: ArchivflirReformationsgeschichte 71 (1980), S. 37-63.

51 Vgl. Contra curiositatem studentium, éd. par P. Glorieux (Œuvres complètes,
III, 99) Paris 1962, S. 224-249, zit. 249: «Dicerem hic aliqua de modo legendi
Sententias, absque tali fabricatione nova lecturarum multiplicatarum super
numerum, quae plus afferunt taediosi laboris plusque confusionis quam
aedificantionis fruetuosae. Sed videri posset oratio nimis ad diverticula
declinare.»

52 Vgl. De sui ipsius et multorum ignorantia, lat.-dt., übers, von K. Kubusch, hg.
und eingel. von A. Buck, Hamburg 1993, S. 114: «Quanta vero sit multitudo -
aliéna dicam exponentium, an aliéna vastantium? - hac presertim tempestate,



Die aetas triplex der Scholastik 173

Ob Danaeus abgesehen von der Episode, die zur konziliaren
Approbation der Theologie des Lombarden geführt hat, irgendein anderes

dieser sentenzenkritischen Zeugnisse gekannt hat, lässt sich gegenwärtig
nicht feststellen. Auch wenn wir damit der Möglichkeit beraubt

sind, zu ermessen, inwieweit das Fehlen positiver Bezugnahmen auf
sentenzenkritische Tendenzen der scholastischen Epoche einer Strategie
des Autors entspricht, können wir dennoch festhalten, dass Danaeus mit
seinen Prolegomena einen Anfang setzt, der dem Zeitalter der Sentenzen

nichts schuldet. Erst an diesem Punkt werden dann aber die wahren
Ausmaße des in den Prolegomena ins Werk gesetzten Prozesses des
Ausradierens wirklich erkennbar. Die von Danaeus konzipierte Beseitigung

einer ganzen Epoche bedeutet zugleich, die Wahrnehmung von im
Zeitalter der Scholastik tatsächlich vorhandenen intellektuellen
Alternativen zu verunmöglichen. Damit erweist sich die Rede von der triplex
aetas der Scholastik aber nicht nur als Index einer abgelegten Epoche,
der Index bezeichnet zugleich einen historischen Raum, der keinerlei
Bezug hat zu den gegenwärtigen Ausdrucksformen des menschlichen
Geistes.

In diesem Sinn ist es wahrlich nur konsequent, wenn Hegel zu
Beginn seiner Darstellung der Philosophie des Mittelalters verkündet, er

Sententiarum liber, ante alios, milles tales passus opifices, clara, si loqui possit,
et querula voce testabitur.»

53 Vgl. Opus minus, ed. J. S. Brewer (Opera quaedam hactenus inedita), London
1859, S. 329: «Quartum peccatum est quod praefertur una sententia magistralis
textui facultatis theologicae, scilicet, liber Sententiarum. Nam ibi est tota gloria
theologorum, quae facit onus unius equi. Et postquam ilium legerit quis, jam
praesumit se de magistro theologiae, quamvis non audiat tricesimam partem sui

textus. Et bacularius qui legit textum succumbit lectori Sententiarum Parisius.
Et ubique et in omnibus honoratur et praefertur. Nam ille qui legit Sententias
habet principalem horam legendi secundum suam voluntatem, habet et socium
et cameram apud religiosos. Sed qui legit Bibliam, caret his et mendicat horam

legendi, secundum quod placet lectori sententiarum. Alibi qui legit Sententias

disputât, et pro magistro habetur. Reliquus qui textum legit, non potest
disputare; sicut fuit hoc anno Bononiae, et in multis aliis locis, quod est
absurdum.»

54 Vgl. Contra quaturo labyrinthos franciae, éd. par P. Glorieux, Archives
d'histoire doctrinale et littéraire du moyen âge 1953 (27), S. 187-335, zit. 201:

«Quisquis hec legerit non dubitabit quatuor labirinthos Francie, id est
Abeilardum et alium Lumbardum, Petrum Pictaviensem episcopum et
Gislebertum Perretam uno aristotelico spiritu afflatos dum ineffabilia sancte
Trinitatis et incarnationis scholastica levitate tractarent, multas hereses olim
vomuisse et adhuc errores pullulare.»



174 Thomas Ricklin

wolle in Siebenmeilenstiefeln über diese Periode hinweg schreiten.55

Wer angesichts der von Danaeus leergeräumten Epoche dennoch nicht
in die philosophiehistorischen Märchenstiefel steigen mag, sieht sich
mindestens als mediävistischer Philosophiehistoriker zwangsläufig
einem Zeitraum gegenüber, dessen Genese mit seiner Verfemung identisch

ist. Auch wenn der ursprüngliche Prozess der Verfemung der Epoche

längst in Vergessenheit geraten ist, hat sich die Scholastik des

Mittelalters als sein Produkt unauslöschlich in unsere europäische
Periodisierung der Vergangenheit festgesetzt. Sich auf die Rekonstruktion

der historischen Genese dieser Verfemung einzulassen, bedeutet

nun aber nicht nur, einen Prozess der Verdrängung zu rekapitulieren. So

wichtig eine solche Rekapitulation für sich genommen sein mag, die
kathartische Wirkung, mit der die Rekapitulation zur Aufarbeitung
wird, kann sich erst entfalten, wenn es gelingt, unsere eigene
philosophiehistorische Wahrnehmung der Vergangenheit von den Ablagerungen

und sekundären Bearbeitungen dieser Verdrängung zu befreien.
Solange die genetische Analyse des Schemas der scholastischen triplex
aetas bei Lambertus Danaeus Halt macht, kann sich die wissenschaftliche

Disziplin der mittelalterlichen Philosophiegeschichte nur in der
narzisstischen Kränkung bestärkt fühlen, die ihr daraus erwächst, dass

ihr objet du désir ursprünglich ein Gegenstand der Zurückweisung
gewesen ist.

Erst die Anerkennung der Tatsache, dass selbst der radikale Gestus
des Autors der Prolegomena rückblickend primär die Verabsolutierung
eines auch schon früher artikulierten Unbehagens gegenüber den
Sentenzen ist, kann die Spezialistinnen und Spezialisten der Epoche dazu

bringen, hinter der fremden Kränkung die irritierende Komplexität des

eigenen Forschungsfeldes wahrzunehmen. Die tatsächliche Vielfalt der
in der Zeit zwischen Lanfranc und Gabriel Biel möglichen philosophischen

Positionen und Haltungen unterläuft indes nicht nur den Diskurs
der Prolegomena. Diese Vielfalt stellt grundsätzlich all jene
philosophiehistorischen Zugangsweisen in Frage, die dazu tendieren, das
Mittelalter zum Projektionsraum einer, wie auch immer gearteten,
zeitgenössischen philosophischen Bemühung zu machen. Zwar lässt die Epoche

diese philosophische Identifikation und die daraus resultierende
Erzählung vordergründig zu, aber sie enthält immer auch das Potential
ihrer Kritik. Das Potential dieser Kritik auszuhalten - also etwa anzuer-

55 Vgl. Vorlesungen, II, S. 493.



Die aetas triplex der Scholastik 175

kennen, dass die Geschichte von den drei unehelichen Brüdern Petrus

Lombardus, Gratian und Petrus Comestor nicht erst für einen calvinisti-
schen Gelehrten Sinn macht -, kann folglich nur bedeuten, das Modell
der identifikatorischen Erzählung zu verabschieden und an seine Stelle
das Bewusstsein um eine immense Vielfalt zu setzen, die sich zwar
erahnen, aber nicht bewältigen lässt.




	Die aetas triplex der Scholastik : zur philosophiehistorischen Genese einer verfemten Epoche

