Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 61 (2002)

Artikel: Was ist die Funktion geschichtlicher Beziige bei Aristoteles?
Autor: Sonderegger, Erwin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882953

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882953
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia philosophica 61/2002

ERWIN SONDEREGGER

Was ist die Funktion geschichtlicher Beziige
bei Aristoteles?

Aristotle is often called the father of the history of philosophy. However, if his refer-
ences to earlier theses are to be taken as historical in our sense, then they must also
be subject to historical critique — which is much to their disadvantage. However,
looking through the function of his doxographies and further references to earlier
theses shows that such a historical view is an anachronism in a way similar to the
expectation of finding science in Aristotle. Rather the references are made in a topi-
cal attitude. In this way the outlines of the dominant opinions become explicit and
only thereby argumentatively accessible. At the same time the unavoidable integra-
tion into tradition is consciously realised.

Aristoteles zu «Geschichte»

In den einleitenden Kapiteln der Historia animalium Kommt Aristoteles
auf die «Historia» in einem ganz allgemeinen Sinn zu sprechen.! Er
unterscheidet an dieser Stelle verschiedene Etappen des methodischen

1  ARISTOTELES, Historia animalium, 1 6, 491a7-14: Toota. pev odv toLTOV
TOV TPOTOV EIPNTOL VUV G €V TUNW, YEVHOITOC YOtV TEPL Oowv Kol Ooo
fewpnréov: 8 oxkpBelog & Votepov €poluev, Tvar TPOTOV  TOC UR-
opyxovoog Swpopag kol to ovpPefnkoto ool AopBovousv. Meto 8¢
T0UT0 T0.C OATIOG TOUTWV TEWPOTEOV eVpeElv. OUtw yap Koto ¢puolv €oTl
nolelofon TNV pEBodov, VRopYovoNG THG loTopiag THG Mept EKOOTOV: TEPL
GOv 1e yop kol €€ @v elvor Sl TV omodelElv, €k TOLTWV YiveTol
dovepov. — «Dies ist denn in dieser Weise skizzenhaft als Kostprobe gesagt,
<um zu zeigen> woriiber und was zu betrachten ist. In prinzipieller Weise
werden wir spiter davon reden, um zuerst die vorliegenden Unterschiede und
das, was allem zukommt, zu erfassen. Danach miissen wir versuchen, die
Griinde davon zu finden. So ist ndmlich naturgemiB der Weg der Forschung
anzulegen, wenn die Erkundung iiber das Einzelne schon vorliegt; eben daraus
wird klar, woriiber und woraus der Beweis erfolgen muss.»



140 Erwin Sonderegger

Forschens. Die «Historia» muss vorausgehen, heif3t es. Sie hat es mit
dem FEinzelnen und Beildufigen zu tun, und sie muss die vorliegenden
Unterschiede feststellen. Erst dann, wenn dies alles bekannt ist
(Omapyovong TNg loToplog Thg mepl €kootov), kann die Forschung
St oxpiBeiog (nicht «en détail» [P. Louis], sondern «nach Griinden su-
chend und aus Prinzipien argumentierend») und beweisend vorgehen.

Historia im spezifischeren Sinn der Geschichtsschreibung kommt in
der Poetik zur Sprache. Aristoteles vergleicht dort die Geschichts-
schreibung mit der Dichtung. Diese, heifit es im 9. Kapitel (1451b1-7),
stelle dar, was vermutlich und plausiblerweise geschehe, jene das
schlicht Geschehene. Dichtung sei allgemein und deswegen «philoso-
phischer», Geschichtsschreibung hingegen stelle das Einzelne dar. Die
Einheit erhalte diese durch den gewihlten Zeitabschnitt, in welchem
aber eben die zufélligen und faktisch Beteiligten genannt werden miis-
sen, die Dichtung aber habe ihre Einheit dadurch, dass die dargestellte
Handlung einheitlich, mit Anfang, Mitte und Schluss sei und sich auf
eine Hauptperson konzentriere (Poetik, Kap. 23).

Neben solchen AuBerungen zu dem, was wir «Geschichte» nennen
wiirden, stehen im Corpus Aristotelicum viele Beziige auf Vergangenes.
Die Doxographien und generell die Nennung von herrschenden Mei-
nungen (€vdofa, Endoxa) enthalten solche. Oft werden die Doxogra-
phien bei Aristoteles als eine Art erste Philosophiegeschichte betrach-
tet. Dann miissten an den Doxographien Merkmale der eben genannten
Historia zu finden sein. Es miisste sich auch eine entsprechende
Zwecksetzung nachweisen lassen. Dies soll im Folgenden gepriift wer-
den.

Zu diesem Zweck miissen zuerst die Mittel und die Art und Weise,
in der sich Arstoteles auf vergangene Meinungen bezieht, dargestellt
werden. Dann ist die Intention dieser Nennungen zu betrachten und mit
der Intention dessen, was Aristoteles sonst historisch nennt, zu verglei-
chen. Als Vorbereitung zu diesen Abklidrungen dienen einige Uberle-
gungen zur modernen Auffassung von Geschichte und zur antiken Ge-
schichtsschreibung.

Betrachtung von Vergangenem — antik und modern
Unter Geschichtsschreibung in modernem Sinne verstehen wir etwa

eine schriftliche Darstellung von Ereignissen der Volker, Gesellschaf-
ten, von hervorragenden Einzelpersonen in erzdhlender Form. Dabei



Was ist die Funktion geschichtlicher Beziige bei Aristoteles? 141

sind der zeitliche Ablauf, allenfalls auch die kausale Verkniipfung der
Ereignisse unter der Hinsicht von Griinden oder Motiven wichtig. Die-
se Darstellung wird soweit moglich objektiviert durch den Bezug auf
Gewihrsleute, auf Dokumente und o6ffentliche Fakten. Sie erhebt einen
Anspruch auf Wahrheit. Sie kann auch pragmatische Absichten verfol-
gen, wie etwa die Rechtfertigung oder Bekdmpfung einer bestehenden
Politik, die Bestitigung oder Widerlegung einer herrschenden Meinung,
eines Trends.

In wissenschaftlicher Form sucht sie auch Konstanten im Gesche-
hen, einen «roten Faden», allenfalls sogar die Einordnung in eine Uni-
versalgeschichte. Diese kann die Auspridgung einer Heilsgeschichte ha-
ben (Augustinus) oder sich als der Gang des Weltgeistes darstellen
(Hegel), als Emanzipation der Vernunft, als zwingende Entwicklung
aller politischen Formen zur Demokratie hin (Fukuyama). All das sind
Einordnungen in eine geschichtliche oder ideologische Linie nicht we-
niger als die Idee des Klassenkampfes und seines notwendigen Ganges
(Marx). Die letzte Form des Bezugs auf die Geschichte war die Verab-
schiedung von der Geschichte, die postmoderne (und hellenistische)
Aufgabe der «Grofien Erzéhlung».

Die Einordnung des jetzt Geschehenden und des zu Erwartenden in
eine umfassende Entwicklungslinie durch den Bezug auf friiher Ge-
schehenes und frither Gedachtes ist letztlich aus theologisch-politischen
Motiven in der Patristik entstanden. Im Mittelalter wurde diese Metho-
de ausgebaut und heute noch ist sie in verschiedenen sékularisierten
Formen wirksam. Wie hat sich aber die antike Geschichtsschreibung
auf die Vergangenheit bezogen?

Herodot nennt im ersten Satz der Historien Inhalt und Zweck seiner
Geschichtsschreibung: «Herodot von Halikarnass zeigt hiermit, was er
erforscht hat; der Zweck dieser Darstellung ist, dass das, was von Sei-
ten der Menschen geschah, nicht mit der Zeit vergessen gehe, und dass
die groBen und herrlichen Taten, teils der Griechen, teils der Nichtgrie-
chen, nicht ohne Ruhm bleiben, im Ubrigen aber <soll> auch <Xklar
werden >, warum sie miteinander Krieg fiihrten.»

Thukydides begriindet seine Arbeit — ebenfalls im einleitenden Satz
— mit der Bedeutung des Krieges zwischen den Athenern und Sparta-
nern. Diese ldsst sich aus dem Machtpotential der Kontrahenten ab-
leiten. In den Methodenkapiteln (I 20-23) trifft er eine Reihe von Un-
terscheidungen. Er trennt die Vorgeschichte von der Gegenwart, die
dichterische Darstellung von der historischen, die Wahrheit vom Ho-
rensagen, den Anlass vom eigentlichen Grund. Er will seine eigene Zeit



142 Erwin Sonderegger

unter Beriicksichtigung dieser Unterscheidungen darstellen, in dieser
Weise will er seinen Wahrheitsanspruch einlésen.

Man hat gelegentlich den Ursprung der griechischen Geschichts-
schreibung in der Lokalhistorie gesehen. Diese Annahme wire sehr
plausibel, da das griechische Leben ohnehin bis zur Zeit des Hellenis-
mus in all seinen Bereichen lokal organisiert und zentriert war. Aller-
dings lassen sich kaum Spuren einer solchen lokalen Geschichtsschrei-
bung vor Herodot nachweisen. Es kénnte deswegen auch so sein, dass
die Lokalgeschichte durch den Erfolg der «Groflen Geschichte» moti-
viert war. Doch, fiir den Zweck dieser Lokalgeschichtsschreibung spielt
es keine Rolle, ob sie Herodot vorherging oder ob sie ihm folgte, sie
diente auf jeden Fall einem primir gesellschaftlichen Zweck, dem der
Identifikation mit seiner Stadt.?

In den methodischen AuBerungen und in der faktischen Durchfiih-
rung wird klar, dass die «GroBen» Historiker gerade nicht nur Meinun-
gen, Endoxa, zeigen wollen, wie sie Aristoteles in seinen Doxographien
darstellt. Letztere stehen eher der Archédologie bei Thukydides, dem
mythischen Prodmium bei Herodot nahe, wo beide je auf das nur Plau-
sible ihrer Ausfithrungen hinweisen.

Der fiir die moderne Geschichtsschreibung charakteristische Bezug
auf einen groBlen Zusammenhang findet sich weniger bei den Histori-
kern, eher etwa bei Hesiod, in der Abfolge der Zeitalter. Das ist aber
nicht im engeren Sinne historisch gemeint. Es ist eine Darstellung der
ganzen, nicht nur der menschlichen Welt und sie hat eine klare prag-
matische oder ethische Zwecksetzung. Eine zweite Art der groflen ge-
schichtlichen Linie ist die Abfolge der Verfassungen (Platon, Polybios,
Cicero). Hier stehen aber nicht historische Feststellungen im Vorder-
grund, sondern ein systematisches Programm. Die Entwicklung und
Verdnderung von Verfassungs- oder Herrschaftsformen folgt, so die
These, dank der gegebenen menschlichen Natur, einer inneren Logik.

2 Cf. zur griechischen Geschichtsschreibung: H. STRASBURGER, Die Wesens-
bestimmung der Geschichte durch die antike Geschichtsschreibung, Sitzungs-
berichte der Wissenschaftlichen Gesellschaft an der J. W. Goethe-Universitit
Frankfurt a.M., Bd. 5, 1966, Nr. 3 (1975, 3. Aufl.); K. MEISTER, Die griechi-
sche Geschichtsschreibung, Stuttgart 1990. Sehr gute Darstellung der friiheren
Forschung von A. MOMIGLIANO, «Die Geschichtsschreibung», in: E. VOGT
(Hg.), Griechische Literatur, Wiesbaden 1981, S. 331-336; cf. auch A. MoMI-
GLIANO, Ausgewdhlte Schriften zur Geschichte und Geschichtsschreibung, hg.
von G. W. Most et al., Stuttgart 1998-2000. '



Was ist die Funktion geschichtlicher Beziige bei Aristoteles? 143

Vergleich zwischen der Betrachtung der Natur
und der Betrachtung des Geschehenen

Die Referate iiber seine Vorginger haben Aristoteles oft den Vorwurf
des Unhistorischen eingetragen. Es hie3, Aristoteles zwinge seinen
Vorlagen seine eigenen Gesichtspunkte auf, er verdrehe dadurch deren
eigene Intention, so wiirden seine Berichte tendenzits und eigentlich
unbrauchbar.? Die Vorsokratiker, sagt man, wiren erstaunt gewesen,
wenn sie erfahren hétten, dass das, was sie machten und dachten, hitte
Arche-Forschung sein sollen, und von Platon hitte Aristoteles das Be-
ste, die Prinzipientheorie, mit Absicht verschwiegen (Krdmer). Ein sehr
ahnlicher Vorwurf wurde gelegentlich auch gegen die Naturbeobach-
tung von Aristoteles erhoben. Es hieB, sie sei systemblind, in der
Durchsicht der Erfahrungstatsachen nur darauf aus, die eigenen, a priori
gefundenen Kategorien zu bestétigen.

Einige Beobachtungen zu den Unterschieden in der Betrachtung der
Natur bei Aristoteles und in der Neuzeit sind vielleicht geeignet, die
Bereitschaft zur Anerkennung #hnlicher Unterschiede in der Betrach-
tung des Vergangenen bei Aristoteles und bei uns zu vergroBern. Wenn
dieser Unterschied besteht, dann kann man die Doxographien nicht
mehr primér als historische Berichte beurteilen.

Dieser Vergleich der Betrachtung der Natur kann aber nur unter
Einschrinkungen erfolgen. Zum Ersten ist es hier unmoglich, das Ins-
gesamt, das man iiblicherweise als antike Naturwissenschaft zusam-
menfasst, wozu auch die Medizin (Hippokrates), die Geographie (Era-
tosthenes), Astronomie (Ptolemaios), Botanik und Zoologie (Aristote-
les und Theophrast), Physik und Technik (Archimedes) gehoren, in
Betracht zu ziehen. Viele der aufgezihlten Bereiche wiren tatséchlich
auch bei Aristoteles nachweisbar und deshalb vergleichbar, doch wiirde
das viel zu weit fiihren. Statt die Inhalte dieser Wissenschaften im Ein-
zelnen zu vergleichen, soll der in ihnen herrschende Stil der Betrach-
tung der Natur gekennzeichnet und mit dem entsprechenden modemen
Stil verglichen werden.

Es stehen deshalb eher jene Schriften oder Schrift-Teile im Blick,
die eine methodische und philosophische Absicht haben, d.h. jene, in
welchen sich Aristoteles mit der Natur theoretisch beschiftigt. Das sind

3 Das Muster dieser Argumentation hat H. Cherniss gegeben, er hat aber durch-
aus moderne Nachfolger.



144 Erwin Sonderegger

Schriften vom Typ der Physik, De caelo, De partibus animalium usw.;
Schriften, welche hauptsdchlich der Sammlung von Beobachtungen
gewidmet sind, wie etwa die Naturalium Historia kommen weniger in
Betracht.

Auf der neuzeitlichen Seite sind &hnliche Einschrinkungen notig.
Es kann auch hier unméglich darum gehen, die neuzeitliche oder mo-
derne Naturwissenschaft in ihren Einzelheiten mit der des Aristoteles
zu vergleichen. Auch hier ist eher die gleichsam «innere Form» der
Naturwissenschaften im klassischen Sinn zu betrachten, als deren
Hauptvertreter etwa Bacon, Galilei und Newton gelten konnen. Es ist
der Typ jenes Wissens gemeint, dessen metaphysische Grundhaltung
empiristisch und realistisch ist und sich methodisch auf eine Wissen-
schaftstheorie stiitzt, um aus ihren Experimenten eine Theorie zu bil-
den; dabei bedient sie sich der Mathematisierung des Beobachteten als
Mittel, um letztlich dadurch einerseits ein Verstandnis der Naturphi-
nomene zu gewinnen, andererseits aber auch, um Voraussagen — seien
sie auch nur statistisch — dazu machen zu kdnnen, was zugleich ermdg-
licht, die Natur sozusagen fiir sich arbeiten zu lassen, d. h. sie technisch
auszuwerten. Auch die «neuzeitliche Naturwissenschaft» ist selbstver-
standlich kein Block. Schon gar nicht, wenn man ihre weitere Ent-
wicklung im zwanzigsten Jahrhundert mit einbeziehen wiirde. AuBer in
der Biologie wird aber Aristoteles kaum je in diesen Zusammenhang
gesetzt. In der Physik jedenfalls hat Aristoteles nach der Standardinter-
pretation sowohl die Geometrisierung der Natur Platons als auch die
Atomisierung durch Demokrit verpasst.

Unter diesen Einschridnkungen kann man sagen, dass es iiblich ist,
anzunehmen, die antike und die neuzeitliche Naturwissenschaft hitten
grundsitzlich die selben Ziele und die selben Fragestellungen.* Sonst
miisste man ja zuerst die Berechtigung nachweisen, dass es korrekt ist,
in beiden Fillen von Naturwissenschaft zu sprechen, was man aber je-
weils ohne weitere Begriindung tut. — Selbstverstindlich stellt man
auch in dieser Position noch gewisse Unterschiede zwischen der anti-
ken und der modernen Naturwissenschaft fest. Man nennt etwa den
Umstand, dass die antike Naturwissenschaft qualitativ, die neuzeitliche
quantitativ orientiert sei. Weiter sagt man, dass die methodischen Prin-
zipien in der Neuzeit teils iiberhaupt erst bewusst gemacht oder wenig-

4 Konsens unter W. Kullmann, F. Stiickelberger, G.E.R. Lloyd, A. Gotthelf,
D.M. Balme. '



Was ist die Funktion geschichtlicher Beziige bei Aristoteles? 145

stens erweitert (durch Francis Bacon), teils strenger angewendet wor-
den seien. Der Unterschied zwischen Methode und Sachwissen sei bei
Aristoteles schwach entwickelt. Dass aufgrund der technischen Ent-
wicklung wesentlich genauere Beobachtungen moglich geworden sind,
ist offensichtlich. Nachdem die Naturwissenschaft im Ganzen auf die
methodische Basis der Wissenschaftstheorie gestellt worden sei, heiBt
es weiter, habe sich ihr Realititsgehalt und ihre Wirklichkeitstreue un-
geheuer erhoht. Die Naturphilosophie der Antike sei eben zur Natur-
wissenschaft der Neuzeit erwachsen. Darin bestehe der Fortschritt.

Dass ein Fortschritt bestehen kann, setzt voraus, dass man grund-
sidtzlich die selben Ziele verfolgt, in die selbe Richtung weitergehen
will. — Eben diese These soll hier bestritten werden. Die so genannte
aristotelische Naturwissenschaft ist keineswegs eine Naturwissenschaft,
die eben «noch nicht so weit gekommen» ist. Das Ziel der aristoteli-
schen Physik ist die Erkenntnis des Wesens der Physis, der Natur. Aris-
toteles will das Sein des bewegt Seienden, welches das Prinzip der Be-
wegung in sich hat, auf den Begriff bringen. Wenn Aristoteles in seiner
Physik von Natur und Materie, von Bewegung und Ruhe, von Zeit und
Raum, von Wirklichkeit und Mdglichkeit spricht, meint er damit Seins-
Begriffe und nicht Dingliches. Mit diesen Begriffen soll das Sein des
natiirlich Seienden analysiert und ausgedriickt werden. Sehr wohl hat
Aristoteles ein Methodenbewusstsein. Diese analytische Methode ist
sogar genau die richtige, wenn man nicht der Methode Newtons folgt
und Raum, Zeit und dhnliche fundamentale Begriffe als allgemein be-
kannt voraussetzt. Gerade die genannten Begriffe versteht auch Aristo-
teles als allgemein bekannt. Dergleichen sind Endoxa. Doch folgt fiir
ihn daraus, dass ihre Inhalte nicht als selbstverstindlich vorausgesetzt
werden diirfen, sondern dass sie, eben weil sie Endoxa sind, themati-
siert und analysiert werden miissen.

Die Unternehmungen von Newton und Aristoteles widersprechen
sich trotzdem nicht. Sie sind nur verschieden, weil sie ganz verschiede-
ne Erkenntnisziele im Auge haben, im einen Fall eben Naturwissen-
schaft, wie wir sie verstehen, im andern wird ein Wissen um das Sein
der Naturdinge gesucht, soweit es sich in unseren Endoxa manifestiert
hat. Deswegen kann die Methode des Aristoteles auch nicht die expe-
rimentelle sein, sondern die begrifflich-analytische, und sein Gegen-
stand sind nicht die Dinge, sondern ist die Art, wie die damaligen Grie-
chen von den Dingen gesprochen haben.



146 Erwin Sonderegger

Sehr wohl sind dennoch viele Beobachtungen zur Natur anzutreffen
bei diesen Uberlegungen, doch nicht jede Beobachtung der Natur ist ein
Experiment, nicht jede Beschreibung der Natur ist Naturwissenschaft
im modernen Sinne. Hierzu fehlt der Hintergrund der Wissenschafts-
theorie, die methodischen Voraussetzungen fehlen — kurz, das Paradig-
ma ist ein anderes. Der leitende Begriff der Natur bei Aristoteles meint
das Wesen des Bewegten, dessen vollendete Gestalt zu erreichen das
Worum-willen jedes natiirlichen Werdens ist (Physik II 2), wogegen der
entsprechende neuzeitliche Begriff zwar immer noch ein vielféltiger ist,
aber doch im Kem gleichsam die Vergegenstédndlichung des aristoteli-
schen ist; auch das Ziel des Wissens ist ein anderes. Wihrend es bei
Aristoteles in der Physik um das Verstidndnis des Seins des Naturseien-
den geht, hat die neuzeitliche Naturwissenschaft die Erforschung der
Phianomene des Naturseienden zum Ziel, um daraus GesetzméaBigkeiten
abzuleiten. So finden wir zwar in der Antike — bei Aristoteles — Be-
obachtung, sogar Theorie iliber die Natur, aber keine Naturwissenschaft.

Wie hat sich Aristoteles auf Meinungen bezogen?

Bei Aristoteles findet sich eine groBere Reihe von Doxographien.S Be-
sonders charakteristische Stellen sind Met. I, 11 4, VII 1 und 2 (zu Sein),
De anima 1 (Seele), Physik 1 (Prinzipien), IV 1 (Ort) und IV 10 (Zeit).
Besonders solche Stellen werden gerne als «Philosophiegeschichte»
oder wenigstens als Vorform davon verstanden. In diesem Sinn wurde
beispielsweise in einer Rezension des einschlidgigen Bandes des Neuen
Ueberweg Kritik am Fehlen einer separaten Darstellung von Aristoteles
als dem «Begriinder der Philosophiegeschichtsschreibung» geiibt.6

Die Doxographien stehen jeweils in einer charakteristischen Umge-
bung. Oft folgen sie unmittelbar der Einfilhrung des Themas. Aus die-
ser Darstellung der geltenden herrschenden Meinungen werden Apori-
en entwickelt. Damit wird gezeigt, dass bisher gegebene Antworten
noch ungeloste Fragen enthalten. Oft besteht der Mangel des bisherigen
Verstidndnisses nicht an einer zu wenig weit getriebenen Beobachtung,
sondern an einer ungeniigenden Fragestellung. Deswegen setzt Aristo-

5 Cf. dazu M. DANIELI, Zum Problem der Traditionsaneignung bei Aristoteles,
untersucht am Beispiel von De anima 1, Meisenheim/Glan 1984; cf. auch
SONDEREGGER, Aristoteles, Metaphysik Z 1-12, Bern 1993, § 6.

6 TH.A. SZLEZAK, in: Philosophische Rundschau 35 (1988), S. 48-62. -



Was ist die Funktion geschichtlicher Beziige bei Aristoteles? 147

teles die Darstellung oft fort mit eben der Ausarbeitung einer jetzt ge-
niigenden Fragestellung. Die Aporien aus den bisherigen Forschungen
werden grundsétzlich nicht mit der Behauptung einer neuen Meinung
zum selben Thema fortgesetzt, sondern mit der Verschiebung des Fra-
ge-Horizontes.

Ziel der Doxographien und der Beziige auf Endoxa ist die Ausar-
beitung und Konkretisierung der jeweiligen Fragestellung, beispiels-
weise der Frage nach dem Sein, nach dem Prinzip, nach der Zeit, nach
der Seele usw. Dabei kann das Strittige vom Anerkannten ausgesondert
werden. Doxographien sind generell Fundgruben von Meinungen, die
als Ausgangspunkt von Uberlegungen dienen kénnen. Diese Ubersich-
ten ermoglichen Aristoteles auch eine Kontrolle dessen, was er selbst
gesagt hat, auf Plausibilitdt und auf Vollstindigkeit hin.

Doxographien bestehen hauptséchlich aus der Darstellung herr-
schender Meinungen oder von Meinungen, die friiher einmal mit guten
Griinden vertreten worden sind. Aber auch auflerhalb der Doxographien
finden sich Beziige auf Meinungen an unzihligen Stellen. Worum geht
es dabei? Was Aristoteles zundchst unter Meinungen (Endoxa) verste-
hen will, sagt er im ersten Kapitel von Topik A: «Endoxa sind das, was
entweder allen oder den meisten oder den Sachverstindigen < wahr zu
sein> scheint, unter den Letzten entweder allen, den meisten oder Be-
kanntesten und Beriihmtesten.»

Doch ist das erst der Oberflichen-Begriff von Meinung. Platon hat
im Sophistes gezeigt, dass wir alle zwingend grundlegende Meinungen
vertreten, ohne sie je eigens zu artikulieren oder gar in Frage zu stellen.
An der Figur des Gastes aus Elea hat er «den Sophisten in mir» nach-
gewiesen, eben die Tatsache, dass jeder immer schon im Gesprich in
Bezug auf die Grundmeinungen iiber das Sein die Position des Be-
hauptenden eingenommen hat. Diese Erkenntnis hat Aristoteles in der
Wiederholung der Frage nach dem Sein in Met. VII-IX aufgegriffen.
Damit ergibt sich ein tieferer Sinn von «Meinung». Sie ist nicht erst die
faktisch geduBerte Behauptung von Bestimmten, sondern sie ist die je
schon in der Struktur der Sprache und in den Grund-Meinungen von
jeweiligen Oberflichen-Meinungen verborgene Behauptung iiber das
Sein. Ein Standardvorwurf gegen Aristoteles besteht darin, dass er sich
in seiner theoretischen Philosophie durch die Sprache habe verfiihren
lassen. Das ist nur richtig, wenn man die traditionelle realistische Inter-
pretation des Corpus Aristotelicum mitmacht, wenn nicht, trifft gerade
das Gegenteil zu. Die Ausdriicke, mit welchen Aristoteles viele seiner



148 Erwin Sonderegger

Begriffe bildet, sind aus der Sprache gewonnen. Man denke beispiels-
weise an die Kategorien (10 TiL €0TLv, T0 TOCOV, TO TPOG TL USW.),
an die vier Griinde (10 €¢ 0D, 10 0oV €veko. usw.), in Met. VII 3 an
das, was daraufhin gepriift wird, ob an ihm Kiriterien fiir «Sein» im
priméiren Sinne ableitbar sind oder nicht (Vmokeiuevov, Tt fiv €lvon).
Letzteres behauptet auch der Standardvorwurf, doch verbindet er
filschlicherweise damit die Idee, dass Aristoteles damit etwas iiber die
Wirklichkeit im naiv realistischen Sinne aussagen wolle.

In unserer Rede sagen wir etwas iiber etwas: A&€yetol TL KoTO
Tivog. Damit wird das Woriiber der Rede (Subjekt, vmoxeipevov) vom
Was oder Dariiber (Priddikat) unterschieden. Deshalb kann jetzt nach
dem Verhaltnis des Was zum Worliber gefragt werden. Wie, in welchem
Sinne bezieht sich das Priddikat auf das Subjekt, in welcher Weise sagt
das Priadikat Wesentliches vom Subjekt aus oder nicht? Dies ist die to-
pische Priifung auf die Prédikabilien hin. Aristoteles gibt in der Topik
technische Priifungshinweise, wie gepriift werden kann, ob ein Préadikat
den 0pog, das id1ov, die Angabe der Gattung oder nur Beildufiges zum
Subjekt enthilt. Das ist das Hauptthema der Topik. Um diese Priifung
durchfiihren zu konnen, bedient er sich folgender Mittel (cf. Top. A 13-
17): 1. mpotocelc AoPetv (die anstehende Behauptung in eine fixe
Form fassen), 2. mooox®dg €kootov A€yeton duvocBol SieAelv (unter-
scheiden konnen, in wievielerlei Weisen etwas gesagt wird), 3. 10 10
dwpopog evpelv (die Unterschiede finden), 4. 1 100 Opoiov oKEWLg
(Betrachtung des Ahnlichen).

Die Weise des Wissens, die dabei notig ist und die Aristoteles in der
Topik vermitteln will, ist die des Arztes oder des Redners (Top. I 3);
d.h. es ist ein Wissen, das befédhigt, die Sédtze nicht nur theoretisch zu
kennen, sie allenfalls auch zu begriinden usw., sondern noch vielmehr
mit den Sdtzen kunstgerecht umzugehen, etwas mit ihnen zu tun.

Aus diesen MaBBnahmen ergibt sich die topische Einstellung. Diese
lasst sich durch zwei Ziige kennzeichnen. Zum einen geht sie konse-
quent von Endoxa aus. Sie nimmt primdr alle Sétze als Endoxa, um sie
daraufhin zu priifen, in welcher Weise das Priddikat vom Subjekt be-
hauptet wird und ob der Anspruch auch erfiillt wird oder nicht. Davon
ausgeschlossen sind nur jene Sitze, die dazu gebraucht werden, diese
Diskussion selbst zu fiihren, und jene Sétze, die so unplausibel sind,
dass sie die Diskussion nicht lohnen. Der eigentliche Zweck der ganzen
Methode besteht darin, die Moglichkeit jener Sétze zu priifen, die etwas
iiber das Sein sagen, denn besonders diese miissen vor den «sophisti-
schen Beldstigungen» geschiitzt werden. Aristoteles selbst folgt dieser



Was ist die Funktion geschichtlicher Beziige bei Aristoteles? 149

Maxime offensichtlich durch die Doxographien und die Diskussion der
Endoxa. Darin referiert Aristoteles nur noch behauptete Meinungen und
muss selbst keine Meinungen mehr behaupten. Was von ihm stammt,
ist die Analyse.

Der zweite, die topische Einstellung prigende Zug besteht im Ge-
brauch einer neuen Art von Begriffen, die eben gerade dies erlauben,
tiber das Reden unzirkulédr zu reden. Es sind die Anfiihrungen (to 011,
10 00 Evekev, 10 Ti €0ty usw.). Diese bestehen darin, dass sie aus
Redeweisen etwas zitieren, um derart an das vom je Redenden damit
Intendierte zu erinnern. So ist es moglich, Meinungen zu thematisieren
und zu analysieren, ohne sie selbst zu behaupten.

Die Einnahme der topischen Einstellung steht im Dienste der Unter-
scheidung der Positionen im Gesprich. Der Behauptende, der Fragen-
de, der Wissende, der Vermutende usw. lassen sich so unterscheiden.
Sie miissen unterschieden werden, weil ihre Position im Gesprich fiir
das Verstindnis dessen, was sie sagen, relevant ist. Die letztlich ent-
scheidende Position ist die des «Sophisten in mir», jene Position, wel-
che iiber das Sein etwas behauptet. Diese muss vor allen anderen iso-
liert werden. Die topische Einstellung erlaubt es, die Behauptungsposi-
tion und auch den Inhalt der Behauptung auszuscheiden. Eines der
wichtigsten Resultate der Topik ist es, dass «sein» und «eines» keines
der untersuchten Pridikabilien sind. «Sein» und «eines» sind weder
Definition noch Proprium, weder Gattung noch auch Art oder Differenz
von irgendetwas.

Philosophische Ziele der Beziige auf Meinungen

Beim Bezug auf Geschehenes im modern historischen Sinn geht es
primédr um ein Sachwissen. Wir versuchen uns Informationen zu be-
schaffen. Das Geschehene ist ein Forschungsgegenstand. Geschichts-
schreibung muss darstellen, was gewesen ist (Ranke). Gewiss kénnen
damit bewusst oder unbemerkt auch weitere Intentionen verbunden
werden, ideologische, politische, auch philosophische, doch sind sie der
ersten Intention gegeniiber grundsitzlich sekundr.

Auch Philosophiegeschichten sind Auskunftsmittel. Wollte heute
jemand nach dem Beispiel Hegels eine Philosophiegeschichte schrei-
ben, die seine eigene Doktrin als den Zielpunkt der ganzen Geschichte
ausweisen wiirde, wiirde er wohl den Hohn seiner Kollegen ernten.
Allerdings gibt es noch einen verbreiteten, dabei dennoch auf Hegel



150 Erwin Sonderegger

zuriickgehenden Typ von Philosophiegeschichte, welcher wenigstens
einen verniinftigen Gang der Geschichte im Ganzen nachzeichnen will.
Historisch einander folgende Philosophen werden so dargestellt, als ob
sie ihre Gedanken und Konzepte primér aus dem Gegensatz oder aus
der Fortsetzung ihrer Vorgidnger entwickelt hatten. Kant hitte dann das,
was er gesagt hat, deswegen gesagt, weil er beispielsweise Hume gele-
sen hitte usw. So ergibt sich eine Linie und die beste Darstellung der
Philosophiegeschichte wire jene, deren Nachweise von Beziigen zu den
Vorgidngern am meisten iiberzeugten. Wenn aber, was eigenartigerweise
auch wieder allgemein anerkannt ist, die Philosophie die Reflexion auf
die Selbstverstindlichkeiten ihrer jeweiligen Epoche ist, dann ist der
Bezug auf diese Selbstverstindlichkeiten das Primére und der Bezug
auf jene, die dieselben Endoxa reflektieren, und auf jene, die frithere
Endoxa reflektiert haben, steht schon an zweiter Stelle.

In diesen Zusammenhang ordnen sich die Doxographien von Ari-
stoteles und die Nennungen der Endoxa ein. In ihnen geht es nie allein
um Information; die Beziige auf Geschehenes, Gedachtes, Gesagtes,
haben bei Aristoteles primér topische Zwecke. Aristoteles bekundet mit
der Erwdhnung der Endoxa an allen Stellen seines Werks, dass die To-
pik nicht einfach eine iiberholte Friihschrift ist, mit allenfalls sogar
fragwiirdigen Themen oder Absichten (ndmlich entweder nur eine
Technik fiir rhetorische Zwecke zu sein, oder dann sogar eine Technik,
um aus schlecht begriindeten Pridmissen trotzdem iiberzeugende
Schliisse zu gewinnen), sondern, dass die Topik vor allem eine Ein-
stellung im Gesprich vermittelt.

Da sich die neuere Literatur iiberwiegend dem logisch-technischen
Aspekt der Schrift gewidmet hat, ist dieser pragmatische Aspekt in den
Hintergrund getreten, wenn nicht iiberhaupt vergessen gegangen.” Im
Umgang mit den platonischen Dialogen und in der Reflexion darauf
gelangt Aristoteles zu seiner Weise, das philosophische Gesprich mit
der Vergangenheit aufrecht zu erhalten. Dieses Gespriach findet nun
nicht mehr nur, wie in den platonischen Dialogen, mit und um Sokrates
herum statt. In das Gesprich ist bei Aristoteles die Entdeckung des
Gastes aus Elea einbezogen, namlich, dass in jeder AuBerung, in jedem

7 R. BUBNER, Dialektik als Topik, Frankfurt a.M. 1990; O. PRIMAVESI, Die
Aristotelische Topik, Miinchen 1996; T. REINHARDT, Das Buch E der Aristo-
telischen Topik. Untersuchungen zur Echtheitsfrage, Gottingen 2000. Zur hier
vertretenen Ansicht iiber den Zweck der Topik ausfiihrlicher E. ‘SONDER-
EGGER, Aristoteles, Metaphysik Z 1-12, Bern 1993, § 3.



Was ist die Funktion geschichtlicher Beziige bei Aristoteles? 151

Endoxon, nur schon dank seiner sprachlichen Verfassung (weil es als
logos, als Rede, daherkommt) eine Meinung iiber das Sein immer
schon mitbehauptet wird. Man kann das kurz den «Sophisten in mir»
nennen, weil es zwingend jeden Redenden und jede Position im Ge-
sprich betrifft. Diese Meinung liber das Sein ist keine ausdriickliche,
bewusste, im Gegenteil ist sie, je verborgener, desto wirksamer. Gerade
deswegen soll sie aber ans Licht gebracht werden. In Bezug auf diese
neue Situation entwickelt Aristoteles als Methode die topische Einstel-
lung. Der einzig fragende Sokrates wird abgeldst durch eine Technik
des Fragens, die jeder anwenden kann. Aus den genannten Griinden
verwendet Aristoteles als Ausgangspunkt seiner Uberlegungen be-
hauptete Meinungen. Diese gehdren einem Gesprich an, in welchem
sich unterschiedliche Partner mit unterschiedlichen Positionen unter-
scheiden lassen.

Mit dem Bezug auf die Endoxa ordnet sich Aristoteles in seine Tra-
dition ein, allerdings nicht in die Tradition im historischen (weder im
antiken noch im modemen) Sinne. Fiir die moderne Weise fehlt die
Einordnung in eine grofe Gesamtbewegung, fiir die antike Weise des
Historischen ist der Bezug auf die Endoxa gerade das Falsche, denn
hier ist es bloB das Vermeintliche. Hier wirkt sich die Vieldeutigkeit
von «Meinung» aus. Selbstverstindlich meint Endoxon auch das bloB
Vermeintliche, das nicht ganz Gewisse. Dem steht bei Herodot und
Thukydides der Anspruch auf Wahrheit und Verbiirgtheit des Gesagten
entgegen. Doch nun hat eben Platon bereits eine tiefer liegende Mei-
nung entdeckt, mit der wir unentwegt agieren, ohne sie ausdriicklich zu
haben, die Meinung iiber «sein». Mit dem Bezug auf die Endoxa reiht
sich Aristoteles in die Tradition im Sinne der grundlegenden Meinung
liber das Sein ein.

Der Zweck der Einordnung in die Tradition ist immer die Selbstver-
stindigung. Indem wir die Oberflichen-Meinungen auf ihre Anfinge
bringen, kommen wir zu einem grundlegenderen Verstindnis unserer
selbst. Als Zweck des Nachdenkens gilt gemeinhin die Erreichung der
Wabhrheit. Dem wird zwar kaum jemand widersprechen, doch heif3t das
noch nicht viel, solange nicht klar ist, was hier mit Wahrheit gemeint
sein soll. Wenn diese — wie in der Aristoteles-Forschung leider tiblich —
im naiv-realistischen Sinne genommen wird, muss der Satz abgelehnt
werden. Es kann nicht der Sinn der Frage nach dem Sein in der topi-
schen Einstellung sein, die bloBen iiblichen Oberfldchen-Meinungen
auf eine objektiv-wahre Erkenntnis iiber das Sein hin zu libersteigen.



152 Erwin Sonderegger

Vielmehr bleiben auch die erreichten Einsichten immer noch Meinun-
gen. Dieser Rahmen kann durch gar nichts iiberstiegen werden.

Deshalb kénnen die gefundenen Prinzipien nicht als neue Wahrhei-
ten behauptet werden. Sie sind genau die Wahrheiten der je untersuch-
ten Meinungs-Welt. Wiirden sie doch als Wahrheiten behauptet, wire
das ein Riickfall in die Endoxa, in das Ausgangsmaterial. Jede neue
Behauptung ist nicht mehr als ein neues Endoxon, das in topischer Ein-
stellung wiederum auf seine Prinzipien hin zu befragen und zu priifen
ist. Wir wiren wieder in der Situation von Platon, Sophistes 242 f., wo
der Gast aus Elea feststellen muss, dass die bisherigen Denker mit uns
wie mit Kindermn gesprochen hitten, wenn sie sagten, das Seiende sei
eines, zwel, drei oder vieles.

Der Gast aus Elea hat die Position des unbehauptenden Denkens als
seine eigene deutlich gemacht, Aristoteles hat sie mittels der topischen
Einstellung eingenommen. Es ist jene Position, die der Philosoph ein-
nehmen muss, um den «Sophisten in mir» auszuschalten. Sie wird vom
Philosophen verlassen, wenn er aus irgendwelchen Griinden wieder neu
zu behaupten anfangen will oder muss, wie es im alltidglichen Leben
der Fall ist. Mit diesem Ubertritt muss er aber akzeptieren, dass das,
was er selbst neu behauptet, wiederum zum bloen Endoxon absinkt —
und sei es seine hochste Einsicht gewesen. Das Resultat der Analyse
kann nur mitgeteilt, aber nicht behauptet werden. Es ist eine Darstel-
lung einer jeweiligen Welt.

Auf ein mogliches Missverstindnis des Gesagten soll zuletzt noch
kurz hingewiesen werden. Es handelt sich hier in keiner Art und Weise
um eine Erneuerung des aporetischen Verstidndnisses der aristotelischen
Philosophie. Dieses ist von N. Hartmann und von P. Aubenque mit Elan
verfochten, von einigen anderen mehr oder weniger akzeptiert worden
(auch z. B. D. Frede, J. Barnes). Damit hat die hier vorgestellte topische
Einstellung nichts zu tun, weil die aporetische Darstellung der aristote-
lischen Philosophie eben immer noch eine Behauptung aufstellt, nim-
lich die, dass das Erkennen in Aporie ende. Es ist unmoglich, dies in
topischer Einstellung zu behaupten, denn auch diese Behauptung wiirde
wieder zum Endoxon, das seinerseits neu gepriift werden miisste. Die
Aporie-Behauptung braucht einen Ort auflerhalb der Meinung. Dieser
Ort ist uns in der topischen Einstellung definitiv entzogen. Wir kdnnen
unsere alltdgliche Welt reflektieren, sie sogar erkennen, sofern sie als
iibergeordnete erste Struktur uns einen Rahmen gibt — aber wir kénnen
nicht unserer Welt entkommen. '



	Was ist die Funktion geschichtlicher Bezüge bei Aristoteles?

