
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 61 (2002)

Artikel: Was ist die Funktion geschichtlicher Bezüge bei Aristoteles?

Autor: Sonderegger, Erwin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882953

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882953
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia philosophica 61/2002

Erwin Sonderegger

Was ist die Funktion geschichtlicher Bezüge
bei Aristoteles?

Aristotle is often called the father of the history ofphilosophy. However, ifhis
references to earlier theses are to be taken as historical in our sense, then they must also
be subject to historical critique - which is much to their disadvantage. However,
looking through the function of his doxographies and further references to earlier
theses shows that such a historical view is an anachronism in a way similar to the

expectation offinding science in Aristotle. Rather the references are made in a topical

attitude. In this way the outlines of the dominant opinions become explicit and
only thereby argumentatively accessible. At the same time the unavoidable integration

into tradition is consciously realised.

Aristoteles zu «Geschichte»

In den einleitenden Kapiteln der Historia animalium kommt Aristoteles
auf die «Historia» in einem ganz allgemeinen Sinn zu sprechen.1 Er
unterscheidet an dieser Stelle verschiedene Etappen des methodischen

1 Aristoteles, Historia animalium, I 6, 491 a7-14: Taûxa pÈv oiv xoûxov
xôv tpoïïov EÏpnxar vûv cbç èv Tikw, YEi4iaxoç xàprv 7tepi öaaiv Kai öaa
Gecoprixéov: 5i dtKpipeiaç 8' üaxepov ÈpoûgEV, 'iva jtpcoxov xàç xm-
apxoûaaç Siapopàç Kai xà aupßeßr|KÖxa raxcn A.a(ißävü)|i£v. Mex« 8è

xoûxo xàç aixiaç xoûxwv rceipaxéov EÛpeîv. Oiixco yàp rnxà (Jmaiv èaxi
7toiEÎo0ai xnv pÉGoSov, GroxpxoGori? xûç iaxopiaç xrjç 7tepi ËKaaxov: jiEpi
div xe yàp Kai èÇ aiv eîvai 8eî xfiv àTcoSEiÇiv, ëk xoûxcov yivsxai
(jiavEpôv. - «Dies ist denn in dieser Weise skizzenhaft als Kostprobe gesagt,
<um zu zeigen > worüber und was zu betrachten ist. In prinzipieller Weise
werden wir später davon reden, um zuerst die vorliegenden Unterschiede und
das, was allem zukommt, zu erfassen. Danach müssen wir versuchen, die
Gründe davon zu finden. So ist nämlich naturgemäß der Weg der Forschung
anzulegen, wenn die Erkundung über das Einzelne schon vorliegt; eben daraus
wird klar, worüber und woraus der Beweis erfolgen muss.»



140 Erwin Sonderegger

Forschens. Die «Historia» muss vorausgehen, heißt es. Sie hat es mit
dem Einzelnen und Beiläufigen zu tun, und sie muss die vorliegenden
Unterschiede feststellen. Erst dann, wenn dies alles bekannt ist
(ùrapxodariç xfjç iotoptaç tfiç rapi eraoTOv), kann die Forschung
Si' (XKpißeiaq (nicht «en détail» [P. Louis], sondern «nach Gründen
suchend und aus Prinzipien argumentierend») und beweisend vorgehen.

Flistoria im spezifischeren Sinn der Geschichtsschreibung kommt in
der Poetik zur Sprache. Aristoteles vergleicht dort die Geschichtsschreibung

mit der Dichtung. Diese, heißt es im 9. Kapitel (1451 b 1-7),
stelle dar, was vermutlich und plausiblerweise geschehe, jene das

schlicht Geschehene. Dichtung sei allgemein und deswegen
«philosophischer», Geschichtsschreibung hingegen stelle das Einzelne dar. Die
Einheit erhalte diese durch den gewählten Zeitabschnitt, in welchem
aber eben die zufälligen und faktisch Beteiligten genannt werden müssen,

die Dichtung aber habe ihre Einheit dadurch, dass die dargestellte
Handlung einheitlich, mit Anfang, Mitte und Schluss sei und sich auf
eine Hauptperson konzentriere (Poetik, Kap. 23).

Neben solchen Äußerungen zu dem, was wir «Geschichte» nennen
würden, stehen im Corpus Aristotelicum viele Bezüge auf Vergangenes.
Die Doxographien und generell die Nennung von herrschenden

Meinungen (ëvôoÇa, Endoxa) enthalten solche. Oft werden die Doxographien

bei Aristoteles als eine Art erste Philosophiegeschichte betrachtet.

Dann müssten an den Doxographien Merkmale der eben genannten
Historia zu finden sein. Es müsste sich auch eine entsprechende
Zwecksetzung nachweisen lassen. Dies soll im Folgenden geprüft werden.

Zu diesem Zweck müssen zuerst die Mittel und die Art und Weise,
in der sich Aristoteles auf vergangene Meinungen bezieht, dargestellt
werden. Dann ist die Intention dieser Nennungen zu betrachten und mit
der Intention dessen, was Aristoteles sonst historisch nennt, zu vergleichen.

Als Vorbereitung zu diesen Abklärungen dienen einige Überlegungen

zur modernen Auffassung von Geschichte und zur antiken
Geschichtsschreibung.

Betrachtung von Vergangenem - antik und modem

Unter Geschichtsschreibung in modernem Sinne verstehen wir etwa
eine schriftliche Darstellung von Ereignissen der Völker, Gesellschaften,

von hervorragenden Einzelpersonen in erzählender Form. Dabei



Was ist die Funktion geschichtlicher Bezüge bei Aristoteles? 141

sind der zeitliche Ablauf, allenfalls auch die kausale Verknüpfung der
Ereignisse unter der Hinsicht von Gründen oder Motiven wichtig. Diese

Darstellung wird soweit möglich objektiviert durch den Bezug auf
Gewährsleute, auf Dokumente und öffentliche Fakten. Sie erhebt einen
Anspruch auf Wahrheit. Sie kann auch pragmatische Absichten verfolgen,

wie etwa die Rechtfertigung oder Bekämpfung einer bestehenden
Politik, die Bestätigung oder Widerlegung einer herrschenden Meinung,
eines Trends.

In wissenschaftlicher Form sucht sie auch Konstanten im Geschehen,

einen «roten Faden», allenfalls sogar die Einordnung in eine
Universalgeschichte. Diese kann die Ausprägung einer Heilsgeschichte
haben (Augustinus) oder sich als der Gang des Weltgeistes darstellen
(Hegel), als Emanzipation der Vernunft, als zwingende Entwicklung
aller politischen Formen zur Demokratie hin (Fukuyama). All das sind
Einordnungen in eine geschichtliche oder ideologische Linie nicht
weniger als die Idee des Klassenkampfes und seines notwendigen Ganges
(Marx). Die letzte Form des Bezugs auf die Geschichte war die
Verabschiedung von der Geschichte, die postmoderne (und hellenistische)
Aufgabe der «Großen Erzählung».

Die Einordnung des jetzt Geschehenden und des zu Erwartenden in
eine umfassende Entwicklungslinie durch den Bezug auf früher
Geschehenes und früher Gedachtes ist letztlich aus theologisch-politischen
Motiven in der Patristik entstanden. Im Mittelalter wurde diese Methode

ausgebaut und heute noch ist sie in verschiedenen säkularisierten
Formen wirksam. Wie hat sich aber die antike Geschichtsschreibung
auf die Vergangenheit bezogen?

Herodot nennt im ersten Satz der Historien Inhalt und Zweck seiner
Geschichtsschreibung: «Herodot von Halikamass zeigt hiermit, was er
erforscht hat; der Zweck dieser Darstellung ist, dass das, was von Seiten

der Menschen geschah, nicht mit der Zeit vergessen gehe, und dass
die großen und herrlichen Taten, teils der Griechen, teils der Nichtgrie-
chen, nicht ohne Ruhm bleiben, im Übrigen aber <soll> auch <klar
werden>, warum sie miteinander Krieg führten.»

Thukydides begründet seine Arbeit - ebenfalls im einleitenden Satz

- mit der Bedeutung des Krieges zwischen den Athenern und Spartanern.

Diese lässt sich aus dem Machtpotential der Kontrahenten
ableiten. In den Methodenkapiteln (I 20-23) trifft er eine Reihe von
Unterscheidungen. Er trennt die Vorgeschichte von der Gegenwart, die
dichterische Darstellung von der historischen, die Wahrheit vom
Hörensagen, den Anlass vom eigentlichen Grund. Er will seine eigene Zeit



142 Erwin Sonderegger

unter Berücksichtigung dieser Unterscheidungen darstellen, in dieser
Weise will er seinen Wahrheitsanspruch einlösen.

Man hat gelegentlich den Ursprung der griechischen Geschichtsschreibung

in der Lokalhistorie gesehen. Diese Annahme wäre sehr

plausibel, da das griechische Leben ohnehin bis zur Zeit des Hellenismus

in all seinen Bereichen lokal organisiert und zentriert war. Allerdings

lassen sich kaum Spuren einer solchen lokalen Geschichtsschreibung

vor Herodot nachweisen. Es könnte deswegen auch so sein, dass

die Lokalgeschichte durch den Erfolg der «Großen Geschichte» motiviert

war. Doch, für den Zweck dieser Lokalgeschichtsschreibung spielt
es keine Rolle, ob sie Herodot vorherging oder ob sie ihm folgte, sie

diente auf jeden Fall einem primär gesellschaftlichen Zweck, dem der
Identifikation mit seiner Stadt.2

In den methodischen Äußerungen und in der faktischen Durchführung

wird klar, dass die «Großen» Historiker gerade nicht nur Meinungen,

Endoxa, zeigen wollen, wie sie Aristoteles in seinen Doxographien
darstellt. Letztere stehen eher der Archäologie bei Thukydides, dem

mythischen Proömium bei Herodot nahe, wo beide je auf das nur Plausible

ihrer Ausführungen hinweisen.
Der für die moderne Geschichtsschreibung charakteristische Bezug

auf einen großen Zusammenhang findet sich weniger bei den Historikern,

eher etwa bei Hesiod, in der Abfolge der Zeitalter. Das ist aber
nicht im engeren Sinne historisch gemeint. Es ist eine Darstellung der

ganzen, nicht nur der menschlichen Welt und sie hat eine klare
pragmatische oder ethische Zwecksetzung. Eine zweite Art der großen
geschichtlichen Linie ist die Abfolge der Verfassungen (Piaton, Polybios,
Cicero). Hier stehen aber nicht historische Feststellungen im Vordergrund,

sondern ein systematisches Programm. Die Entwicklung und
Veränderung von Verfassungs- oder Herrschaftsformen folgt, so die
These, dank der gegebenen menschlichen Natur, einer inneren Logik.

2 Cf. zur griechischen Geschichtsschreibung: H. Strasburger, Die Wesens¬

bestimmung der Geschichte durch die antike Geschichtsschreibung, Sitzungsberichte

der Wissenschaftlichen Gesellschaft an der J.W. Goethe-Universität
Frankfurt a.M., Bd. 5,1966, Nr. 3 (1975, 3. Aufl.); K. Meister, Die griechische

Geschichtsschreibung, Stuttgart 1990. Sehr gute Darstellung der früheren
Forschung von A. Momigliano, «Die Geschichtsschreibung», in: E. Vogt
(Hg.), Griechische Literatur, Wiesbaden 1981, S. 331-336; cf. auch A.
Momigliano, Ausgewählte Schriften zur Geschichte und Geschichtsschreibung, hg.
von G.W. Most et al., Stuttgart 1998-2000.



Was ist die Funktion geschichtlicher Bezüge bei Aristoteles? 143

Vergleich zwischen der Betrachtung der Natur
und der Betrachtung des Geschehenen

Die Referate über seine Vorgänger haben Aristoteles oft den Vorwurf
des Unhistorischen eingetragen. Es hieß, Aristoteles zwinge seinen

Vorlagen seine eigenen Gesichtspunkte auf, er verdrehe dadurch deren

eigene Intention, so würden seine Berichte tendenziös und eigentlich
unbrauchbar.3 Die Vorsokratiker, sagt man, wären erstaunt gewesen,
wenn sie erfahren hätten, dass das, was sie machten und dachten, hätte
Arche-Forschung sein sollen, und von Piaton hätte Aristoteles das Beste,

die Prinzipientheorie, mit Absicht verschwiegen (Krämer). Ein sehr
ähnlicher Vorwurf wurde gelegentlich auch gegen die Naturbeobachtung

von Aristoteles erhoben. Es hieß, sie sei systemblind, in der
Durchsicht der Erfahrungstatsachen nur darauf aus, die eigenen, a priori
gefundenen Kategorien zu bestätigen.

Einige Beobachtungen zu den Unterschieden in der Betrachtung der
Natur bei Aristoteles und in der Neuzeit sind vielleicht geeignet, die
Bereitschaft zur Anerkennung ähnlicher Unterschiede in der Betrachtung

des Vergangenen bei Aristoteles und bei uns zu vergrößern. Wenn
dieser Unterschied besteht, dann kann man die Doxographien nicht
mehr primär als historische Berichte beurteilen.

Dieser Vergleich der Betrachtung der Natur kann aber nur unter
Einschränkungen erfolgen. Zum Ersten ist es hier unmöglich, das

Insgesamt, das man üblicherweise als antike Naturwissenschaft
zusammenfasse wozu auch die Medizin (Hippokrates), die Geographie
(Eratosthenes), Astronomie (Ptolemaios), Botanik und Zoologie (Aristoteles

und Theophrast), Physik und Technik (Archimedes) gehören, in
Betracht zu ziehen. Viele der aufgezählten Bereiche wären tatsächlich
auch bei Aristoteles nachweisbar und deshalb vergleichbar, doch würde
das viel zu weit führen. Statt die Inhalte dieser Wissenschaften im
Einzelnen zu vergleichen, soll der in ihnen herrschende Stil der Betrachtung

der Natur gekennzeichnet und mit dem entsprechenden modernen
Stil verglichen werden.

Es stehen deshalb eher jene Schriften oder Schrift-Teile im Blick,
die eine methodische und philosophische Absicht haben, d.h. jene, in
welchen sich Aristoteles mit der Natur theoretisch beschäftigt. Das sind

3 Das Muster dieser Argumentation hat H. Chemiss gegeben, er hat aber durch¬
aus moderne Nachfolger.



144 Erwin Sonderegger

Schriften vom Typ der Physik, De caelo, De partibus animalium usw.;
Schriften, welche hauptsächlich der Sammlung von Beobachtungen
gewidmet sind, wie etwa die Naturalium Historia kommen weniger in
Betracht.

Auf der neuzeitlichen Seite sind ähnliche Einschränkungen nötig.
Es kann auch hier unmöglich darum gehen, die neuzeitliche oder
moderne Naturwissenschaft in ihren Einzelheiten mit der des Aristoteles
zu vergleichen. Auch hier ist eher die gleichsam «innere Form» der
Naturwissenschaften im klassischen Sinn zu betrachten, als deren

Hauptvertreter etwa Bacon, Galilei und Newton gelten können. Es ist
der Typ jenes Wissens gemeint, dessen metaphysische Grundhaltung
empiristisch und realistisch ist und sich methodisch auf eine
Wissenschaftstheorie stützt, um aus ihren Experimenten eine Theorie zu
bilden; dabei bedient sie sich der Mathematisierung des Beobachteten als

Mittel, um letztlich dadurch einerseits ein Verständnis der Naturphänomene

zu gewinnen, andererseits aber auch, um Voraussagen - seien
sie auch nur statistisch - dazu machen zu können, was zugleich ermöglicht,

die Natur sozusagen für sich arbeiten zu lassen, d. h. sie technisch
auszuwerten. Auch die «neuzeitliche Naturwissenschaft» ist selbstverständlich

kein Block. Schon gar nicht, wenn man ihre weitere
Entwicklung im zwanzigsten Jahrhundert mit einbeziehen würde. Außer in
der Biologie wird aber Aristoteles kaum je in diesen Zusammenhang
gesetzt. In der Physik jedenfalls hat Aristoteles nach der Standardinterpretation

sowohl die Geometrisierung der Natur Piatons als auch die

Atomisierung durch Demokrit verpasst.
Unter diesen Einschränkungen kann man sagen, dass es üblich ist,

anzunehmen, die antike und die neuzeitliche Naturwissenschaft hätten

grundsätzlich die selben Ziele und die selben Fragestellungen.4 Sonst
müsste man ja zuerst die Berechtigung nachweisen, dass es korrekt ist,
in beiden Fällen von Naturwissenschaft zu sprechen, was man aber
jeweils ohne weitere Begründung tut. - Selbstverständlich stellt man
auch in dieser Position noch gewisse Unterschiede zwischen der antiken

und der modernen Naturwissenschaft fest. Man nennt etwa den

Umstand, dass die antike Naturwissenschaft qualitativ, die neuzeitliche
quantitativ orientiert sei. Weiter sagt man, dass die methodischen
Prinzipien in der Neuzeit teils überhaupt erst bewusst gemacht oder wenig-

4 Konsens unter W. Kulimann, F. Stückelberger, G.E.R. Lloyd, A. Gotthelf,
D.M. Balme.



Was ist die Funktion geschichtlicher Bezüge bei Aristoteles? 145

stens erweitert (durch Francis Bacon), teils strenger angewendet worden

seien. Der Unterschied zwischen Methode und Sachwissen sei bei
Aristoteles schwach entwickelt. Dass aufgrund der technischen
Entwicklung wesentlich genauere Beobachtungen möglich geworden sind,
ist offensichtlich. Nachdem die Naturwissenschaft im Ganzen auf die
methodische Basis der Wissenschaftstheorie gestellt worden sei, heißt
es weiter, habe sich ihr Realitätsgehalt und ihre Wirklichkeitstreue
ungeheuer erhöht. Die Naturphilosophie der Antike sei eben zur
Naturwissenschaft der Neuzeit erwachsen. Darin bestehe der Fortschritt.

Dass ein Fortschritt bestehen kann, setzt voraus, dass man
grundsätzlich die selben Ziele verfolgt, in die selbe Richtung weitergehen
will. - Eben diese These soll hier bestritten werden. Die so genannte
aristotelische Naturwissenschaft ist keineswegs eine Naturwissenschaft,
die eben «noch nicht so weit gekommen» ist. Das Ziel der aristotelischen

Physik ist die Erkenntnis des Wesens der Physis, der Natur.
Aristoteles will das Sein des bewegt Seienden, welches das Prinzip der

Bewegung in sich hat, auf den Begriff bringen. Wenn Aristoteles in seiner

Physik von Natur und Materie, von Bewegung und Ruhe, von Zeit und
Raum, von Wirklichkeit und Möglichkeit spricht, meint er damit Seins-

Begriffe und nicht Dingliches. Mit diesen Begriffen soll das Sein des

natürlich Seienden analysiert und ausgedrückt werden. Sehr wohl hat
Aristoteles ein Methodenbewusstsein. Diese analytische Methode ist

sogar genau die richtige, wenn man nicht der Methode Newtons folgt
und Raum, Zeit und ähnliche fundamentale Begriffe als allgemein
bekannt voraussetzt. Gerade die genannten Begriffe versteht auch Aristoteles

als allgemein bekannt. Dergleichen sind Endoxa. Doch folgt für
ihn daraus, dass ihre Inhalte nicht als selbstverständlich vorausgesetzt
werden dürfen, sondern dass sie, eben weil sie Endoxa sind, thematisiert

und analysiert werden müssen.
Die Unternehmungen von Newton und Aristoteles widersprechen

sich trotzdem nicht. Sie sind nur verschieden, weil sie ganz verschiedene

Erkenntnisziele im Auge haben, im einen Fall eben Naturwissenschaft,

wie wir sie verstehen, im andern wird ein Wissen um das Sein
der Naturdinge gesucht, soweit es sich in unseren Endoxa manifestiert
hat. Deswegen kann die Methode des Aristoteles auch nicht die
experimentelle sein, sondern die begrifflich-analytische, und sein Gegenstand

sind nicht die Dinge, sondern ist die Art, wie die damaligen Griechen

von den Dingen gesprochen haben.



146 Erwin Sonderegger

Sehr wohl sind dennoch viele Beobachtungen zur Natur anzutreffen
bei diesen Überlegungen, doch nicht jede Beobachtung der Natur ist ein
Experiment, nicht jede Beschreibung der Natur ist Naturwissenschaft
im modernen Sinne. Hierzu fehlt der Hintergrund der Wissenschaftstheorie,

die methodischen Voraussetzungen fehlen - kurz, das Paradigma

ist ein anderes. Der leitende Begriff der Natur bei Aristoteles meint
das Wesen des Bewegten, dessen vollendete Gestalt zu erreichen das

Worum-willen jedes natürlichen Werdens ist (Physik II 2), wogegen der

entsprechende neuzeitliche Begriff zwar immer noch ein vielfältiger ist,
aber doch im Kern gleichsam die Vergegenständlichung des aristotelischen

ist; auch das Ziel des Wissens ist ein anderes. Während es bei
Aristoteles in der Physik um das Verständnis des Seins des Naturseienden

geht, hat die neuzeitliche Naturwissenschaft die Erforschung der
Phänomene des Naturseienden zum Ziel, um daraus Gesetzmäßigkeiten
abzuleiten. So finden wir zwar in der Antike - bei Aristoteles -
Beobachtung, sogar Theorie über die Natur, aber keine Naturwissenschaft.

Wie hat sich Aristoteles auf Meinungen bezogen?

Bei Aristoteles findet sich eine größere Reihe von Doxographien.5
Besonders charakteristische Stellen sind Met. I, II 4, VII 1 und 2 (zu Sein),
De anima I (Seele), Physik I (Prinzipien), IV 1 (Ort) und IV 10 (Zeit).
Besonders solche Stellen werden gerne als «Philosophiegeschichte»
oder wenigstens als Vorform davon verstanden. In diesem Sinn wurde
beispielsweise in einer Rezension des einschlägigen Bandes des Neuen
Ueberweg Kritik am Fehlen einer separaten Darstellung von Aristoteles
als dem «Begründer der Philosophiegeschichtsschreibung» geübt.6

Die Doxographien stehen jeweils in einer charakteristischen Umgebung.

Oft folgen sie unmittelbar der Einführung des Themas. Aus dieser

Darstellung der geltenden herrschenden Meinungen werden Apori-
en entwickelt. Damit wird gezeigt, dass bisher gegebene Antworten
noch ungelöste Fragen enthalten. Oft besteht der Mangel des bisherigen
Verständnisses nicht an einer zu wenig weit getriebenen Beobachtung,
sondern an einer ungenügenden Fragestellung. Deswegen setzt Aristo-

5 Cf. dazu M. Danieli, Zum Problem der Traditionsaneignung bei Aristoteles,
untersucht am Beispiel von De anima 1, Meisenheim/Glan 1984; cf. auch

Sonderegger, Aristoteles, MetaphysikZ1-12, Bern 1993, § 6.
6 Th. A. Szlezäk, in: Philosophische Rundschau 35 (1988), S. 48-62.



Was ist die Funktion geschichtlicher Bezüge bei Aristoteles? 147

teles die Darstellung oft fort mit eben der Ausarbeitung einer jetzt
genügenden Fragestellung. Die Aporien aus den bisherigen Forschungen
werden grundsätzlich nicht mit der Behauptung einer neuen Meinung
zum selben Thema fortgesetzt, sondern mit der Verschiebung des

Frage-Horizontes.

Ziel der Doxographien und der Bezüge auf Endoxa ist die
Ausarbeitung und Konkretisierung der jeweiligen Fragestellung, beispielsweise

der Frage nach dem Sein, nach dem Prinzip, nach der Zeit, nach
der Seele usw. Dabei kann das Strittige vom Anerkannten ausgesondert
werden. Doxographien sind generell Fundgruben von Meinungen, die
als Ausgangspunkt von Überlegungen dienen können. Diese Übersichten

ermöglichen Aristoteles auch eine Kontrolle dessen, was er selbst

gesagt hat, auf Plausibilität und auf Vollständigkeit hin.

Doxographien bestehen hauptsächlich aus der Darstellung
herrschender Meinungen oder von Meinungen, die früher einmal mit guten
Gründen vertreten worden sind. Aber auch außerhalb der Doxographien
finden sich Bezüge auf Meinungen an unzähligen Stellen. Worum geht
es dabei? Was Aristoteles zunächst unter Meinungen (Endoxa) verstehen

will, sagt er im ersten Kapitel von Topik A: «Endoxa sind das, was
entweder allen oder den meisten oder den Sachverständigen < wahr zu
sein> scheint, unter den Letzten entweder allen, den meisten oder
Bekanntesten und Berühmtesten.»

Doch ist das erst der Oberflächen-Begriff von Meinung. Piaton hat
im Sophistes gezeigt, dass wir alle zwingend grundlegende Meinungen
vertreten, ohne sie je eigens zu artikulieren oder gar in Frage zu stellen.
An der Figur des Gastes aus Elea hat er «den Sophisten in mir»
nachgewiesen, eben die Tatsache, dass jeder immer schon im Gespräch in
Bezug auf die Grundmeinungen über das Sein die Position des

Behauptenden eingenommen hat. Diese Erkenntnis hat Aristoteles in der

Wiederholung der Frage nach dem Sein in Met. VII-IX aufgegriffen.
Damit ergibt sich ein tieferer Sinn von «Meinung». Sie ist nicht erst die
faktisch geäußerte Behauptung von Bestimmten, sondern sie ist die je
schon in der Struktur der Sprache und in den Grund-Meinungen von
jeweiligen Oberflächen-Meinungen verborgene Behauptung über das

Sein. Ein Standardvorwurf gegen Aristoteles besteht darin, dass er sich
in seiner theoretischen Philosophie durch die Sprache habe verführen
lassen. Das ist nur richtig, wenn man die traditionelle realistische
Interpretation des Corpus Aristotelicum mitmacht, wenn nicht, trifft gerade
das Gegenteil zu. Die Ausdrücke, mit welchen Aristoteles viele seiner



148 Erwin Sonderegger

Begriffe bildet, sind aus der Sprache gewonnen. Man denke beispielsweise

an die Kategorien (xô xi èoxtv, xô noaov, xô 7tpôç xi usw.),
an die vier Gründe (xô èÇ ou, xô ou ëveica usw.), in Met. VII 3 an

das, was daraufhin geprüft wird, ob an ihm Kriterien für «Sein» im
primären Sinne ableitbar sind oder nicht (i)7tOK£tg£VOV, xi T|v etvat).
Letzteres behauptet auch der Standardvorwurf, doch verbindet er
fälschlicherweise damit die Idee, dass Aristoteles damit etwas über die
Wirklichkeit im naiv realistischen Sinne aussagen wolle.

In unserer Rede sagen wir etwas über etwas: ^.eyexai xt Kaxà

xtvoç. Damit wird das Worüber der Rede (Subjekt, uttOKeipevov) vom
Was oder Darüber (Prädikat) unterschieden. Deshalb kann jetzt nach
dem Verhältnis des Was zum Worüber gefragt werden. Wie, in welchem
Sinne bezieht sich das Prädikat auf das Subjekt, in welcher Weise sagt
das Prädikat Wesentliches vom Subjekt aus oder nicht? Dies ist die
topische Prüfung auf die Prädikabilien hin. Aristoteles gibt in der Topik
technische Prüfungshinweise, wie geprüft werden kann, ob ein Prädikat
den ôpoç, das 'iöiov, die Angabe der Gattung oder nur Beiläufiges zum
Subjekt enthält. Das ist das Hauptthema der Topik. Um diese Prüfung
durchführen zu können, bedient er sich folgender Mittel (cf. Top. A 13-

17): 1. Ttpoxdoetç Xccßetv (die anstehende Behauptung in eine fixe
Form fassen), 2.7tooa%ô)ç ekooxov kéyexca SuvaaGco Siekeîv
(unterscheiden können, in wievielerlei Weisen etwas gesagt wird), 3. xô xdç
ôiapopaç eupeîv (die Unterschiede finden), 4. fi xoû ôpoiou ckeyiaç
(Betrachtung des Ähnlichen).

Die Weise des Wissens, die dabei nötig ist und die Aristoteles in der

Topik vermitteln will, ist die des Arztes oder des Redners (Top. I 3);
d.h. es ist ein Wissen, das befähigt, die Sätze nicht nur theoretisch zu
kennen, sie allenfalls auch zu begründen usw., sondern noch vielmehr
mit den Sätzen kunstgerecht umzugehen, etwas mit ihnen zu tun.

Aus diesen Maßnahmen ergibt sich die topische Einstellung. Diese
lässt sich durch zwei Züge kennzeichnen. Zum einen geht sie konsequent

von Endoxa aus. Sie nimmt primär alle Sätze als Endoxa, um sie
daraufhin zu prüfen, in welcher Weise das Prädikat vom Subjekt
behauptet wird und ob der Anspruch auch erfüllt wird oder nicht. Davon
ausgeschlossen sind nur jene Sätze, die dazu gebraucht werden, diese
Diskussion selbst zu führen, und jene Sätze, die so unplausibel sind,
dass sie die Diskussion nicht lohnen. Der eigentliche Zweck der ganzen
Methode besteht darin, die Möglichkeit jener Sätze zu prüfen, die etwas
über das Sein sagen, denn besonders diese müssen vor den «sophistischen

Belästigungen» geschützt werden. Aristoteles selbst folgt dieser



Was ist die Funktion geschichtlicher Bezüge bei Aristoteles? 149

Maxime offensichtlich durch die Doxographien und die Diskussion der
Endoxa. Darin referiert Aristoteles nur noch behauptete Meinungen und

muss selbst keine Meinungen mehr behaupten. Was von ihm stammt,
ist die Analyse.

Der zweite, die topische Einstellung prägende Zug besteht im
Gebrauch einer neuen Art von Begriffen, die eben gerade dies erlauben,
über das Reden unzirkulär zu reden. Es sind die Anführungen (to ötv,

to ou évekev, tô tî èoTtv usw.). Diese bestehen darin, dass sie aus
Redeweisen etwas zitieren, um derart an das vom je Redenden damit
Intendierte zu erinnern. So ist es möglich, Meinungen zu thematisieren
und zu analysieren, ohne sie selbst zu behaupten.

Die Einnahme der topischen Einstellung steht im Dienste der
Unterscheidung der Positionen im Gespräch. Der Behauptende, der Fragende,

der Wissende, der Vermutende usw. lassen sich so unterscheiden.
Sie müssen unterschieden werden, weil ihre Position im Gespräch für
das Verständnis dessen, was sie sagen, relevant ist. Die letztlich
entscheidende Position ist die des «Sophisten in mir», jene Position, welche

über das Sein etwas behauptet. Diese muss vor allen anderen
isoliert werden. Die topische Einstellung erlaubt es, die Behauptungsposition

und auch den Inhalt der Behauptung auszuscheiden. Eines der

wichtigsten Resultate der Topik ist es, dass «sein» und «eines» keines
der untersuchten Prädikabilien sind. «Sein» und «eines» sind weder
Definition noch Proprium, weder Gattung noch auch Art oder Differenz
von irgendetwas.

Philosophische Ziele der Bezüge auf Meinungen

Beim Bezug auf Geschehenes im modem historischen Sinn geht es

primär um ein Sachwissen. Wir versuchen uns Informationen zu
beschaffen. Das Geschehene ist ein Forschungsgegenstand. Geschichtsschreibung

muss darstellen, was gewesen ist (Ranke). Gewiss können
damit bewusst oder unbemerkt auch weitere Intentionen verbunden
werden, ideologische, politische, auch philosophische, doch sind sie der
ersten Intention gegenüber grundsätzlich sekundär.

Auch Philosophiegeschichten sind Auskunftsmittel. Wollte heute

jemand nach dem Beispiel Hegels eine Philosophiegeschichte schreiben,

die seine eigene Doktrin als den Zielpunkt der ganzen Geschichte
ausweisen würde, würde er wohl den Hohn seiner Kollegen ernten.
Allerdings gibt es noch einen verbreiteten, dabei dennoch auf Hegel



150 Erwin Sonderegger

zurückgehenden Typ von Philosophiegeschichte, welcher wenigstens
einen vernünftigen Gang der Geschichte im Ganzen nachzeichnen will.
Historisch einander folgende Philosophen werden so dargestellt, als ob
sie ihre Gedanken und Konzepte primär aus dem Gegensatz oder aus
der Fortsetzung ihrer Vorgänger entwickelt hätten. Kant hätte dann das,

was er gesagt hat, deswegen gesagt, weil er beispielsweise Hume gelesen

hätte usw. So ergibt sich eine Linie und die beste Darstellung der

Philosophiegeschichte wäre jene, deren Nachweise von Bezügen zu den

Vorgängern am meisten überzeugten. Wenn aber, was eigenartigerweise
auch wieder allgemein anerkannt ist, die Philosophie die Reflexion auf
die Selbstverständlichkeiten ihrer jeweiligen Epoche ist, dann ist der

Bezug auf diese Selbstverständlichkeiten das Primäre und der Bezug
auf jene, die dieselben Endoxa reflektieren, und auf jene, die frühere
Endoxa reflektiert haben, steht schon an zweiter Stelle.

In diesen Zusammenhang ordnen sich die Doxographien von
Aristoteles und die Nennungen der Endoxa ein. In ihnen geht es nie allein
um Information; die Bezüge auf Geschehenes, Gedachtes, Gesagtes,
haben bei Aristoteles primär topische Zwecke. Aristoteles bekundet mit
der Erwähnung der Endoxa an allen Stellen seines Werks, dass die To-

pik nicht einfach eine überholte Frühschrift ist, mit allenfalls sogar
fragwürdigen Themen oder Absichten (nämlich entweder nur eine
Technik für rhetorische Zwecke zu sein, oder dann sogar eine Technik,
um aus schlecht begründeten Prämissen trotzdem überzeugende
Schlüsse zu gewinnen), sondern, dass die Topik vor allem eine
Einstellung im Gespräch vermittelt.

Da sich die neuere Literatur überwiegend dem logisch-technischen
Aspekt der Schrift gewidmet hat, ist dieser pragmatische Aspekt in den

Hintergrund getreten, wenn nicht überhaupt vergessen gegangen.7 Im
Umgang mit den platonischen Dialogen und in der Reflexion darauf
gelangt Aristoteles zu seiner Weise, das philosophische Gespräch mit
der Vergangenheit aufrecht zu erhalten. Dieses Gespräch findet nun
nicht mehr nur, wie in den platonischen Dialogen, mit und um Sokrates
herum statt. In das Gespräch ist bei Aristoteles die Entdeckung des
Gastes aus Elea einbezogen, nämlich, dass in jeder Äußerung, in jedem

7 R. Bubner, Dialektik als Topik, Frankfurt a.M. 1990; O. Primavesi, Die
Aristotelische Topik, München 1996; T. Reinhardt, Das Buch E der
Aristotelischen Topik. Untersuchungen zur Echtheitsfrage, Göttingen 2000. Zur hier
vertretenen Ansicht über den Zweck der Topik ausführlicher E. Sonder-
EGGER, Aristoteles, Metaphysik Z1-12, Bern 1993, § 3.



Was ist die Funktion geschichtlicher Bezüge bei Aristoteles? 151

Endoxon, nur schon dank seiner sprachlichen Verfassung (weil es als
logos, als Rede, daherkommt) eine Meinung über das Sein immer
schon mitbehauptet wird. Man kann das kurz den «Sophisten in mir»
nennen, weil es zwingend jeden Redenden und jede Position im
Gespräch betrifft. Diese Meinung über das Sein ist keine ausdrückliche,
bewusste, im Gegenteil ist sie, je verborgener, desto wirksamer. Gerade
deswegen soll sie aber ans Licht gebracht werden. In Bezug auf diese
neue Situation entwickelt Aristoteles als Methode die topische Einstellung.

Der einzig fragende Sokrates wird abgelöst durch eine Technik
des Fragens, die jeder anwenden kann. Aus den genannten Gründen
verwendet Aristoteles als Ausgangspunkt seiner Überlegungen
behauptete Meinungen. Diese gehören einem Gespräch an, in welchem
sich unterschiedliche Partner mit unterschiedlichen Positionen
unterscheiden lassen.

Mit dem Bezug auf die Endoxa ordnet sich Aristoteles in seine
Tradition ein, allerdings nicht in die Tradition im historischen (weder im
antiken noch im modernen) Sinne. Für die moderne Weise fehlt die
Einordnung in eine große Gesamtbewegung, für die antike Weise des

Historischen ist der Bezug auf die Endoxa gerade das Falsche, denn
hier ist es bloß das Vermeintliche. Hier wirkt sich die Vieldeutigkeit
von «Meinung» aus. Selbstverständlich meint Endoxon auch das bloß
Vermeintliche, das nicht ganz Gewisse. Dem steht bei Herodot und

Thukydides der Anspruch auf Wahrheit und Verbürgtheit des Gesagten
entgegen. Doch nun hat eben Piaton bereits eine tiefer liegende
Meinung entdeckt, mit der wir unentwegt agieren, ohne sie ausdrücklich zu
haben, die Meinung über «sein». Mit dem Bezug auf die Endoxa reiht
sich Aristoteles in die Tradition im Sinne der grundlegenden Meinung
über das Sein ein.

Der Zweck der Einordnung in die Tradition ist immer die
Selbstverständigung. Indem wir die Oberflächen-Meinungen auf ihre Anfänge
bringen, kommen wir zu einem grundlegenderen Verständnis unserer
selbst. Als Zweck des Nachdenkens gilt gemeinhin die Erreichung der
Wahrheit. Dem wird zwar kaum jemand widersprechen, doch heißt das
noch nicht viel, solange nicht klar ist, was hier mit Wahrheit gemeint
sein soll. Wenn diese - wie in der Aristoteles-Forschung leider üblich -
im naiv-realistischen Sinne genommen wird, muss der Satz abgelehnt
werden. Es kann nicht der Sinn der Frage nach dem Sein in der
topischen Einstellung sein, die bloßen üblichen Oberflächen-Meinungen
auf eine objektiv-wahre Erkenntnis über das Sein hin zu übersteigen.



152 Erwin Sonderegger

Vielmehr bleiben auch die erreichten Einsichten immer noch Meinungen.

Dieser Rahmen kann durch gar nichts überstiegen werden.
Deshalb können die gefundenen Prinzipien nicht als neue Wahrheiten

behauptet werden. Sie sind genau die Wahrheiten der je untersuchten

Meinungs-Welt. Würden sie doch als Wahrheiten behauptet, wäre
das ein Rückfall in die Endoxa, in das Ausgangsmaterial. Jede neue
Behauptung ist nicht mehr als ein neues Endoxon, das in topischer
Einstellung wiederum auf seine Prinzipien hin zu befragen und zu prüfen
ist. Wir wären wieder in der Situation von Platon, Sophistes 242 f., wo
der Gast aus Elea feststellen muss, dass die bisherigen Denker mit uns
wie mit Kindern gesprochen hätten, wenn sie sagten, das Seiende sei

eines, zwei, drei oder vieles.
Der Gast aus Elea hat die Position des unbehauptenden Denkens als

seine eigene deutlich gemacht, Aristoteles hat sie mittels der topischen
Einstellung eingenommen. Es ist jene Position, die der Philosoph
einnehmen muss, um den «Sophisten in mir» auszuschalten. Sie wird vom
Philosophen verlassen, wenn er aus irgendwelchen Gründen wieder neu
zu behaupten anfangen will oder muss, wie es im alltäglichen Leben
der Fall ist. Mit diesem Übertritt muss er aber akzeptieren, dass das,

was er selbst neu behauptet, wiederum zum bloßen Endoxon absinkt -
und sei es seine höchste Einsicht gewesen. Das Resultat der Analyse
kann nur mitgeteilt, aber nicht behauptet werden. Es ist eine Darstellung

einer jeweiligen Welt.
Auf ein mögliches Missverständnis des Gesagten soll zuletzt noch

kurz hingewiesen werden. Es handelt sich hier in keiner Art und Weise

um eine Erneuerung des aporetischen Verständnisses der aristotelischen
Philosophie. Dieses ist von N. Hartmann und von P. Aubenque mit Elan
verfochten, von einigen anderen mehr oder weniger akzeptiert worden
(auch z. B. D. Frede, J. Barnes). Damit hat die hier vorgestellte topische
Einstellung nichts zu tun, weil die aporetische Darstellung der aristotelischen

Philosophie eben immer noch eine Behauptung aufstellt, nämlich

die, dass das Erkennen in Aporie ende. Es ist unmöglich, dies in
topischer Einstellung zu behaupten, denn auch diese Behauptung würde
wieder zum Endoxon, das seinerseits neu geprüft werden müsste. Die
Aporie-Behauptung braucht einen Ort außerhalb der Meinung. Dieser
Ort ist uns in der topischen Einstellung definitiv entzogen. Wir können
unsere alltägliche Welt reflektieren, sie sogar erkennen, sofern sie als

übergeordnete erste Struktur uns einen Rahmen gibt - aber wir können
nicht unserer Welt entkommen.


	Was ist die Funktion geschichtlicher Bezüge bei Aristoteles?

