
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 61 (2002)

Artikel: Plädoyer für die nichtphilosophische Philosophiegeschichtsschreibung

Autor: Kolmer, Petra

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882951

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882951
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia philosophica 61/2002

Petra Kolmer

Plädoyer für die nichtphilosophische
Philosophiegeschichtsschreibung

According to many philosophers since Kant, that writing of history which occupies
itself thematically with philosophy is not a historiography like any other. It is

historiography of a very «special kind». This is the case, because it is - with the necessity

of a «conditio sine qua non» - primarily a philosophical activity, that is an
activity specifically guided by theory and only then a historical andlor empirical one.

By contrast, the following article takes the view, and justifies it in three steps, that
the writing of the history ofphilosophy cannot be philosophical, but has to be

primarily historical. It mentions aspects of knowledge pertaining to the history of
philosophy that need to be clarified in a theory of the historiography ofphilosophy.

0. Problemexposition

Nach Auffassung vieler Philosophen seit Kant ist diejenige Geschichtsschreibung,

die sich thematisch mit Philosophie befasst, nicht eine

Geschichtsschreibung wie jede andere. Sie ist Geschichtsschreibung von
ganz «besonderer Art»1. Denn sie ist - und zwar mit der Notwendigkeit
einer «conditio sine qua non»2 - zuvörderst ein philosophisches, d.h.
spezifisch theoriegeleitetes, und dann erst ein historisches und/oder
empirisches Geschäft.

Im Folgenden möchte ich die Auffassung vertreten und (soweit
möglich) begründen, dass die Philosophiegeschichtsschreibung nicht

1 I.Kant, Lose Blätter zu den Fortschritten der Metaphysik [ Lose Blätter], in:
Kants Gesammelte Schriften, hg. von der Preußischen Akademie der
Wissenschaften, Berlin 1902ff. [= AA], Bd. XX, S. 333-351, zit. 343.

2 So W. Chr. Zimmerli, «Vom Unfug der theorielosen Philosophiegeschichte

- Eklektizismus statt Ideologie», in: H. Schnädelbach/G. Keil (Hg.),
Philosophie der Gegenwart - Gegenwart der Philosophie, Hamburg 1993, S. 71-
75, zit. 72.



88 Petra Kolmer

philosophisch sein kann oder, m.a. W., dass sich das von Kant inaugurierte

Projekt einer «philosophischen»3 bzw. «philosophirenden
Geschichte der Philosophie»4 nicht aufrechterhalten lässt. Ich tue dies in
drei Schritten:

In einem ersten Schritt möchte ich Kants Projekt nach Aspekten,
die mir in besonderem Maße theoretisch signifikant erscheinen, etwas

genauer beschreiben5 und zugleich einige <historische> Bedingungen
nennen, unter denen die «Philosophiegeschichtsphilosophie», wie
H. Lübbe sie bezeichnete,6 (präsumtiv) erst hat entstehen können. Im
zweiten Schritt werde ich dann auf zwei aktuelle Positionen eingehen,
die die «philosophische Geschichte der Philosophie» in der Form, in
der Kant sie begründet hat, nämlich als ein (im organologischen Sinne)
teleologisches Projekt, nicht grundsätzlich in Frage stellen, aber doch
die Notwendigkeit sehen, sie gleichsam zu «entgrenzen». Entgrenzung
heißt, die teleologische Struktur so weit zu lockern, dass dem Zufall,
der Kontingenz bzw. den Prinzipien der Kontingenz, wie vor allem dem

Prinzip der Zeit, ein erheblich größerer Spielraum eingeräumt wird, als

es in den traditionellen Konzeptionen des kantischen, aber auch des

wirkmächtigen hegelschen Typs der Fall gewesen ist: Ich skizziere die
Positionen von W. Chr. Zimmerli (aus den 90er Jahren) und von
R. Rorty. Diese beiden Autoren reagieren philosophisch, allerdings
unterschiedlich paradigmatisch - Zimmerli von Hegel, Rorty vom
Neukantianismus her - auf ein Problem, das sich selbst im Laufe der Zeit
an die «Philosophiegeschichtsphilosophie» geknüpft hat: das Problem,
dass es nicht bei einer einzigen Konzeption geblieben ist. Es kann aber

eigentlich nicht, so formulierte es einst Kant, viele «philosophische
Geschichten der Philosophie» geben, weil es «nicht viel[e] Philosophien»
geben kann, und es kann «nicht viel[e] Philosophien» geben, weil «es

[...], objektiv betrachtet, nur Eine [...] Vernunft geben kann»7, auf die
exklusiv sich zu beziehen die Philosophie für sich traditionellerweise in

3 Kant, Lose Blätter, S. 341.
4 Ebd., S. 340.
5 Das Paradigmatische dieses Konzepts ist allgemein anerkannt, vgl. z.B.

H. Lübbe, «Philosophiegeschichte als Philosophie. Zu Kants Philosophiege-
schichtsphilosophie», in: K. Oehler/R. Schaeffler (Hg.), Einsichten.
Gerhard Krüger zum 60. Geburtstag, Frankfurt a.M. 1962, S. 204-229.

6 Ebd.
7 Kant, Die Metaphysik der Sitten, A VI (zit. nach Werkausgabe [=WA], hg.

von W. Weischedel, Frankfurt a.M. 1974ff., Bd. VIII, S. 303-634).



Plädoyer für die nichtphilosophische Philosophiegeschichtsschreibung 89

Anspruch nimmt. Der Umstand aber, dass man post Kant die philosophische

Philosophiegeschichtsschreibung in einer a priori nicht
übersehbaren Mannigfaltigkeit von Ansätzen ausgebildet hat, könnte ein
Anzeichen dafür sein, dass nicht der Fall ist, was in der «Philosophie-
geschichtsphilosophie» im Allgemeinen behauptet wird: nämlich dass

wir in einer Ordnung philosophieren, in einer Ordnung der Subordination,

wie es der Ausdruck <Geschichte> (objektiv verstanden als res
gestae) in ihrem Zusammenhang u.a. anzeigt. Es scheint vielmehr, wir
philosophierten in einer Welt, die nicht unwesentlich von Zufall und
Willkür beherrscht und darum über weite Strecken mehr unordentlich,
denn ordentlich ist. Vor diesem Hintergrand zeigt Zimmerli, dass sich
die philosophische Philosophiegeschichtsschreibung dann aufrechterhalten

lässt, wenn wir sie (in gewissem Grad) dem Zufall öffnen:
Zimmerli selbst plädiert für einen expliziten Theorien-«Eklektizismus» in
der philosophischen Philosophiegeschichtsschreibung, während Rorty
vorschlägt, sie mit den beiden anderen möglichen Formen, Geschichte

zu betreiben, nämlich der historischen und empirischen, zu verbinden,
und zwar auf dem Boden der (per se nicht strikt systematischen) Empirie.

- Im dritten Schritt möchte ich aber die These vertreten, dass die
Philosophiegeschichtsschreibung überhaupt nicht philosophisch sein
kann, sondern (in erster Linie) historisch sein muss, wir also gewissermaßen

gezwungen sind, den «Unfug der theorielosen Philosophiegeschichte»

zu behaupten, wie Zimmerli (kritisch) formuliert. Doch sind
wir und in welchen Sinn wären wir wirklich dazu gezwungen?

0.1 Vom «Unfug der theorielosen Philosophiegeschichte»

Das Plädoyer für die «historische Geschichte der Philosophie» wäre das

Plädoyer für den «Unfug der theorielosen Philosophiegeschichte»,
wenn man <Theorie> (wie auch <Wissenschaft>) in einem traditionellen
Sinne zentral nur von einem ihrer Bestimmungsmomente, nämlich dem
der Systematizität her definierte. Traditionell wird ja, um es mit
Schopenhauer zu sagen, als der «Grandcharakter der Wissenschaft» das

System, also «die Subordination des Gewussten» unter ein Gesetz angesehen,

d.h. die Erkenntnis des «Einzelne[n] mittels des Allgemeinen»,
das <Schweben> über dem Einzelnen auf der Basis «umfassender Be-



90 Petra Kolmer

griffe», die das Einzelne «beherrschbar» machen.8 In der Historie
(«Geschichte») wird das Gewusste aber nicht sub-, sondern koordiniert, so
dass sie nach herkömmlicher Auffassung «zwar ein Wissen, jedoch
keine Wissenschaft» ist.9 Nun ist man freilich nicht gezwungen,
Wissenschaft und Theorie derart zu definieren. Tut man es nicht, dann lässt

sich, wie A. C. Danto gezeigt hat, auch das historische Wissen bzw. lassen

sich die «Erzählungen», in denen es sich artikuliert, «als Arten von
[materialen] Theorien an[]sehen»10. Diesen Theorien ist es, um Dantos
Auffassung kurz zu skizzieren, gemeinsam, dass sie in unser
Erfahrungswissen, das auf Beobachtung basiert, mithin auf (prinzipiell)
Gegenwärtiges beschränkt bleibt, im Fall der Philosophiegeschichtsschreibung:

in unsere Kenntnis von Texten, die in Archiven vorhanden
sind, durch «Gruppierung» («Koordination»11) eine spezifisch neue

«Ordnung und Struktur» bringen,12 die den historischen Gegenstand
(Geschichte i. S. der res gestae) entstehen lässt. Ein solcher Gegenstand

8 A. Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung, 2. Bd., 2. Teilband,
Zürcher Ausgabe (Werke in 10 Bänden, Bd. IV), Zürich 1977, S. 517.

9 Ebd. «Daher gibt es kein System der Geschichte», wie doch bei «jeder andern
Wissenschaft», fährt Schopenhauer fort (ebd.), «[djenn nirgends erkennt sie das
Einzelne mittels des Allgemeinen, sondern muss das Einzelne unmittelbar fassen

und so gleichsam auf dem Boden der Erfahrung fortkriechen; während die
wirklichen Wissenschaften darüber schweben, indem sie umfassende Begriffe
gewonnen haben, mittels deren sie das Einzelne beherrschen». - Unter dem
Gesichtspunkt, dass man traditionell die Philosophie als die Wissenschaft ansieht,
die sich wirklich als System realisieren kann (während in anderen nur der
Anspruch besteht), hat bekanntlich später J. Burckhardt eine Philosophie der
Geschichte (und damit auch eine Philosophie der Geschichte der Philosophie) als
einen «Kentaur, eine contradictio in adjecto» bezeichnet; «denn Geschichte,
d.h. das Koordinieren, ist Nichtphilosophie und Philosophie, d. h. das Subordinieren,

ist Nichtgeschichte». (Weltgeschichtliche Betrachtungen, Stuttgart 1978,
S. 4)

10 A. C. Danto, Analytical Philosophy of History (Cambridge 1965), jetzt in:
ders., Narration and Knowledge, New York 1985, S. 1-297, XV. Dt.: Analytische

Philosophie der Geschichte, Frankfurt a.M. 1980, S. 224 (engl, in; Narration

and Knowledge, a.a.O., S. 137) [Zusatz von PK],
11 Ebd., S. 34 (engl. S. 15).
12 Ebd., S. 224 (engl. S. 137). Das historische Wissen spielt - als historisches -

grundsätzlich auf der Ebene des schon Konstituierten, nicht der Konstitution, so

zeigt H. M. Baumgartner in: «Thesen zur Grundlegung einer transzendentalen

Historik», in: H. M. Baumgartner/J. RüSEN (Hg.), Seminar:
Geschichte und Theorie. Umrisse einer Historik, Frankfurt a.M. 1976, S. 274-
302.



Plädoyer für die nichtphilosophische Philosophiegeschichtsschreibung 91

kann nicht durch eine allgemeine Theorie gegeben werden.13 Auch ist
er nicht schon mit einem bestimmten Geschehnis oder mit der Gesamtheit

bestimmter Geschehnisse in Raum und Zeit, im Fall der
Philosophiegeschichtsschreibung: mit den überlieferten und lesbaren Texten
selbst gegeben, die mit einem Zeitindex versehen, also datiert (oder
datierbar) sind. Geschichte ist nicht einfach das, «was nun einmal
passiert», was gedacht und gesagt wird, «gleichgültig, ob es vergangen,
gegenwärtig oder zukünftig ist».14 Denn eine solche Bestimmung blendet

aus, dass das, «was nun einmal passiert», ein Gegenstand unseres
Wissens ist und Gegenstand unterschiedlicher Wissenschaften sein
kann. Man wird also sagen müssen: Überlieferte, d. h. in der Gegenwart
vorhandene Texte, die wir nicht selbst, die vielmehr andere zu früheren
(und unterschiedlich früheren) Zeiten formuliert und die anerkannte

Philosophen als zur Philosophie gehörige Texte anerkannt haben und
noch anerkennen, die wir femer gelesen haben - und zwar jeweils unter
bestimmten Themenstellungen, die sich aus unseren zufälligen,
topischen Interessen ergeben und die die Auswahl der Texte und die
nochmalige Auswahl des von ihnen Gesagten bestimmen15 -, sind Teile von
Philosophiegeschichte dann, wenn wir sie Teil einer Geschichte sein

lassen, d.h. das Gelesene in eine bestimmte Ordnung (der Koordination)

bringen.16 Diese Ordnung ist nach Danto nicht eine diskursive (die
durch kategoriale oder Ideen-Begriffe gestiftet würde), sondern eine
intuitive. Es ist die Zeit, die im historischen Wissen und für es die
entscheidende Rolle spielt: Historische Erzählungen sind «zeitliche
Ganzheiten» («temporal wholes»)11, in denen - jeweils im zeitlichen Nach-

13 H. M. Baumgartner, «Erzählung und Theorie in der Geschichte», in:
J. Kocka/Th. Nipperdey, Theorie und Erzählung in der Geschichte, München

1979, S. 259-289, zit. 262.
14 Baumgartner, «Thesen zur Grundlegung einer transzendentalen Historik»,

a.a.O., S. 274.
15 De facto stehen für uns in der Philosophie niemals alle Texte, die überhaupt

gelesen werden könnten, zur Disposition, noch alle Texte, von denen man sagen
könnte, sie seien in allen Hinsichten und unter allen Bedingungen die
Bedeutendsten.

16 Die einzelnen Texte erhalten dabei den Status von Quellen und Dokumenten für
die Geschichte, die wir erzählen könnten oder erzählen.

17 Danto, Analytische Philosophie der Geschichte, a.a.O., S. 294 (engl. S. 183).
Danto geht von einem zeitlichen Begriff der Zeit> aus, vgl. ebd., S. 320 (engl.
S. 200), d.h. von einer dynamisierten Ordnung des Nacheinanders, die noch
ihrer eigenen Bestimmtheit unterliegt, selbst ab- und ausläuft, ein Vergehen ist,
das das Vergangene nicht mehr und das (immer knapper werdende) Zukünftige



92 Petra Kolmer

hinein - zeitlich zurückliegende (datierte) Geschehnisse, an denen man
(aus irgendwelchen Gründen) ein Interesse hat, im Lichte zeitlich späterer

Ereignisse18 in der Vergangenheit beschrieben werden, deren
Eintreten zum Zeitpunkt der früheren nicht voraussehbar war - im Lichte
der Kenntnis der Zukunft also, die jetzt Vergangenheit ist und bekannt
sein kann.19 Der zentrale Gesichtspunkt in dieser Bestimmung der Form

noch nicht sein lässt. Die Zeit, «in die wir fallen» (nach einem Ausdruck von
M. Theunissen in: Negative Theologie der Zeit, Frankfurt a.M. 1991,31997,
S. 42), ist in diesem Sinne nicht mehr «[]eine aus dem Unbestimmten ins
Unbestimmte weiterfließende gleichförmige» - und gleichsam räumlich sich
ausdehnende - «Folge von Gegenwarten [...], der es egal ist, ob einer von uns eine
Strecke und welche Strecke er in ihr besetzt», wie O. Marquard formuliert,
«sondern die Zeit [...] verrinnt, läuft ab und aus, und niemand von uns kann sie
anhalten und festhalten und ihren Schwund stoppen. Die[se] Zeit ist primär
unsere Lebenszeit: sie ist, als die Zeit, die wir (bis zu unserem Tode) noch haben,
stets nur derjenige knappe Aufschub, der uns noch gewährt ist und bald - nach
kurzer Frist - nicht mehr gewährt sein wird; denn jedermanns gewisseste
Zukunft ist sein Tod». (O. Marquard, «Zeit und Endlichkeit», in: ders., Skepsis
und Zustimmung. Philosophische Studien, Stuttgart 1994, S. 45-58, zit. 48) Es
ist nach Danto das (spezifisch temporal verstandene) historische Wissen, das
diesem Zeitverständnis - der Zeit als einer «originären Gegebenheit unserer
Lebenserfahrung» (Marquard, ebd.) - und dem ihm entsprechenden
Verständnis von der Welt, in der wir leben, Rechnung trägt: Im Lichte dieser
Lebenserfahrung - es ist eine «Endlichkeitserfahrung» gerade «unserer Zeit»
(ebd.) - ist die Welt eine «world of time»: «An existentialist would say that [it]
register the way in which we are in the world of time». (Danto, Analytical
Philosophy of History, a.a.O., S. 61 [dt. S. 105] - Klammerzusatz PK) - Zur
Tendenz in der modernen Zeitdebatte, die Zeit zu «verzeitlichen», vgl. auch
M. SANDBOTHE, Die Verzeitlichung der Zeit. Grundtendenzen der modernen
Zeitdebatte in Philosophie und Wissenschaft, Darmstadt 1988. Der Band
dokumentiert diese Grundtendenzen allerdings nur bis zu den «pragmatischen
Interpretationen von Heideggers Zeitlichkeitsanalyse».

18 Der Ausdruck <Ereignis> hat eine normative Konnotation: Er bezeichnet, so soll
hier vorgeschlagen werden, Vorkommnisse oder Geschehnisse, die für uns (aus
irgendwelchen Gründen) bedeutungsvoll (im Kontext der Historie:
erinnerungswürdig) sind.

19 Diese Bestimmung nimmt Bezug auf Sätze, die wir beständig formulieren: So

gehört der Satz «Am 22.4.1724 wurde der Autor der Kritik der reinen Vernunft
geboren» sicher zu unserer philosophischen Umgangssprache. Dieser Satz ist
ein Beispiel für eine solche Beschreibung vergangener zeitlich früherer
Geschehnisse im Lichte zeitlich späterer (aus dem Bereich der plastischen Biographie).

Es charakterisiert diese Beschreibungen, dass sie zum Zeitpunkt des
ersten Ereignisses nicht hätten gegeben werden können. Zugleich setzen sie, um
eine wahre Beschreibung zu sein, das Eingetreten-Sein des zweiten Ereignisses



Plädoyer für die nichtphilosophische Philosophiegeschichtsschreibung 93

des historischen Wissens - das sich umgekehrt proportional zu dem
Umstand verhält, dass wir nicht voraussehen können, was die Zukunft
im Einzelnen bringen wird20 - ist der, dass die «koordinierten Ereignisse

zeitlich auseinanderliegen, [...] einander jeweils vergangene und
zukünftige [...], obzwar beide für den Historiker vergangene sind» (und
vergangene sein müssen).21

Gesteht man dem historischen Wissen (als historischem) eine au-
tochthone Formgebung in diesem Sinne zu, so geht auch das

philosophiehistorische Wissen nicht in einer (aggregativen) Kenntnis dessen

auf, wer wo was wann in jeweiliger Vergangenheit gedacht und gesagt
hat. Vielmehr erfüllt die Memoria, wie sie sich in Erzählungen artikuliert,

die «temporale Ganzheiten» sind, durchaus Kriterien, die traditionell

für theoretisches Wissen gelten: Historische Erzählungen gehen
(auch in der Philosophie) über die einzelne Erfahrung (die Phänomene)
hinaus, beschreiben sie spezifisch neu (d.h. interpretieren sie22 auf
nichtmonadische Art) und erklären sie in gewissem Sinne auch schon23.

Sie «schweben» über dem Gegebenen, «beherrschen» es24 und sind der

Bewahrheitung fähig25. Sie lassen sich also «als Arten von [materialen]
Theorien an[]sehen», unterscheiden sich allerdings von allgemeinen
(materialen) Theorien, die die (historisch beschriebenen) Phänomene
Gesetzen unterwerfen,26 nicht zuletzt darin, dass sie in Raum und Zeit

voraus. Es ließe sich leicht zeigen (kann hier aber nicht geleistet werden), dass

wir auch philosophische Theoreme in dieser Form beschreiben.
20 Das Konzept orientiert sich an Aristoteles' De interpretatione, 18a35-36.
21 Danto, a.a.O., S. 34 (engl. S. 15).
22 Ebd., S. 227 (engl. S. 140).
23 Ebd., S. 230 (engl. S. 141).
24 Nach Schopenhauer, a.a.O., S. 517.
25 Danto, a.a.O., S. 210 (engl. S. 128).
26 Dabei greifen materiale empirische Theorien (dem Objekt wie der Geltung

nach) auf alle Zeit aus, während philosophische über die Zeit überhaupt hinausgehen.

Es ist eine der Thesen der vorliegenden Abhandlung, dass eine materiale
philosophische Theorie der Geschichte (die nur Eine sein kann) nicht möglich
ist. Jedenfalls ist der Anspruch auf Ausschließlichkeit, der sich an das Projekt
der «Philosophiegeschichtsphilosophie» bindet, bis heute nicht eingelöst worden,

so dass es selbst noch der Historie bedarf, um der Vielheit der Entwürfe,
die ausgebildet worden sind, Rechnung zu tragen. Materiale empirische Theorien

der Geschichte aber sind möglich: Folgt man etwa C. G. Hempel (in seiner
berühmten Abhandlung «The Function of General Laws in History», in: Journal

of Philosophy XXXIX, 1942), so sind die Beschreibungen, die als expla-
nata dienen, einer beliebigen Zahl qualitativ verschiedener Fälle angepasst, d.h.
die Klassen der als Fälle unter sie subsumierbaren Geschehnisse, auf die sie



94 Petra Kolmer

lokalisiert bleiben und individuiert («individuated narratives») sind.27

Denn sie können verstanden werden als Antworten auf historische
Fragen, die sich zu einer bestimmten Zeit stellen28 - auf Fragen, mit denen

man (im Allgemeinen) danach fragt, was (auf thematisch bestimmte
Weise) in der Vergangenheit in einer gewissen Zeitspanne («eigentlich»
nach L. v. Ranke) geschehen oder vorgefallen ist, vielleicht: was aus
einem Projekt geworden ist, das von einer oder (wie in der Philosophie
das Projekt <Philosophiegeschichtsphilosophie>) von mehreren Personen

über die Zeit hinweg verfolgt worden ist.29

Zusammengefasst lässt sich sagen: Das historische Wissen kann als

eine Art theoretisches Wissen bezeichnet werden, wenn man akzeptieren

kann, dass Theorien individuiert sein können und dass ein
Geschehnis in zahlreichen (material-individuierten) Theorien, also in vielen

Geschichten ein Ereignis zu sein (resp. zu werden) vermag30: in gut
recherchierten und dokumentierten «stories»31, die sich den gut
erfundenen, aber schlecht dokumentierten (und prinzipiell schlecht doku-

sich extensional beziehen, sind nicht-homogen und offen. Zugleich kann es
«mit Bezug auf dasselbe [historische] Objekt» mehrere empirische Theorien
geben, die den «verschiedensten empirischen Wissenschaften entnommen
werden» und sich zueinander «alternativ verhalten» können - so zeigte H. M.
Baumgartner, «Erzählung und Theorie in der Geschichte», a.a.O., insbes.
S. 262.

27 Danto, a.a.O., S. 210 (engl. S. 128).
28 Ebd, S. 224 (engl. S. 137 f.).
29 In Geschichtserzählungen werden Handlungen und (diskontinuierliche) Hand¬

lungszusammenhänge (Projekte) nicht als intentional aufgefasst, denn es geht
nicht dämm zu sagen, was jemand wollte, sondern was er tatsächlich erreichte.
In diesem Sinne werden jeweils frühere Ereignisse zu späteren in Beziehung
gesetzt, deren Eintreten die Akteure nicht allein in der Hand haben. - In diesem
Sinne ist «Geschichte» ein kognitives Konzept, unterschieden von
handlungstheoretischen Auffassungen, denen zufolge sich Geschichte «auf Interaktionen
auf[baut]» und «von mindestens einer handelnden Person getragen und
zugleich ertragen [wird]»: «[D]er Handelnde ist als Autor einer Geschichte
zugleich <in diese verstrickt>», wie J. Habermas es einmal formulierte in:
«Geschichte und Evolution», in: Zur Rekonstruktion des historischen Materialismus,

Frankfurt a.M. 1976, S. 200-259, zit. 205.
30 Und Ereignisse unserer Vergangenheit noch in Zukunft Bestandteile von Ge¬

schichten werden, in denen sie dann im Lichte von Ereignissen beschrieben
werden, die jetzt noch gar nicht eingetreten sind, so dass man nicht sagen kann,
die Vergangenheit sei - hinsichtlich ihrer Beschreibung - ein fait accompli.

31 Danto, a.a.O., S. 321 (engl. S. 201).



Plädoyer für die nichtphilosophische Philosophiegeschichtsschreibung 95

mentierbaren)32 philosophischen Geschichten entgegensetzen, die mehr
fiktiven <tales> denn <stories> ähneln, und deren Gesamtheit
eingestandenermaßen so unordentlich ist wie (erfahrungsgemäß) die Lebenswelt
selbst, in der sie entstehen.

0.2 Die Notwendigkeit einer Historik der Philosophiegeschichts¬
schreibung

Für die nichtphilosophische Philosophiegeschichtsschreibung zu
plädieren, heißt somit nicht schon, den «Unfug der theorielosen
Philosophiegeschichte» zu behaupten. Es kann aber und soll im Folgenden
heißen, den «Unfug» der im philosophischen Sinne «theorielosen
Philosophiegeschichte» zu behaupten.

So ist die vorliegende Abhandlung einer Philosophie des kantischen

Typs verpflichtet, wie sie auf dem Sektor der Geschichtstheorie unter
den Vorzeichen des lingustic turn durch A.C. Danto reformuliert worden

ist: kritisch gegen die bis heute überwiegende Tendenz (nicht
zuletzt bei Kant selbst), die Zeit, die bei der Bestimmung von Geschichte

(in der sinnlichen Dimension) eine so zentrale Rolle spielt, zu verräumlichen,

d.h. als sich ausdehnende Folge von Gegenwarten zu verstehen,
die, wie sich gleich zeigen wird, die Geschichte wie eine zweite Natur
erscheinen lässt: wie eine Natur, die in beständiger Ausdehnung begriffen

ist.33 Die Abhandlung führt in ihren drei Schritten - der klassischen
Hierarchisierung des Wissens im Allgemeinen in Flistorie, Empirie und,

32 Dass philosophische Geschichten nur unzureichend dokumentarische Beweise
vorlegen können und sich in erster Linie auf konzeptuelle Beweise («umfassende

Begriffe» nach Schopenhauer) stützen (müssen), liegt darin, dass sie

(gleichsam prophetisch i. S. K. R. Poppers) in die Zukunft ausgreifen: Der
«Geschichtsphilosoph», so formuliert es Danto, «ist ungeduldig. Er möchte jetzt
schon tun, wozu gewöhnliche Historiker» - wenn überhaupt - erst «im Fortgang

der Zeit später imstande sein werden. Er möchte die Gegenwart wie die
Vergangenheit aus der Perspektive der Zukunft sehen (in Wahrheit aus derjenigen

der endgültigen Zukunft)». (Danto, a.a.O., S. 29 [engl. S. 12])
33 Allerdings gilt auch für diese Natur (als Natur), dass in ihr gewissermaßen

nichts vergeht, sondern nur in einen anderen Aggregatzustand übergeht: Was
geschieht und bewahrenswert ist, geht im Fortrücken der Zeit in die Vergangenheit

resp. in unsere (kollektive) Erinnerung ein, die wir uns gleichsam
räumlich vorstellen: wie einen «Kontainer», in dem das Bewahrenswerte «in
der Reihenfolge seines Eintretens aufbewahrt» wird, so dass der Kontainer
«Augenblick um Augenblick in einer Richtung länger und (...] voller [wird]».
(Danto, a.a.O., S. 236f. [engl. S. 146f.])



96 Petra Kolmer

zuhöchst, Philosophie entgegen - auf eine Historik der
Philosophiegeschichtsschreibung zu, in der (als einem Teil der Hermeneutik, d.h. der
Reflexion auf die Bedingungen, Möglichkeiten und Grenzen des Sinn-
Verstehens menschlicher Äußerungen überhaupt) die Struktur des

angezielten philosophiehistorischen Wissens kenntlich zu machen wäre
wie auch die ihm (wie allem Wissen wohl) zukommende Abhängigkeit
von einem bestimmten (im gegebenen Fall verzeitlichten) und letztlich
individuellen Selbst- und Weltverständnis, also von einer «persönlich
existenziellen Weltsicht»34, einer prädiskursiven Sinnperspektive, die
auch die Historik noch umfasst35. Zu dieser Historik gibt der dritte
Schritt einige Hinweise, in allerdings thematisch eingeschränkter
Form36.

34 H. M. Baumgartner, «Anspruch und Einlösbarkeit. Geschichtstheoretische
Bemerkungen zur Idee einer adäquaten Philosophiegeschichte», in: R. W.
Puster (Hg.), Veritas filia temporis? Philosophiehistorie zwischen Wahrheit
und Geschichte. Festschrift für Rainer Specht zum 65. Geburtstag, Berlin/New
York 1995, S. 44-61, zit. 55.

35 Das wäre noch gegen Danto festzuhalten.
36 Der von J.G. Droysen in die Diskussion gebrachte Ausdruck «Historik» wird

hier nicht im Sinne Droysens verstanden: Bei Droysen bezeichnet er die
systematische Einheit, zu der sich eine «Enzyklopädie» und «Methodologie» der
Geschichtswissenschaft so zusammenschließen, dass das «geschichtswissenschaftliche

Erkennen als methodisch kontrollierte Form eines historischen
Reflexionsprozesses begriffen wird, in welchem die Geschichte» - in der Nachfolge

der materialen Geschichtsphilosophie - «als sinnhafte Selbsthervorbrin-
gung und Objektivation des dem Menschen (gattungs-)spezifischen Geistes
verstanden [...] werden». (P. Ley im Vorwort zu der von ihm besorgten
kritischen Textausgabe von J. G. Droysen, Historik. Vorlesungen über Enzyklopädie

und Methodologie der Geschichte, Stuttgart/Bad Cannstatt 1977, S. XI)
- Unter «Historik» wird im Folgenden eine - in der Tradition der kantischen
Transzendentalphilosophie stehende - Theorie des historischen Wissens (seiner
Struktur, seiner Funktionen, des Selbst- und Weltverständnisses, von dem es

abhängig ist) und zugleich der Geschichte als dem Produkt wie Objekt dieses
Wissens verstanden. Diese Historik wird im dritten Abschnitt in der Beschränkung

auf die Struktur des philosophiehistorischen Wissens skizziert. Mit
Ausnahme der Angabe der Grundfunktion muss hier auf die Angabe der speziellen
Funktionen, die in der Philosophie nur Philosophiehistorie (professionelle
zumal) erfüllen kann - Orientierungsfunktion, Korrektivfunktion (nicht zuletzt
gegenüber philosophiegeschichtsphilosophischen Legendenbildungen), (sich auf
die Denker beziehende) Erinnerungsfunktion -, aus Mangel an Raum verzichtet
werden. Vgl. dazu P. Kolmer, Philosophiegeschichte als philosophisches
Problem. Kritische Überlegungen namentlich zu Kant und Hegel, Freiburg/
München 1998, S. 408 ff.



Plädoyer für die nichtphilosophische Philosophiegeschichtsschreibung 97

1. Signifikante Aspekte der teleologischen
«Philosophiegeschichtsphilosophie»

1.1 Das Philosophieren als «allmälige Entwickelung der [...] Vernunft»

Die philosophische Philosophiegeschichtsschreibung entsteht - bei
Kant - unter dem Vorzeichen der Auffassung, dass das Philosophieren
als Movens und Medium der Entwicklung «der» Philosophie und «die»
Philosophie als eine (auf Entwicklung hin angelegte) «Idee» betrachtet
werden kann, die in der Vernunft - es ist bei Kant eine endliche
(«menschliche») - wie keine zweite «keim»-haft angelegt ist, so dass

man geradezu definieren kann: «das Philosophiren ist eine allmälige
Entwickelung der menschlichen Vernunft»37. Dort, wo das Philosophieren

mit einer allmählichen Entwicklung von Vernunft in diesem Sinn in
Verbindung gebracht werden kann, wie bei Kant und später noch bei

Hegel und vielfach im teleologischen Denken seither, dort ist die
Philosophiegeschichtsschreibung ein «Theil der Philosophie»38. Dort gibt es

die «philosophische Geschichte der Philosophie», d.h. eine spezielle
(aber normativ ausgezeichnete) materiale (oder «substantialistische»39)

Geschichtsphilosophie, die sich - dem Geltungsanspruch nach
unabhängig von der Zeit - ein spezielles geschichtliches Ganzes zum
Gegenstand macht: das Ganze der Geschichte (res gestae) des philosophischen,

d.h. des diskursiven Denkens («nur [...] nach Begriffen»40), das

in Texten manifest wird. Diese Betrachtung stützt sich auf «umfassende

Begriffe» (nach Schopenhauer), letztlich Ideenbegriffe, nicht auf die
Texte (als Quellen). Dabei hatte schon Kant die philosophische einer
nur historischen und empirischen Betrachtung der Geschichte des

philosophischen Denkens entgegengesetzt, die für ihn (und viele Denker
seither) nach Maßgabe dieser drei Zugangsweisen selbst drei (logisch

37 Kant, Lose Blätter, S. 340. Vgl.: Kritik der reinen Vernunft [ KrV], B 860 ff.,
insbes. 863, auch B XLIV (WA, Bde. III und IV); Prolegomena zu einer jeden
künftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird auftreten können, A 194 (WA,
Bd. V, S. 109-264); Die Metaphysik der Sitten, A VI.

38 Kant, Lose Blätter, S. 343.
39 Der Gegensatz ist eine formale Theorie des Geschichtswissens bzw. eine analy¬

tische Philosophie der Geschichte, die sich nicht, wie die substantialistische, die
Aufgabe stellt, «über die Welt zu denken oder zu sprechen», sondern die
Aufgabe, «[...] die Weisen zu analysieren, in denen über die Welt gedacht und von
ihr gesprochen wird», wie es Danto formuliert, a.a.O., S. 7 (engl., S. XV).

40 Kant, KrV, B 746 f.



98 Petra Kolmer

unterschiedene) Dimensionen hat: Da gibt es 1. die (historische)
Dimension der einzelnen Texte (in denen man nur die «Systeme» sieht),
die zu verschiedenen Zeiten und an verschiedenen Orten entstehen;
2. die (empirische) Dimension der besonderen epochalen Dispositionen
oder Paradigmen des philosophischen Denkens und 3. die (philosophische)

Dimension der allgemeinen Entwicklung dieses Denkens in
Raum und Zeit, das sich am Ende (oder, wie z. B. bei Kant, an einem
bestimmten Punkt dieser Entwicklung) in die Lage versetzt sieht, eine

philosophische Theorie über diese seine Entwicklung aufzustellen (mit
Hilfe von Historie und Empirie). Entsprechend bringen es nun die
Historiker, um es wiederum mit Kant zu formulieren, nur zu einer
klassifizierenden Kenntnis einzelner philosophischer Systeme, d. h. zu einem
Wissen, wer wo was wann in jeweiliger Vergangenheit gesagt hat, während

Empiriker zwar schon zusammenhängend «erzähl[en]» (beschreiben)

können, «wie man und in welcher Ordnung bisher philosophirt
hat»41, aber dabei doch immer nur den «empirischen Weg[]» skizzieren42

(nach der «Zeitfolge der Bücher»), auf dem das Philosophieren
zufälligerweise und jeweils bis jetzt (im deskriptiven Sinne) fortgegangen

ist. Weil den Empirikern (wie den Historikern) das «Auge der
Philosophie» fehlt, weil sie «zyklopisch» sind, wie Kant sagt,43 bzw. weil,
wie Hegel formuliert, ihr eigenes «Auge» «Ideen-los[j» ist,44 sehen sie
das Philosophieren, das wir zu verschiedenen Zeiten und an verschiedenen

Orten betreiben, in keinem inneren, notwendigen, subordinativen
Zusammenhang (i.S. der systembildenden «Entwicklung») und gibt es

für sie auch keinen Fortschritt im normativen Sinn.

1.2 Naturalisierung der Vernunft

Die Entstehung der «Philosophiegeschichtsphilosophie» setzt historisch
vielerlei voraus - vor allem die vielleicht folgenreichste Entdeckung
des 18. Jahrhunderts: die Entdeckung, dass sich menschliche Hand-

41 Kant, Lose Blätter, S. 340.
42 Vgl. Kant, <Brief an K. Morgenstern vom 14. August 1795>, AA, Bd. XII,

S. 36.
43 Kant, Logik - ein Handbuch für Vorlesungen (hg. von G.B. Jäsche, 1800)

[=Logik], A 62 (zit nach WA, Bd. VI, S. 417-582).
44 Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, hg. von P. Garniron

und W. Jaeschke, Bd. 6: Teil 1: Einleitung in die Geschichte der Philosophie.
Orientalische Philosophie, Hamburg 1994, S. 28.



Plädoyer für die nichtphilosophische Philosophiegeschichtsschreibung 99

lungs- und/oder Lebensbereiche, ja dass sich die «sittliche Welt» im
Ganzen als etwas Räumliches und gesetzmäßig Geregeltes, also wie
eine Natur, ja als eine Natur, als eine «zweite Natur» (Hegel) auffassen
lässt, die sich neben oder über der physischen Natur aufspannt.45 Diese
zweite Natur sieht man von der ersten vor allem darin unterschieden,
dass sie im Ganzen (und nicht nur partiell) lebendig, dass sie
«Entwicklung» und «organische[r] Zusammenhang» ist46. Und tatsächlich
ist auch im Falle der Philosophiegeschichte seit Kant nicht einfach nur
von «einer allmäligen Entwickelung der [...] Vernunft» die Rede,
sondern, genauer besehen, ebenfalls von der Entwicklung einer «Natur»
(im Bereich der zweiten Natur): nämlich derjenigen Natur, die Kant
selbst auf wirkmächtige Weise «der Vernunft, dem Denken»47 vindiziert
hat.48

45 Zur Entstehung der Geschichtsphilosophie im 18. Jahrhundert vgl. in aller Kür¬
ze: G SCHOLTZ, Art. <Geschichte>, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie,

Bd. 3, Sp. 344-398, insbes. 357 ff. Scholtz skizziert gut, wie im 18.
Jahrhundert «an die Stelle der theologisch bestimmten Universal-G[eschichte] [...]
die Gfeschichte] der Menschheit als Zivilisationsprozess und universale
Kulturentwicklung [tritt]», wie sich damit der Ausdruck «Geschichte» im «Kollektivsingular»

(nach R. Koselleck) durchsetzt, mit dem sich nun die Vorstellung von
einer «Kohärenz» der berichteten Ereignisse ebenso verbindet wie die Vorstellung

von einem einheitlichen «Geschichtssubjekt», wie dadurch die (in der
Rhetorik festgelegten) <leges historicae>, die zunächst nur «Anweisungen
gaben, wie ein verstehbarer Erzählzusammenhang herzustellen sei, [...] zu
gesetzlichen Zusammenhängen der Sache selbst» werden (Sp. 358); und wie später,

im Deutschen Idealismus, «Geschichte» zum Entwicklungsprozess einer
von der Menschheit abgelösten und, so bei Hegel, als «Geist» personifizierten
absoluten Vernunft avanciert, die in einer «Philosophie der Geschichte» zu
erkennen sucht, was sie aus sich selbst gemacht hat (Sp. 361 f.).

46 So formuliert nach J. G. Droysen, Historik, a.a.O., S. 7.
47 Der Ausdruck stammt von Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philo¬

sophie, a.a.O. S. 220.
48 Zur Naturalisierung der Vernunft bei Kant vgl. u.v.a. KrV, B 860ff.; Kritik

der Urteilskraft [=KU], B 274 {WA, Bd. X); Über die von der Königl. Akademie

der Wissenschaften zu Berlin für das Jahr 1791 ausgesetzte Preisfrage:
Welches sind die wirklichen Fortschritte, die die Metaphysik seit Leibnitzens
und Wolfs Zeiten in Deutschland gemacht hat? (hg. von D.F. Th. Rink, 1804)
[=Preisschrift], A 21 {WA, Bd. VI, S. 583-676); Lose Blätter, S. 341. Zur
Bezugnahme auf die «Natur der Vernunft, des Denkens» durch Hegel vgl. dessen

Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, a.a.O., S.220. Vgl. heute

L. Braun, Histoire de l'histoire de la philosophie, Paris 1972. Dt.: Geschichte
der Philosophiegeschichte, bearbeitet und mit einem Nachwort versehen von
U.J. Schneider, Darmstadt 1990. - Beim Thema «Natur» geht es freilich nä-
herhin um die (praktisch relevanten) Fragen: ob wir in einer determinierten



100 Petra Kolmer

Die Schwierigkeit, die die «Philosophiegeschichtsphilosophie» heute

macht, besteht, wie oben angedeutet wurde, darin, dass sie in einer
Vielzahl von Ansätzen ausgebildet worden ist, die im Detail so erheblich

voneinander abweichen, dass, zumindest auf den ersten Blick,
kaum noch nachvollziehbar ist, wie jemals von einer Ordnung des

Philosophierens i.S. der Vernunftentwicklung hat die Rede sein können.
Denn die Konzepte differieren gerade in den Auffassungen von
Vernunft, Philosophie und Geschichte, also letztlich im Selbst- und
Weltverständnis des Menschen. Um dies an zwei Beispielen kurz anzudeuten:

1. So kann man (wie z. B. Kant) der Auffassung sein, die
Philosophiegeschichte (res gestae) zeuge von der Entwicklung einer Vernunft,
die Ideen «hat», während sie für andere Denker (wie Hegel) von der

Entwicklung einer Vernunft zeugt, die selbst Idee «ist».49 2. Manche
Denker (wie Kant und Hegel) sehen die Vernunft - habe sie nun Ideen
oder sei sie Idee - als den Totalitätshorizont der Philosophiegeschichte
an, d.h., sie verstehen sie als ein Prinzip der Erkenntnis und/oder der
Erzeugung einer Welt, die sich auf sinnliche Welt nicht reduzieren lässt;
für andere ist umgekehrt die Geschichte der unvordenkliche Horizont
einer - insofern «geschichtlichen» - Vernunft: Dies ist seit dem 19.

Jahrhundert überwiegend - freilich wiederum in einer Vielfalt singulä-
rer Ansätze - der Fall.50

Welt leben oder in einer Welt, in der Freiheit möglich ist. Darauf kann hier
nicht eingegangen werden.

49 «Idee» ist für Hegel bekanntlich die «eigentlich philosophische Bedeutung» für
«Vernunft» (oder das «Absolute»): Hegel, Enzyklopädie der philosophischen
Wissenschaften im Grundrisse, §§ 213, 14 (zit. nach Werke in zwanzig Bänden,
neu ediert und hg. von E. Moldenhauer und K.M. Michel, Frankfurt a.M.
1969 ff., Bde. 8-10).

50 Vgl. dazu P. Kolmer, Philosophiegeschichte als philosophisches Problem,
a.a.O. - Die Philosophie, die man, wie die Vernunft, auf die sie sich so exklusiv

bezieht, seit dem 19. Jahrhundert unverbrüchlich in Geschichte situiert sieht
(allerdings rückwirkend bis zu den Anfängen des Philosophierens), ist heute
Gegenstand von philosophischen Untersuchungen, die (zumeist nach Maßgabe
von Hegels Theorie des endlichen Geistes, vor allem der Phänomenologie des

Geistes) die Arten der Bezugnahme der Philosophie auf ihre «eigene»
Geschichte, die seit der Antike ausgebildet worden sind, sozusagen auf den Begriff
zu bringen versuchen. Dies ist im genannten Aufsatz von H. Lübbe der Fall; in
den phänomenologischen Untersuchungen von W. E. Erhardt (Philosophiegeschichte

und geschichtlicher Skeptizismus. Untersuchungen zur Frage: Wie ist
Philosophiegeschichte möglich?, Bern/München 1967), die «erweisen [wollen],

dass die Geschichte der Philosophiegeschichte Gegenstand einer
selbstständigen philosophischen Wissenschaft werden kann» (S. 25); femer in



Plädoyer für die nichtphilosophische Philosophiegeschichtsschreibung 101

Denker wie W. Dilthey oder (für die Philosophiegeschichtsschreibung

speziell) auch K. Jaspers haben darauf aufmerksam gemacht, dass

sich solche Unterschiede nur eliminieren lassen, wenn man in der Lektüre

der entsprechenden Texte auslässt, «was anderem Denken gerade
das Wesentliche war»51. Lässt man es nicht aus, d. h. gleitet man nicht,
wie in der (s/nrcproduktiven) «Philosophiegeschichtsphilosophie», die
ihre eigenen Auffassungen von Vernunft, Geschichte und Philosophie
(etc.) nicht zur Disposition stellt, über die Texte «oberflächlich»
hinweg,52 und nimmt man das Gesagte zugleich (argumentativ) in seinem

Wahrheitsanspruch ernst, dann stellt deren Vielheit die für das Projekt
«Philosophiegeschichtsphilosophie» im Allgemeinen konstitutive
Auffassung in Frage, dass wir, die wir zu verschiedenen Zeiten und an
verschiedenen Orten philosophieren (philosophiert haben und wohl noch

philosophieren werden), in einer Ordnung philosophieren, ohne uns
ausdrücklich zu einer solchen Ordnung verabredet zu haben.53 Wenn
also gelten soll, «dass es Ordnung gibt», um es mit M. Foucault zu
formulieren,54 so wäre zu fragen, welche Ordnung, mithin welche
Geschichte, es gibt.

L. Brauns Histoire de l'histoire de la philosophie wie auch bei U. J.

Schneider, Die Vergangenheit des Geistes. Eine Archäologie der
Philosophiegeschichte, Frankfurt a. M. 1990. Diese Texte zeugen davon, dass mittlerweile

an die Stelle einer Philosophie, die sich noch ihrer selbst vergewissern
konnte, ohne dabei sogleich schon den Weg über Texte und eine Betrachtung
ihrer «eigenen» Geschichte (in einfacher «Philosophiegeschichtsphilosophie»)
nehmen zu müssen, eine Philosophie getreten ist, die sich als unhintergehbar in
Geschichte existierend versteht. In ihrem Zusammenhang wird die einfache
«Philosophiegeschichtsphilosophie» kantischer und hegelscher Provenienz
sozusagen abgelöst von der «Philosophiegeschichtsgeschichtsphilosophie», auf die
hier nicht näher eingegangen werden kann.

51 K. Jaspers, «Geschichte der Philosophie», in: ders., Einführung in die Philo¬
sophie. ZwölfRadiovorträge, München (1953) "1988, S. 101-110, zit. 106.

52 Ebd., S. 105.

53 Wir verfahren also nicht «nach einem verabredeten Plan», wie Kant formulier¬
te, in: «Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht»,
A 387 (zit. nach WA, Bd. XI, S. 31-50).

54 M. Foucault, Les mots et les choses (1966). Dt.: Die Ordnung der Dinge.
Eine Archäologie der Humanwissenschaflen, Frankfurt a. M. 1974, S. 23. -
O. Marquard hat im Blick auf die faktische Vielheit der Konzeptionen als Prinzip

festgehalten, «dass Bücher nicht nur eine Deutung haben und dass es nicht
nur ein Buch gibt, und: dass Geschichten nicht nur eine Deutung haben und
dass es nicht nur eine Geschichte gibt». («Über die Unvermeidlichkeit der
Geisteswissenschaften», in: ders., Apologie des Zufälligen. Philosophische Studien,



102 Petra Kolmer

W. Chr. Zimmerli und R. Rorty haben auf das Problem der
(präsumtiv kontingenten) Vielheit der «Philosophiegeschichtsphilosophi-
en» (und Philosophien) philosophisch reagiert. Wie sie es taten, ist im
vorliegenden Zusammenhang beachtenswert und sei im Folgenden -
stichwortartig kurz - skizziert.

2. Entgrenzungsmuster in der «Philosophiegeschichtsphilosophie»;
Zwei Ansätze

1) 1993 machte W. Chr. Zimmerli im Geiste Hegels noch einmal darauf
aufmerksam, «dass die Philosophiegeschichte zuvörderst eine philosophische

und dann erst eine historische Disziplin ist»55. Freilich sei es,

so Zimmerli weiter, nicht zureichend, nur auf die «Faktizität dieses

Faktums» zu pochen; entscheidend sei vielmehr, zu sagen, durch welche

Theorie die Philosophiegeschichtsschreibung - als philosophische

- denn eigentlich anzuleiten sei, wenn «die Theorieleitung [...] nicht
überall und zu allen Zeiten ein- und dieselbe» ist, sondern wechselt.56

Nun hat sich, sagt Zimmerli, «weltweit [...] gegenüber dogmatischen
Monismen, die dann als Ideologien auch die Reflexion der Philosophiegeschichte

dominierten, der Pluralismus durchgesetzt [...]: Pluralismus
nicht nur als Faktum, sondern geradezu [...] als Wert»: Akzeptieren wir
den Pluralismus doch heute «nicht nur als kontingente Realität»,
sondern verteidigen ihn als den Nachfolge-Wert für Toleranz.57 In diesem
Sinne plädiert Zimmerli für Pluralismus der philosophischen Theorien
in der philosophischen Philosophiegeschichtsschreibung: für einen
Theorien-«Eklektizismus», der «Rückgriffe und Anknüpfungen an
frühere Positionen [...] auch in unüblichen Konfigurationen» möglich
werden lässt.58

2) Einen anderen Vorschlag macht R. Rorty. In der Tradition des

Neukantianismus versteht Rorty unter Philosophiegeschichtsschreibung

Stuttgart 1986, S. 98-116, 109 ff.) Vgl. auch schon: ders., «Frage nach der Frage,

auf die die Hermeneutik die Antwort ist», in: ders., Abschied vom Prinzipiellen.

Philosophische Studien, Stuttgart 1981, S. 117-146, insbes. 130 ff.
55 W. Chr. Zimmerli, «Vom Unfug der theorielosen Philosophiegeschichte»,

a.a.O., S. 72.
56 Ebd.
57 Ebd., S. 72 f.
58 Ebd., S. 74.



Plädoyer für die nichtphilosophische Philosophiegeschichtsschreibung 103

zunächst überhaupt Problemgeschichte, ist aber der Aulfassung, dass

die Problemgeschichte reformiert werden muss.59 Denn in der
neukantianischen Version - Rorty nennt sie «Doxographie» - liegt ihr die
Überzeugung zugrunde, dass wir im Philosophieren immer dieselben
Probleme oder Fragen haben und diese, «the permanent <deep,
fundamental questions)»60, im Verlauf von Geschichte immer besser
beantworten würden. Diese Überzeugung lässt sich aber durch Erfahrung
(tatsächlich) nicht stützen. Für Rorty muss die Philosophiegeschichtsschreibung

daher Problemen gelten, die sich uns nachweisbar (tatsächlich)

und, wie die Erfahrung zeigt, auf sehr individuelle Weise gestellt
haben bzw. stellen. Zugleich sollen in der Orientierung auf tatsächliche
Probleme historische, empirische und philosophische Zugangsweisen

zum Gegenstandsbereich <Philosophiegeschichte> sich wie in einer
«dialektischen Triade» hegelianischer Art61 auf der Basis der Empirie
verbinden. Den Part der Empirie übernimmt im Bereich der
Philosophiegeschichtsschreibung das, was Rorty (unter Beibehaltung des

deutschen Ausdrucks) «Geistesgeschichte» nennt. Die Geistesgeschichte ist
ein Genre der problemorientierten Philosophiegeschichtsschreibung, in
dem man sich auf das individuelle Moment des Philosophierens
konzentriert. Denn hier fragt man: «<Why should anyone have made the

question of - central to his thought?) or <Why did anyone take the problem

of - seriously?)».62 Die Geistesgeschichte wird ergänzt zum einen
durch die «historische», zum anderen durch die «rationale
Rekonstruktion». Letztere zielt auf Lösungen, die die «großen toten Philosophen»

auf spezielle Sachfragen gegeben haben, die sich dem
philosophierenden Interpreten selber stellen. Der unterstellt in seiner Bezugnahme

auf diese Lösungen der Vorfahren (die er wie Lebende ansieht),
dass dort von denselben Problemen die Rede war, genauer: ist. Denn
die Perspektive der rationalen Rekonstruktion ist zeitlos bzw., wie
Rorty sagt, «anachronistisch»: Sie steht der Zeit entgegen - und der
historischen Rekonstruktion, die uns, der Zeit verpflichtet und in
beständiger Korrektur der philosophisch-atemporalen Sichtweise, daran

erinnert, dass die Probleme unter historisch kontingenten Bedingungen

59 R. Rorty, «The Historiography of Philosophy: Four Genres», in: R. Rorty /
J. B. Schneewind/Q. Skinner, Philosophy in History. Essays on the

Historiography ofPhilosophy, Cambridge 1984, S. 49-75,61 ff.
60 Ebd., S. 63.
61 Ebd., S. 68.
62 Ebd., S. 57.



104 Petra Kolmer

entstehen. Die historische Rekonstruktion tut dies, indem sie demonstriert,

dass für unsere Vorfahren nicht voraussehbar war, welche Probleme

wir haben würden.63 - Rortys Neubegründung der problemorientierten

Geschichtsbetrachtung erfolgt im Lichte eines philosophischen
Selbstverständnisses, demzufolge «we should justify ourselves by
claiming to be asking better questions, not by claiming to give better
answers to the permanent <deep, fundamental questions> which our
ancestors answered badly»64.

3. Aspekte einer Historik der Philosophiegeschichtsschreibung

Die Ansätze von Zimmerli und Rorty räumen dem Zufall, dem das

Philosophieren unterliegt, wenn man der Erfahrung folgt, einen großen
Spielraum ein. Die Frage ist: Entschärfen oder lösen sie gar das Problem

der Vielheit der «Philosophiegeschichtsphilosophien»? Mir scheint,
dass sie es nicht tun und dass wir noch ein Stück weitergehen müssen:

dahin, die Philosophiegeschichtsschreibung als ein zwar in der Philosophie

beheimatetes, aber doch genuin historisches Projekt (im oben

angegebenen Sinn) zu verstehen und zu betreiben. Denn m. E. wird in den

angesprochenen Konzepten aufgrund der Konzentration auf die ratio
(das diskursive Denken) - die allgemeine Theorie einerseits, das Problem

andererseits - etwas Entscheidendes übersehen: Übersehen wird
die «Nicht-Übereinstimmung aus Prinzip» («disagreement of
principle»)65, die z.B. noch zwischen ihnen selbst hinsichtlich der Vorstellungen

von Vernunft, Philosophie, Geschichte etc. besteht - eine Nicht-
Übereinstimmung, die so tief greifend ist, dass sie sich auf nichts
Gemeinschaftliches mehr berufen kann. Diese Nicht-Übereinstimmung ist
begründet, wie ich behaupten möchte, in unterschiedlichen prärationalen

«Leitüberzeugungen», «Gedankenmotiven», «grundlegenden
Intuitionen»66, d.h. in «begriffs- und zeichenlose[n] Einsicht[en]», die zwar

63 Sie erinnert uns daran «by demonstrating that they were invisible to our ances¬
tors» (ebd., S. 68).

64 Ebd., S. 63.
65 Danto, a.a.O., S. 181 (engl. S. 109).
66 Die Abhängigkeit des Philosophierens von Intuitionen wird heute vielfach re¬

flektiert: im Allgemeinen z.B. von J. Habermas, vgl. «Dialektik der Rationalisierung.

Jürgen Habermas im Gespräch mit Axel Honneth, Eberhard Knödler-
Bunte und Arno Widmann», in: ders., Die Neue Unübersichtlichkeit. Kleine



Plädoyer für die nichtphilosophische Philosophiegeschichtsschreibung 105

«Begriff, Zeichen, Sprache als Explikationsbedingungen ihrer selbst

ernötig [en]», nicht aber daraus entspringen67 und sich zu einer letztlich
sehr individuellen, persönlich existentiellen Selbst- und Weltsicht
zusammenfügen. Erfahrungsgemäß haben Texte, die anerkannte Philosophen

als zur Philosophie gehörige Texte anerkennen, eine individuelle
prädiskursive Sinn- und Evidenzdimension, die sich (vermutlich) aus
der Verarbeitung bestimmter, lebensweltlicher Erfahrungen (von praktischer

Relevanz) ergibt, die wir im Umgang miteinander in einer (kulturell

schon gestalteten) Welt zu machen haben. Diese Dimension jedenfalls

lässt die Texte auf (Sinn-)Verstehen oder daraufhin angelegt sein,
dass man das Gesagte in seinem Eigensinn zur Kenntnis nimmt. Dies
aber verlangt wiederum im Falle von Texten älteren Datums, dass man
sie im Zusammenhang des historischen Wissens im oben angegebenen
Sinne zur Kenntnis nimmt. Denn das philosophiehistorische Wissen
schließt (als philosophiehistorisches), wie im Folgenden nun noch zu
zeigen sein wird, Sinnverstehen ein, ohne darin aufzugehen, und
ermöglicht zugleich eine rationale, argumentative, d.h. wahrheitsorien-
tierte (und in diesem Sinne philosophische) Auseinandersetzung mit
den überlieferten Texten, weil es nicht auslässt, «was anderem Denken
gerade das Wesentliche war» (Jaspers).

3.1 Drei Dimensionen der Bezugnahme aufgegebene Texte

In unserer Bezugnahme auf philosophische Texte, die in Archiven
gegeben sind, lassen sich drei Dimensionen unterscheiden - wenn es uns
im Allgemeinen dämm geht, der Intention des Gesagten (intentio opens)

gerecht zu werden,68 wenn wir also, wie U. Eco69 einmal formu-

politische Schriften V, Frankfurt a.M. 1985, S. 167-208, zit. 202; im Speziellen,
z.B. beim Thema «Wahrheit»,von L. B. Puntel, Grundlagen einer Theorie
der Wahrheit, Berlin/New York 1990, S. 114 ff; G. Siegwart, Vorfragen zur
Wahrheit. Ein Traktat über kognitive Sprachen, München 1997, S. 2,11 ff.

67 H.M. Baumgartner, «Replik», in: P. Kolmer/H. Korten (Hg.), Grenz¬

bestimmungen der Vernunft, Freiburg/München 1994, S. 469-493, zit. 477.
68 Im hermeneutisehen Ernstfall misslingenden Sinnverstehens wäre dann auch -

in einem gleichsam «divinatorischen Verstehen» («Konjizieren») - die intentio
auctoris zu erheben. F.D.E. Schleiermacher unterscheidet bei der grammatischen

wie der psychologischen Interpretation die komparative und divinatori-
sche Methode (vgl. u.v.a. Schleiermacher, Hermeneutik und Kritik mit
besonderer Beziehung auf das Neue Testament, aus Schleiermachers handschriftlichem

Nachlasse und nachgeschriebenen Vorlesungen hg. von F. Lücke, Berlin
1838 [=SW, I. Abteilung, Bd. 7 (Lückesche Edition der Schleiermacherschen
Hermeneutik HL)], S. 31/2). Unter Divination ist ein analogisches Verfahren



106 Petra Kolmer

lierte, «für ein Prinzip der Interpretierbarkeit und für die Abhängigkeit
der Interpretierbarkeit von der intentio operis»10 eintreten, «den wörtlichen

Sinn» verteidigen71 und mithin die philosophischen Texte als «li-

(<parasemischer Transformation)) zu verstehen, wie M. Frank es in der
«Einleitung» zu: F.D.E. Schleiermacher, Hermeneutik und Kritik, hg. und
eingeleitet von M. Frank, Frankfurt a.M. (1977) 71999, S.33f. formuliert: «Nur
analogice, nämlich gestützt auf die Selbstbeobachtung), lässt sich der individuelle

Sinn eines fremden Zeichengebrauchs erraten. [...] Die Utopie eines
vollkommenen Verstehens des Anderen wird also durch das bloß Analogische der
Divination gerade zerstört.» (S. 52) In diesem analogischen Sinne geht man im
Falle der psychologischen Interpretation, wie W. Hogrebe es bildlich ausdrückt,
in das vorsprachliche «produktive Energiezentrum» der Rede (im Autor,
verstanden als Geistwesen) zurück, um «von dort aus eben diese Rede assimilierend,

aber anders zu produzieren». (W. Hogrebe, Metaphysik und Mantik.
Die Deutungsnatur des Menschen, Frankfurt a.M. 1992, S. 190) Doch wie
immer bildhaft man es auch ausdrücken mag: Festzuhalten bleibt, dass erst durch
das analogische Verfahren z.B. noch einsichtig wird, was jemand in der
Philosophie unter Argumentation versteht und was er als einen Grund ansehen kann,
den er in der spezifisch verstandenen Argumentation anführen könnte. Dies wäre

gegen die sprachpragmatische Interpretationstheorie etwa Habermas'scher
Provenienz einzuwenden, die von allgemein verständlichen «Rationalitätsvoraussetzungen

der Interpretation» ausgeht: Vgl. etwa Habermas,
«Rekonstruktive vs. verstehende Sozialwissenschaften», in: ders, Moralbewußtsein und
kommunikatives Handeln, Frankfurt a.M. 1983, S. 29-52, insbes. 38 ff.

69 In: I limizi dell'interpretazione, Mailand 1990. Dt.: Die Grenzen der Interpre¬
tation, München /Wien 1992.

70 Eco, a.a.O., S. 54.
71 Ebd., S. 40. Für «ein Prinzip der Interpretierbarkeit und für die Abhängigkeit

der Interpretierbarkeit von der intentio operis» einzutreten, heißt nach Eco
nicht, «die Mitarbeit des Adressaten» auszuschließen (ebd., S. 54). Wird doch
im Lesen von Texten auf der Basis von «Vermutungfen] seitens des Interpreten»

ein «Textobjekt», also der Text als Objekt der Lektüre, <konstruiert> (ebd.).
Für ein Prinzip der Interpretierbarkeit einzutreten heißt nur, zwischen Interpretieren

und Benutzen der Texte (etwa in Argumentationszusammenhängen) zu
unterscheiden: «Allein die Tatsache, daß man die Konstruktion des Textobjekts
unter das Zeichen der Vermutung seitens des Interpreten gestellt hat, zeigt, daß
die intentio operis und die intentio lectoris in einem Zusammenhang stehen.

Verteidigt man die Interpretation gegen das Benutzen der Texte, so will man
damit nicht sagen, Texte dürften nicht benutzt werden. Doch hat ihre freie
Benutzung nichts zu tun mit ihrer Interpretation, auch wenn sowohl Interpretation
wie Benutzung stets eine Bezugnahme auf den Grundtext, und sei es nur als

Vorwand, voraussetzen. Benutzen und Interpretieren sind gewiß zwei abstrakte
Modelle. Jede Lektüre ist immer Resultat aus einer Mischung dieser beiden
Verfahren. Es kann vorkommen, daß ein als Benutzung begonnenes Spiel als
erhellende und kreative Interpretation endet - und umgekehrt. Und es kann
auch vorkommen, daß die Fehlinterpretation einen Text von den Krusten vieler



Plädoyer für die nichtphilosophische Philosophiegeschichtsschreibung 107

terarische Texte» auffassen, d. h. als Stücke der Literatur, die von
«literarischen Lesern» gelesen werden müssen, die in ihnen nicht nur
Gedanken und Argumente, sondern auch Sinn noch vermeinen.72 Diese
Dimensionen (die die verschiedenen Projekt-Arten fundieren, die wir in
der Philosophie verfolgen können) sind:

Erstens die Dimension des (Sinn-)Verstehens, das auf die grundlegenden

Intuitionen, das individuelle Selbst- und Weltverständnis zielt,
das dem Gesagten einen Sinn verleiht, der sich nicht für jedermann zu
jeder Zeit schon von selbst versteht.73

vorhergehender kanonischer Interpretationen befreit, neue Aspekte von ihm
enthüllt und den Text dabei schließlich gemäß seiner [...] intentio operis besser
und produktiver interpretiert» (ebd.), wobei die intentio operis von vielen
vorhergehenden intentiones lectoris verdunkelt und abgeschwächt sein kann und
sich die intentiones lectoris wiederum hinter Entdeckungen der intentio auctoris

verbergen können.
72 O. Marquard hat den «literarischen Text» und den «literarischen Leser» gegen

den «absoluten Leser» und seinen Versuch einer «eindeutigen Auslegung des
absoluten Textes» zu verteidigen und zu rehabilitieren gesucht, in: «Frage nach
der Frage, auf die die Hermeneutik die Antwort ist», a.a.O., S. 130ff. Vgl.
auch: ders., «Über die Unvermeidlichkeit der Geisteswissenschaften», a.a.O.,
insbes. S. 108 ff. Marquards Plädoyer gilt den interpretierenden Geisteswissenschaften

und deren «Wende zur Vieldeutigkeit», insofern sie Errungenschaften
sind, die hervorgingen aus der «Tödlichkeitserfahrung der konfessionellen
Bürgerkriege, die hermeneutische Bürgerkriege waren, weil man sich dort totschlug
um das eindeutig richtige Verständnis eines Buches: nämlich der Heiligen
Schrift, der Bibel» («Über die Unvermeidlichkeit der Geisteswissenschaften»,
a.a.O., S. 108). Die Antwort auf diese Erfahrung kam spät: «denn sie wurde
unausweichlich erst durch die Tödlichkeitserfahrung der neukonfessionellen
Bürgerkriege», als die «die modernen Revolutionen seit 1789» zu deuten sind:
Auch diese Revolutionen waren «hermeneutische Bürgerkriege [...], weil man
sich dort totschlug und totschlägt um das eindeutig richtige Verständnis der
einen einzigen eindeutigen Weltgeschichte» (ebd.). - Es gälte, den «literarischen
Text» und den «literarischen Leser» speziell im Falle der
Philosophiegeschichtsschreibung zu rehabilitieren. Von mir wird dabei vorgeschlagen, nicht
jede Deutung von Büchern (Texten), die keine eindeutige - philosophische oder
wenigstens theoretisch angeleitete - ist, schon als eine historische Deutung zu
bezeichnen. Nicht philosophisch fundierte oder theoretisch angeleitete
Interpretationen können als literarische Interpretationen bezeichnet werden. Aber
nicht jede literarische ist schon eine historische Interpretation, die eine eigene
Form besitzt.

73 Es bliebe freilich festzuhalten, dass eine notwendige Voraussetzung für das Ver¬
stehen überhaupt ist, dass die Welt- und Selbstverständnisse, die zwischen
Konzepten eine «Nicht-Übereinstimmung aus Prinzip» fundieren, im Formalen
übereinstimmen. In dieser Hinsicht versucht W. Hogrebe plausibel zu machen,



108 Petra Kolmer

Die zweite Dimension ist die der philosophisch-argumentativen,
d.h. sach- und problembezogenen sowie wahrheitsorientierten
Auseinandersetzung, in der man nicht zuletzt auf die Gründe zielt, die jemand
für das Gesagte, sei es, ins Feld geführt hat oder ins Feld führen könnte.
In der Argumentation werden die verstandenen Texte (die allerdings im
Laufe der Zeit immer wieder neu verstanden werden müssen) <be-

nutzt>74, d. h. einer intentio lectoris untergeordnet, die sich - Rorty wies
darauf hin - von aller Zeit abkoppelt. Es charakterisiert die Bezugnahme

auf gegebene Texte in dieser Dimension vor allem, so meine ich,
dass das Gelesene zunächst als eine «Meinung» aufgefasst wird - in
modernerer Formulierung: als etwas, das <in der performativen
Einstellung der ersten Person> in die Diskussion gebracht worden ist.

«Meinung» bezeichnet hier also nicht eine Entität, die jemandem wie
ein Privateigentum zugehört.75 Der Ausdruck hat ausschließlich gel-

dass wir in unserer (selbst so uneindeutigen) «Deutungskultur», d. h. in unseren
explizit sprachlichen Weltorientierungen immer schon auf einer einheitlichen
Weltauslegung aufbauen, die sich unserer «Deutungsnatur» bzw. einer ihr
zukommenden «pronominalen Matrix» verdankt: Diese liefert uns, aller Kultur
voraus, die (zeitlich noch unbestimmte) «Topologie eines indefiniten Raumes»,
in dem immer irgendetwas irgendwo irgendwann irgendwie geschieht bzw.
irgendwer irgendwo irgendwann irgendwie agiert (W. Hogrebe, Metaphysik
und Mantik, a.a.O., S. 17). H.M. Baumgartner hat darauf aufmerksam
gemacht, dass wir, wenn wir das «Problem des Ernstfalls», d.h. des Überlebens
bedenken, annehmen müssen, eine rudimentär gemeinsame «Erfahrungswelt»
zu haben: Es ist das «Problem des Ernstfalls», das uns «die Erfahrungswelt auf
ein Skelett von allgemeinsten und daher auch äußerst dürftigen Grundbestimmungen

[...] gleichsam <zusammenschnurren> [lässt], die auch den noch so
verschiedenen und dem Augenschein nach inkommensurablen Interpretationswelten

als Erfahrungsgerüst eines sinnlich-vernünftigen Wesens zugrunde
liegen». (H. M. Baumgartner, «Das Apriori der Historisierung des Apriori?
Über die Grenzen eines in seiner Allgemeinheit irreführenden Konzepts», in:
Chr. Hubig [Hg.], Cognitio humana - Dynamik des Wissens und der Werte.

XVII. Deutscher Kongreß für Philosophie in Leipzig 1996. Vorträge und
Kolloquien, Berlin 1997, S. 479-490, zit. 484)

74 Von Benutzen spricht nicht nur Eco, sondern z. B. auch schon Schleiermacher,
vgl. HL, S. 7 ff.

75 Das ist eine Facette der Hegeischen Bestimmung von Meinung: «Eine Meinung
ist nichts als eine subjektive Vorstellung, ein beliebiger Gedanke, eine Einbildung,

die ich so oder so, und ein anderer anders haben kann; eine Meinung ist
mein; sie [ist] nicht ein in sich allgemeiner, an und für sich seiender Gedanke».
(Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, a.a.O., S. 18)



Plädoyer für die nichtphilosophische Philosophiegeschichtsschreibung 109

tungstheoretischen Sinn76 und metatheoretischen Status: Seine Verwendung

zeigt an, dass der Interpret in begründungsorientierter Einstellung
die Aussagen hinsichtlich ihres Wahrheitsanspruchs vorläufig suspendiert

hat, aber auch, dass seine Urteilssuspensionen nicht in definite
Urteile über das Gelesene einmünden werden, in welchen richterliche
Vernunft- und Machtbefugnis in Anspruch genommen ist. Denn auf der
einen Seite lassen sich von uns - die wir noch nicht einmal sagen können,

welche Philosophie auf der Basis welcher Vernunft welche
Geschichte hat - letzte Gründe kaum angeben. Auf der anderen Seite
stehen Auseinandersetzungen mit Texten unter einschränkenden

Bedingungen, wie sich gleich zeigen wird, die extreme Urteile illegitim
machen.77

Die dritte Dimension nun ist die historische. Für die Historie lässt
sich die (oben angegebene) autochthone Formgebung ausfindig
machen, wenn man auf die Bedingungen reflektiert, unter denen wir zur
Kenntnis nehmen, was in Büchern gesagt ist, die wir nicht selbst, die
vielmehr andere zu früheren Zeitpunkten verfasst haben und die
anerkannte Philosophen als zur Philosophie gehörige Bücher anerkennen.
Um nur zwei Bedingungskomplexe zu nennen: 1) Texte werden erfah-

76 Er meint etwa, wie in der KANTischen Bestimmung, «ein [...] sowohl subjek¬
tiv, als objektiv unzureichendes Fürwahrhalten» (im Gegensatz zum Glauben
als subjektiv und zum Wissen als sowohl subjektiv wie objektiv zureichendem
Fürwahrhalten): KrV, B 850. Der geltungstheoretische Sinn spielt freilich auch
in der Hegeischen Bestimmung von <Meinung> eine entscheidende Rolle: Gibt
man den «Systemen» anderer «kein anderes Verhältnis zu sich, als daß sie

Meinungen sind», so zeigt dies an, dass man im Grundsatz «nicht erkannt, daß es
Wahrheit gibt», ist gegen die Wahrheit «gleichgültig». (Differenzschrift [1801],
in: Werke in zwanzig Bänden, Frankfurt a.M. 1969 ff., Bd. 2,S. 16)

77 Ein extremes Urteil wäre es, wollte man z.B. behaupten, ältere Philosophie,
nehme man einmal die hegelsche Philosophie, habe heute nichts mehr zu sagen
oder nie etwas zu sagen gehabt, ebenso extrem aber auch, würde man diese

Philosophie in allen Hinsichten zur «wahren Philosophie» erklären. Nicht minder

extrem wäre es, wenn man den Mittelweg einschlagen und im Vorhinein
entscheiden würde, dass wir (wer auch immer dieses «wir» dann repräsentieren
mag) heute Abstand zum hegelschen Denken gewonnen haben, das uns im
Abstand gleichwohl noch immer bestimmt. Solchen Globalurteilen gegenüber
sollte grundsätzlich offen bleiben, ob der Inhalt von Büchern nicht in bestimmten

Hinsichten und Zusammenhängen aus guten (und noch immer guten) Gründen

schon Zeitgenossen zum Abstandnehmen Anlass gegeben hat (das weiß
man dann historisch), während umgekehrt zugleich auch offen gehalten werden
sollte, ob Texte nicht ein Potential an Argumenten, Einsichten, Überlegungen
enthalten, das noch immer bedenkenswert ist.



110 Petra Kolmer

rungsgemäß nach bestimmten Themenstellungen und Gesichtspunkten
gelesen, die sich aus den Handlungszusammenhängen (Projekten) ergeben,

welche die Interpreten in Interpretationen verfolgen. Es gibt wahr-
heitsorientierte und argumentbezogene Unternehmungen, in denen der
Textbezug eine Rolle spielt und die sich als genuin philosophische
bezeichnen lassen,78 und es gibt Projekte, in denen es zum Selbstzweck
wird, z.B. den Sinnhintergrund des Gesagten zu erhellen (sie fundieren
die Hermeneutik). 2) Aber es werden die Texte Anderer, ältere Texte
zumal, nicht nur stets im Lichte eigener Vorhaben gelesen, sondern
immer auch noch in einer Perspektive und auf eine Weise (bzw. bei
Texten jüngeren Datums im Schatten einer solchen Perspektive und

Weise), aus der die professionelle Philosophiehistorie erwächst: in der
zeitlichen Retrospektive und in einer Form, in der wir (sei es nun
ausdrücklich oder nur stillschweigend) ein Wissen mit ins Spiel bringen,
das diejenigen nicht besitzen konnten, die die alten Texte formuliert
haben, im Lichte eines Wissens um Texte, die zum Zeitpunkt, als die

gelesenen Texte entstanden, noch nicht formuliert worden waren. Es

gibt eben einen «einzigartigen Vorteil», den man nur im zeitlichen
Nachhinein und oft sogar nur lange, nachdem etwas geschehen ist,
besitzt: den Vorteil (gut dokumentierte) Ereignisse «im Zusammenhang
mit späteren Ereignissen», deren Eintreten zum früheren Zeitpunkt
nicht voraussehbar war, mithin auf eine Weise kennen zu können, wie
es weder Akteuren noch Zeitzeugen jemals möglich sein kann.79

3.2 Eine Grundfunktion des philosophiehistorischen Wissens

Dieses Konzept einer dreigliedrigen Bezugnahme auf gegebene Texte
ließe sich im Anschluss an die Position Rortys entwickeln, verlangt
aber, im Falle der Historie nicht von Re-Konstruktion zu sprechen.
Denn ob es Geschichte auf rekonstruierbare Weise <gibt> (wie Philoso-
phiegeschichtsphilosophen annehmen), ist erst noch eine Frage. Das

78 Hier lassen sich zwei Typen von Projekten unterscheiden: Projekte, in denen

man, wie im Projekt <Philosophiegeschichtsphilosophie>, sinnproduktiv orientiert

ist, und Projekte, in denen man dem Sinnhintergrund des Gesagten (dem
<Vetorecht der Quellern) Rechnung zu tragen versucht. In Projekten der letzteren

Art - z.B. dem Projekt, die Metaphysik unter Bedingungen des lingustic
turn zu reformulieren - kann der Textbezug, wie Rorty verdeutlichte, dem
Zweck dienen, zur Lösung eines Problems zu gelangen, das der Interpret in
diesem Zusammenhang sieht.

79 Danto, a.a.O., S. 294 (engl. S. 183).



Plädoyer für die nichtphilosophische Philosophiegeschichtsschreibung 111

hier angezielte historische Wissen ist nur konstruktiv: Es trägt dem
Umstand Rechnung, dass wir, könnten wir uns - im Sinne des traditionell

verräumlichten Zeitverständnisses - an die zeitliche Stelle der
«großen toten Philosophen» zurückversetzen, aufgrund unseres Wissens

um ihre Zukunft dort doch «temporale Außenseiter» blieben.80
Und nun scheint mir: Die Philosophiehistorie ist unausweichlich,

solange es das «Stimmengewirr» der philosophischen Philosophiege-
schichts-«Legenden»81 gibt. Die Historie jedenfalls sagt uns im zeitlichen

Nachhinein in immer wieder neuen, thematisch bestimmten,
Geschichten, in denen ein und derselbe Text unterschiedliche Deutungen
erfahren kann, was in jeweiliger Vergangenheit geschah. In der Vielheit
der Geschichten trägt sie der Kontingenz und unserer Endlichkeit Rechnung,

im Blick auf die sie es wiederum uns (in sachlicher Hinsicht)
erlaubt, das Überlieferte «in seiner Kostbarkeit als flüchtige Versuche der
Welt- und Selbsterkenntnis» sichtbar zu machen und so zu tradieren,
dass sich dabei dem «je einzelnen Denkenden und Philosophierenden
die Chance» bietet, «im Schicksal vergangenen Denkens seiner selbst

gewahr zu werden: seiner eigenen Versuche und Irrtümer, seiner
philosophischen Hoffnungen und Enttäuschungen, seiner eigenen Endlichkeit,

die angesichts der Geschichte des Denkens das letzte, aber für ihn
selbst als Vernunftwesen vielleicht doch nicht das allerletzte Wort
ist».82

80 Ebd., S. 418 (engl. S. 293).
81 U. J. Schneider, Die Vergangenheit des Geistes, a.a.O., S. 17.
82 H. M. Baumgartner, «Anspruch und Einlösbarkeit », a.a.O., S. 44.




	Plädoyer für die nichtphilosophische Philosophiegeschichtsschreibung

