Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 61 (2002)

Artikel: Pladoyer fir die nichtphilosophische Philosophiegeschichtsschreibung
Autor: Kolmer, Petra

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882951

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882951
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia philosophica 61/2002

PETRA KOLMER

Pladoyer fiir die nichtphilosophische
Philosophiegeschichtsschreibung

According to many philosophers since Kant, that writing of history which occupies
itself thematically with philosophy is not a historiography like any other. It is histo-
riography of a very «special kind». This is the case, because it is — with the neces-
sity of a «conditio sine qua non» — primarily a philosophical activity, that is an ac-
tivity specifically guided by theory and only then a historical and/or empirical one.
By contrast, the following article takes the view, and justifies it in three steps, that
the writing of the history of philosophy cannot be philosophical, but has to be pri-
marily historical. It mentions aspects of knowledge pertaining to the history of phi-
losophy that need to be clarified in a theory of the historiography of philosophy.

0. Problemexposition

Nach Auffassung vieler Philosophen seit Kant ist diejenige Geschichts-
schreibung, die sich thematisch mit Philosophie befasst, nicht eine Ge-
schichtsschreibung wie jede andere. Sie ist Geschichtsschreibung von
ganz «besonderer Art»'. Denn sie ist — und zwar mit der Notwendigkeit
einer «conditio sine qua non»?* — zuvorderst ein philosophisches, d.h.
spezifisch theoriegeleitetes, und dann erst ein historisches und/oder
empirisches Geschift.

Im Folgenden mochte ich die Auffassung vertreten und (soweit
moglich) begriinden, dass die Philosophiegeschichtsschreibung nicht

1 1. KANT, Lose Blitter zu den Fortschritten der Metaphysik [ = Lose Blitter], in:
Kants Gesammelte Schriften, hg. von der Preufischen Akademie der Wissen-
schaften, Berlin 1902 ff. [= AA], Bd. XX, S. 333-351, zit. 343.

2  So W. CHR. ZIMMERLI, «Vom Unfug der theorielosen Philosophiegeschichte
— Eklektizismus statt Ideologie», in: H. SCHNADELBACH/G. KEIL (Hg.), Phi-
losophie der Gegenwart — Gegenwart der Philosophie, Hamburg 1993, S. 71-
T5::zit. 72,



88 Petra Kolmer

philosophisch sein kann oder, m.a. W., dass sich das von Kant inaugu-
rierte Projekt einer «philosophischen»?® bzw. «philosophirenden Ge-
schichte der Philosophie»* nicht aufrechterhalten lédsst. Ich tue dies in
drei Schritten:

In einem ersten Schritt mochte ich Kants Projekt nach Aspekten,
die mir in besonderem Malle theoretisch signifikant erscheinen, etwas
genauer beschreiben’ und zugleich einige <historische> Bedingungen
nennen, unter denen die «Philosophiegeschichtsphilosophie», wie
H. Liibbe sie bezeichnete® (prdsumtiv) erst hat entstehen kdnnen. Im
zweiten Schritt werde ich dann auf zwei aktuelle Positionen eingehen,
die die «philosophische Geschichte der Philosophie» in der Form, in
der Kant sie begriindet hat, ndmlich als ein (im organologischen Sinne)
teleologisches Projekt, nicht grundsitzlich in Frage stellen, aber doch
die Notwendigkeit sehen, sie gleichsam zu «entgrenzen». Entgrenzung
heif3t, die teleologische Struktur so weit zu lockern, dass dem Zufall,
der Kontingenz bzw. den Prinzipien der Kontingenz, wie vor allem dem
Prinzip der Zeit, ein erheblich groB3erer Spielraum eingerdumt wird, als
es in den traditionellen Konzeptionen des kantischen, aber auch des
wirkmichtigen hegelschen Typs der Fall gewesen ist: Ich skizziere die
Positionen von W. Chr. Zimmerli (aus den 90er Jahren) und von
R. Rorty. Diese beiden Autoren reagieren philosophisch, allerdings un-
terschiedlich paradigmatisch — Zimmerli von Hegel, Rorty vom Neu-
kantianismus her — auf ein Problem, das sich selbst im Laufe der Zeit
an die «Philosophiegeschichtsphilosophie» gekniipft hat: das Problem,
dass es nicht bei einer einzigen Konzeption geblieben ist. Es kann aber
eigentlich nicht, so formulierte es einst Kant, viele «philosophische Ge-
schichten der Philosophie» geben, weil es «nicht viel[e] Philosophien»
geben kann, und es kann «nicht viel[e] Philosophien» geben, weil «es
[...], objektiv betrachtet, nur Eine [...] Vernunft geben kann»’, auf die
exklusiv sich zu beziehen die Philosophie fiir sich traditionellerweise in

3 KANT, Lose Bldtter,S. 341.

4 Ebd., S. 340.

5 Das Paradigmatische dieses Konzepts ist allgemein anerkannt, vgl. z.B.
H. LUBBE, «Philosophiegeschichte als Philosophie. Zu Kants Philosophiege-
schichtsphilosophie», in: K. OEHLER/R. SCHAEFFLER (Hg.), Einsichten.
Gerhard Kriiger zum 60. Geburtstag, Frankfurt a.M. 1962, S. 204-229,

6 Ebd.

7 KANT, Die Metaphysik der Sitten, A VI (zit. nach Werkausgabe [=WA], hg.

von W. Weischedel, Frankfurt a. M. 1974 ff., Bd. VIII, S. 303-634).



Pladoyer fiir die nichtphilosophische Philosophiegeschichtsschreibung 89

Anspruch nimmt. Der Umstand aber, dass man post Kant die philoso-
phische Philosophiegeschichtsschreibung in einer a priori nicht iiber-
sehbaren Mannigfaltigkeit von Ansdtzen ausgebildet hat, konnte ein
Anzeichen dafiir sein, dass nicht der Fall ist, was in der «Philosophie-
geschichtsphilosophie» im Allgemeinen behauptet wird: ndmlich dass
wir in einer Ordnung philosophieren, in einer Ordnung der Subordina-
tion, wie es der Ausdruck <Geschichte> (objektiv verstanden als res
gestae) in ihrem Zusammenhang u. a. anzeigt. Es scheint vielmehr, wir
philosophierten in einer Welt, die nicht unwesentlich von Zufall und
Willkiir beherrscht und darum {iber weite Strecken mehr unordentlich,
denn ordentlich ist. Vor diesem Hintergrund zeigt Zimmerli, dass sich
die philosophische Philosophiegeschichtsschreibung dann aufrechter-
halten ldsst, wenn wir sie (in gewissem Grad) dem Zufall 6ffnen: Zim-
merli selbst plddiert fiir einen expliziten Theorien-«Eklektizismus» in
der philosophischen Philosophiegeschichtsschreibung, wihrend Rorty
vorschlédgt, sie mit den beiden anderen moglichen Formen, Geschichte
zu betreiben, ndmlich der historischen und empirischen, zu verbinden,
und zwar auf dem Boden der (per se nicht strikt systematischen) Empi-
rie. — Im dritten Schrirt mochte ich aber die These vertreten, dass die
Philosophiegeschichtsschreibung iiberhaupt nicht philosophisch sein
kann, sondern (in erster Linie) historisch sein muss, wir also gewisser-
mallen gezwungen sind, den «Unfug der theorielosen Philosophiege-
schichte» zu behaupten, wie Zimmerli (kritisch) formuliert. Doch sind
wir und in welchen Sinn wiren wir wirklich dazu gezwungen?

0.1 Vom «Unfug der theorielosen Philosophiegeschichte»

Das Pladoyer fiir die «historische Geschichte der Philosophie» wére das
Pladoyer fiir den «Unfug der theorielosen Philosophiegeschichte»,
wenn man <Theorie> (wie auch <Wissenschaft>) in einem traditionellen
Sinne zentral nur von einem ihrer Bestimmungsmomente, ndmlich dem
der Systematizitit her definierte. Traditionell wird ja, um es mit Scho-
penhauer zu sagen, als der «Grundcharakter der Wissenschaft» das Sys-
tem, also «die Subordination des Gewussten» unter ein Gesetz angese-
hen, d.h. die Erkenntnis des «Einzelne[n] mittels des Allgemeinen»,
das «Schweben> iiber dem Einzelnen auf der Basis «umfassender Be-



90 Petra Kolmer

griffe», die das Einzelne «beherrschbar» machen.? In der Historie («Ge-
schichte») wird das Gewusste aber nicht sub-, sondern koordiniert, so
dass sie nach herkdmmlicher Auffassung «zwar ein Wissen, jedoch
keine Wissenschaft» ist.? Nun ist man freilich nicht gezwungen, Wis-
senschaft und Theorie derart zu definieren. Tut man es nicht, dann ldsst
sich, wie A.C. Danto gezeigt hat, auch das historische Wissen bzw. las-
sen sich die «Erzdhlungen», in denen es sich artikuliert, «als Arten von
[materialen] Theorien an[ Jsehen»!0. Diesen Theorien ist es, um Dantos
Auffassung kurz zu skizzieren, gemeinsam, dass sie in unser Erfah-
rungswissen, das auf Beobachtung basiert, mithin auf (prinzipiell) Ge-
genwirtiges beschrinkt bleibt, im Fall der Philosophiegeschichts-
schreibung: in unsere Kenntnis von Texten, die in Archiven vorhanden
sind, durch «Gruppierung» («Koordination»!!) eine spezifisch neue
«Ordnung und Struktur» bringen,'? die den historischen Gegenstand
(Geschichte i. S. der res gestae) entstehen lésst. Ein solcher Gegenstand

8 A. SCHOPENHAUER, Die Welt als Wille und Vorstellung, 2. Bd., 2. Teilband,
Ziircher Ausgabe (Werke in 10 Bdnden, Bd. IV), Ziirich 1977, S. 517.

9 Ebd. «Daher gibt es kein System der Geschichte», wie doch bei «jeder andern
Wissenschaft», fahrt Schopenhauer fort (ebd.), «[d]enn nirgends erkennt sie das
Einzelne mittels des Allgemeinen, sondern muss das Einzelne unmittelbar fas-
sen und so gleichsam auf dem Boden der Erfahrung fortkriechen; wihrend die
wirklichen Wissenschaften dariiber schweben, indem sie umfassende Begriffe
gewonnen haben, mittels deren sie das Einzelne beherrschen». — Unter dem Ge-
sichtspunkt, dass man traditionell die Philosophie als die Wissenschaft ansieht,
die sich wirklich als System realisieren kann (wéhrend in anderen nur der An-
spruch besteht), hat bekanntlich spiter J. Burckhardt eine Philosophie der Ge-
schichte (und damit auch eine Philosophie der Geschichte der Philosophie) als
einen «Kentaur, eine contradictio in adjecto» bezeichnet; «denn Geschichte,
d.h. das Koordinieren, ist Nichtphilosophie und Philosophie, d. h. das Subordi-
nieren, ist Nichtgeschichte». (Weltgeschichtliche Betrachtungen, Stuttgart 1978,
S.4)

10 A. C. DANTO, Analytical Philosophy of History (Cambridge 1965), jetzt in:
ders., Narration and Knowledge, New York 1985, S. 1-297, XV. Dt.: Analyti-
sche Philosophie der Geschichte, Frankfurt a.M. 1980, S. 224 (engl. in: Narra-
tion and Knowledge, a.a.0., S. 137) [Zusatz von PK].

11 Ebd.,S. 34 (engl. S. 15).

12 Ebd., S.224 (engl. S. 137). Das historische Wissen spielt — als historisches —
grundsitzlich auf der Ebene des schon Konstituierten, nicht der Konstitution, so
zeigt H. M. BAUMGARTNER in: «Thesen zur Grundlegung einer transzen-
dentalen Historik», in: H. M. BAUMGARTNER/J. RUSEN (Hg.), Seminar:
Geschichte und Theorie. Umrisse einer Historik, Frankfurt a.M. 1976, S. 274-
302.



Pladoyer fiir die nichtphilosophische Philosophiegeschichtsschreibung 91

kann nicht durch eine allgemeine Theorie gegeben werden.!* Auch ist
er nicht schon mit einem bestimmten Geschehnis oder mit der Gesamt-
heit bestimmter Geschehnisse in Raum und Zeit, im Fall der Philoso-
phiegeschichtsschreibung: mit den iiberlieferten und lesbaren Texten
selbst gegeben, die mit einem Zeitindex versehen, also datiert (oder da-
tierbar) sind. Geschichte ist nicht einfach das, «was nun einmal pas-
siert», was gedacht und gesagt wird, «gleichgiiltig, ob es vergangen,
gegenwirtig oder zukiinftig ist».!'* Denn eine solche Bestimmung blen-
det aus, dass das, «was nun einmal passiert», ein Gegenstand unseres
Wissens ist und Gegenstand unterschiedlicher Wissenschaften sein
kann. Man wird also sagen miissen: Uberlieferte, d. h. in der Gegenwart
vorhandene Texte, die wir nicht selbst, die vielmehr andere zu friiheren
(und unterschiedlich friiheren) Zeiten formuliert und die anerkannte
Philosophen als zur Philosophie gehorige Texte anerkannt haben und
noch anerkennen, die wir ferner gelesen haben — und zwar jeweils unter
bestimmten Themenstellungen, die sich aus unseren zufilligen, topi-
schen Interessen ergeben und die die Auswahl der Texte und die noch-
malige Auswahl des von ihnen Gesagten bestimmen!> —, sind Teile von
Philosophiegeschichte dann, wenn wir sie Teil einer Geschichte sein
lassen, d.h. das Gelesene in eine bestimmte Ordnung (der Koordinati-
on) bringen.'® Diese Ordnung ist nach Danto nicht eine diskursive (die
durch kategoriale oder Ideen-Begriffe gestiftet wiirde), sondemn eine
intuitive. Es ist die Zeit, die im historischen Wissen und fiir es die ent-
scheidende Rolle spielt: Historische Erzédhlungen sind «zeitliche Ganz-
heiten» («temporal wholes»)'7, in denen — jeweils im zeitlichen Nach-

13 H. M. BAUMGARTNER, «Erzihlung und Theorie in der Geschichte», in:
J. KOCKA/TH. NIPPERDEY, Theorie und Erzdhlung in der Geschichte, Miin-
chen 1979, S. 259-289, zit. 262.

14 BAUMGARTNER, «Thesen zur Grundlegung einer transzendentalen Historik»,
a.a.0.,S8.274.

15 De facto stehen fiir uns in der Philosophie niemals alle Texte, die liberhaupt
gelesen werden konnten, zur Disposition, noch alle Texte, von denen man sagen
konnte, sie seien in allen Hinsichten und unter allen Bedingungen die Bedeu-
tendsten.

16 Die einzelnen Texte erhalten dabei den Status von Quellen und Dokumenten fiir
die Geschichte, die wir erzihlen konnten oder erzdhlen.

17 DANTO, Analytische Philosophie der Geschichte,a.a.O., S. 294 (engl. S. 183).
Danto geht von einem «zeitlichen Begriff der Zeit> aus, vgl. ebd., S. 320 (engl.
S.200), d.h. von einer dynamisierten Ordnung des Nacheinanders, die noch ih-
rer eigenen Bestimmtheit unterliegt, selbst ab- und ausléuft, ein Vergehen ist,
das das Vergangene nicht mehr und das (immer knapper werdende) Zukiinftige



92 Petra Kolmer

hinein — zeitlich zuriickliegende (datierte) Geschehnisse, an denen man
(aus irgendwelchen Griinden) ein Interesse hat, im Lichte zeitlich spéte-
rer Ereignisse'® in der Vergangenheit beschrieben werden, deren Ein-
treten zum Zeitpunkt der frilheren nicht voraussehbar war — im Lichte
der Kenntnis der Zukunft also, die jetzt Vergangenheit ist und bekannt
sein kann.!® Der zentrale Gesichtspunkt in dieser Bestimmung der Form

noch nicht sein ldsst. Die Zeit, «in die wir fallen» (nach einem Ausdruck von
M. THEUNISSEN in: Negative Theologie der Zeit, Frankfurt a.M. 1991, 1997,
S.42), ist in diesem Sinne nicht mehr «[ Jeine aus dem Unbestimmten ins Un-
bestimmte weiterflieBende gleichformige» — und gleichsam ridumlich sich aus-
dehnende — «Folge von Gegenwarten [...], der es egal ist, ob einer von uns eine
Strecke und welche Strecke er in ihr besetzt», wie O. Marquard formuliert,
«sondern die Zeit [...] verrinnt, 1duft ab und aus, und niemand von uns kann sie
anhalten und festhalten und ihren Schwund stoppen. Die[se] Zeit ist primir un-
sere Lebenszeit: sie ist, als die Zeit, die wir (bis zu unserem Tode) noch haben,
stets nur derjenige knappe Aufschub, der uns noch gewéhrt ist und bald — nach
kurzer Frist — nicht mehr gewiihrt sein wird; denn jedermanns gewisseste Zu-
kunft ist sein Tod». (O. MARQUARD, «Zeit und Endlichkeit», in: ders., Skepsis
und Zustimmung. Philosophische Studien, Stuttgart 1994, S. 45-58, zit. 48) Es
ist nach Danto das (spezifisch temporal verstandene) historische Wissen, das
diesem Zeitverstindnis — der Zeit als einer «origindren Gegebenheit unserer
Lebenserfahrung» (MARQUARD, ebd.) — und dem ihm entsprechenden Ver-
standnis von der Welt, in der wir leben, Rechnung trégt: Im Lichte dieser Le-
benserfahrung — es ist eine «Endlichkeitserfahrung» gerade «unserer Zeit»
(ebd.) — ist die Welt eine «world of time»: «An existentialist would say that [it]
register the way in which we are in the world of time». (DANTO, Analytical
Philosophy of History, a.a.0., S. 61 [dt. S. 105] — Klammerzusatz PK) — Zur
Tendenz in der modernen Zeitdebatte, die Zeit zu «verzeitlichen», vgl. auch
M. SANDBOTHE, Die Verzeitlichung der Zeit. Grundtendenzen der modernen
Zeitdebatte in Philosophie und Wissenschaft, Darmstadt 1988. Der Band doku-
mentiert diese Grundtendenzen allerdings nur bis zu den «pragmatischen Inter-
pretationen von Heideggers Zeitlichkeitsanalyse».

18 Der Ausdruck <Ereignis> hat eine normative Konnotation: Er bezeichnet, so soll
hier vorgeschlagen werden, Vorkommnisse oder Geschehnisse, die fiir uns (aus
irgendwelchen Griinden) bedeutungsvoll (im Kontext der Historie: erinne-
rungswiirdig) sind.

19 Diese Bestimmung nimmt Bezug auf Sitze, die wir bestidndig formulieren: So
gehort der Satz «Am 22.4.1724 wurde der Autor der Kritik der reinen Vernunft
geboren» sicher zu unserer philosophischen Umgangssprache. Dieser Satz ist
ein Beispiel fiir eine solche Beschreibung vergangener zeitlich friiherer Ge-
schehnisse im Lichte zeitlich spéterer (aus dem Bereich der plastischen Biogra-
phie). Es charakterisiert diese Beschreibungen, dass sie zum Zeitpunkt des er-
sten Ereignisses nicht hitten gegeben werden kénnen. Zugleich setzen sie, um
eine wahre Beschreibung zu sein, das Eingetreten-Sein des zweiten Ereignisses



Plddoyer fiir die nichtphilosophische Philosophiegeschichtsschreibung 93

des historischen Wissens — das sich umgekehrt proportional zu dem
Umstand verhélt, dass wir nicht voraussehen konnen, was die Zukunft
im Einzelnen bringen wird? — ist der, dass die «koordinierten Ereignis-
se zeitlich auseinanderliegen, [...] einander jeweils vergangene und zu-
kiinftige [...], obzwar beide fiir den Historiker vergangene sind» (und
vergangene sein miissen).?!

Gesteht man dem historischen Wissen (als historischem) eine au-
tochthone Formgebung in diesem Sinne zu, so geht auch das philoso-
phiehistorische Wissen nicht in einer (aggregativen) Kenntnis dessen
auf, wer wo was wann in jeweiliger Vergangenheit gedacht und gesagt
hat. Vielmehr erfiillt die Memoria, wie sie sich in Erzdahlungen artiku-
liert, die «temporale Ganzheiten» sind, durchaus Kriterien, die traditio-
nell fiir theoretisches Wissen gelten: Historische Erzdhlungen gehen
(auch in der Philosophie) iiber die einzelne Erfahrung (die Phinomene)
hinaus, beschreiben sie spezifisch neu (d.h. interpretieren sie?? auf
nichtmonadische Art) und erkléren sie in gewissem Sinne auch schon?3.
Sie «schweben» iliber dem Gegebenen, «beherrschen» es?* und sind der
Bewahrheitung fahig?3. Sie lassen sich also «als Arten von [materialen]
Theorien an[]sehen», unterscheiden sich allerdings von allgemeinen
(materialen) Theorien, die die (historisch beschriebenen) Phédnomene
Gesetzen unterwerfen,26 nicht zuletzt darin, dass sie in Raum und Zeit

voraus. Es liee sich leicht zeigen (kann hier aber nicht geleistet werden), dass
wir auch philosophische Theoreme in dieser Form beschreiben.

20 Das Konzept orientiert sich an ARISTOTELES’ De interpretatione, 18 a35-36.

21 DANTO,a.2.0.,S. 34 (engl. S. 15).

22 Ebd., S. 227 (engl. S. 140).

23 Ebd., S. 230 (engl. S. 141).

24 Nach SCHOPENHAUER, a.a.0., S. 517.

25 DANTO,a.a.0,,S. 210 (engl. S. 128).

26 Dabei greifen materiale empirische Theorien (dem Objekt wie der Geltung
nach) auf alle Zeit aus, wihrend philosophische iiber die Zeit {iberhaupt hinaus-
gehen. Es ist eine der Thesen der vorliegenden Abhandlung, dass eine materiale
philosophische Theorie der Geschichte (die nur Eine sein kann) nicht méglich
ist. Jedenfalls ist der Anspruch auf AusschlieBlichkeit, der sich an das Projekt
der «Philosophiegeschichtsphilosophie» bindet, bis heute nicht eingeldst wor-
den, so dass es selbst noch der Historie bedarf, um der Vielheit der Entwiirfe,
die ausgebildet worden sind, Rechnung zu tragen. Materiale empirische Theori-
en der Geschichte aber sind moglich: Folgt man etwa C. G. Hempel (in seiner
beriihmten Abhandlung «The Function of General Laws in History», in: Jour-
nal of Philosophy XXXIX, 1942), so sind die Beschreibungen, die als expla-
nata dienen, einer beliebigen Zahl qualitativ verschiedener Fille angepasst, d. h.
die Klassen der als Fille unter sie subsumierbaren Geschehnisse, auf die sie



04 Petra Kolmer

lokalisiert bleiben und individuiert («individuated narratives») sind.?’
Denn sie kénnen verstanden werden als Antworten auf historische Fra-
gen, die sich zu einer bestimmten Zeit stellen?® — auf Fragen, mit denen
man (im Allgemeinen) danach fragt, was (auf thematisch bestimmte
Weise) in der Vergangenheit in einer gewissen Zeitspanne («eigentlich»
nach L. v.Ranke) geschehen oder vorgefallen ist, vielleicht: was aus ei-
nem Projekt geworden ist, das von einer oder (wie in der Philosophie
das Projekt <Philosophiegeschichtsphilosophie>) von mehreren Perso-
nen tiber die Zeit hinweg verfolgt worden ist.??

Zusammengefasst 1dsst sich sagen: Das historische Wissen kann als
eine Art theoretisches Wissen bezeichnet werden, wenn man akzeptie-
ren kann, dass Theorien individuiert sein konnen und dass ein Ge-
schehnis in zahlreichen (material-individuierten) Theorien, also in vie-
len Geschichten ein Ereignis zu sein (resp. zu werden) vermag3: in gut
recherchierten und dokumentierten «stories»3!, die sich den gut erfun-
denen, aber schlecht dokumentierten (und prinzipiell schlecht doku-

sich extensional beziehen, sind nicht-homogen und offen. Zugleich kann es
«mit Bezug auf dasselbe [historische] Objekt» mehrere empirische Theorien
geben, die den «verschiedensten empirischen Wissenschaften entnommen wer-
den» und sich zueinander «alternativ verhalten» konnen — so zeigte H. M.
BAUMGARTNER, «Erzihlung und Theorie in der Geschichte», a.a.O., insbes.
5.262,

27 DANTO,a.a.0,,S. 210 (engl. S. 128).

28 Ebd, S. 224 (engl. S. 137f.).

29 In Geschichtserzihlungen werden Handlungen und (diskontinuierliche) Hand-
lungszusammenhinge (Projekte) nicht als intentional aufgefasst, denn es geht
nicht darum zu sagen, was jemand wollte, sondern was er tatsédchlich erreichte.
In diesem Sinne werden jeweils frilhere Ereignisse zu spiteren in Beziehung
gesetzt, deren Eintreten die Akteure nicht allein in der Hand haben. — In diesem
Sinne ist «Geschichte» ein kognitives Konzept, unterschieden von handlungs-
theoretischen Auffassungen, denen zufolge sich Geschichte «auf Interaktionen
auf[baut]» und «von mindestens einer handelnden Person getragen und zu-
gleich ertragen [wird]»: «[DJer Handelnde ist als Autor einer Geschichte zu-
gleich «in diese verstrickt>», wie J. Habermas es einmal formulierte in: «Ge-
schichte und Evolution», in: Zur Rekonstruktion des historischen Materialis-
mus, Frankfurt a.M. 1976, S. 200-259, zit. 205.

30 Und Ereignisse unserer Vergangenheit noch in Zukunft Bestandteile von Ge-
schichten werden, in denen sie dann im Lichte von Ereignissen beschrieben
werden, die jetzt noch gar nicht eingetreten sind, so dass man nicht sagen kann,
die Vergangenheit sei — hinsichtlich ihrer Beschreibung — ein fait accompli.

31 DANTO,a.a.0.,8.321 (engl. §S. 201).



Plddoyer fiir die nichtphilosophische Philosophiegeschichtsschreibung 95

mentierbaren)3? philosophischen Geschichten entgegensetzen, die mehr
fiktiven «tales> denn «stories> dhneln, und deren Gesamtheit eingestan-
denermaflen so unordentlich ist wie (erfahrungsgemif) die Lebenswelt
selbst, in der sie entstehen.

0.2 Die Notwendigkeit einer Historik der Philosophiegeschichts-
schreibung

Fiir die nichtphilosophische Philosophiegeschichtsschreibung zu pla-
dieren, heiBt somit nicht schon, den «Unfug der theorielosen Philoso-
phiegeschichte» zu behaupten. Es kann aber und soll im Folgenden
heiBen, den «Unfug» der im philosophischen Sinne «theorielosen Phi-
losophiegeschichte» zu behaupten.

So ist die vorliegende Abhandlung einer Philosophie des kantischen
Typs verpflichtet, wie sie auf dem Sektor der Geschichtstheorie unter
den Vorzeichen des lingustic turn durch A.C. Danto reformuliert wor-
den ist: kritisch gegen die bis heute iiberwiegende Tendenz (nicht zu-
letzt bei Kant selbst), die Zeit, die bei der Bestimmung von Geschichte
(in der sinnlichen Dimension) eine so zentrale Rolle spielt, zu verrdum-
lichen, d. h. als sich ausdehnende Folge von Gegenwarten zu verstehen,
die, wie sich gleich zeigen wird, die Geschichte wie eine zweite Natur
erscheinen lédsst: wie eine Natur, die in bestidndiger Ausdehnung begrif-
fen ist.33 Die Abhandlung fiihrt in ihren drei Schritten — der klassischen
Hierarchisierung des Wissens im Allgemeinen in Historie, Empirie und,

32 Dass philosophische Geschichten nur unzureichend dokumentarische Beweise
vorlegen konnen und sich in erster Linie auf konzeptuelle Beweise («umfas-
sende Begriffe» nach Schopenhauer) stiitzen (miissen), liegt darin, dass sie
(gleichsam prophetisch i. S. K.R. Poppers) in die Zukunft ausgreifen: Der «Ge-
schichtsphilosoph», so formuliert es Danto, «ist ungeduldig. Er mochte jetzt
schon tun, wozu gewohnliche Historiker» — wenn iiberhaupt — erst «im Fort-
gang der Zeit spéter imstande sein werden. Er mochte die Gegenwart wie die
Vergangenheit aus der Perspektive der Zukunft sehen (in Wahrheit aus derjeni-
gen der endgiiltigen Zukunft)». (DANTO, a.2.0., S. 29 [engl. S. 12])

33 Allerdings gilt auch fiir diese Natur (als Natur), dass in ihr gewissermaflen
nichts vergeht, sondern nur in einen anderen Aggregatzustand iibergeht: Was
geschieht und bewahrenswert ist, geht im Fortriicken der Zeit in die Vergan-
genheit resp. in unsere (kollektive) Erinnerung ein, die wir uns gleichsam
rdumlich vorstellen: wie einen «Kontainer», in dem das Bewahrenswerte «in
der Reihenfolge seines Eintretens aufbewahrt» wird, so dass der Kontainer
«Augenblick um Augenblick in einer Richtung linger und [...] voller [wird]».
(DANTO,a.a.0., S.236f. [engl. S. 1461.])



96 Petra Kolmer

zuhochst, Philosophie entgegen — auf eine Historik der Philosophiege-
schichtsschreibung zu, in der (als einem Teil der Hermeneutik, d. h. der
Reflexion auf die Bedingungen, Moglichkeiten und Grenzen des Sinn-
Verstehens menschlicher AuBerungen iiberhaupt) die Struktur des an-
gezielten philosophiehistorischen Wissens kenntlich zu machen wire
wie auch die ihm (wie allem Wissen wohl) zukommende Abhingigkeit
von einem bestimmten (im gegebenen Fall verzeitlichten) und letztlich
individuellen Selbst- und Weltverstidndnis, also von einer «personlich
existenziellen Weltsicht»34, einer pradiskursiven Sinnperspektive, die
auch die Historik noch umfasst®>. Zu dieser Historik gibt der dritte
Schritt einige Hinweise, in allerdings thematisch eingeschrinkter
Form3¢,

34 H. M. BAUMGARTNER, «Anspruch und Einlosbarkeit. Geschichtstheoretische
Bemerkungen zur Idee einer adidquaten Philosophiegeschichte», in: R. W.
PUSTER (Hg.), Veritas filia temporis? Philosophiehistorie zwischen Wahrheit
und Geschichte. Festschrift fiir Rainer Specht zum 65. Geburtstag, Berlin/ New
York 1995, S. 44-61, zit. 55. '

35 Das wire noch gegen Danto festzuhalten.

36 Der von J.G. Droysen in die Diskussion gebrachte Ausdruck «Historik» wird
hier nicht im Sinne Droysens verstanden: Bei Droysen bezeichnet er die syste-
matische Einheit, zu der sich eine «Enzyklopéddie» und «Methodologie» der
Geschichtswissenschaft so zusammenschlieBen, dass das «geschichtswissen-
schaftliche Erkennen als methodisch kontrollierte Form eines historischen Re-
flexionsprozesses begriffen wird, in welchem die Geschichte» — in der Nach-
folge der materialen Geschichtsphilosophie — «als sinnhafte Selbsthervorbrin-
gung und Objektivation des dem Menschen (gattungs-)spezifischen Geistes
verstanden [...] werden». (P. LEY im Vorwort zu der von ihm besorgten kriti-
schen Textausgabe von J. G. DROYSEN, Historik. Vorlesungen iiber Enzyklo-
padie und Methodologie der Geschichte, Stuttgart/ Bad Cannstatt 1977, S. XI)
— Unter «Historik» wird im Folgenden eine — in der Tradition der kantischen
Transzendentalphilosophie stehende — Theorie des historischen Wissens (seiner
Struktur, seiner Funktionen, des Selbst- und Weltverstindnisses, von dem es
abhingig ist) und zugleich der Geschichte als dem Produkt wie Objekt dieses
Wissens verstanden. Diese Historik wird im dritten Abschnitt in der Beschriin-
kung auf die Struktur des philosophiehistorischen Wissens skizziert. Mit Aus-
nahme der Angabe der Grundfunktion muss hier auf die Angabe der speziellen
Funktionen, die in der Philosophie nur Philosophiehistorie (professionelle zu-
mal) erfiillen kann — Orientierungsfunktion, Korrektivfunktion (nicht zuletzt ge-
geniiber philosophiegeschichtsphilosophischen Legendenbildungen), (sich auf
die Denker beziehende) Erinnerungsfunktion —, aus Mangel an Raum verzichtet
werden. Vgl. dazu P. KOLMER, Philosophiegeschichte als philosophisches
Problem. Kritische Uberlegungen namentlich zu Kant und Hegel, Freiburg/
Miinchen 1998, S. 408 ff.



Pliddoyer fiir die nichtphilosophische Philosophiegeschichtsschreibung 97

1. Signifikante Aspekte der teleologischen
«Philosophiegeschichtsphilosophie»

1.1 Das Philosophieren als «allmdlige Entwickelung der [...] Vernunft»

Die philosophische Philosophiegeschichtsschreibung entsteht — bei
Kant — unter dem Vorzeichen der Auffassung, dass das Philosophieren
als Movens und Medium der Entwicklung «der» Philosophie und «die»
Philosophie als eine (auf Entwicklung hin angelegte) «Idee» betrachtet
werden kann, die in der Vermnunft — es ist bei Kant eine endliche
(«menschliche») — wie keine zweite «keim»-haft angelegt ist, so dass
man geradezu definieren kann: «das Philosophiren ist eine allmilige
Entwickelung der menschlichen Vernunft»37. Dort, wo das Philosophie-
ren mit einer allméhlichen Entwicklung von Vernunft in diesem Sinn in
Verbindung gebracht werden kann, wie bei Kant und spéter noch bei
Hegel und vielfach im teleologischen Denken seither, dort ist die Philo-
sophiegeschichtsschreibung ein «Theil der Philosophie»3. Dort gibt es
die «philosophische Geschichte der Philosophie», d.h. eine spezielle
(aber normativ ausgezeichnete) materiale (oder «substantialistische»3?)
Geschichtsphilosophie, die sich — dem Geltungsanspruch nach unab-
hingig von der Zeit — ein spezielles geschichtliches Ganzes zum Ge-
genstand macht: das Ganze der Geschichte (res gestae) des philosophi-
schen, d. h. des diskursiven Denkens («nur [...] nach Begriffen»*0), das
in Texten manifest wird. Diese Betrachtung stiitzt sich auf «umfassende
Begriffe» (nach Schopenhauer), letztlich Ideenbegriffe, nicht auf die
Texte (als Quellen). Dabei hatte schon Kant die philosophische einer
nur historischen und empirischen Betrachtung der Geschichte des phi-
losophischen Denkens entgegengesetzt, die fiir ihn (und viele Denker
seither) nach Mafgabe dieser drei Zugangsweisen selbst drei (logisch

37 KANT, Lose Bldtter, S. 340. Vgl.: Kritik der reinen Vernunft [=KrV], B 860 ff.,
insbes. 863, auch B XLIV (WA, Bde. III und IV); Prolegomena zu einer jeden
kiinftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird auftreten konnen, A 194 (WA,
Bd. V, S. 109-264); Die Metaphysik der Sitten, A VI.

38 KANT, Lose Bldtter, S. 343.

39 Der Gegensatz ist eine formale Theorie des Geschichtswissens bzw. eine analy-
tische Philosophie der Geschichte, die sich nicht, wie die substantialistische, die
Aufgabe stellt, «iiber die Welt zu denken oder zu sprechen», sondern die Auf-
gabe, «[...] die Weisen zu analysieren, in denen tiber die Welt gedacht und von
ihr gesprochen wird», wie es Danto formuliert, a.a.0., S. 7 (engl., S. XV).

40 KANT,KrV,B 746 f.



98 Petra Kolmer

unterschiedene) Dimensionen hat: Da gibt es 1. die (historische) Di-
mension der einzelnen Texte (in denen man nur die «Systeme» sieht),
die zu verschiedenen Zeiten und an verschiedenen Orten entstehen;
2. die (empirische) Dimension der besonderen epochalen Dispositionen
oder Paradigmen des philosophischen Denkens und 3. die (philosophi-
sche) Dimension der allgemeinen Entwicklung dieses Denkens in
Raum und Zeit, das sich am Ende (oder, wie z. B. bei Kant, an einem
bestimmten Punkt dieser Entwicklung) in die Lage versetzt sieht, eine
philosophische Theorie iiber diese seine Entwicklung aufzustellen (mit
Hilfe von Historie und Empirie). Entsprechend bringen es nun die His-
toriker, um es wiederum mit Kant zu formulieren, nur zu einer klassifi-
zierenden Kenntnis einzelner philosophischer Systeme, d.h. zu einem
Wissen, wer wo was wann in jeweiliger Vergangenheit gesagt hat, wih-
rend Empiriker zwar schon zusammenh#ngend «erzidhl[en]» (beschrei-
ben) konnen, «wie man und in welcher Ordnung bisher philosophirt
hat»*!, aber dabei doch immer nur den «empirischen Weg[ ]» skizzie-
ren*? (nach der «Zeitfolge der Biicher»), auf dem das Philosophieren
zufilligerweise und jeweils bis jetzt (im deskriptiven Sinne) fortgegan-
gen ist. Weil den Empirikern (wie den Historikern) das «Auge der Phi-
losophie» fehlt, weil sie «zyklopisch» sind, wie Kant sagt,*? bzw. weil,
wie Hegel formuliert, ihr eigenes «Auge» «Ideen-los[]» ist,* sehen sie
das Philosophieren, das wir zu verschiedenen Zeiten und an verschie-
denen Orten betreiben, in keinem inneren, notwendigen, subordinativen
Zusammenhang (i.S. der systembildenden «Entwicklung») und gibt es
fiir sie auch keinen Fortschritt im normativen Sinn.

1.2 Naturalisierung der Vernunft

Die Entstehung der «Philosophiegeschichtsphilosophie» setzt historisch
vielerlei voraus — vor allem die vielleicht folgenreichste Entdeckung
des 18. Jahrhunderts: die Entdeckung, dass sich menschliche Hand-

41 KANT, Lose Bldtter, S. 340.

42 Vgl. KANT, <Brief an K. Morgenstern vom 14. August 1795>, AA, Bd. XII,
S. 36.

43 KANT, Logik — ein Handbuch fiir Vorlesungen (hg. von G. B. Jische, 1800)
[=Logik], A 62 (zit nach WA, Bd. VI, S. 417-582).

44 HEGEL, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie, hg. von P. Garniron
und W. Jaeschke, Bd. 6: Teil 1: Einleitung in die Geschichte der Philosophie.
Orientalische Philosophie, Hamburg 1994, S. 28.



Plidoyer fiir die nichtphilosophische Philosophiegeschichtsschreibung 99

lungs- und/oder Lebensbereiche, ja dass sich die «sittliche Welt» im
Ganzen als etwas Riumliches und gesetzmiBig Geregeltes, also wie
eine Natur, ja als eine Natur, als eine «zweite Natur» (Hegel) auffassen
ldsst, die sich neben oder iiber der physischen Natur aufspannt.*5 Diese
zweite Natur sieht man von der ersten vor allem darin unterschieden,
dass sie im Ganzen (und nicht nur partiell) lebendig, dass sie «Ent-
wicklung» und «organische[r] Zusammenhang» ist*. Und tatsdchlich
ist auch im Falle der Philosophiegeschichte seit Kant nicht einfach nur
von «einer allmiligen Entwickelung der [...] Vernunft» die Rede, son-
dern, genauer besehen, ebenfalls von der Entwicklung einer «Natur»
(im Bereich der zweiten Natur): ndmlich derjenigen Natur, die Kant
selbst auf wirkméchtige Weise «der Vernunft, dem Denken»4’ vindiziert
hat 48

45 Zur Entstehung der Geschichtsphilosophie im 18. Jahrhundert vgl. in aller Kiir-
ze: G SCHOLTZ, Art. «Geschichte>, in: Historisches Worterbuch der Philoso-
phie, Bd. 3, Sp. 344-398, insbes. 357 ff. Scholtz skizziert gut, wie im 18. Jahr-
hundert «an die Stelle der theologisch bestimmten Universal-G[eschichte] [...]
die G[eschichte] der Menschheit als Zivilisationsprozess und universale Kultur-
entwicklung [tritt]», wie sich damit der Ausdruck «Geschichte» im «Kollektiv-
singular» (nach R. Koselleck) durchsetzt, mit dem sich nun die Vorstellung von
einer «Kohirenz» der berichteten Ereignisse ebenso verbindet wie die Vorstel-
lung von einem einheitlichen «Geschichtssubjekt», wie dadurch die (in der
Rhetorik festgelegten) <leges historicae>, die zunichst nur «Anweisungen ga-
ben, wie ein verstehbarer Erzéhlzusammenhang herzustellen sei, [...] zu ge-
setzlichen Zusammenhéngen der Sache selbst» werden (Sp. 358); und wie spa-
ter, im Deutschen Idealismus, «Geschichte» zum Entwicklungsprozess einer
von der Menschheit abgelosten und, so bei Hegel, als «Geist» personifizierten
absoluten Vernunft avanciert, die in einer «Philosophie der Geschichte» zu er-
kennen sucht, was sie aus sich selbst gemacht hat (Sp. 361 f.).

46 So formuliert nach J. G. DROYSEN, Historik,a.a.0.,S.7.

47 Der Ausdruck stammt von HEGEL, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philo-
sophie,a.a.0. S. 220.

48 Zur Naturalisierung der Vernunft bei KANT vgl. u.v.a. KrV, B 860 ff.; Kritik
der Urteilskraft [=KU], B 274 (WA, Bd. X); Uber die von der Konigl. Akade-
mie der Wissenschaften zu Berlin fiir das Jahr 1791 ausgesetzte Preisfrage:
Welches sind die wirklichen Fortschritte, die die Metaphysik seit Leibnitzens
und Wolf's Zeiten in Deutschland gemacht hat? (hg. von D.F. Th. Rink, 1804)
[=Preisschrift], A 21 (WA, Bd. VI, S. 583-676); Lose Bldtter, S.341. Zur Be-
zugnahme auf die «Natur der Vernunft, des Denkens» durch Hegel vgl. dessen
Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie, a.a.0., S.220. Vgl. heute
L. BRAUN, Histoire de I’histoire de la philosophie, Paris 1972. Dt.: Geschichte
der Philosophiegeschichte, bearbeitet und mit einem Nachwort versehen von
U.J. Schneider, Darmstadt 1990. — Beim Thema «Natur» geht es freilich ni-
herhin um die (praktisch relevanten) Fragen: ob wir in einer determinierten



100 Petra Kolmer

Die Schwierigkeit, die die «Philosophiegeschichtsphilosophie» heu-
te macht, besteht, wie oben angedeutet wurde, darin, dass sie in einer
Vielzahl von Ansitzen ausgebildet worden ist, die im Detail so erheb-
lich voneinander abweichen, dass, zumindest auf den ersten Blick,
kaum noch nachvollziehbar ist, wie jemals von einer Ordnung des Phi-
losophierens i.S. der Vernunftentwicklung hat die Rede sein kdnnen.
Denn die Konzepte differieren gerade in den Auffassungen von Ver-
nunft, Philosophie und Geschichte, also letztlich im Selbst- und Welt-
verstdndnis des Menschen. Um dies an zwei Beispielen kurz anzudeu-
ten: 1. So kann man (wie z. B. Kant) der Auffassung sein, die Philoso-
phiegeschichte (res gestae) zeuge von der Entwicklung einer Vernunft,
die Ideen «hat», wihrend sie fiir andere Denker (wie Hegel) von der
Entwicklung einer Vernunft zeugt, die selbst Idee «ist».* 2. Manche
Denker (wie Kant und Hegel) sehen die Vernunft — habe sie nun Ideen
oder sei sie Idee — als den Totalitdtshorizont der Philosophiegeschichte
an, d.h., sie verstehen sie als ein Prinzip der Erkenntnis und/oder der
Erzeugung einer Welt, die sich auf sinnliche Welt nicht reduzieren lésst;
fiir andere ist umgekehrt die Geschichte der unvordenkliche Horizont
einer — insofern «geschichtlichen» — Vernunft: Dies ist seit dem 19.
Jahrhundert {iberwiegend — freilich wiederum in einer Vielfalt singulé-
rer Ansitze — der Fall .

Welt leben oder in einer Welt, in der Freiheit moglich ist. Darauf kann hier
nicht eingegangen werden.

49 «Idee» ist fiir Hegel bekanntlich die «eigentlich philosophische Bedeutung» fiir
«Vernunft» (oder das «Absolute»): HEGEL, Enzyklopddie der philosophischen
Wissenschaften im Grundrisse, §§ 213, 14 (zit. nach Werke in zwanzig Bdnden,
neu ediert und hg. von E. Moldenhauer und K.M. Michel, Frankfurt a.M.
1969 ff., Bde. 8-10). '

50 Vgl. dazu P. KOLMER, Philosophiegeschichte als philosophisches Problem,
a.a.0. — Die Philosophie, die man, wie die Vernunft, auf die sie sich so exklu-
siv bezieht, seit dem 19. Jahrhundert unverbriichlich in Geschichte situiert sieht
(allerdings riickwirkend bis zu den Anfingen des Philosophierens), ist heute
Gegenstand von philosophischen Untersuchungen, die (zumeist nach MaB3gabe
von Hegels Theorie des endlichen Geistes, vor allem der Phéinomenologie des
Geistes) die Arten der Bezugnahme der Philosophie auf ihre «eigene» Ge-
schichte, die seit der Antike ausgebildet worden sind, sozusagen auf den Begriff
zu bringen versuchen. Dies ist im genannten Aufsatz von H. Liibbe der Fall; in
den phénomenologischen Untersuchungen von W. E. Erhardt (Philosophiege-
schichte und geschichtlicher Skeptizismus. Untersuchungen zur Frage: Wie ist
Philosophiegeschichte moglich?, Bern/Miinchen 1967), die «erweisen [wol-
len], dass die Geschichte der Philosophiegeschichte Gegenstand einer selbst-
stindigen philosophischen Wissenschaft werden kann» (S.25); femer in



Pliddoyer fiir die nichtphilosophische Philosophiegeschichtsschreibung 101

Denker wie W. Dilthey oder (fiir die Philosophiegeschichtsschrei-
bung speziell) auch K. Jaspers haben darauf aufmerksam gemacht, dass
sich solche Unterschiede nur eliminieren lassen, wenn man in der Lek-
tire der entsprechenden Texte auslidsst, «was anderem Denken gerade
das Wesentliche war»3!. Ldsst man es nicht aus, d. h. gleitet man nicht,
wie in der (sinnproduktiven) «Philosophiegeschichtsphilosophie», die
ihre eigenen Auffassungen von Vernunft, Geschichte und Philosophie
(etc.) nicht zur Disposition stellt, tiber die Texte «oberflichlich» hin-
weg,’2 und nimmt man das Gesagte zugleich (argumentativ) in seinem
Wahrheitsanspruch ernst, dann stellt deren Vielheit die fiir das Projekt
«Philosophiegeschichtsphilosophie» im Allgemeinen konstitutive Auf-
fassung in Frage, dass wir, die wir zu verschiedenen Zeiten und an ver-
schiedenen Orten philosophieren (philosophiert haben und wohl noch
philosophieren werden), in einer Ordnung philosophieren, ohne uns
ausdriicklich zu einer solchen Ordnung verabredet zu haben.5*> Wenn
also gelten soll, «dass es Ordnung gibt», um es mit M. Foucault zu
formulieren,>* so wire zu fragen, welche Ordnung, mithin welche Ge-
schichte, es gibt.

L. BRAUNS Histoire de ['histoire de la philosophie wie auch bei U. J.
SCHNEIDER, Die Vergangenheit des Geistes. Eine Archiologie der Philoso-
phiegeschichte, Frankfurt a. M. 1990. Diese Texte zeugen davon, dass mittler-
weile an die Stelle einer Philosophie, die sich noch ihrer selbst vergewissern
konnte, ohne dabei sogleich schon den Weg iiber Texte und eine Betrachtung
ihrer «eigenen» Geschichte (in einfacher «Philosophiegeschichtsphilosophie»)
nehmen zu miissen, eine Philosophie getreten ist, die sich als unhintergehbar in
Geschichte existierend versteht. In ihrem Zusammenhang wird die einfache
«Philosophiegeschichtsphilosophie» kantischer und hegelscher Provenienz sozu-
sagen abgelost von der «Philosophiegeschichtsgeschichtsphilosophie», auf die
hier nicht niher eingegangen werden kann.

51 K. JASPERS, «Geschichte der Philosophie», in: ders., Einfiihrung in die Philo-
sophie. Zwélf Radiovortrige, Miinchen (1953) 21988, S. 101-110, zit. 106.

52 Ebd,, §..105.

53 Wir verfahren also nicht «nach einem verabredeten Plan», wie Kant formulier-
te, in: «Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht»,
A 387 (zit. nach WA, Bd. XI, S. 31-50).

54 M. FOUCAULT, Les mots et les choses (1966). Dt.: Die Ordnung der Dinge.
Eine Archdologie der Humanwissenschaften, Frankfurta.M. 1974, S.23. -
O. Marquard hat im Blick auf die faktische Vielheit der Konzeptionen als Prin-
zip festgehalten, «dass Biicher nicht nur eine Deutung haben und dass es nicht
nur ein Buch gibt, und: dass Geschichten nicht nur eine Deutung haben und
dass es nicht nur eine Geschichte gibt». («Uber die Unvermeidlichkeit der Geis-
teswissenschaften», in: ders., Apologie des Zufilligen. Philosophische Studien,



102 Petra Kolmer

W. Chr. Zimmerli und R. Rorty haben auf das Problem der (pré-
sumtiv kontingenten) Vielheit der «Philosophiegeschichtsphilosophi-
en» (und Philosophien) philosophisch reagiert. Wie sie es taten, ist im
vorliegenden Zusammenhang beachtenswert und sei im Folgenden —
stichwortartig kurz — skizziert.

2. Entgrenzungsmuster in der «Philosophiegeschichtsphilosophies:
Zwei Ansitze

1) 1993 machte W. Chr. Zimmerli im Geiste Hegels noch einmal darauf
aufmerksam, «dass die Philosophiegeschichte zuvorderst eine philoso-
phische und dann erst eine historische Disziplin ist»3. Freilich sei es,
so Zimmerli weiter, nicht zureichend, nur auf die «Faktizitit dieses
Faktums» zu pochen; entscheidend sei vielmehr, zu sagen, durch wel-
che Theorie die Philosophiegeschichtsschreibung — als philosophische
— denn eigentlich anzuleiten sei, wenn «die Theorieleitung [...] nicht
iiberall und zu allen Zeiten ein- und dieselbe» ist, sondern wechselt.5¢
Nun hat sich, sagt Zimmerli, «weltweit [...] gegeniiber dogmatischen
Monismen, die dann als Ideologien auch die Reflexion der Philosophie-
geschichte dominierten, der Pluralismus durchgesetzt [...]: Pluralismus
nicht nur als Faktum, sondern geradezu [...] als Wert»: Akzeptieren wir
den Pluralismus doch heute «nicht nur als kontingente Realitit», son-
dern verteidigen ihn als den Nachfolge-Wert fiir Toleranz.5’ In diesem
Sinne pladiert Zimmerli fiir Pluralismus der philosophischen Theorien
in der philosophischen Philosophiegeschichtsschreibung: fiir einen
Theorien-«Eklektizismus», der «Riickgriffe und Ankniipfungen an frii-
here Positionen [...] auch in uniiblichen Konfigurationen» mdoglich
werden ldsst.8

2) Einen anderen Vorschlag macht R. Rorty. In der Tradition des
Neukantianismus versteht Rorty unter Philosophiegeschichtsschreibung

Stuttgart 1986, S. 98-116, 109 ff.) Vgl. auch schon: ders., «Frage nach der Fra-
ge, auf die die Hermeneutik die Antwort ist», in: ders., Abschied vom Prinzipi-
ellen. Philosophische Studien, Stuttgart 1981, S. 117-146, insbes. 130 ff.

55 W. CHR. ZIMMERLI, «Vom Unfug der theorielosen Philosophiegeschichte»,
a.a.0., S.72.

56 Ebd.

57 Ebd,, S. 72f.

58 Ebd,, S. 74.



Plidoyer fiir die nichtphilosophische Philosophiegeschichtsschreibung 103

zundchst tiberhaupt Problemgeschichte, ist aber der Auffassung, dass
die Problemgeschichte reformiert werden muss.”® Denn in der neukan-
tianischen Version — Rorty nennt sie «Doxographie» — liegt ihr die
Uberzeugung zugrunde, dass wir im Philosophieren immer dieselben
Probleme oder Fragen haben und diese, «the permanent «deep, funda-
mental questions>»%, im Verlauf von Geschichte immer besser beant-
worten wiirden. Diese Uberzeugung ldsst sich aber durch Erfahrung
(tatsdchlich) nicht stiitzen. Fiir Rorty muss die Philosophiegeschichts-
schreibung daher Problemen gelten, die sich uns nachweisbar (tatséch-
lich) und, wie die Erfahrung zeigt, auf sehr individuelle Weise gestellt
haben bzw. stellen. Zugleich sollen in der Orientierung auf tatsdchliche
Probleme historische, empirische und philosophische Zugangsweisen
zum Gegenstandsbereich <Philosophiegeschichte> sich wie in einer
«dialektischen Triade» hegelianischer Art®! auf der Basis der Empirie
verbinden. Den Part der Empirie iibernimmt im Bereich der Philoso-
phiegeschichtsschreibung das, was Rorty (unter Beibehaltung des deut-
schen Ausdrucks) «Geistesgeschichte» nennt. Die Geistesgeschichte ist
ein Genre der problemorientierten Philosophiegeschichtsschreibung, in
dem man sich auf das individuelle Moment des Philosophierens kon-
zentriert. Denn hier fragt man: «<Why should anyone have made the
question of — central to his thought?> or <Why did anyone take the prob-
lem of — seriously?>».62 Die Geistesgeschichte wird erginzt zum einen
durch die «historische», zum anderen durch die «rationale Rekon-
struktion». Letztere zielt auf Losungen, die die «groBen toten Philoso-
phen» auf spezielle Sachfragen gegeben haben, die sich dem philoso-
phierenden Interpreten selber stellen. Der unterstellt in seiner Bezug-
nahme auf diese Losungen der Vorfahren (die er wie Lebende ansieht),
dass dort von denselben Problemen die Rede war, genauer: ist. Denn
die Perspektive der rationalen Rekonstruktion ist zeitlos bzw., wie
Rorty sagt, «anachronistisch»: Sie steht der Zeit entgegen — und der
historischen Rekonstruktion, die uns, der Zeit verpflichtet und in be-
stindiger Korrektur der philosophisch-atemporalen Sichtweise, daran
erinnert, dass die Probleme unter historisch kontingenten Bedingungen

59 R. RORTY, «The Historiography of Philosophy: Four Genres», in: R. RORTY/
J. B. SCHNEEWIND/Q. SKINNER, Philosophy in History. Essays on the His-
toriography of Philosophy, Cambridge 1984, S. 49-75, 61 ff.

60 Ebd.,S.63.

61 Ebd.,S.68.

62 Ebd.S. 57,



104 Petra Kolmer

entstehen. Die historische Rekonstruktion tut dies, indem sie demonst-
riert, dass fiir unsere Vorfahren nicht voraussehbar war, welche Proble-
me wir haben wiirden.®> — Rortys Neubegriindung der problemorien-
tierten Geschichtsbetrachtung erfolgt im Lichte eines philosophischen
Selbstverstdndnisses, demzufolge «we should justify ourselves by
claiming to be asking better questions, not by claiming to give better
answers to the permanent «deep, fundamental questions> which our an-
cestors answered badly»®*.

3. Aspekte einer Historik der Philosophiegeschichtsschreibung

Die Ansidtze von Zimmerli und Rorty rdumen dem Zufall, dem das
Philosophieren unterliegt, wenn man der Erfahrung folgt, einen grof3en
Spielraum ein. Die Frage ist: Entschirfen oder l16sen sie gar das Prob-
lem der Vielheit der «Philosophiegeschichtsphilosophien»? Mir scheint,
dass sie es nicht tun und dass wir noch ein Stiick weitergehen miissen:
dahin, die Philosophiegeschichtsschreibung als ein zwar in der Philoso-
phie beheimatetes, aber doch genuin historisches Projekt (im oben an-
gegebenen Sinn) zu verstehen und zu betreiben. Denn m. E. wird in den
angesprochenen Konzepten aufgrund der Konzentration auf die ratio
(das diskursive Denken) — die allgemeine Theorie einerseits, das Prob-
lem andererseits — etwas Entscheidendes iibersehen: Ubersehen wird
die «Nicht-Ubereinstimmung aus Prinzip» («disagreement of princi-
ple»)%, die z.B. noch zwischen ihnen selbst hinsichtlich der Vorstel-
lungen von Vernunft, Philosophie, Geschichte etc. besteht — eine Nicht-
Ubereinstimmung, die so tief greifend ist, dass sie sich auf nichts Ge-
meinschaftliches mehr berufen kann. Diese Nicht-Ubereinstimmung ist
begriindet, wie ich behaupten mdchte, in unterschiedlichen prérationa-
len «Leitiiberzeugungen», «Gedankenmotiven», «grundlegenden Intui-
tionen»%, d.h. in «begriffs- und zeichenlose[n] Einsicht[en]», die zwar

63 Sie erinnert uns daran «by demonstrating that they were invisible to our ances-
tors» (ebd., S. 68).

64 Ebd.,S. 63.

65 DANTO,a.a.0.,S. 181 (engl. S. 109).

66 Die Abhingigkeit des Philosophierens von Intuitionen wird heute vielfach re-
flektiert: im Allgemeinen z.B. von J. Habermas, vgl. «Dialektik der Rationali-
sierung. Jirgen Habermas im Gesprich mit Axel Honneth, Eberhard Knodler-
Bunte und Arno Widmann», in: ders., Die Neue Uniibersichtlichkeit. Kleine



Pliddoyer fiir die nichtphilosophische Philosophiegeschichtsschreibung 105

«Begriff, Zeichen, Sprache als Explikationsbedingungen ihrer selbst
ernotig[en]», nicht aber daraus entspringen®” und sich zu einer letztlich
sehr individuellen, personlich existentiellen Selbst- und Weltsicht zu-
sammenfiigen. Erfahrungsgemill haben Texte, die anerkannte Philoso-
phen als zur Philosophie gehorige Texte anerkennen, eine individuelle
pradiskursive Sinn- und Evidenzdimension, die sich (vermutlich) aus
der Verarbeitung bestimmter, lebensweltlicher Erfahrungen (von prakti-
scher Relevanz) ergibt, die wir im Umgang miteinander in einer (kultu-
rell schon gestalteten) Welt zu machen haben. Diese Dimension jeden-
falls lasst die Texte auf (Sinn-)Verstehen oder daraufhin angelegt sein,
dass man das Gesagte in seinem Eigensinn zur Kenntnis nimmt. Dies
aber verlangt wiederum im Falle von Texten élteren Datums, dass man
sie im Zusammenhang des historischen Wissens im oben angegebenen
Sinne zur Kenntnis nimmt. Denn das philosophiehistorische Wissen
schlieBt (als philosophiehistorisches), wie im Folgenden nun noch zu
zeigen sein wird, Sinnverstehen ein, ohne darin aufzugehen, und er-
moglicht zugleich eine rationale, argumentative, d.h. wahrheitsorien-
tierte (und in diesem Sinne philosophische) Auseinandersetzung mit
den iiberlieferten Texten, weil es nicht auslésst, «was anderem Denken
gerade das Wesentliche war» (Jaspers).

3.1 Drei Dimensionen der Bezugnahme auf gegebene Texte

In unserer Bezugnahme auf philosophische Texte, die in Archiven ge-
geben sind, lassen sich drei Dimensionen unterscheiden — wenn es uns
im Allgemeinen darum geht, der Intention des Gesagten (intentio ope-
ris) gerecht zu werden,%® wenn wir also, wie U. Eco® einmal formu-

politische Schriften V, Frankfurt a.M. 1985, S. 167-208, zit. 202; im Speziellen,
z.B. beim Thema «Wahrheit»,von L. B. PUNTEL, Grundlagen einer Theorie
der Wahrheit, Berlin/New York 1990, S. 114 ff; G. SIEGWART, Vorfragen zur
Wahrheit. Ein Traktat iiber kognitive Sprachen, Miinchen 1997, S. 2, 11 ff.

67 H.M. BAUMGARTNER, «Replik», in: P. KOLMER /H. KORTEN (Hg.), Grenz-
bestimmungen der Vernunft, Freiburg / Miinchen 1994, S. 469-493, zit. 477.

68 Im hermeneutischen Ernstfall misslingenden Sinnverstehens wiire dann auch —
in einem gleichsam «divinatorischen Verstehen» («Konjizieren») — die intentio
auctoris zu erheben. F.D.E. Schleiermacher unterscheidet bei der grammati-
schen wie der psychologischen Interpretation die komparative und divinatori-
sche Methode (vgl. u.v.a. SCHLEIERMACHER , Hermeneutik und Kritik mit be-
sonderer Beziehung auf das Neue Testament, aus Schleiermachers handschrift-
lichem Nachlasse und nachgeschriebenen Vorlesungen hg. von F. Liicke, Berlin
1838 [=SW, I. Abteilung, Bd. 7 (Liickesche Edition der Schleiermacherschen
Hermeneutik = HL)], S. 31/2). Unter Divination ist ein analogisches Verfahren



106 Petra Kolmer

lierte, «fiir ein Prinzip der Interpretierbarkeit und fiir die Abhingigkeit
der Interpretierbarkeit von der intentio operis»™ eintreten, «den wortli-
chen Sinn» verteidigen’! und mithin die philosophischen Texte als «li-

69

70
71

(«parasemischer Transformation>) zu verstehen, wie M. Frank es in der «Ein-
leitung» zu: F.D.E. SCHLEIERMACHER, Hermeneutik und Kritik, hg. und ein-
geleitet von M. Frank, Frankfurt a.M. (1977) 71999, S. 33 f. formuliert: «Nur
analogice, nimlich gestiitzt auf die <Selbstbeobachtung>, ldsst sich der individu-
elle Sinn eines fremden Zeichengebrauchs erraten. [...] Die Utopie eines voll-
kommenen Verstehens des Anderen wird also durch das bloB Analogische der
Divination gerade zerstort.» (S. 52) In diesem analogischen Sinne geht man im
Falle der psychologischen Interpretation, wie W. Hogrebe es bildlich ausdriickt,
in das vorsprachliche «produktive Energiezentrum» der Rede (im Autor, ver-
standen als Geistwesen) zuriick, um «von dort aus eben diese Rede assimilie-
rend, aber anders zu produzieren». (W. HOGREBE, Metaphysik und Mantik.
Die Deutungsnatur des Menschen, Frankfurt a.M. 1992, S. 190) Doch wie im-
mer bildhaft man es auch ausdriicken mag: Festzuhalten bleibt, dass erst durch
das analogische Verfahren z.B. noch einsichtig wird, was jemand in der Philo-
sophie unter Argumentation versteht und was er als einen Grund ansehen kann,
den er in der spezifisch verstandenen Argumentation anfiihren konnte. Dies wi-
re gegen die sprachpragmatische Interpretationstheorie etwa Habermas’scher
Provenienz einzuwenden, die von allgemein verstindlichen «Rationalitdtsvo-
raussetzungen der Interpretation» ausgeht: Vgl. etwa HABERMAS, «Rekon-
struktive vs. verstehende Sozialwissenschaften», in: ders, Moralbewuf3tsein und
kommunikatives Handeln, Frankfurt a. M. 1983, S. 29-52, insbes. 38 ff.

In: I limizi dell’interpretazione, Mailand 1990. Dt.: Die Grenzen der Interpre-
tation, Miinchen/ Wien 1992.

Eco,a.a.0.,S. 54.

Ebd., S. 40. Fiir «ein Prinzip der Interpretierbarkeit und fiir die Abhéngigkeit
der Interpretierbarkeit von der intentio operis» einzutreten, heilt nach Eco
nicht, «die Mitarbeit des Adressaten» auszuschlieBen (ebd., S. 54). Wird doch
im Lesen von Texten auf der Basis von «Vermutung[en] seitens des Interpre-
ten» ein «Textobjekt», also der Text als Objekt der Lektiire, <konstruiert> (ebd.).
Fiir ein Prinzip der Interpretierbarkeit einzutreten heiBt nur, zwischen Interpre-
tieren und Benutzen der Texte (etwa in Argumentationszusammenhéngen) zu
unterscheiden: «Allein die Tatsache, dal man die Konstruktion des Textobjekts
unter das Zeichen der Vermutung seitens des Interpreten gestellt hat, zeigt, daB
die intentio operis und die intentio lectoris in einem Zusammenhang stehen.
Verteidigt man die Interpretation gegen das Benutzen der Texte, so will man
damit nicht sagen, Texte diirften nicht benutzt werden. Doch hat ihre freie Be-
nutzung nichts zu tun mit ihrer Interpretation, auch wenn sowohl Interpretation
wie Benutzung stets eine Bezugnahme auf den Grundtext, und sei es nur als
Vorwand, voraussetzen. Benutzen und Interpretieren sind gewill zwei abstrakte
Modelle. Jede Lektiire ist immer Resultat aus einer Mischung dieser beiden
Verfahren. Es kann vorkommen, da8} ein als Benutzung begonnenes Spiel als
erhellende und kreative Interpretation endet — und umgekehrt. Und es kann
auch vorkommen, daB die Fehlinterpretation einen Text von den Krusten vieler



Pliddoyer fiir die nichtphilosophische Philosophiegeschichtsschreibung 107

terarische Texte» auffassen, d. h. als Stiicke der Literatur, die von «lite-
rarischen Lesern» gelesen werden miissen, die in ihnen nicht nur Ge-
danken und Argumente, sondern auch Sinn noch vermeinen.’? Diese
Dimensionen (die die verschiedenen Projekt-Arten fundieren, die wir in
der Philosophie verfolgen konnen) sind:

Erstens die Dimension des (Sinn-)Verstehens, das auf die grundle-

genden Intuitionen, das individuelle Selbst- und Weltverstindnis zielt,
das dem Gesagten einen Sinn verleiht, der sich nicht fiir jedermann zu
jeder Zeit schon von selbst versteht.”

12

73

vorhergehender kanonischer Interpretationen befreit, neue Aspekte von ihm
enthiillt und den Text dabei schlieBlich gemé@B seiner [...] intentio operis besser
und produktiver interpretiert» (ebd.), wobei die intentio operis von vielen vor-
hergehenden intentiones lectoris verdunkelt und abgeschwicht sein kann und
sich die intentiones lectoris wiederum hinter Entdeckungen der intentio aucto-
ris verbergen konnen.

O. Marquard hat den «literarischen Text» und den «literarischen Leser» gegen
den «absoluten Leser» und seinen Versuch einer «eindeutigen Auslegung des
absoluten Textes» zu verteidigen und zu rehabilitieren gesucht, in: «Frage nach
der Frage, auf die die Hermeneutik die Antwort ist», a.a.0., S. 130 ff. Vgl.
auch: ders., «Uber die Unvermeidlichkeit der Geisteswissenschaften», a.a.O.,
insbes. S. 108 ff. Marquards Plddoyer gilt den interpretierenden Geisteswissen-
schaften und deren «Wende zur Vieldeutigkeit», insofern sie Errungenschaften
sind, die hervorgingen aus der «T6dlichkeitserfahrung der konfessionellen Biir-
gerkriege, die hermeneutische Biirgerkriege waren, weil man sich dort totschlug
um das eindeutig richtige Verstdndnis eines Buches: ndmlich der Heiligen
Schrift, der Bibel» («Uber die Unvermeidlichkeit der Geisteswissenschaften»,
a.a.0., S. 108). Die Antwort auf diese Erfahrung kam spit: «denn sie wurde
unausweichlich erst durch die Todlichkeitserfahrung der neukonfessionellen
Biirgerkriege», als die «die modernen Revolutionen seit 1789» zu deuten sind:
Auch diese Revolutionen waren «hermeneutische Biirgerkriege [...], weil man
sich dort totschlug und totschldgt um das eindeutig richtige Verstindnis der ei-
nen einzigen eindeutigen Weltgeschichte» (ebd.). — Es gélte, den «literarischen
Text» und den «literarischen Leser» speziell im Falle der Philosophiege-
schichtsschreibung zu rehabilitieren. Von mir wird dabei vorgeschlagen, nicht
jede Deutung von Biichern (Texten), die keine eindeutige — philosophische oder
wenigstens theoretisch angeleitete — ist, schon als eine historische Deutung zu
bezeichnen. Nicht philosophisch fundierte oder theoretisch angeleitete Inter-
pretationen konnen als literarische Interpretationen bezeichnet werden. Aber
nicht jede literarische ist schon eine historische Interpretation, die eine eigene
Form besitzt.

Es bliebe freilich festzuhalten, dass eine notwendige Voraussetzung fiir das Ver-
stehen iiberhaupt ist, dass die Welt- und Selbstverstindnisse, die zwischen
Konzepten eine «Nicht-Ubereinstimmung aus Prinzip» fundieren, im Formalen
tibereinstimmen. In dieser Hinsicht versucht W. Hogrebe plausibel zu machen,



108 Petra Kolmer

Die zweite Dimension ist die der philosophisch-argumentativen,
d.h. sach- und problembezogenen sowie wahrheitsorientierten Ausein-
andersetzung, in der man nicht zuletzt auf die Griinde zielt, die jemand
fiir das Gesagte, sei es, ins Feld gefiihrt hat oder ins Feld fiihren konnte.
In der Argumentation werden die verstandenen Texte (die allerdings im
Laufe der Zeit immer wieder neu verstanden werden miissen) <be-
nutzt>’4, d. h. einer intentio lectoris untergeordnet, die sich — Rorty wies
darauf hin — von aller Zeit abkoppelt. Es charakterisiert die Bezugnah-
me auf gegebene Texte in dieser Dimension vor allem, so meine ich,
dass das Gelesene zunichst als eine «Meinung» aufgefasst wird — in
modernerer Formulierung: als etwas, das <in der performativen Ein-
stellung der ersten Person> in die Diskussion gebracht worden ist.
«Meinung» bezeichnet hier also nicht eine Entitit, die jemandem wie
ein Privateigentum zugehort.> Der Ausdruck hat ausschlieBlich gel-

dass wir in unserer (selbst so uneindeutigen) «Deutungskultur», d.h. in unseren
explizit sprachlichen Weltorientierungen immer schon auf einer einheitlichen
Weltauslegung aufbauen, die sich unserer «Deutungsnatur» bzw. einer ihr zu-
kommenden «pronominalen Matrix» verdankt: Diese liefert uns, aller Kultur
voraus, die (zeitlich noch unbestimmte) «Topologie eines indefiniten Raumes»,
in dem immer irgendetwas irgendwo irgendwann irgendwie geschieht bzw. ir-
gendwer irgendwo irgendwann irgendwie agiert (W. HOGREBE, Metaphysik
und Mantik, a.a.0., S.17). H.M. Baumgartner hat darauf aufmerksam ge-
macht, dass wir, wenn wir das «Problem des Ernstfalls», d. h. des Uberlebens
bedenken, annehmen miissen, eine rudimentdr gemeinsame «Erfahrungswelt»
zu haben: Es ist das «Problem des Ernstfalls», das uns «die Erfahrungswelt auf
ein Skelett von allgemeinsten und daher auch duBerst diirftigen Grundbestim-
mungen [...] gleichsam <«zusammenschnurren> [ldsst], die auch den noch so
verschiedenen und dem Augenschein nach inkommensurablen Interpretations-
welten als Erfahrungsgeriist eines sinnlich-verniinftigen Wesens zugrunde lie-
gen». (H. M. BAUMGARTNER, «Das Apriori der Historisierung des Apriori?
Uber die Grenzen eines in seiner Allgemeinheit irrefiihrenden Konzepts», in:
CHR. HuBIG [Hg.], Cognitio humana — Dynamik des Wissens und der Werte.
XVII. Deutscher KongreB fiir Philosophie in Leipzig 1996. Vortrige und Kol-
loquien, Berlin 1997, S. 479-490, zit. 484)

74 Von Benutzen spricht nicht nur Eco, sondern z. B. auch schon Schleiermacher,
vgl. HL, S. 7 ff.

75 Das ist eine Facette der Hegelschen Bestimmung von Meinung: «Eine Meinung
ist nichts als eine subjektive Vorstellung, ein beliebiger Gedanke, eine Einbil-
dung, die ich so oder so, und ein anderer anders haben kann; eine Meinung ist
mein; sie [ist] nicht ein in sich allgemeiner, an und fiir sich seiender Gedanke».
(Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie,a.a.0.,S. 18)



Pliddoyer fiir die nichtphilosophische Philosophiegeschichtsschreibung 109

tungstheoretischen Sinn’® und metatheoretischen Status: Seine Verwen-
dung zeigt an, dass der Interpret in begriindungsorientierter Einstellung
die Aussagen hinsichtlich ihres Wahrheitsanspruchs vorldufig suspen-
diert hat, aber auch, dass seine Urteilssuspensionen nicht in definite
Urteile iiber das Gelesene einmiinden werden, in welchen richterliche
Vemunft- und Machtbefugnis in Anspruch genommen ist. Denn auf der
einen Seite lassen sich von uns — die wir noch nicht einmal sagen kon-
nen, welche Philosophie auf der Basis welcher Vernunft welche Ge-
schichte hat — letzte Griinde kaum angeben. Auf der anderen Seite ste-
hen Auseinandersetzungen mit Texten unter einschrinkenden Bedin-
gungen, wie sich gleich zeigen wird, die extreme Urteile illegitim
machen.”’

Die dritte Dimension nun ist die historische. Fiir die Historie ldsst
sich die (oben angegebene) autochthone Formgebung ausfindig ma-
chen, wenn man auf die Bedingungen reflektiert, unter denen wir zur
Kenntnis nehmen, was in Biichern gesagt ist, die wir nicht selbst, die
vielmehr andere zu friiheren Zeitpunkten verfasst haben und die aner-
kannte Philosophen als zur Philosophie gehorige Biicher anerkennen.
Um nur zwei Bedingungskomplexe zu nennen: 1) Texte werden erfah-

76 Er meint etwa, wie in der KANTischen Bestimmung, «ein [...] sowohl subjek-
tiv, als objektiv unzureichendes Fiirwahrhalten» (im Gegensatz zum Glauben
als subjektiv und zum Wissen als sowohl subjektiv wie objektiv zureichendem
Fiirwahrhalten): KrV, B 850. Der geltungstheoretische Sinn spielt freilich auch
in der Hegelschen Bestimmung von <Meinung> eine entscheidende Rolle: Gibt
man den «Systemen» anderer «kein anderes Verhiltnis zu sich, als da sie Mei-
nungen sind», so zeigt dies an, dass man im Grundsatz «nicht erkannt, daB es
Wahrheit gibt», ist gegen die Wahrheit «gleichgiiltig». (Differenzschrift [1801],
in: Werke in zwanzig Bdnden, Frankfurt a. M. 1969 ff., Bd. 2, S. 16)

77 Ein extremes Urteil wire es, wollte man z.B. behaupten, iltere Philosophie,
nehme man einmal die hegelsche Philosophie, habe heute nichts mehr zu sagen
oder nie etwas zu sagen gehabt, ebenso extrem aber auch, wiirde man diese
Philosophie in allen Hinsichten zur «wahren Philosophie» erklédren. Nicht min-
der extrem wire es, wenn man den Mittelweg einschlagen und im Vorhinein
entscheiden wiirde, dass wir (wer auch immer dieses «wir» dann reprisentieren
mag) heute Abstand zum hegelschen Denken gewonnen haben, das uns im Ab-
stand gleichwohl noch immer bestimmt. Solchen Globalurteilen gegeniiber
sollte grundsitzlich offen bleiben, ob der Inhalt von Biichern nicht in bestimm-
ten Hinsichten und Zusammenhéngen aus guten (und noch immer guten) Griin-
den schon Zeitgenossen zum Abstandnehmen Anlass gegeben hat (das weif3
man dann historisch), wihrend umgekehrt zugleich auch offen gehalten werden
sollte, ob Texte nicht ein Potential an Argumenten, Einsichten, Uberlegungen
enthalten, das noch immer bedenkenswert ist.



110 Petra Kolmer

rungsgemdB nach bestimmten Themenstellungen und Gesichtspunkten
gelesen, die sich aus den Handlungszusammenhizngen (Projekten) erge-
ben, welche die Interpreten in Interpretationen verfolgen. Es gibt wahr-
heitsorientierte und argumentbezogene Unternehmungen, in denen der
Textbezug eine Rolle spielt und die sich als genuin philosophische be-
zeichnen lassen,”® und es gibt Projekte, in denen es zum Selbstzweck
wird, z. B. den Sinnhintergrund des Gesagten zu erhellen (sie fundieren
die Hermeneutik). 2) Aber es werden die Texte Anderer, dltere Texte
zumal, nicht nur stets im Lichte eigener Vorhaben gelesen, sondem
immer auch noch in einer Perspektive und auf eine Weise (bzw. bei
Texten jiingeren Datums im Schatten einer solchen Perspektive und
Weise), aus der die professionelle Philosophiehistorie erwéchst: in der
zeitlichen Retrospektive und in einer Form, in der wir (sei es nun aus-
driicklich oder nur stillschweigend) ein Wissen mit ins Spiel bringen,
das diejenigen nicht besitzen konnten, die die alten Texte formuliert
haben, im Lichte eines Wissens um Texte, die zum Zeitpunkt, als die
gelesenen Texte entstanden, noch nicht formuliert worden waren. Es
gibt eben einen «einzigartigen Vorteil», den man nur im zeitlichen
Nachhinein und oft sogar nur lange, nachdem etwas geschehen ist, be-
sitzt: den Vorteil (gut dokumentierte) Ereignisse «im Zusammenhang
mit spiteren Ereignissen», deren Eintreten zum friilheren Zeitpunkt
nicht voraussehbar war, mithin auf eine Weise kennen zu konnen, wie
es weder Akteuren noch Zeitzeugen jemals moglich sein kann.”

3.2 Eine Grundfunktion des philosophiehistorischen Wissens

Dieses Konzept einer dreigliedrigen Bezugnahme auf gegebene Texte
lieBe sich im Anschluss an die Position Rortys entwickeln, verlangt
aber, im Falle der Historie nicht von Re-Konstruktion zu sprechen.
Denn ob es Geschichte auf rekonstruierbare Weise «gibt> (wie Philoso-
phiegeschichtsphilosophen annehmen), ist erst noch eine Frage. Das

78 Hier lassen sich zwei Typen von Projekten unterscheiden: Projekte, in denen
man, wie im Projekt <Philosophiegeschichtsphilosophie>, sinnproduktiv orien-
tiert ist, und Projekte, in denen man dem Sinnhintergrund des Gesagten (dem
«Vetorecht der Quellen>) Rechnung zu tragen versucht. In Projekten der letzte-
ren Art — z.B. dem Projekt, die Metaphysik unter Bedingungen des lingustic
turn zu reformulieren — kann der Textbezug, wie Rorty verdeutlichte, dem
Zweck dienen, zur Lésung eines Problems zu gelangen, das der Interpret in die-
sem Zusammenhang sieht.

79 DANTO,a.a.0.,S.294 (engl. S. 183).



Plidoyer fiir die nichtphilosophische Philosophiegeschichtsschreibung 111

hier angezielte historische Wissen ist nur konstruktiv: Es trigt dem
Umstand Rechnung, dass wir, konnten wir uns — im Sinne des traditio-
nell verrdumlichten Zeitverstindnisses — an die zeitliche Stelle der
«groBen toten Philosophen» zuriickversetzen, aufgrund unseres Wis-
sens um ihre Zukunft dort doch «temporale Auenseiter» blieben .80

Und nun scheint mir: Die Philosophiehistorie ist unausweichlich,
solange es das «Stimmengewirr» der philosophischen Philosophiege-
schichts-«Legenden»8! gibt. Die Historie jedenfalls sagt uns im zeitli-
chen Nachhinein in immer wieder neuen, thematisch bestimmten, Ge-
schichten, in denen ein und derselbe Text unterschiedliche Deutungen
erfahren kann, was in jeweiliger Vergangenheit geschah. In der Vielheit
der Geschichten trigt sie der Kontingenz und unserer Endlichkeit Rech-
nung, im Blick auf die sie es wiederum uns (in sachlicher Hinsicht) er-
laubt, das Uberlieferte «in seiner Kostbarkeit als fliichtige Versuche der
Welt- und Selbsterkenntnis» sichtbar zu machen und so zu tradieren,
dass sich dabei dem «je einzelnen Denkenden und Philosophierenden
die Chance» bietet, «im Schicksal vergangenen Denkens seiner selbst
gewahr zu werden: seiner eigenen Versuche und Irrtlimer, seiner philo-
sophischen Hoffnungen und Enttduschungen, seiner eigenen Endlich-
keit, die angesichts der Geschichte des Denkens das letzte, aber fiir ihn
selbst als Vernunftwesen vielleicht doch nicht das allerletzte Wort
ist» 82

80 Ebd.,S.418 (engl. S.293).
81 U. J. SCHNEIDER, Die Vergangenheit des Geistes,a.a.0.,S. 17.
82 H. M. BAUMGARTNER, «Anspruch und Einlgsbarkeit », a.a.0., S. 44,






	Plädoyer für die nichtphilosophische Philosophiegeschichtsschreibung

