Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 61 (2002)

Artikel: Was macht Rezeption philosophisch interessant?
Autor: Puster, Rolf W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882950

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882950
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia philosophica 61/2002

ROLF W. PUSTER

Was macht Rezeption philosophisch interessant?

In this contribution an attempt is made to clarify the relationship, which is often
characterised as one of opposites, between systematic philosophy and the history of
philosophy by analysing the interplay of interpretation and reception. This purpose
is also served by a historical case study on the reception of John Locke’s distinction
between primary and secondary qualities. The case study sharpens our perception
of the dangers lurking in this field for scientific practice as well as our perception of
the principally dormant opportunities offered. The heart of the inquiry consists of
showing that a dealing with relationships of reception that is informed by a properly
understood history of philosophy includes original systematic philosophising.

1. Systematische Philosophie versus Philosophiegeschichte?

Im Vorwort seiner 1783 publizierten Prolegomena zu einer jeden kiinf-
tigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird auftreten konnen spricht
Kant unverhohlen abschitzig von Gelehrten, «denen die Geschichte der
Philosophie (der alten sowohl, als neuen) selbst ihre Philosophie ist»!,
und mit beiendem Spott fahrt er fort:

«Sie miissen warten, bis diejenigen, die aus den Quellen der Vernunft selbst zu
schopfen bemiiht sind, ihre Sache werden ausgemacht haben, und alsdann wird
an ihnen die Reihe sein, von dem Geschehenen der Welt Nachricht zu geben.
Widrigenfalls kann nichts gesagt werden, was ihrer Meinung nach nicht schon
sonst gesagt worden ist, und in der That mag dieses auch als eine untriigliche
Vorhersagung fiir alles Kiinftige gelten; denn da der menschliche Verstand iiber
unzihlige Gegenstidnde viele Jahrhunderte hindurch auf mancherlei Weise ge-
schwidrmt hat, so kann es nicht leicht fehlen, dal nicht zu jedem Neuen etwas
Altes gefunden werden sollte, was damit einige Ahnlichkeit hiitte »2

1 1. KANT, Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik, die als Wissen-
schaft wird auftreten konnen, in: AAIV, S. 253-383, zit. 255.
2 Ebd.



68 Rolf W. Puster

Liasst man die sarkastische Fiarbung des obigen Abschnitts einmal
beiseite, so hat Kants obiter dictum einen harten deskriptiven Kern, der
zu einer sachlichen Auseinandersetzung herausfordert: Unter denen, die
sich mit Philosophie beschiftigen, gibt es die einen, die sich selbst auf
der argumentativen Walstatt tummeln, wo um Wahr und Falsch ge-
kdampft wird, und es gibt die anderen, die — offenbar weniger wehrhaft
oder weniger mutig — es vorziehen, als Chronisten aus sicherem Ab-
stand von den geistigen Taten anderer zu berichten. Diese philosophi-
schen Berichterstatter neigen zudem einer Auffassung zu, die ihre Ge-
fechtsabstinenz in ein giinstigeres Licht zu setzen geeignet scheint: IThr
Blick auf die umstrittenen Gedanken ist nicht von der Hektik und dem
Diktat des Augenblicks perspektivisch verengt, wie es bei dem in aku-
tem Streit Befangenen unvermeidlich ist; ihrem unaufgeregten, an Mil-
lennien geschulten Auge erschlieBen sich vielmehr Analogien und Pa-
rallelen zwischen gegenwirtigen und vergangenen Debatten und Posi-
tionen dergestalt, dass das vermeintlich Aktuelle sich nur allzu oft als
alter Wein in neuen Schlduchen entpuppt. — Auf diese Weise wird von
Kant dem selbstdenkenden Weltweisen der kenntnisreiche Philosophie-
historiker entgegengesetzt, der mit Kohelet 1, 9 — «Es gibt nichts Neues
unter der Sonne»? — seine beschauliche Grundhaltung und seine heuris-
tische Leitmaxime zugleich formuliert sieht.

Selbst wenn man das skizzierte Bild als einseitig, falsch oder obso-
let (und selbstverstindlich als historisch erkldrbar) verwirft, bleibt die
Frage, ob Kants Karikatur nicht auf einen echten Unterschied aufmerk-
sam macht, welchen man - in entschirfter Form — auch heute noch un-
ter den Titeln systematisches Philosophieren* versus Philosophiege-

3 Zwar hat das Bibelwort wohl eher die Ereignis- als die Geistes- oder Philoso-
phiegeschichte im Auge, doch wird es heute meist angefiihrt, um theoretische
Originalititsanspriiche einzuschrénken oder zuriickzuweisen. — Vgl. als kontra-
punktische Ergidnzung G. GAWLICK, «<«Nihil tam absurde dici potest ...>. Ein
Ciceronischer Zwischenruf und sein Nachhall», in: R. W. PUSTER (Hg.),
Veritas filia temporis? Philosophiehistorie zwischen Wahrheit und Geschichte.
Festschrift fiir Rainer Specht zum 65. Geburtstag, Berlin [u.a.] 1995, S. 103-
114.

4 Diese Nomenklatur hat sich eingebiirgert, obwohl sie irrefiihrend ist: Gemeint
ist so etwas wie sach- oder problembezogenes Philosophieren; das architektoni-
sche Streben nach einem philosophischen System, wie es vom 17. bis ins friihe
19. Jahrhundert Konjunktur hatte, pflegt mit dieser Wortwahl nicht verbunden
Zu sein.



Was macht Rezeption philosophisch interessant? 69

schichte fiir sinnvoll und bewahrenswert hilt. Ist es nicht einfach der
Unterschied zwischen einem Umgang mit Philosophie, der sich dem
Ideal der sachlichen Richtigkeit in genuin philosophischen Fragen ver-
pflichtet weil, und einem, der inhaltliche Wahrheitsfragen auf sich be-
ruhen lasst und sich vornehmlich um die Sichtung und Sicherung alles
dessen bemiiht, was in vergangenen Epochen im Ringen um derartige
Fragen vorgetragen wurde? Gibt es nicht eine unbestreitbare Differenz
zwischen der intentio recta des autochthon Philosophierenden und der
intentio obliqua des Historikers der Philosophie?

Die folgenden, den Begriff der Rezeption in den Mittelpunkt rii-
ckenden Ausfiihrungen sollen erstens zeigen, dass es zwar durchaus
einen echten Unterschied in der (in den Prolegomena) anvisierten Art
gibt, dass er sich aber keineswegs so geradlinig evaluativ ausbuchsta-
bieren lidsst, wie der siiffisante Ton Kants dies nahe legt. Zweitens sol-
len Griinde dafiir genannt werden, dass die oben apostrophierte Kohe-
let-Maxime nur in einem relativ trivialen Sinne wabhr ist, in einem an-
spruchsvolleren Sinne hingegen falsch bzw. sachlich unangemessen.
Beide Punkte weisen in dieselbe Richtung: Richtig verstandenes philo-
sophiehistorisches Arbeiten enthilt 7eilstiicke urspriinglichen — «yste-
matischen> — Philosophierens, dessen Resultate nicht eo ipso fiir Sach-
debatten irrelevant sind; daraus folgt freilich nicht (und es scheint mir
auch nicht wahr zu sein), dass die Arbeit des Philosophiehistorikers in
toto eine verkappte Form inhaltlicher Wahrheitssuche oder -findung
wire: Es bleiben markante Unterschiede zwischen beiden Formen des
Umgangs mit Philosophie, Unterschiede, welche man jedoch nicht zu
Gegensitzen emporstilisieren sollte — vielleicht auch und gerade dann
nicht, wenn sich keine glatte Komplementaritit zwischen ihnen kon-
struieren lief3e.

2. Interpretation und Rezeption

Ein gewichtiger Grund, Kants zitierte Sottise gegen pulverdampfscheue
Philosophiehistoriker nicht vorbehaltlos zu iibernehmen, ist langst
schon Gemeingut: Die Prinzipien der hermeneutischen Billigkeit for-
dern namlich, beim Verstehen textlicher Interpretanda tunlichst deren



70 Rolf W. Puster

inhdrente Wahrheitsmenge zu maximieren’; etwas anders gewendet ist
dies der Rat, Texte so auszulegen, dass der Rationalitit ihrer Urheber
ein moglichst vorteilhaftes Zeugnis ausgestellt wird.® Wendet man dies
auf Texte der Philosophiegeschichte an, so leitet sich daraus das Erfor-
dernis ab, das in diesen Behauptete zumindest tentativ als wahr anzuse-
hen, was wiederum schwerlich ohne Rekurs auf gegenwiirtig geltende
MaBstdbe gelingen kann. Auf diese Weise — so die hier notgedrungen
nur in Holzschnittmanier skizzierte Grundidee — findet eine Verschrin-
kung historischer Philosopheme mit dem zeitgenossischen Wissens-
stand bzw. mit den herrschenden philosophisch-wissenschaftlichen
Standards statt; die auf strikter Arbeitsteilung basierende kantische Op-
position von Philosophen und ihren Chronisten ist mithin schon aus
elementaren hermeneutischen Griinden nicht tiberzeugend.

Der vorstehende (und fiir Kants Seitenhieb ungiinstige) Befund lédsst
sich noch weiter vertiefen: Das Geschift des Philosophiehistorikers
wird nicht nur durch sein Interesse an der Interpretation von Texten
gekennzeichnet, sondern auch durch sein Interesse an Rezeptionsver-
hiltnissen, die zwischen verschiedenen Texten, Autoren oder Epochen
bestehen. Und es scheint nicht iibertrieben, wenn man den Begriff der
Rezeption als denjenigen ansieht, welcher die diachrone Dimension der
Philosophiegeschichte recht eigentlich trigt: Stellen Textinterpretatio-
nen gleichsam unverbundene Kettenglieder bereit, so ordnet und ver-
kniipft sich dieses Material erst durch Rezeption zu jenen komplexen
Ketten, welche prominenter Gegenstand philosophiehistorischer For-

5 Dass die buchstébliche Exekution dieser Prinzipien bei der Interpretation philo-
sophischer Klassiker gelegentlich zu suboptimalen Ergebnissen fiihrt, habe ich
an anderer Stelle gezeigt; vgl. R. W, PUSTER, «Interpretation und Konsistenz.
Anmerkungen zu Lockes Lehre von den <Degrees of Knowledges», in: ders.
(Hg.), Veritas filia temporis?,a.a.0., S. 170-183.

6 Rationalititsmaximierung ohne — die nicht ganz unproblematische (sieche oben
Anm. 5) — Wahrheitsmaximierung ldsst sich nach meinem Dafiirhalten durch
eine subtile Neuformulierung jener Intuitionen bekommen, welche den Prinzi-
pien der wohlwollenden Interpretation urspriinglich zugrunde gelegen haben;
sie wurde von Gareth Evans («Die Kausale Theorie der Namen» [«The Causal
Theory of Names», 1973], in: U. WOLF [Hg.], Eigennamen. Dokumentation
einer Kontroverse, Frankfurt a.M. 1985, S. 309-336) angeregt und besagt: Statt
von einem Interpreten zu fordern, die Zuschreibung von wahren Meinungen zu
maximieren, sollte man von ihm verlangen, «die Zuschreibung von unerkldirli-
chen Irrtiimern zu minimieren» (ebd., S. 314 [Hervorheb. im Orig.]).



‘Was macht Rezeption philosophisch interessant? 71

schung sind.” Eine nihere Beleuchtung des Rezeptionsbegriffs wird in
den Folgeabschnitten zeigen, dass und wie origindr systematisches
Philosophieren in die Eruierung von historischen Rezeptionsverhiltnis-
sen eingebunden ist — oder zumindest eingebunden sein sollte.

Es wire nun allerdings verfehlt, unter den Titeln Interpretation und
Rezeption zwei von einander unabhingige Aufmerksamkeits- und Téi-
tigkeitsschwerpunkte philosophiehistorischer Arbeit zu sehen. Fiir un-
sere Fragestellung ist es sogar von besonderem Belang, die Wechselbe-
ziehungen zwischen beiden herauszustellen, wobei es in der Hauptsa-
che nicht um begriffliche, sondern vor allem um reale, genauer:
wissenschaftspraktische Beziehungen gehen wird. Die erste, von der
Interpretation zur Rezeption laufende Linie ist die vergleichsweise ba-
salere und trivialere: Nur in dem Mafle, in dem philosophische Texte
interpretatorisch erschlossen sind und sie sich also als Gebilde mit un-
terscheidbaren begrifflichen, doktrinalen oder argumentativen Elemen-
ten darstellen, lassen sie sich in ein Netz historischer Rezeptionsbezie-
hungen einfiigen. Grundsitzlich gesprochen, wird demnach auf dieser
basalsten Ebene des historischen Zugriffs auf philosophische Texte de-
ren Rezeptibilitdt durch Interpretation erkannt.

Diese nachgerade logische Prioritdt, welche die interpretatorische
Aufhellung von Texten vor deren rezeptionsgeschichtlicher Verkniip-
fung hat, ist jedoch nicht alles, was zum Verhiltnis beider zu sagen ist.
Das hat seinen Grund darin, dass Interpretieren ein Vorgang ist, fiir des-
sen erfolgreiche Beendigung keine klaren oder allgemein anerkannten
Kriterien vorliegen, und nicht wenige halten sogar dafiir, dass es derar-
tige Kriterien gar nicht geben konne, weil Interpretationen prinzipiell
unabschlieBbar seien. Doch selbst wenn wir nur von dem breiteren
Konsens ausgehen, dem zufolge Interpretationen in hohem MafBe ver-

7 Unserer Rede von Rezeption liegt eine wenigstens dreistellige Relation zugrun-
de: x wird von y hinsichtlich @ rezipiert. Zwar werden x und y im engeren Sinne
stets fiir Personen stehen, doch kann auch in einem weiteren, metonymischen
Sinne davon gesprochen werden, dass Texte, Richtungen, Stromungen oder
Epochen sowohl Subjekte als auch Objekte von Rezeptionsprozessen sind. Die
Variable ¢ steht fiir rezipierbare (einfache wie komplexe) Elemente im weites-
ten Sinne; fiir unseren Zusammenhang ist niherhin an alles zu denken, was
sinnvollerweise als Philosophem (z.B. Begriff, Unterscheidung, These, Lehr-
stiick, Argument) gelten kann. — Differenzierter (und umstindlicher) habe ich
mich zu diesen formalen Aspekten schon an fritherer Stelle gedufBert; vgl.
R. W. PUSTER, Britische Gassendi-Rezeption am Beispiel John Lockes, Stutt-
gart/Bad Cannstatt 1991, S. 11-19.



72 Rolf W. Puster

feiner- und vertiefbar sind, kommt die zweite — weniger basale und tri-
viale — Linie in Sicht, welche diesmal umgekehrt, von der Rezeption
zur Interpretation, verlduft.

Diese zweite Linie pflegt sich erst dann bemerkbar zu machen,
wenn das Geschift der basalen Interpretation eines Textes 7, schon ers-
te Erfolge gezeitigt hat: Einige Philosopheme sind identifiziert und in
ein philosophisches Gesamtverstindnis von 7, integriert. In diesem
hermeneutisch fortgeschrittenen Stadium wird es moglich, etliche der
Rezeptionsbeziehungen, in denen T, steht, auszumachen; und in einer
solchen Konstellation kommt es h#dufig vor, dass ein interpretatorisch
ermitteltes Philosophem ¢ von T, bereits aus einem anderen, fritheren
Text 7,, bekannt ist, zu dessen philosophischem Gehalt der Beitrag von
@ besser geklart ist als sein Beitrag zum Gehalt des spiteren Textes 7,
Hat man nun Griinde, eine von T,, zu T, verlaufende Rezeptionsbezie-
hung anzunehmen, so hat man (bis zum Erweis des Gegenteils) zu-
gleich auch Griinde fiir die Annahme, dass @ fiir den philosophischen
Gehalt von 7, denselben (oder zumindest einen doch sehr dhnlichen)
Beitrag leistet wie fiir den in dieser Hinsicht auf hherem Niveau inter-
pretierten Text 7,,. Ja, es scheint prima facie geradezu eine Gefidhrdung
des gewonnenen Rezeptionsbefundes zwischen 7,, und 7, zu sein,
schriebe man — in Abwesenheit spezifischer Gegengriinde — @ einen
signifikant anderen philosophischen Beitrag zum Gehalt von 7, zu als
zu dem von T,,. So erklirt sich auch die verbreitete Praxis, nach der als
gesichert geltende Rezeptionsbeziehungen zwischen verschiedenen
Texten zwar nicht fiir deren basale, wohl aber fiir deren avancierte In-
terpretation eine heuristisch zentrale Rolle spielen: Gilt der philosophi-
sche Beitrag von ¢ zum Gehalt von 7,, als hinreichend gut bekannt und
ausgelotet, so ldsst er sich (wenn die Rezeption von ¢ iiber 7, nach T,
als ausgemacht gilt) gleichsam en bloc fiir die Interpretation von 7, aus
T,, importieren.

Die Erforschung von Rezeptionsverhiltnissen lddt somit zu einer
scheinbar unproblematischen Abkiirzung bei der Feinauslegung philo-
sophischer Texte ein: Der philosophiegeschichtliche Kenner erwirbt mit
seiner zunehmenden historischen Erfahrung nicht nur ein stéindig wach-
sendes Repertoire diverser Philosopheme, sondern auch fiir jedes von
ihnen eine stark standardisierte Vorstellung davon, wie sein Beitrag
zum philosophischen Gehalt des umgebenden Textes beschaffen ist. —
Nun tridfe es sich aus Griinden der Arbeits6konomie in der Tat giinstig,
wenn mit der Kenntnis von ¢ und seinem Beitrag fiir den philosophi-



Was macht Rezeption philosophisch interessant? 73

schen Gehalt von T,, auch schon ein solider Grundstein fiir die Kenntnis
der hermeneutischen Valenz von @ in spiteren, T, rezipierenden Texten
gelegt wire; doch leider ist dem nicht so, wie sich anhand eines histori-
schen Beispiels (das im ndchsten Abschnitt betrachtet wird) zeigen
ldsst.

3. Historisches Fallbeispiel:
Locke und das Philosophem der priméren und sekundéren Qualititen

Jeder, der sich mit der theoretischen Philosophie von John Locke ein-
gehender befasst, stoft auf das Philosophem der priméren und sekundi-
ren Qualitdten.8 Um es zu verstehen, muss man zunichst beim Oberbe-
griff ansetzen: Ein Korper besitzt Locke zufolge die Qualitdt O, wenn
er — sinnlich wahrgenommen — das Vermdgen hat, in unserem Geist
eine Idee von Q hervorzurufen; Qualititen sind demnach (dispositional
verstandene) Krifte, die bei geeignetem sensorischen Kontakt kausal
die Entstehung einer Idee von Q bewirken.?

Die Klasse der Qualititen ist in sich nicht homogen: Eine Reihe von
ihnen — z. B. Festigkeit, GroBe, Gestalt, Zahl, Lage und Bewegung!0 —
kommt physischen Dingen unabhéngig davon zu, ob sie wahrgenom-
men werden oder nicht; diese — primdren — Qualititen sind die einem
Korper innewohnenden Krifte, in unserem Geist auf dem Wege der
Sinneswahrnehmung Eindriicke davon hervorzurufen, wie dieser Kor-
per tatsdchlich («as it is in it self»!') beschaffen ist. Des Weiteren sind
primédre Qualititen dadurch ausgezeichnet, dass sie unabtrennbar sind:
Auch wenn man ein Weizenkorn immer weiter zerteilt, werden die da-
bei entstehenden Stiicke stets eine (gewisse) GroBe und Gestalt aufwei-
sen.!2

Von ganz anderer Art sind hingegen die sekundiren Qualititen,
welche wir physischen Dingen gleichfalls zuschreiben: Sie sind weder

8 Im Folgenden stiitze ich mich auf: R. W. PUSTER, «John Locke: Die Idee des
Empirismus», in: L. KREIMENDAHL (Hg.), Philosophen des 17. Jahrhunderts.
Eine Einfiihrung, Darmstadt 1999, S. 91-112.

9 Vgl hierzu J. LOCKE, An essay concerning human understanding, ed. with an
introduction, critical apparatus and glossary by P. H. Nidditch, Oxford 1975,
II. viii. 7-8.

10 In den Essay-Abschnitten II. viii. 9, 10, 22 und 23 finden sich leicht differieren-
de Zusammenstellungen von Qualititen, die als primére gelten.

11 Ebd,, II. viii. 23.

12 Vgl. ebd., II. viii. 9.



74 Rolf W. Puster

unabtrennbar, noch kommen sie ihnen einfachhin wahrnehmungsunab-
hingig zu. So ist beispielsweise Siie keine Eigenschaft, die einem
Stiick Manna ebenso eigen wire wie seine Grofe; siif} ist vielmehr der
Geschmackseindruck, den Manna mittels seiner priméren Qualitidten
auf unserem Gaumen hervorruft; und der Geschmack von Sii3e existiert
nur insofern, als er gefiihlt wird.!* — Nach Locke sind also diejenigen
Qualitdten eines Korpers sekundire, die von dessen primédren Qualité-
ten (als denjenigen, die unsere Sensorien affizieren) abhéngen und die
sich nur im Wahrgenommen-Werden manifestieren.

Das besagte Lehrstiick ist mit Lockes Namen deshalb besonders eng
verkniipft, weil er als derjenige gilt, der dessen terminologische Fas-
sung mit seinem Essay concerning human understanding mafgeblich
geprigt hat (wenngleich er nicht der Schopfer dieser Unterscheidung
ist). Der Sache nach hat Locke die Distinktion zweier Qualitdtentypen
von Robert Boyle iibernommen, von welchem sie sich auf Galilei zu-
riickverfolgen ldsst — bei entsprechender hermeneutischer Weitherzig-
keit auch noch weiter zuriick bis zu Epikur und Demokrit.!'# Jedenfalls
steht auller Frage, dass Locke ein Glied in der Rezeptionskette derer ist,
die primére und sekundére Qualititen unterscheiden.

Welche Formen nehmen nun angesichts der eben umrissenen re-
zeptionsgeschichtlichen Situation die Auskiinfte an, welche Philoso-
phiehistoriker beziiglich des Philosophems der priméiren und sekundé-
ren Qualititen fiir angezeigt halten? Ich nenne — ohne Anspruch auf
Vollstidndigkeit und ohne Belege — vier typische Einlassungen (nicht
alle genannten Punkte sind in der Praxis randscharf voneinander abge-
grenzt):

(i) Die doxographische Registrierung. — Die simpelste historiogra-
phische Reaktion besteht darin, das besagte Philosophem (vielleicht
unter Hinweis auf die bekannte Rezeptionskette) in die doxographische
Darstellung der fiir Locke relevanten Lehrstiicke aufzunehmen, wobei
die philosophische Kommentierung ginzlich im Rahmen einer erldu-
ternden Verstdndnishilfe verbleibt.

(ii) Die synchrone exegetische Differenzierung. — Uber (i) hinausge-
hend, weist man darauf hin, dass Locke an verschiedenen Stellen seines

13 Vgl.ebd., II. viii. 18.
14 Vgl. hierzu P. KUGLER, Die Philosophie der primdren und sekunddren Qua-
litdten, Paderborn 2002, S. 14 f.



Was macht Rezeption philosophisch interessant? 75

Essay unterschiedliche Kataloge primédrer Qualitdten nennt,!> und man
unternimmt den Versuch, diese Inkonzinnitit interpretatorisch aufzu-
hellen bzw. abzumildern; in der Regel miinden derartige Anstrengun-
gen in die Ausarbeitung eines Verstdndnisses von «primidrer Qualitits,
das ungeachtet der schwankenden Textbasis als gesichert gelten darf.

(iii) Die diachrone exegetische Differenzierung. — Analog zu (ii)
werden auBler Locke friihere oder spitere Glieder der Rezeptionskette
behandelt und mit ihren Gemeinsamkeiten und Unterschieden zueinan-
der in Beziehung gesetzt.

(iv) Die interpretative Integration. — Uber (ii) hinausgehend, sucht
man den Beitrag zu ermitteln, den die Unterscheidung primérer und
sekunddrer Qualitdten fiir den philosophischen Gehalt des Essay leis-
tet.16

Fiir unsere Uberlegungen ist (iv) von besonderem Interesse. Denn
obwohl fiir die interpretative Integration des in Rede stehenden Philo-
sophems — im Unterschied zu (iii) — kein Rekurs auf die diachrone Di-
mension der zugehorigen Rezeptionskette erforderlich zu sein scheint,
findet ein solcher Rekurs de facto {iberaus hiufig statt — und zwar un-
vermerkt und daher methodisch unreflektiert. Denn im Einklang mit
den im vorigen Abschnitt rekonstruierten Interpretationsgepflogenhei-
ten steht zu erwarten, dass der Beitrag, den die Unterscheidung primé-
rer und sekundérer Qualitédten fiir den philosophischen Gehalt des Es-
say leistet, in etwa mit dem Beitrag gleichgesetzt wird, der ihm auch in
anderen, fritheren Texten zuerkannt wird. Wie sehr es sich anbietet, ei-
nen derartigen — zum unbesehenen Import in eine Interpretation férm-
lich einladenden — Standardbeitrag zu postulieren, veranschaulicht das
folgende Zitat:

«Was Philosophen immer wieder dazu veranlasst hat, zwischen primiren und
sekunddren Qualitdten zu unterscheiden, war die Hoffnung, die sekundiren
Qualititen lieBen sich in irgendeiner Weise auf die priméren zuriickfiihren und
somit durch diese erkldren.»17

15 Siehe oben, Anm. 10.

16 Hierzu sind verschiedene Schritte erforderlich, die hier im Einzelnen nicht in-
teressieren, beispielsweise das Aufsuchen von Verbindungen, in denen die Un-
terscheidung zu anderen wichtigen Begriffen — z. B. zum Ideen- oder zum Sub-

stanzbegriff — steht.
17 KUGLER,a.a.0.,S. 18 (Hervorheb. im Orig.).



76 Rolf W. Puster

Das hier namhaft gemachte methodologisch-wissenschaftstheoreti-
sche Motiv fiir das Treffen jener Unterscheidung ist fiir deren interpre-
tative Integration in Lockes Essay weder offenkundig verfehlt noch
sachlich befremdlich: Die theoretische Bestrebung, eine explanatorisch
minimale und zugleich physikalisch fundamentale Eigenschaftsmenge
von der Menge aller {ibrigen Eigenschaften abzugrenzen, ist ein ebenso
gehaltvoller wie plausibler Vorschlag fiir die Charakterisierung des
Beitrags, den die Unterscheidung von primiren und sekundéren Quali-
taten fiir den philosophischen Gehalt des Essay leisten konne; und
selbstverstiandlich spricht es nicht gegen diesen Vorschlag, dass er fiir
friihere und spitere Texte, in denen dieselbe Unterscheidung getroffen
wird, genauso gehaltvoll und plausibel anmutet.

Paradoxerweise liegt das eigentliche Problem des zitierten Vor-
schlags nicht darin, dass seine Plausibilitit zu gering wire, sondern
darin, dass sie zu hoch ist. Das soll heiflen, dass der (oben namhaft ge-
machte) Standardbeitrag, den man — keineswegs zu Unrecht — der Un-
terscheidung von primédren und sekundédren Qualititen zum Gehalt
philosophischer Texte zuerkennt, den Blick auf die Frage verstellt,
weshalb ein bestimmter Autor — hier: Locke — jene Unterscheidung
libernommen hat. Und zwar verstellt der Standardbeitrag den Blick auf
diese Frage genau deshalb, weil er bereits eine hermeneutisch befrie-
digende und inhaltlich einleuchtende Antwort enthélt. Den Kern des
Problems bildet somit eine Unterlassungssiinde, die deshalb nicht auf
sich aufmerksam macht, weil sie keine handgreifliche Interpretations-
liicke klaffen lédsst; dass durch sie Interpretationsalternativen in den to-
ten Winkel geraten, fillt in der Regel nicht auf.

Die meist ungestellt bleibende Frage wire also (fiir unser Beispiel
gesprochen) die, ob Locke der Unterscheidung von primiren und se-
kunddren Qualititen einen anderen, vom bekannten Standardbeitrag
dieses Philosophems abweichenden Beitrag zum philosophischen Ge-
halt seines Essay zugedacht hat. In aller Kiirze mochte ich darlegen,
dass es ihm in der Tat gelungen ist, jener Unterscheidung eine neuartige
philosophische Pointe abzugewinnen, welche fiir eine umfassende In-
terpretation des Essay ungleich wertvoller ist als der mit dieser Dis-
tinktion iiblicherweise verbundene Standardbeitrag.

Der Ideismus der frilhen Neuzeit gilt als unsichere Basis fiir den
metaphysischen Realismus. Das trifft besonders dann zu, wenn dieser
sich — wie bei Locke — nicht mit dem Konzept der Intentionalitdt des



Was macht Rezeption philosophisch interessant? 77

Mentalen verbiindet!8: Fiir das erkennende Subjekt wird die Existenz
einer AuBenwelt prekir, wenn alle bewussten Vollziige seelischer Ver-
mogen (vor allem die sinnlichen Wahrnehmungen) zunéchst als Opera-
tionen mit oder an Ideen gelten. Ob diese Gebilde, die selbst von psy-
chischer Natur sind, das Bewusstsein dazu befihigen oder daran hin-
dern, sich der extramentalen Wirklichkeit kognitiv zu beméchtigen —
darin liegt das Kardinalproblem eines Ideismus, wie ihn Locke vertritt.
Vor diesem Hintergrund kémpft er offenbar mit zwei sich widerstrei-
tenden — ihm jedoch bis zu einem gewissen Grade gleichermaflen ein-
leuchtenden — epistemologischen Intuitionen, in denen die erkenntnis-
vermittelnde Rolle der Ideen hdochst unterschiedlich charakterisiert
wird:

Intuition 1: Unsere Ideen kdnnen wegen ihrer wesentlich psychi-
schen Natur keine Gegenstéinde der AuBBenwelt in sich aufnehmen; sie
konnen allenfalls als mentale Zeichen fungieren, die ihre realen Korre-
late und deren wirkliche Beschaffenheiten in unserem Geist stellver-
tretend reprasentieren. Um die Welt erkennen zu konnen, brauchen die
Ideen jene Korrelate nicht qualitativ abzubilden, sie also gleichsam fiir
unseren Verstand ikonisch zu duplizieren; es geniigt vielmehr, wenn
sich alle auBenweltlichen Unterschiede mittels des Zeichensystems un-
serer Ideen entsprechend symbolisieren lassen. Die Ideen stehen zum
Inventar der Welt in einem grundsétzlich reprdsentationalistischen und
arbitrdren Verhiltnis.

Intuition 2: Erkennen ist Erfassen — und kein mit Symbolen operie-
rendes Deuten oder Ubersetzen. Sofern die bewusstseinunabhiingige
Welt und die in ihr objektiv vorhandenen Strukturen und Eigenschaften
liberhaupt erkennbar sind, miissen sie auch als solche erkannt werden.
Nur wenn wir etwas genau so erkennen, wie es ist, erkennen wir es im
eigentlichen Sinne; denn wahre Erkenntnis ist alternativlos, wohinge-
gen viele Alternativen denkbar sind, die Welt mittels zeichenhafter
Ideen mental zu représentieren. Echte Welterkenntnis kénnen Ideen
folglich nur dann vermitteln, wenn sie strukturelle und qualitative, auf
Abbildungsleistungen beruhende Ahnlichkeiten mit der extramentalen
Wirklichkeit aufweisen, ihr also nicht blo symbolisch — und arbitrér-
erweise — entsprechen.

18 Dafiir, dass dem ersten groBen Ideisten und metaphysischen Realisten Des-
cartes dieses Konzept zur Verfiigung stand, plddiert eindrucksvoll D. PERLER,
Reprdsentation bei Descartes, Frankfurt a. M. 1996.



78 Rolf W. Puster

Es springt ins Auge, wie sehr sich das Philosophem der primiren
und sekundiren Qualitdten dazu eignet, den lockeschen Intuitionenkon-
flikt zu entschérfen, ja aufzulosen: Die Idee einer priméren Qualitét bil-
det eine reale Beschaffenheit eines materiellen Korpers ab,!® und das
impliziert, dass zwischen ihr und dem, was durch sie erkannt wird, eine
(nicht-arbitrére) Ahnlichkeitsbeziehung besteht. Der Rekurs auf primi-
re Qualitdten erlaubt somit ein — bereichsspezifisches — Festhalten an
Intuition 2. Im Falle sekundérer Qualitdten hingegen gibt es nach Locke
keine Ahnlichkeitsbeziehung zwischen der sie vermittelnden Idee und
der sie fundierenden Beschaffenheit aufseiten des realen Dinges.?’ So
steht die Idee des Siilen in vollig arbitrirer Weise flir eine gewisse
Konstellation primidrer Qualitdten, welche unseren Geschmackssinn in
einer bestimmten Weise affizieren. Unter Berufung auf die sekundéren
Qualitdten kann Locke demnach — ebenfalls bereichsspezifisch — auch
an Intuition 1 festhalten.

Ob dieser philosophisch rekonstruierte Problembewiltigungsvor-
schlag (den Locke nirgends explizit anbietet) uns sachlich iiberzeugt,
kann hier dahingestellt bleiben. Entscheidend ist, dass ohne ihn das Ais-
torische Bild des Essay und des ihn einschliefenden Netzes von Re-
zeptionsbeziehungen unvollstindig bliebe und dass er nicht ohne den
Input origindren Philosophierens gewonnen werden konnte — weder aus
dem doktrinalen Gehalt der rezipierten Lehrstiicke selbst noch aus de-
ren tradiertem philosophischen Standardbeitrag. Der thematischen
Qualititendistinktion ldsst sich also eine subtile theoretische Funktion
zuweisen, nidmlich die Behebung eines Problems, das im metaphysi-
schen Fundament des lockeschen Ideismus schwelt.

4. Systematisches Philosophieren als Teil philosophiehistorischer Arbeit

Auch aus einem instruktiven Beispiel kénnen falsche Schliisse gezogen
werden. Im Folgenden mochte ich im Anschluss an das historische
Fallbeispiel des letzten Abschnitts einige Missverstindnisse abwehren
und das hervorheben, was es mir an niitzlichen Einsichten abzuwerfen
scheint.

19 Daher ist es kein Zufall, wenn Locke die priméren Qualitdten gelegentlich auch
als urspriingliche bzw. als reale anspricht (vgl. Essay II. viii. 12 und 17).
20 Vgl. Essay 1l viii. 15 und 22.



Was macht Rezeption philosophisch interessant? 79

Zunichst: Offenkundig ist nicht jeder Fall von philosophischer Re-
zeption eo ipso auch schon in dem Sinne philosophisch interessant, wie
es Lockes Adaption der Unterscheidung primérer und sekundérer Qua-
litdten ist. Es gibt zweifellos Fille — und womdglich sind sie historisch
ja sogar in der Uberzahl —, in denen die Ubernahme eines Philo-
sophems aus friitheren Texten unreflektiert, quasi mechanisch oder auch
nur in der Absicht erfolgt, gerade den wohl bekannten Standardbeitrag
jenes Philosophems fiir das eigene Denken bzw. den eigenen Text nutz-
bar zu machen. Wo dies so ist, kann es der Interpret gegebenenfalls he-
rausfinden, rekonstruieren und fiir die Nachwelt festhalten — weiter gibt
es dann nicht zu tun.

Dessen ungeachtet lassen unsere Uberlegungen es jedoch angezeigt
erscheinen, auf die hermeneutische Agenda des philosophiegeschichtli-
chen Textauslegers zumindest die Ausschau danach zu setzen, ob rezi-
pierten Philosophemen in ihrer neuen Umgebung nicht auch neue
Pointen zuwachsen. Da rezipierende Autoren sich kaum je explizit zu
den philosophischen Motiven ihres Rezeptionsgeschiiftes duflern — teils,
weil sie es nicht tun wollen, teils, weil sie es aus Mangel an diesbeziig-
lichem Bewusstsein nicht tun konnen —, sind historisch-diachrone An-
haltspunkte fiir das vielleicht untergriindig entstandene Neue rar. Fiir
die Wahrnehmung des Neuen bedarf es vielmehr eines originér <syste-
matischen> Philosophierens unter den geschichtlich vorgegebenen Fra-
gestellungen und Primissen. Wer als Philosophiehistoriker in der skiz-
zierten Konstellation die innovative Funktion des aus der Tradition
lingst Vertrauten, besser: des lingst vertraut Scheinenden, aufspiiren
will, muss die Distanz des unbeteiligten Chronisten aufgeben und sich
im historisch definierten Rahmen seines zu interpretierenden Textes
philosophisch dhnlich bewegen, wie dessen Autor es getan hat.

Nochmals: Das Erfordernis, als Historiker der Philosophie — zeit-
weilig und partiell — zu ihrem Systematiker zu werden, erwichst hier
nicht, um einem fiihlbaren Verstdndnismangel abzuhelfen; notwendig
wird hier vielmehr eine hermeneutische Anstrengung, die dem bereits
Verstindlichen seine Selbstverstdndlichkeit wieder nimmt, um so auf
eine hohere Stufe des Verstehens zu gelangen, auf welcher das schon
verstanden Geglaubte ein lberraschendes philosophisches Potential
entfaltet. _

Unsere Betrachtungen konvergieren an dieser Stelle mit Uberlegun-
gen, die Nicolai Hartmann in einer bekannten (zuerst 1936 publizierten)
Grundsatzschrift vorgetragen hat:



80 Rolf W. Puster

«[D]as Organ des Verstehens iiber die Zeitrdume geschichtlicher Distanz hin

wichst einem erst in der Arbeit an den Problemen. Denn da es sich in diesem

Verstehen um ein Wiedererkennen der Problemgehalte handelt, so kann man

geschichtlich verstehen nur das, woran man das eigene Denken erprobt hat.»?21

Demnach vergisst oder verrit der Philosophiehistoriker nicht seine
Bestimmung, wenn er in sachorientiertem Résonieren einem rezipierten
Philosophem einen neuen Sinn abgewinnt, sondern er erfiillt sie — und
noch dazu in vorbildlicher Weise: Denn wenn seinem vermeintlich ge-
schichtsvergessenen Ausflug ins systematische Philosophieren Erfolg
beschieden sein sollte (und er also einen vom Standardbeitrag signifi-
kant abweichenden philosophischen Beitrag eines rezipierten Philo-
sophems auffindet), so hat er dadurch zweifellos auch das historische
Bild von der zugehorigen Rezeptionskette verdndert und bereichert. —
Mit der Berufung auf Hartmann soll hingegen nicht dessen Problem-
platonismus (gegen welchen Kurt Flasch einmal die Edelinvektive von
der «iternistische[n] Verblasenheit»2? geschleudert hat) iibernommen
werden; in diesem Punkt konnte der Philosophiehistoriker durchaus
geltend machen, dass die synchron zu durchdenkenden Problemkonfi-
gurationen in ihrer Struktur und Eigenart geschichtlich definierte Kon-
figurationen sind: Das Historische verschwindet in der systematischen
Hinwendung zu den <Sachen selbst> deshalb nicht, weil es zu deren
Konstitution beigetragen hat.

Nunmehr wird auch sichtbar, wie eindimensional und schal der To-
pos ist, dass es nichts Neues unter der Sonne gebe: Als philosophiehis-
torische Maxime taugt die Berufung auf Kohelet 1,9 deswegen wenig,
weil sie den Blick auf den trivialen Befund des diachron iterierten Auf-
tretens von Philosophemen fixiert; Rezeptionsketten mutieren in dieser
Perspektive zu historischen Forderbindern, welche Philosopheme quasi
mechanisch von da nach dort bringen, wobei fiir das fortbewegte Gut
nur mit gelegentlichen leichten Transportschiden zu rechnen ist. Dass
jedoch Rezeption mitunter eine Quelle echter philosophischer Innovati-
on darstellt und dass einem geldufigen Philosophem in seiner Adaption
ein iiber die Tradition hinausragender gedanklicher Mehrwert zuwichst
— dies zu sehen wird dem erschwert, der sich jene altkluge und dennoch
naive Losung zu Eigen gemacht hat.

21 N. HARTMANN, «Der philosophische Gedanke und seine Geschichte», in:
ders., Kleinere Schriften, Bd. 2: Abhandlungen zur Philosophie-Geschichte,
Berlin 1957, S. 1-48, zit. 5.

22 K. FLASCH, Einfiithrung in die Philosophie des Mittelalters, Darmstadt 1987,
5. 2/,



Was macht Rezeption philosophisch interessant? 81

Freilich verschwimmen nicht alle Unterschiede, wo keine schroffen
Gegensitze herrschen: Es ist etwas anderes, sich zu fragen, ob es ver-
schiedene Eigenschaftstypen wie primidre und sekundire Qualititen
gibt, als die zu dieser Frage historisch geduBerten Meinungen zu sich-
ten (das bleibt es iibrigens auch dann, wenn man Letzteres tut, um Ers-
teres heuristisch zu fordern). Wenn Kant mit seinen Sticheleien nicht
mehr als diesen Punkt im Sinn gehabt hitte, so kdénnten wir sie auf sich
beruhen lassen. Vermutlich meinten er und viele seiner spiteren Sym-
pathisanten jedoch, es gebe einen sachlich begriindeten Dignititsunter-
schied zwischen — wertvollem — systematischem Philosophieren und
dem — minder wertvollen — Betreiben von Philosophiegeschichte. Die
Elle, mit welcher man bei diesem Verdikt misst, ist der Grad oder das
MaB, in dem die Sacharbeit an philosophischen Problemen gefordert
wird; Wihrend sich ihnen der Systematiker ohne Umschweife zuwen-
de, befasse sich der Historiker mit Angelegenheiten, die (zwar an ge-
schichtlicher, aber) nicht an sachlich-inhaltlicher Wahrheit orientiert
seien.

Hiergegen scheint mir entschiedener Widerspruch angezeigt, und
ich greife das herangezogene Bild kritisch auf: Zwar ist die Elle, die
man zur Hand nimmt, sicherlich die richtige, aber der Gebrauch, den
man vor ihr macht, ist keine Messung. Das ist daran ablesbar, dass
Kants Bild ein scharfes Entweder-oder zwischen Wahrheit und Ge-
schichte suggeriert und somit dort nur eine bivalente Alternative zu-
ldsst, wo Raum fiir graduelle Abstufungen ist. Denn nach unseren bis-
herigen Befunden ist der idealtypische Philosophiehistoriker in seinem
Tun zwar nicht (wie der idealtypische philosophische Systematiker)
ausschlieBlich der inhaltlichen Wahrheitssuche verpflichtet, doch hat er
sie ebenfalls als orientierendes Ziel vor Augen, wenngleich er einen
Weg einschligt, der nur in mehr oder minder grofen Teilstiicken eine
direkte Wahrheitssuche darstellt.

Erschwert wird der unbefangene Blick auf das Verhiltnis von
Wahrheit und Geschichte nicht zuletzt durch die Realitit des Wissen-
schaftsalltags, die auch im Fach Philosophie zur arbeitsteiligen Spezia-
lisierung notigt. Das hat — unvermeidlicher- wie bedauerlicherweise —
faktisch zur Folge, dass die Unterschiede zwischen dem typisch histori-
schen und dem typisch systematischen Zugriff, die sich aus einer prin-
zipiellen Sicht nur graduell ausnehmen, so vergrobern und vergroBern,
dass sie bei fliichtiger Betrachtung als qualitative Unterschiede er-



82 Rolf W. Puster

scheinen konnen, ja erscheinen miissen: Wer einmal diese oder jene
Prioritét gesetzt hat, dem versperrt meist schon die schiere Flut der zu
bewiltigenden einschligigen Forschungsliteratur den flexiblen Wechsel
zwischen historischen und systematischen Projekten, zumal sich Per-
spektiven, Arbeitsweisen und thematische Ausrichtungen habituell zu
verfestigen pflegen. Wem es also um die theoretische Kldrung des Ver-
hiltnisses jener beiden Pole zu tun ist, der ist gut beraten, wenn er die
landldufige Erfahrung mit <Historikern> und <«Systematikern> der Philo-
sophie nur mit duBerster Vorsicht in Anschlag bringt.

Dass und inwiefern systematische Sachdiskussionen der Wahrheit
verpflichtet sind, darf als bekannt gelten. Doch inwiefern kann dies
auch der (idealtypische) Philosophiehistoriker — wenigstens in (gradu-
ell) abgeschwichter Form — fiir sich in Anspruch nehmen? Die bislang
gewonnenen Resultate erlauben zumindest eine Teilantwort. Wenn und
solange philosophische Probleme sich nicht in empirische transformie-
ren lassen, ist ihre Bearbeitung ein Untersuchen, Klidren und Systemati-
sieren von begrifflichen Verhiltnissen, welche in vielerlei Hinsicht fiir
unser Welt- und Selbstverstindnis fundamental sind. Die in diesem Zu-
sammenhang vielleicht wichtigste theoretische Figur ist die Heraus-
stellung der logisch-semantischen Konsequenzen, die mit der Annahme
bestimmter Pramissen notwendig verkniipft sind; unter dieser (sicher-
lich weder exotischen noch esoterischen) Charakterisierung ist die
Philosophie so etwas wie eine allgemeine Strukturwissenschaft.2*> Wenn
es aber zu den zentralen und definierenden Aufgaben der Philosophie
gehort, konditional strukturierte Einsichten in begrifflich-logische Ver-
hdltisse zu gewinnen, dann wird es zu einer sekundéren Frage, ob wir
hier und heute geneigt sind, die Antezedenzien jener Konditionale zu
akzeptieren. Mit anderen Worten: Unter der genannten Arbeitsbe-
schreibung ist die Erhellung begrifflich-logischer Strukturen auch dann
ein origindres — <systematisches> — Philosophieren, wenn bestimmte
Antezedenzien die Eigenart haben, nur (noch) historisch vergangene
Befiirworter zu haben: Wer unter geschichtlichen Vorgaben philoso-
phiert, philosophiert deshalb nicht uneigentlich; er entwickelt Argu-
mente lediglich von Voraussetzungen her, an denen die Gegenwart —
manchmal mit guten, manchmal mit schlechten Griinden — ganz oder

23 In dieser Hinsicht @hnelt die Philosophie der Mathematik, und zweifellos liegt
hierin ein Hauptgrund fiir die vielhundertjdhrige Affinitét zwischen beiden Dis-
ziplinen.



Was macht Rezeption philosophisch interessant? 83

weitgehend das Interesse verloren hat. (So erarbeitet der Philosophie-
historiker, der Lockes Indienstnahme des Lehrstiicks von den priméren
und sekundéren Qualititen die Funktion zuschreibt, jenen in Abschnitt
3 exponierten Intuitionenkonflikt zu beheben, tatsdchlich eine — unter
den Vorgaben des friihneuzeitlichen Ideismus und seinen notorischen
Schwichen — philosophisch gehaltvolle und diskutable Option.)

Dass in der Philosophie die Kriterien fiir gute und schlechte Griin-
de permanent umstritten sind, unterstreicht die Relevanz des soeben
durchlaufenen Gedankengangs: Die in der philosophischen Tradition
wie in der Gegenwart immer wieder anzutreffenden Neo-Ismen machen
augenfillig, dass auch historisch schon ein- oder mehrfach als iiberholt
angesehene begrifflich-doktrinale Vorgaben (eventuell leicht modifi-
ziert) aufs Neue fiir «systematisch> konkurrenzfahig gehalten und in
aktuelle Diskussionen eingebracht werden; Vorwiirfe historischer Ob-
soletheit offenbaren auf diese Weise mitunter nur ihre eigene Historizi-
tat. Bedenkt man etwa die Rolle, welche die Renaissance des Aristote-
les fiir die zeitgenossische Ethik spielt, so sieht man die diesem Autor
gewidmeten, oft von Philosophie<historikern> unternommenen Ausle-
gungsanstrengungen in einem richtigeren und mit dem Tenor unserer
Uberlegungen iibereinstimmenden Licht.

Als Resultate des vorliegenden Abschnitts diirfen wir somit fest-
halten, dass anspruchsvolle Félle philosophischer Rezeption nicht nur
die Kohelet-Maxime methodologisch marginalisieren, sondern auch
freilegen, dass und wie systematisches Philosophieren fiir die historisch
angemessene Wiirdigung von Rezeptionsverhiltnissen unentbehrlich
ist. Da demnach, bei Lichte besehen, auch philosophiegeschichtliche
Arbeit Teilstiicke origindren Philosophierens enthilt, lassen sich die
wesentlichen Unterschiede (die nicht mit den faktischen verwechselt
werden diirfen!) zwischen historischem und systematischem Arbeiten
in der Philosophie auf die unterschiedlich ausgeprigte Zuversicht zu-
riickfiihren, in inhaltlichen Sachfragen gute Griinde fiir richtige Pridmis-
sen erarbeiten zu kdnnen; Zuversicht ist hier insofern weniger eine psy-
chologische Kategorie als eine epistemologische, als ihr Fehlen eine
gewisse Nihe zum Skeptizismus signalisiert und ihr Vorhandensein ei-
ne entsprechende Distanz. Darin jedoch eine Dignitétsdifferenz fundie-
ren zu wollen, leuchtet mir nicht ein: Ohne jene Zuversicht gibe es
zwar weder (nicht-skeptische) Philosophie noch deren Geschichte,
doch konnte sich die Zuversicht gleichwohl sub specie aeternitatis als
verfehlt erweisen.



84 Rolf W. Puster
5. Epilog: Rezeption und Polygenese

Wer aus dem doppelten Auftreten eines Philosophems ¢ in zwei zeit-
lich aufeinander folgenden Texten T,, und 7, schlieBt, 7, habe ¢ aus T,
rezipiert, kann die historische Wahrheit in zwei (von Rezeptionsfor-
schern gefiirchteten) Féllen verfehlen, ndmlich:

(a) wenn der Autor von 7, @ nicht aus 7,,, sondern aus einem (eben-
falls fritheren und womdglich unbekannten) Text 7', bezogen hat, und

(b) wenn der Autor von 7, selbst auf ¢ verfallen ist, ohne dass er
iiberhaupt in einer Rezeptionsbeziehung zu anderen ¢ enthaltenden
Texten gestanden hat.

Auf kurze Nenner gebracht, liegt in Fall (a) das Phidnomen der Al-
ternativquelle vor, in Fall (b) das der Polygenese?* (das heilit: @ ist bei
mindestens zwei Autoren, also mehrfach, entstanden, ohne dass diese
Entstehungsvorgidnge von ¢ in historisch-faktischen Beziehungen zu-
einander stiinden).

Auf unsere Fragestellung wirft das Phinomen der Polygenese inso-
fern Licht, als es den Ansatzpunkt etwas deutlicher markiert, an wel-
chem systematisches Philosophieren zu einem echten Bestandteil der
philosophiehistorischen Arbeit wird. Denn gleichgiiltig, ob ein Philo-
sophem ¢ durch Rezeption oder durch Polygenese in einen Text T, ge-
langt, in beiden Fillen steht der Ausleger vor der Aufgabe der inter-
pretativen Integration® von ¢ in T,, vor einer Aufgabe also, die Teil
seiner auf 7, gerichteten hermeneutischen Anstrengungen ist. Es macht
indes einen enormen praktischen Unterschied, ob man bei der inter-
pretativen Integration von ¢ von der Annahme ausgeht, dass ¢ rezipiert
wurde, oder ob man um den Umstand weiB3, dass ¢ seine Existenz in 7,
einer Polygenese verdankt. Im ersteren Fall ist ndmlich die Versuchung
groB3, auf den bekannten philosophischen Standardbeitrag von ¢ zu-
riickzugreifen und diesen fiir die interpretative Integration von ¢ in 7,
simpliciter zu importieren, wohingegen im zweiten Fall diese Versu-
chung schwerlich aufkommen kann.

Der Fall erkannter Polygenese eines Philosophems ¢ entpuppt sich
somit als derjenige, der — im Vergleich zu Rezeptionsfillen — die grofle-

24 Vgl. zu diesem urspriinglich aus der vergleichenden Literaturwissenschaft
stammenden Begriff H. BAUSINGER, Formen der <Volkspoesie», 2., verb. und
verm. Aufl., Berlin [West] 1980, S. 30-41.

25 Siehe oben, Abschnitt 3, Punkt (iv).



Was macht Rezeption philosophisch interessant? 85

re <hermeneutische Reinheit> besitzt. Dies deshalb, weil der Weg, der
zur interpretativen Integration von ¢ in T, fiihrt, im Polygenese-Fall
keine durch historisches Wissen um Rezeptionsketten vermittelten
<Abkiirzungen> bereithdlt. Es scheint mir daher auf der Hand zu liegen,
dass die Chancen, eine neuartige theoretische Funktion von ¢ fiir 7, zu
entdecken, im Polygenese-Fall ungleich hoher sind als im Rezeptions-
Fall. Das diirfte letztlich daran liegen, dass der polygenetische Wieder-
auftritt eines Philosophems ¢ fast ebenso viel Aufmerksamkeit er-
heischt wie sein Erstauftritt, denn der betreffende Autor ersinnt ¢ ja
autochthon, ob er nun einen Vorginger gehabt hat oder nicht. Hitte
John Locke — um an unser Fallbeispiel in Abschnitt 3 anzukniipfen —
die Unterscheidung zwischen primdren und sekundiren Qualitdten
buchstéblich erfunden, so hitte auf seine ingeniose Funktionalisierung
jener Unterscheidung zur Harmonisierung zweier widerstreitender In-
tuitionen gar nicht erst der (besagte innovative Funktion verdeckende)
Schatten des Standardbeitrags fallen konnen, der mit diesem Philo-
sophem traditionellerweise verbunden wird.

Rezeptionsbezichungen sind vor dem Hintergrund der vorangegan-
genen Betrachtungen Phidnomene, die historisch wie systematisch be-
sondere Beachtung verdienen: Den Philosophiehistoriker sollten sie
daran erinnern, dass sein geschichtliches Wissen fiir ihre philosophi-
sche Entschliisselung zum hermeneutischen Ballast werden kann, wenn
er nicht — gleichsam unter einem kiinstlichen Schleier rezeptionsge-
schichtlicher Unwissenheit — die urspriinglich denkerische Auseinan-
dersetzung mit den philosophischen Problemen seiner Bezugstexte
sucht. Den philosophischen Systematiker hingegen sollten sie daran
erinnern, dass auch das sachbezogenste Philosophieren aufgrund seiner
wesentlich konditionalen Struktur der Historizitdt seiner Antezedenzien
nicht entrinnen kann.

Auf einen bilindigen Nenner gebracht, bilden Rezeptionsvorginge
die systematischen Gelenkstellen der historischen Entwicklung der
Philosophie. Vielleicht bewegten sich die Gedanken von Robert Musil
einmal in dhnlichen Bahnen wie die unsrigen, als er mit hellsichtiger
Dialektik den folgenden Satz formulierte: «Das definiert die Entwick-
lung. Etwas Neues, das nichts Neues ist.»2¢ Eine kleine Akzentver-
schiebung sei — als fabula docet unserer Untersuchung — fiir die zweite
Zitathilfte gleichwohl erlaubt: Nichts Neues, das etwas Neues ist.

26 R. MUSIL, Gesammelte Werke, hg. von A. Frisé, Reinbek 1978, Bd. 2, S. 900.






	Was macht Rezeption philosophisch interessant?

