
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 61 (2002)

Artikel: Was macht Rezeption philosophisch interessant?

Autor: Puster, Rolf W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882950

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882950
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia philosophica 61/2002

Rolf W. Puster

Was macht Rezeption philosophisch interessant?

In this contribution an attempt is made to clarify the relationship, which is often
characterised as one of opposites, between systematic philosophy and the history of
philosophy by analysing the interplay of interpretation and reception. This purpose
is also served by a historical case study on the reception ofJohn Locke's distinction
between primary and secondary qualities. The case study sharpens our perception
of the dangers lurking in this field for scientific practice as well as our perception of
the principally dormant opportunities offered. The heart of the inquiry consists of
showing that a dealing with relationships of reception that is informed by a properly
understood history ofphilosophy includes original systematic philosophising.

1. Systematische Philosophie versus Philosophiegeschichte?

Im Vorwort seiner 1783 publizierten Prolegomena zu einer jeden künftigen

Metaphysik, die als Wissenschaft wird auftreten können spricht
Kant unverhohlen abschätzig von Gelehrten, «denen die Geschichte der

Philosophie (der alten sowohl, als neuen) selbst ihre Philosophie ist»1,
und mit beißendem Spott fährt er fort:

«Sie müssen warten, bis diejenigen, die aus den Quellen der Vernunft selbst zu

schöpfen bemüht sind, ihre Sache werden ausgemacht haben, und alsdann wird
an ihnen die Reihe sein, von dem Geschehenen der Welt Nachricht zu geben.
Widrigenfalls kann nichts gesagt werden, was ihrer Meinung nach nicht schon
sonst gesagt worden ist, und in der That mag dieses auch als eine untrügliche
Vorhersagung für alles Künftige gelten; denn da der menschliche Verstand über

unzählige Gegenstände viele Jahrhunderte hindurch auf mancherlei Weise
geschwärmt hat, so kann es nicht leicht fehlen, daß nicht zu jedem Neuen etwas
Altes gefunden werden sollte, was damit einige Ähnlichkeit hätte.»2

1 I. Kant, Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, die als Wissen¬

schaft wird auftreten können, in: AAIV, S. 253-383, zit. 255.
2 Ebd.



68 Rolf W. Puster

Lässt man die sarkastische Färbung des obigen Abschnitts einmal
beiseite, so hat Kants obiter dictum einen harten deskriptiven Kern, der

zu einer sachlichen Auseinandersetzung herausfordert: Unter denen, die
sich mit Philosophie beschäftigen, gibt es die einen, die sich selbst auf
der argumentativen Walstatt tummeln, wo um Wahr und Falsch
gekämpft wird, und es gibt die anderen, die - offenbar weniger wehrhaft
oder weniger mutig - es vorziehen, als Chronisten aus sicherem
Abstand von den geistigen Taten anderer zu berichten. Diese philosophischen

Berichterstatter neigen zudem einer Auffassung zu, die ihre
Gefechtsabstinenz in ein günstigeres Licht zu setzen geeignet scheint: Ihr
Blick auf die umstrittenen Gedanken ist nicht von der Hektik und dem
Diktat des Augenblicks perspektivisch verengt, wie es bei dem in akutem

Streit Befangenen unvermeidlich ist; ihrem unaufgeregten, an
Millennien geschulten Auge erschließen sich vielmehr Analogien und
Parallelen zwischen gegenwärtigen und vergangenen Debatten und
Positionen dergestalt, dass das vermeintlich Aktuelle sich nur allzu oft als

alter Wein in neuen Schläuchen entpuppt. - Auf diese Weise wird von
Kant dem selbstdenkenden Weltweisen der kenntnisreiche Philosophiehistoriker

entgegengesetzt, der mit Kohelet 1,9- «Es gibt nichts Neues

unter der Sonne»3 - seine beschauliche Grundhaltung und seine heuristische

Leitmaxime zugleich formuliert sieht.
Selbst wenn man das skizzierte Bild als einseitig, falsch oder obsolet

(und selbstverständlich als historisch erklärbar) verwirft, bleibt die
Frage, ob Kants Karikatur nicht auf einen echten Unterschied aufmerksam

macht, welchen man - in entschärfter Form - auch heute noch unter

den Titeln systematisches Philosophieren4 versus Philosophiege-

3 Zwar hat das Bibelwort wohl eher die Ereignis- als die Geistes- oder Philoso¬
phiegeschichte im Auge, doch wird es heute meist angeführt, um theoretische
Originalitätsansprüche einzuschränken oder zurückzuweisen. - Vgl. als
kontrapunktische Ergänzung G. Gawlick, «<Nihil tarn absurde dici potest ...>. Ein
Ciceronischer Zwischenruf und sein Nachhall», in: R. W. Puster (Hg.),
Veritas filia temporis? Philosophiehistorie zwischen Wahrheit und Geschichte.
Festschrift für Rainer Specht zum 65. Geburtstag, Berlin [u.a.] 1995, S. 103-
114.

4 Diese Nomenklatur hat sich eingebürgert, obwohl sie irreführend ist: Gemeint
ist so etwas wie sach- oder problembezogenes Philosophieren; das architektonische

Streben nach einem philosophischen System, wie es vom 17. bis ins frühe
19. Jahrhundert Konjunktur hatte, pflegt mit dieser Wortwahl nicht verbunden
zu sein.



Was macht Rezeption philosophisch interessant? 69

schichte für sinnvoll und bewahrenswert hält. Ist es nicht einfach der
Unterschied zwischen einem Umgang mit Philosophie, der sich dem
Ideal der sachlichen Richtigkeit in genuin philosophischen Fragen
verpflichtet weiß, und einem, der inhaltliche Wahrheitsfragen auf sich
beruhen lässt und sich vornehmlich um die Sichtung und Sicherung alles
dessen bemüht, was in vergangenen Epochen im Ringen um derartige
Fragen vorgetragen wurde? Gibt es nicht eine unbestreitbare Differenz
zwischen der intentio recta des autochthon Philosophierenden und der
intentio obliqua des Historikers der Philosophie?

Die folgenden, den Begriff der Rezeption in den Mittelpunkt
rückenden Ausführungen sollen erstens zeigen, dass es zwar durchaus
einen echten Unterschied in der (in den Prolegomena) anvisierten Art
gibt, dass er sich aber keineswegs so geradlinig evaluativ ausbuchstabieren

lässt, wie der süffisante Ton Kants dies nahe legt. Zweitens sollen

Gründe dafür genannt werden, dass die oben apostrophierte Kohe-
Zet-Maxime nur in einem relativ trivialen Sinne wahr ist, in einem
anspruchsvolleren Sinne hingegen falsch bzw. sachlich unangemessen.
Beide Punkte weisen in dieselbe Richtung: Richtig verstandenes

philosophiehistorisches Arbeiten enthält 7ei7stücke ursprünglichen -
systematischem - Philosophierens, dessen Resultate nicht eo ipso für
Sachdebatten irrelevant sind; daraus folgt freilich nicht (und es scheint mir
auch nicht wahr zu sein), dass die Arbeit des Philosophiehistorikers in
toto eine verkappte Form inhaltlicher Wahrheitssuche oder -findung
wäre: Es bleiben markante Unterschiede zwischen beiden Formen des

Umgangs mit Philosophie, Unterschiede, welche man jedoch nicht zu
Gegensätzen emporstilisieren sollte - vielleicht auch und gerade dann

nicht, wenn sich keine glatte Komplementarität zwischen ihnen
konstruieren ließe.

2. Interpretation und Rezeption

Ein gewichtiger Grand, Kants zitierte Sottise gegen pulverdampfscheue
Philosophiehistoriker nicht vorbehaltlos zu übernehmen, ist längst
schon Gemeingut: Die Prinzipien der hermeneutischen Billigkeit
fordern nämlich, beim Verstehen textlicher Interpretanda tunlichst deren



70 Rolf W. Puster

inhärente Wahrheitsmenge zu maximieren5; etwas anders gewendet ist
dies der Rat, Texte so auszulegen, dass der Rationalität ihrer Urheber
ein möglichst vorteilhaftes Zeugnis ausgestellt wird.6 Wendet man dies
auf Texte der Philosophiegeschichte an, so leitet sich daraus das
Erfordernis ab, das in diesen Behauptete zumindest tentativ als wahr anzusehen,

was wiederum schwerlich ohne Rekurs auf gegenwärtig geltende
Maßstäbe gelingen kann. Auf diese Weise - so die hier notgedrungen
nur in Holzschnittmanier skizzierte Grundidee - findet eine Verschränkung

historischer Philosopheme mit dem zeitgenössischen Wissensstand

bzw. mit den herrschenden philosophisch-wissenschaftlichen
Standards statt; die auf strikter Arbeitsteilung basierende kantische
Opposition von Philosophen und ihren Chronisten ist mithin schon aus
elementaren hermeneutischen Gründen nicht überzeugend.

Der vorstehende (und für Kants Seitenhieb ungünstige) Befund lässt
sich noch weiter vertiefen: Das Geschäft des Philosophiehistorikers
wird nicht nur durch sein Interesse an der Interpretation von Texten

gekennzeichnet, sondern auch durch sein Interesse an Rezeptionsver-
hältnissen, die zwischen verschiedenen Texten, Autoren oder Epochen
bestehen. Und es scheint nicht übertrieben, wenn man den Begriff der

Rezeption als denjenigen ansieht, welcher die diachrone Dimension der
Philosophiegeschichte recht eigentlich trägt: Stellen Textinterpretationen

gleichsam unverbundene Kettenglieder bereit, so ordnet und
verknüpft sich dieses Material erst durch Rezeption zu jenen komplexen
Ketten, welche prominenter Gegenstand philosophiehistorischer For-

5 Dass die buchstäbliche Exekution dieser Prinzipien bei der Interpretation philo¬
sophischer Klassiker gelegentlich zu suboptimalen Ergebnissen führt, habe ich
an anderer Stelle gezeigt; vgl. R. W. Puster, «Interpretation und Konsistenz.
Anmerkungen zu Lockes Lehre von den <Degrees of Knowledges, in: ders.
(Hg.), Veritasfilia temporis?, a.a.O., S. 170-183.

6 Rationalitätsmaximierung ohne - die nicht ganz unproblematische (siehe oben
Anm. 5) - Wahrheitsmaximierung lässt sich nach meinem Dafürhalten durch
eine subtile Neuformulierung jener Intuitionen bekommen, welche den Prinzipien

der wohlwollenden Interpretation ursprünglich zugrunde gelegen haben;
sie wurde von Gareth Evans («Die Kausale Theorie der Namen» [«The Causal
Theory of Names», 1973], in: U. Wolf [Hg.], Eigennamen. Dokumentation
einer Kontroverse, Frankfurt a.M. 1985, S. 309-336) angeregt und besagt: Statt
von einem Interpreten zu fordern, die Zuschreibung von wahren Meinungen zu
maximieren, sollte man von ihm verlangen, «die Zuschreibung von unerklärlichen

Irrtümern zu minimieren» (ebd., S. 314 [Hervorheb. im Orig.]).



Was macht Rezeption philosophisch interessant? 71

schung sind.7 Eine nähere Beleuchtung des Rezeptionsbegriffs wird in
den Folgeabschnitten zeigen, dass und wie originär systematisches
Philosophieren in die Eruierung von historischen Rezeptionsverhältnissen

eingebunden ist - oder zumindest eingebunden sein sollte.
Es wäre nun allerdings verfehlt, unter den Titeln Interpretation und

Rezeption zwei von einander unabhängige Aufmerksamkeits- und
Tätigkeitsschwerpunkte philosophiehistorischer Arbeit zu sehen. Für
unsere Fragestellung ist es sogar von besonderem Belang, die Wechselbeziehungen

zwischen beiden herauszustellen, wobei es in der Hauptsache

nicht um begriffliche, sondern vor allem um reale, genauer:
wissenschaftspraktische Beziehungen gehen wird. Die erste, von der
Interpretation zur Rezeption laufende Linie ist die vergleichsweise
basalem und trivialere: Nur in dem Maße, in dem philosophische Texte

interpretatorisch erschlossen sind und sie sich also als Gebilde mit
unterscheidbaren begrifflichen, doktrinalen oder argumentativen Elementen

darstellen, lassen sie sich in ein Netz historischer Rezeptionsbeziehungen

einfügen. Grundsätzlich gesprochen, wird demnach auf dieser
basalsten Ebene des historischen Zugriffs auf philosophische Texte
deren Rezeptibilität durch Interpretation erkannt.

Diese nachgerade logische Priorität, welche die interpretatorische
Aufhellung von Texten vor deren rezeptionsgeschichtlicher Verknüpfung

hat, ist jedoch nicht alles, was zum Verhältnis beider zu sagen ist.
Das hat seinen Grund darin, dass Interpretieren ein Vorgang ist, für dessen

erfolgreiche Beendigung keine klaren oder allgemein anerkannten
Kriterien vorliegen, und nicht wenige halten sogar dafür, dass es derartige

Kriterien gar nicht geben könne, weil Interpretationen prinzipiell
unabschließbar seien. Doch selbst wenn wir nur von dem breiteren
Konsens ausgehen, dem zufolge Interpretationen in hohem Maße ver-

7 Unserer Rede von Rezeption liegt eine wenigstens dreistellige Relation zugrun¬
de: x wird von y hinsichtlich <p rezipiert. Zwar werden x und y im engeren Sinne
stets für Personen stehen, doch kann auch in einem weiteren, metonymischen
Sinne davon gesprochen werden, dass Texte, Richtungen, Strömungen oder
Epochen sowohl Subjekte als auch Objekte von Rezeptionsprozessen sind. Die
Variable <p steht für rezipierbare (einfache wie komplexe) Elemente im weitesten

Sinne; für unseren Zusammenhang ist näherhin an alles zu denken, was
sinnvollerweise als Philosophem (z.B. Begriff, Unterscheidung, These,
Lehrstück, Argument) gelten kann. - Differenzierter (und umständlicher) habe ich
mich zu diesen formalen Aspekten schon an früherer Stelle geäußert; vgl.
R. W. Puster, Britische Gassendi-Rezeption am Beispiel John Lockes,
Stuttgart/Bad Cannstatt 1991, S. 11-19.



72 Rolf W. Puster

feiner- und vertiefbar sind, kommt die zweite - weniger basale und
triviale - Linie in Sicht, welche diesmal umgekehrt, von der Rezeption
zur Interpretation, verläuft.

Diese zweite Linie pflegt sich erst dann bemerkbar zu machen,
wenn das Geschäft der basalen Interpretation eines Textes Tn schon erste

Erfolge gezeitigt hat: Einige Philosopheme sind identifiziert und in
ein philosophisches Gesamtverständnis von Tn integriert. In diesem
hermeneutisch fortgeschrittenen Stadium wird es möglich, etliche der

Rezeptionsbeziehungen, in denen Tn steht, auszumachen; und in einer
solchen Konstellation kommt es häufig vor, dass ein interpretatorisch
ermitteltes Philosophem cp von Tn bereits aus einem anderen, früheren
Text Tm bekannt ist, zu dessen philosophischem Gehalt der Beitrag von
(p besser geklärt ist als sein Beitrag zum Gehalt des späteren Textes Tn.

Hat man nun Gründe, eine von Tm zu Tn verlaufende Rezeptionsbeziehung

anzunehmen, so hat man (bis zum Erweis des Gegenteils)
zugleich auch Gründe für die Annahme, dass cp für den philosophischen
Gehalt von Tn denselben (oder zumindest einen doch sehr ähnlichen)
Beitrag leistet wie für den in dieser Hinsicht auf höherem Niveau
interpretierten Text Tm. Ja, es scheint prima facie geradezu eine Gefährdung
des gewonnenen Rezeptionsbefundes zwischen Tm und Tn zu sein,
schriebe man - in Abwesenheit spezifischer Gegengründe - (p einen

signifikant anderen philosophischen Beitrag zum Gehalt von Tn zu als

zu dem von Tm. So erklärt sich auch die verbreitete Praxis, nach der als

gesichert geltende Rezeptionsbeziehungen zwischen verschiedenen
Texten zwar nicht für deren basale, wohl aber für deren avancierte
Interpretation eine heuristisch zentrale Rolle spielen: Gilt der philosophische

Beitrag von cp zum Gehalt von Tm als hinreichend gut bekannt und
ausgelotet, so lässt er sich (wenn die Rezeption von cp über Tm nach Tn

als ausgemacht gilt) gleichsam en bloc für die Interpretation von Tn aus
Tm importieren.

Die Erforschung von Rezeptionsverhältnissen lädt somit zu einer
scheinbar unproblematischen Abkürzung bei der Feinauslegung
philosophischer Texte ein: Der philosophiegeschichtliche Kenner erwirbt mit
seiner zunehmenden historischen Erfahrung nicht nur ein ständig
wachsendes Repertoire diverser Philosopheme, sondern auch für jedes von
ihnen eine stark standardisierte Vorstellung davon, wie sein Beitrag
zum philosophischen Gehalt des umgebenden Textes beschaffen ist. -
Nun träfe es sich aus Gründen der Arbeitsökonomie in der Tat günstig,
wenn mit der Kenntnis von cp und seinem Beitrag für den philosophi-



Was macht Rezeption philosophisch interessant? 73

sehen Gehalt von Tm auch schon ein solider Grundstein für die Kenntnis
der hermeneutischen Valenz von cp in späteren, Tm rezipierenden Texten

gelegt wäre; doch leider ist dem nicht so, wie sich anhand eines historischen

Beispiels (das im nächsten Abschnitt betrachtet wird) zeigen
lässt.

3. Historisches Fallbeispiel:
Locke und das Philosophem der primären und sekundären Qualitäten

Jeder, der sich mit der theoretischen Philosophie von John Locke
eingehender befasst, stößt auf das Philosophem der primären und sekundären

Qualitäten.8 Um es zu verstehen, muss man zunächst beim Oberbegriff

ansetzen: Ein Körper besitzt Locke zufolge die Qualität Q, wenn
er - sinnlich wahrgenommen - das Vermögen hat, in unserem Geist
eine Idee von Q hervorzurufen; Qualitäten sind demnach (dispositional
verstandene) Kräfte, die bei geeignetem sensorischen Kontakt kausal
die Entstehung einer Idee von Q bewirken.9

Die Klasse der Qualitäten ist in sich nicht homogen: Eine Reihe von
ihnen - z. B. Festigkeit, Größe, Gestalt, Zahl, Lage und Bewegung10 -
kommt physischen Dingen unabhängig davon zu, ob sie wahrgenommen

werden oder nicht; diese - primären - Qualitäten sind die einem

Körper innewohnenden Kräfte, in unserem Geist auf dem Wege der

Sinneswahrnehmung Eindrücke davon hervorzurufen, wie dieser Körper

tatsächlich («as it is in it self»11) beschaffen ist. Des Weiteren sind

primäre Qualitäten dadurch ausgezeichnet, dass sie unabtrennbar sind:
Auch wenn man ein Weizenkom immer weiter zerteilt, werden die dabei

entstehenden Stücke stets eine (gewisse) Größe und Gestalt aufweisen.12

Von ganz anderer Art sind hingegen die sekundären Qualitäten,
welche wir physischen Dingen gleichfalls zuschreiben: Sie sind weder

8 Im Folgenden stütze ich mich auf: R. W. Puster, «John Locke: Die Idee des

Empirismus», in: L. Kreimendahl (Hg.), Philosophen des 17. Jahrhunderts.
Eine Einführung, Darmstadt 1999, S. 91-112.

9 Vgl. hierzu J. Locke, An essay concerning human understanding, ed. with an
introduction, critical apparatus and glossary by P. H. Nidditch, Oxford 1975,
II. viii. 7-8.

10 In den Essay-Abschnitten II. viii. 9, 10, 22 und 23 finden sich leicht differieren¬
de Zusammenstellungen von Qualitäten, die als primäre gelten.

11 Ebd., II. viii. 23.
12 Vgl. ebd., II. viii. 9.



74 Rolf W. Puster

unabtrennbar, noch kommen sie ihnen einfachhin wahrnehmungsunabhängig

zu. So ist beispielsweise Süße keine Eigenschaft, die einem
Stück Manna ebenso eigen wäre wie seine Größe; süß ist vielmehr der
Geschmackseindruck, den Manna mittels seiner primären Qualitäten
auf unserem Gaumen hervorruft; und der Geschmack von Süße existiert
nur insofern, als er gefühlt wird.13 - Nach Locke sind also diejenigen
Qualitäten eines Körpers sekundäre, die von dessen primären Qualitäten

(als denjenigen, die unsere Sensorien affizieren) abhängen und die
sich nur im Wahrgenommen-Werden manifestieren.

Das besagte Lehrstück ist mit Lockes Namen deshalb besonders eng
verknüpft, weil er als derjenige gilt, der dessen terminologische
Fassung mit seinem Essay concerning human understanding maßgeblich
geprägt hat (wenngleich er nicht der Schöpfer dieser Unterscheidung
ist). Der Sache nach hat Locke die Distinktion zweier Qualitätentypen
von Robert Boyle übernommen, von welchem sie sich auf Galilei
zurückverfolgen lässt - bei entsprechender hermeneutischer Weitherzigkeit

auch noch weiter zurück bis zu Epikur und Demokrit.14 Jedenfalls
steht außer Frage, das s Locke ein Glied in der Rezeptionskette derer ist,
die primäre und sekundäre Qualitäten unterscheiden.

Welche Formen nehmen nun angesichts der eben umrissenen
rezeptionsgeschichtlichen Situation die Auskünfte an, welche
Philosophiehistoriker bezüglich des Philosophems der primären und sekundären

Qualitäten für angezeigt halten? Ich nenne - ohne Anspruch auf
Vollständigkeit und ohne Belege - vier typische Einlassungen (nicht
alle genannten Punkte sind in der Praxis randscharf voneinander
abgegrenzt):

(i) Die doxographische Registrierung. - Die simpelste historiogra-
phische Reaktion besteht darin, das besagte Philosophem (vielleicht
unter Hinweis auf die bekannte Rezeptionskette) in die doxographische
Darstellung der für Locke relevanten Lehrstücke aufzunehmen, wobei
die philosophische Kommentierung gänzlich im Rahmen einer
erläuternden Verständnishilfe verbleibt.

(ii) Die synchrone exegetische Differenzierung. - Über (i) hinausgehend,

weist man darauf hin, dass Locke an verschiedenen Stellen seines

13 Vgl. ebd., II. viii. 18.
14 Vgl. hierzu P. KÜGLER, Die Philosophie der primären und sekundären Qua¬

litäten, Paderborn 2002, S. 14 f.



Was macht Rezeption philosophisch interessant? 75

Essay unterschiedliche Kataloge primärer Qualitäten nennt,15 und man
unternimmt den Versuch, diese Inkonzinnität interpretatorisch aufzuhellen

bzw. abzumildern; in der Regel münden derartige Anstrengungen

in die Ausarbeitung eines Verständnisses von <primärer Qualität),
das ungeachtet der schwankenden Textbasis als gesichert gelten darf.

(iii) Die diachrone exegetische Differenzierung. - Analog zu (ii)
werden außer Locke frühere oder spätere Glieder der Rezeptionskette
behandelt und mit ihren Gemeinsamkeiten und Unterschieden zueinander

in Beziehung gesetzt.
(iv) Die interpretative Integration. - Über (ii) hinausgehend, sucht

man den Beitrag zu ermitteln, den die Unterscheidung primärer und
sekundärer Qualitäten für den philosophischen Gehalt des Essay
leistet.16

Für unsere Überlegungen ist (iv) von besonderem Interesse. Denn
obwohl für die interpretative Integration des in Rede stehenden
Philosophems - im Unterschied zu (iii) - kein Rekurs auf die diachrone
Dimension der zugehörigen Rezeptionskette erforderlich zu sein scheint,
findet ein solcher Rekurs de facto überaus häufig statt - und zwar
unvermerkt und daher methodisch unreflektiert. Denn im Einklang mit
den im vorigen Abschnitt rekonstruierten Interpretationsgepflogenheiten

steht zu erwarten, dass der Beitrag, den die Unterscheidung primärer

und sekundärer Qualitäten für den philosophischen Gehalt des Essay

leistet, in etwa mit dem Beitrag gleichgesetzt wird, der ihm auch in
anderen, früheren Texten zuerkannt wird. Wie sehr es sich anbietet,
einen derartigen - zum unbesehenen Import in eine Interpretation förmlich

einladenden - Standardbeitrag zu postulieren, veranschaulicht das

folgende Zitat:

«Was Philosophen immer wieder dazu veranlasst hat, zwischen primären und
sekundären Qualitäten zu unterscheiden, war die Hoffnung, die sekundären

Qualitäten ließen sich in irgendeiner Weise auf die primären zurückführen und
somit durch diese erklären,»17

15 Siehe oben, Anm. 10.

16 Hierzu sind verschiedene Schritte erforderlich, die hier im Einzelnen nicht in¬

teressieren, beispielsweise das Aufsuchen von Verbindungen, in denen die
Unterscheidung zu anderen wichtigen Begriffen - z. B. zum Ideen- oder zum
Substanzbegriff - steht.

17 KÜGLER, a.a.O., S. 18 (Hervorheb. im Orig.).



76 Rolf W. Puster

Das hier namhaft gemachte methodologisch-wissenschaftstheoretische
Motiv für das Treffen jener Unterscheidung ist für deren interpretative

Integration in Lockes Essay weder offenkundig verfehlt noch
sachlich befremdlich: Die theoretische Bestrebung, eine explanatorisch
minimale und zugleich physikalisch fundamentale Eigenschaftsmenge
von der Menge aller übrigen Eigenschaften abzugrenzen, ist ein ebenso

gehaltvoller wie plausibler Vorschlag für die Charakterisierung des

Beitrags, den die Unterscheidung von primären und sekundären Qualitäten

für den philosophischen Gehalt des Essay leisten könne; und
selbstverständlich spricht es nicht gegen diesen Vorschlag, dass er für
frühere und spätere Texte, in denen dieselbe Unterscheidung getroffen
wird, genauso gehaltvoll und plausibel anmutet.

Paradoxerweise liegt das eigentliche Problem des zitierten
Vorschlags nicht darin, dass seine Plausibilität zu gering wäre, sondern

darin, dass sie zu hoch ist. Das soll heißen, dass der (oben namhaft
gemachte) Standardbeitrag, den man - keineswegs zu Unrecht - der
Unterscheidung von primären und sekundären Qualitäten zum Gehalt
philosophischer Texte zuerkennt, den Blick auf die Frage verstellt,
weshalb ein bestimmter Autor - hier: Locke - jene Unterscheidung
übernommen hat. Und zwar verstellt der Standardbeitrag den Blick auf
diese Frage genau deshalb, weil er bereits eine hermeneutisch
befriedigende und inhaltlich einleuchtende Antwort enthält. Den Kern des

Problems bildet somit eine Unterlassungssünde, die deshalb nicht auf
sich aufmerksam macht, weil sie keine handgreifliche Interpretationslücke

klaffen lässt; dass durch sie Interpretationsalternativen in den
toten Winkel geraten, fällt in der Regel nicht auf.

Die meist ungestellt bleibende Frage wäre also (für unser Beispiel
gesprochen) die, ob Locke der Unterscheidung von primären und
sekundären Qualitäten einen anderen, vom bekannten Standardbeitrag
dieses Philosophems abweichenden Beitrag zum philosophischen
Gehalt seines Essay zugedacht hat. In aller Kürze möchte ich darlegen,
dass es ihm in der Tat gelungen ist, jener Unterscheidung eine neuartige
philosophische Pointe abzugewinnen, welche für eine umfassende
Interpretation des Essay ungleich wertvoller ist als der mit dieser Dis-
tinktion üblicherweise verbundene Standardbeitrag.

Der Ideismus der frühen Neuzeit gilt als unsichere Basis für den

metaphysischen Realismus. Das trifft besonders dann zu, wenn dieser
sich - wie bei Locke - nicht mit dem Konzept der Intentionalität des



Was macht Rezeption philosophisch interessant? 77

Mentalen verbündet18: Für das erkennende Subjekt wird die Existenz
einer Außenwelt prekär, wenn alle bewussten Vollzüge seelischer
Vermögen (vor allem die sinnlichen Wahrnehmungen) zunächst als Operationen

mit oder an Ideen gelten. Ob diese Gebilde, die selbst von
psychischer Natur sind, das Bewusstsein dazu befähigen oder daran
hindern, sich der extramentalen Wirklichkeit kognitiv zu bemächtigen -
darin liegt das Kardinalproblem eines Ideismus, wie ihn Locke vertritt.
Vor diesem Hintergrund kämpft er offenbar mit zwei sich widerstreitenden

- ihm jedoch bis zu einem gewissen Grade gleichermaßen
einleuchtenden - epistemologischen Intuitionen, in denen die
erkenntnisvermittelnde Rolle der Ideen höchst unterschiedlich charakterisiert
wird:

Intuition 1: Unsere Ideen können wegen ihrer wesentlich psychischen

Natur keine Gegenstände der Außenwelt in sich aufnehmen; sie

können allenfalls als mentale Zeichen fungieren, die ihre realen Korrelate

und deren wirkliche Beschaffenheiten in unserem Geist stellvertretend

repräsentieren. Um die Welt erkennen zu können, brauchen die
Ideen jene Korrelate nicht qualitativ abzubilden, sie also gleichsam für
unseren Verstand ikonisch zu duplizieren; es genügt vielmehr, wenn
sich alle außenweltlichen Unterschiede mittels des Zeichensystems
unserer Ideen entsprechend symbolisieren lassen. Die Ideen stehen zum
Inventar der Welt in einem grundsätzlich repräsentationalistischen und
arbiträren Verhältnis.

Intuition 2: Erkennen ist Erfassen - und kein mit Symbolen operierendes

Deuten oder Übersetzen. Sofern die bewusstseinunabhängige
Welt und die in ihr objektiv vorhandenen Strukturen und Eigenschaften
überhaupt erkennbar sind, müssen sie auch als solche erkannt werden.
Nur wenn wir etwas genau so erkennen, wie es ist, erkennen wir es im
eigentlichen Sinne; denn wahre Erkenntnis ist alternativlos, wohingegen

viele Alternativen denkbar sind, die Welt mittels zeichenhafter
Ideen mental zu repräsentieren. Echte Welterkenntnis können Ideen

folglich nur dann vermitteln, wenn sie strukturelle und qualitative, auf
Abbildungsleistungen bemhende Ähnlichkeiten mit der extramentalen
Wirklichkeit aufweisen, ihr also nicht bloß symbolisch - und arbiträrerweise

- entsprechen.

18 Dafür, dass dem ersten großen Ideisten und metaphysischen Realisten Des¬

cartes dieses Konzept zur Verfügung stand, plädiert eindrucksvoll D. Perler,
Repräsentation bei Descartes, Frankfurt a.M. 1996.



78 Rolf W. Puster

Es springt ins Auge, wie sehr sich das Philosophent der primären
und sekundären Qualitäten dazu eignet, den lockeschen Intuitionenkonflikt

zu entschärfen, ja aufzulösen: Die Idee einer primären Qualität bildet

eine reale Beschaffenheit eines materiellen Körpers ab,19 und das

impliziert, dass zwischen ihr und dem, was durch sie erkannt wird, eine

(nicht-arbiträre) Ähnlichkeitsbeziehung besteht. Der Rekurs auf primäre

Qualitäten erlaubt somit ein - bereichsspezifisches - Festhalten an
Intuition 2. Im Falle sekundärer Qualitäten hingegen gibt es nach Locke
keine Ähnlichkeitsbeziehung zwischen der sie vermittelnden Idee und
der sie fundierenden Beschaffenheit aufsehen des realen Dinges.20 So

steht die Idee des Süßen in völlig arbiträrer Weise für eine gewisse
Konstellation primärer Qualitäten, welche unseren Geschmackssinn in
einer bestimmten Weise affizieren. Unter Berufung auf die sekundären

Qualitäten kann Locke demnach - ebenfalls bereichsspezifisch - auch

an Intuition 1 festhalten.
Ob dieser philosophisch rekonstruierte Problembewältigungsvorschlag

(den Locke nirgends explizit anbietet) uns sachlich überzeugt,
kann hier dahingestellt bleiben. Entscheidend ist, dass ohne ihn das

historische Bild des Essay und des ihn einschließenden Netzes von
Rezeptionsbeziehungen unvollständig bliebe und dass er nicht ohne den

Input originären Philosophierens gewonnen werden könnte - weder aus
dem doktrinalen Gehalt der rezipierten Lehrstücke selbst noch aus
deren tradiertem philosophischen Standardbeitrag. Der thematischen

Qualitätendistinktion lässt sich also eine subtile theoretische Funktion
zuweisen, nämlich die Behebung eines Problems, das im metaphysischen

Fundament des lockeschen Ideismus schwelt.

4. Systematisches Philosophieren als Teil philosophiehistorischer Arbeit

Auch aus einem instruktiven Beispiel können falsche Schlüsse gezogen
werden. Im Folgenden möchte ich im Anschluss an das historische
Fallbeispiel des letzten Abschnitts einige Missverständnisse abwehren
und das hervorheben, was es mir an nützlichen Einsichten abzuwerfen
scheint.

19 Daher ist es kein Zufall, wenn Locke die primären Qualitäten gelegentlich auch
als ursprüngliche bzw. als reale anspricht (vgl. Essay II. viii. 12 und 17).

20 Vgl. Essay II. viii. 15 und 22.



Was macht Rezeption philosophisch interessant? 79

Zunächst: Offenkundig ist nicht jeder Fall von philosophischer
Rezeption eo ipso auch schon in dem Sinne philosophisch interessant, wie
es Lockes Adaption der Unterscheidung primärer und sekundärer
Qualitäten ist. Es gibt zweifellos Fälle - und womöglich sind sie historisch
ja sogar in der Überzahl -, in denen die Übernahme eines
Philosophems aus früheren Texten unreflektiert, quasi mechanisch oder auch

nur in der Absicht erfolgt, gerade den wohl bekannten Standardbeitrag
jenes Philosophems für das eigene Denken bzw. den eigenen Text nutzbar

zu machen. Wo dies so ist, kann es der Interpret gegebenenfalls
herausfinden, rekonstruieren und für die Nachwelt festhalten - weiter gibt
es dann nicht zu tun.

Dessen ungeachtet lassen unsere Überlegungen es jedoch angezeigt
erscheinen, auf die hermeneutische Agenda des philosophiegeschichtlichen

Textauslegers zumindest die Ausschau danach zu setzen, ob
rezipierten Philosophemen in ihrer neuen Umgebung nicht auch neue
Pointen zuwachsen. Da rezipierende Autoren sich kaum je explizit zu
den philosophischen Motiven ihres Rezeptionsgeschäftes äußern - teils,
weil sie es nicht tun wollen, teils, weil sie es aus Mangel an diesbezüglichem

Bewusstsein nicht tun können -, sind historisch-diachrone
Anhaltspunkte für das vielleicht untergründig entstandene Neue rar. Für
die Wahrnehmung des Neuen bedarf es vielmehr eines originär
systematischem Philosophierens unter den geschichtlich vorgegebenen
Fragestellungen und Prämissen. Wer als Philosophiehistoriker in der
skizzierten Konstellation die innovative Funktion des aus der Tradition
längst Vertrauten, besser: des längst vertraut Scheinenden, aufspüren
will, muss die Distanz des unbeteiligten Chronisten aufgeben und sich
im historisch definierten Rahmen seines zu interpretierenden Textes

philosophisch ähnlich bewegen, wie dessen Autor es getan hat.
Nochmals: Das Erfordernis, als Historiker der Philosophie -

zeitweilig und partiell - zu ihrem Systematiker zu werden, erwächst hier
nicht, um einem fühlbaren Verständnismangel abzuhelfen; notwendig
wird hier vielmehr eine hermeneutische Anstrengung, die dem bereits
Verständlichen seine Selbstverständlichkeit wieder nimmt, um so auf
eine höhere Stufe des Verstehens zu gelangen, auf welcher das schon
verstanden Geglaubte ein überraschendes philosophisches Potential
entfaltet.

Unsere Betrachtungen konvergieren an dieser Stelle mit Überlegungen,

die Nicolai Hartmann in einer bekannten (zuerst 1936 publizierten)
Grundsatzschrift vorgetragen hat:



80 Rolf W. Puster

«[D]as Organ des Verstehens über die Zeiträume geschichtlicher Distanz hin
wächst einem erst in der Arbeit an den Problemen. Denn da es sich in diesem
Verstehen um ein Wiedererkennen der Problemgehalte handelt, so kann man
geschichtlich verstehen nur das, woran man das eigene Denken erprobt hat.»21

Demnach vergisst oder verrät der Philosophiehistoriker nicht seine

Bestimmung, wenn er in sachorientiertem Räsonieren einem rezipierten
Philosophem einen neuen Sinn abgewinnt, sondern er erfüllt sie - und
noch dazu in vorbildlicher Weise: Denn wenn seinem vermeintlich ge-
schichtsvergessenen Ausflug ins systematische Philosophieren Erfolg
beschieden sein sollte (und er also einen vom Standardbeitrag signifikant

abweichenden philosophischen Beitrag eines rezipierten
Philosophems auffindet), so hat er dadurch zweifellos auch das historische
Bild von der zugehörigen Rezeptionskette verändert und bereichert. -
Mit der Berufung auf Hartmann soll hingegen nicht dessen Problem-
platonismus (gegen welchen Kurt Flasch einmal die Edelinvektive von
der «äternistische[n] Verblasenheit»22 geschleudert hat) übernommen
werden; in diesem Punkt könnte der Philosophiehistoriker durchaus

geltend machen, dass die synchron zu durchdenkenden Problemkonfigurationen

in ihrer Struktur und Eigenart geschichtlich definierte
Konfigurationen sind: Das Historische verschwindet in der systematischen
Hinwendung zu den <Sachen selbst> deshalb nicht, weil es zu deren
Konstitution beigetragen hat.

Nunmehr wird auch sichtbar, wie eindimensional und schal der
Topos ist, dass es nichts Neues unter der Sonne gebe: Als philosophiehistorische

Maxime taugt die Berufung auf Kohelet 1,9 deswegen wenig,
weil sie den Blick auf den trivialen Befund des diachron iterierten
Auftretens von Philosophemen fixiert; Rezeptionsketten mutieren in dieser
Perspektive zu historischen Förderbändern, welche Philosopheme quasi
mechanisch von da nach dort bringen, wobei für das fortbewegte Gut
nur mit gelegentlichen leichten Transportschäden zu rechnen ist. Dass

jedoch Rezeption mitunter eine Quelle echter philosophischer Innovation

darstellt und dass einem geläufigen Philosophem in seiner Adaption
ein über die Tradition hinausragender gedanklicher Mehrwert zuwächst

- dies zu sehen wird dem erschwert, der sich jene altkluge und dennoch
naive Losung zu Eigen gemacht hat.

21 N. Hartmann, «Der philosophische Gedanke und seine Geschichte», in:
ders., Kleinere Schriften, Bd. 2: Abhandlungen zur Philosophie-Geschichte,
Berlin 1957, S. 1-48, zit. 5.

22 K. Flasch, Einführung in die Philosophie des Mittelalters, Darmstadt 1987,
S. 27.



Was macht Rezeption philosophisch interessant? 81

Freilich verschwimmen nicht alle Unterschiede, wo keine schroffen
Gegensätze herrschen: Es ist etwas anderes, sich zu fragen, ob es
verschiedene Eigenschaftstypen wie primäre und sekundäre Qualitäten
gibt, als die zu dieser Frage historisch geäußerten Meinungen zu sichten

(das bleibt es übrigens auch dann, wenn man Letzteres tut, um Ers-
teres heuristisch zu fördern). Wenn Kant mit seinen Sticheleien nicht
mehr als diesen Punkt im Sinn gehabt hätte, so könnten wir sie auf sich
beruhen lassen. Vermutlich meinten er und viele seiner späteren
Sympathisanten jedoch, es gebe einen sachlich begründeten Dignitätsunter-
schied zwischen - wertvollem - systematischem Philosophieren und
dem - minder wertvollen - Betreiben von Philosophiegeschichte. Die
Elle, mit welcher man bei diesem Verdikt misst, ist der Grad oder das

Maß, in dem die Sacharbeit an philosophischen Problemen gefördert
wird: Während sich ihnen der Systematiker ohne Umschweife zuwende,

befasse sich der Historiker mit Angelegenheiten, die (zwar an
geschichtlicher, aber) nicht an sachlich-inhaltlicher Wahrheit orientiert
seien.

Hiergegen scheint mir entschiedener Widerspruch angezeigt, und
ich greife das herangezogene Bild kritisch auf: Zwar ist die Elle, die

man zur Hand nimmt, sicherlich die richtige, aber der Gebrauch, den

man vor ihr macht, ist keine Messung. Das ist daran ablesbar, dass

Kants Bild ein scharfes Entweder-oder zwischen Wahrheit und
Geschichte suggeriert und somit dort nur eine bivalente Alternative zu-
lässt, wo Raum für graduelle Abstufungen ist. Denn nach unseren
bisherigen Befunden ist der idealtypische Philosophiehistoriker in seinem
Tun zwar nicht (wie der idealtypische philosophische Systematiker)
ausschließlich der inhaltlichen Wahrheitssuche verpflichtet, doch hat er
sie ebenfalls als orientierendes Ziel vor Augen, wenngleich er einen

Weg einschlägt, der nur in mehr oder minder großen Teilstücken eine
direkte Wahrheitssuche darstellt.

Erschwert wird der unbefangene Blick auf das Verhältnis von
Wahrheit und Geschichte nicht zuletzt durch die Realität des

Wissenschaftsalltags, die auch im Fach Philosophie zur arbeitsteiligen
Spezialisierung nötigt. Das hat - unvermeidlicher- wie bedauerlicherweise -
faktisch zur Folge, dass die Unterschiede zwischen dem typisch historischen

und dem typisch systematischen Zugriff, die sich aus einer
prinzipiellen Sicht nur graduell ausnehmen, so vergröbern und vergrößern,
dass sie bei flüchtiger Betrachtung als qualitative Unterschiede er-



82 Rolf W. Puster

scheinen können, ja erscheinen müssen: Wer einmal diese oder jene
Priorität gesetzt hat, dem versperrt meist schon die schiere Flut der zu
bewältigenden einschlägigen Forschungsliteratur den flexiblen Wechsel
zwischen historischen und systematischen Projekten, zumal sich
Perspektiven, Arbeitsweisen und thematische Ausrichtungen habituell zu
verfestigen pflegen. Wem es also um die theoretische Klärung des
Verhältnisses jener beiden Pole zu tun ist, der ist gut beraten, wenn er die
landläufige Erfahrung mit <Historikern> und <Systematikern> der
Philosophie nur mit äußerster Vorsicht in Anschlag bringt.

Dass und inwiefern systematische Sachdiskussionen der Wahrheit
verpflichtet sind, darf als bekannt gelten. Doch inwiefern kann dies
auch der (idealtypische) Philosophiehistoriker - wenigstens in (graduell)

abgeschwächter Form - für sich in Anspruch nehmen? Die bislang
gewonnenen Resultate erlauben zumindest eine Teilantwort. Wenn und

solange philosophische Probleme sich nicht in empirische transformieren

lassen, ist ihre Bearbeitung ein Untersuchen, Klären und Systematisieren

von begrifflichen Verhältnissen, welche in vielerlei Hinsicht für
unser Welt- und Selbstverständnis fundamental sind. Die in diesem
Zusammenhang vielleicht wichtigste theoretische Figur ist die Herausstellung

der logisch-semantischen Konsequenzen, die mit der Annahme
bestimmter Prämissen notwendig verknüpft sind; unter dieser (sicherlich

weder exotischen noch esoterischen) Charakterisierung ist die
Philosophie so etwas wie eine allgemeine Strukturwissenschaft.23 Wenn
es aber zu den zentralen und definierenden Aufgaben der Philosophie
gehört, konditional strukturierte Einsichten in begrifflich-logische
Verhältnisse zu gewinnen, dann wird es zu einer sekundären Frage, ob wir
hier und heute geneigt sind, die Antezedenzien jener Konditionale zu
akzeptieren. Mit anderen Worten: Unter der genannten
Arbeitsbeschreibung ist die Erhellung begrifflich-logischer Strukturen auch dann
ein originäres - <systematisches> - Philosophieren, wenn bestimmte
Antezedenzien die Eigenart haben, nur (noch) historisch vergangene
Befürworter zu haben: Wer unter geschichtlichen Vorgaben philosophiert,

philosophiert deshalb nicht uneigentlich; er entwickelt
Argumente lediglich von Voraussetzungen her, an denen die Gegenwart -
manchmal mit guten, manchmal mit schlechten Gründen - ganz oder

23 In dieser Hinsicht ähnelt die Philosophie der Mathematik, und zweifellos liegt
hierin ein Hauptgrund für die vielhundertjährige Affinität zwischen beiden
Disziplinen.



Was macht Rezeption philosophisch interessant? 83

weitgehend das Interesse verloren hat. (So erarbeitet der Philosophiehistoriker,

der Lockes Indienstnahme des Lehrstücks von den primären
und sekundären Qualitäten die Funktion zuschreibt, jenen in Abschnitt
3 exponierten Intuitionenkonflikt zu beheben, tatsächlich eine - unter
den Vorgaben des frühneuzeitlichen Ideismus und seinen notorischen
Schwächen - philosophisch gehaltvolle und diskutable Option.)

Dass in der Philosophie die Kriterien für gute und schlechte Gründe

permanent umstritten sind, unterstreicht die Relevanz des soeben
durchlaufenen Gedankengangs: Die in der philosophischen Tradition
wie in der Gegenwart immer wieder anzutreffenden Neo-Ismen machen

augenfällig, dass auch historisch schon ein- oder mehrfach als überholt
angesehene begrifflich-doktrinale Vorgaben (eventuell leicht modifiziert)

aufs Neue für <systematisch> konkurrenzfähig gehalten und in
aktuelle Diskussionen eingebracht werden; Vorwürfe historischer
Obsoletheit offenbaren auf diese Weise mitunter nur ihre eigene Historizität.

Bedenkt man etwa die Rolle, welche die Renaissance des Aristoteles

für die zeitgenössische Ethik spielt, so sieht man die diesem Autor
gewidmeten, oft von Philosophie<historikern> unternommenen
Auslegungsanstrengungen in einem richtigeren und mit dem Tenor unserer
Überlegungen übereinstimmenden Licht.

Als Resultate des vorliegenden Abschnitts dürfen wir somit
festhalten, dass anspruchsvolle Fälle philosophischer Rezeption nicht nur
die Kohelet-Maxime methodologisch marginalisieren, sondern auch

freilegen, dass und wie systematisches Philosophieren für die historisch
angemessene Würdigung von Rezeptionsverhältnissen unentbehrlich
ist. Da demnach, bei Lichte besehen, auch philosophiegeschichtliche
Arbeit Teilstücke originären Philosophierens enthält, lassen sich die
wesentlichen Unterschiede (die nicht mit den faktischen verwechselt
werden dürfen!) zwischen historischem und systematischem Arbeiten
in der Philosophie auf die unterschiedlich ausgeprägte Zuversicht
zurückführen, in inhaltlichen Sachfragen gute Gründe für richtige Prämissen

erarbeiten zu können; Zuversicht ist hier insofern weniger eine
psychologische Kategorie als eine epistemologische, als ihr Fehlen eine
gewisse Nähe zum Skeptizismus signalisiert und ihr Vorhandensein eine

entsprechende Distanz. Darin jedoch eine Dignitätsdifferenz fundieren

zu wollen, leuchtet mir nicht ein: Ohne jene Zuversicht gäbe es

zwar weder (nicht-skeptische) Philosophie noch deren Geschichte,
doch könnte sich die Zuversicht gleichwohl sub specie aeternitatis als

verfehlt erweisen.



84 Rolf W. Puster

5. Epilog: Rezeption und Polygenese

Wer aus dem doppelten Auftreten eines Philosophems cp in zwei zeitlich

aufeinander folgenden Texten Tm und Tn schließt, Tn habe cp aus Tm

rezipiert, kann die historische Wahrheit in zwei (von Rezeptionsforschern

gefürchteten) Fällen verfehlen, nämlich:
(a) wenn der Autor von Tn tp nicht aus Tm, sondern aus einem (ebenfalls

früheren und womöglich unbekannten) Text Tm, bezogen hat, und

(b) wenn der Autor von T„ selbst auf tp verfallen ist, ohne dass er
überhaupt in einer Rezeptionsbeziehung zu anderen cp enthaltenden
Texten gestanden hat.

Auf kurze Nenner gebracht, liegt in Fall (a) das Phänomen der

Alternativquelle vor, in Fall (b) das der Polygenese24 (das heißt: cp ist bei
mindestens zwei Autoren, also mehrfach, entstanden, ohne dass diese

Entstehungsvorgänge von cp in historisch-faktischen Beziehungen
zueinander stünden).

Auf unsere Fragestellung wirft das Phänomen der Polygenese insofern

Licht, als es den Ansatzpunkt etwas deutlicher markiert, an
welchem systematisches Philosophieren zu einem echten Bestandteil der

philosophiehistorischen Arbeit wird. Denn gleichgültig, ob ein Philo-
sophem cp durch Rezeption oder durch Polygenese in einen Text Tn

gelangt, in beiden Fällen steht der Ausleger vor der Aufgabe der inter-
pretativen Integration25 von cp in Tn, vor einer Aufgabe also, die Teil
seiner auf Tn gerichteten hermeneutischen Anstrengungen ist. Es macht
indes einen enormen praktischen Unterschied, ob man bei der inter-
pretativen Integration von cp von der Annahme ausgeht, dass cp rezipiert
wurde, oder ob man um den Umstand weiß, dass cp seine Existenz in Tn

einer Polygenese verdankt. Im ersteren Fall ist nämlich die Versuchung
groß, auf den bekannten philosophischen Standardbeitrag von cp

zurückzugreifen und diesen für die interpretative Integration von cp in Tn

simpliciter zu importieren, wohingegen im zweiten Fall diese Versuchung

schwerlich aufkommen kann.
Der Fall erkannter Polygenese eines Philosophems cp entpuppt sich

somit als derjenige, der - im Vergleich zu Rezeptionsfällen - die größe-

24 Vgl. zu diesem ursprünglich aus der vergleichenden Literaturwissenschaft
stammenden Begriff H. Bausinger, Formen der <Volkspoesie>, 2., verb, und
verm. Aufl., Berlin [West] 1980, S. 30-41.

25 Siehe oben, Abschnitt 3, Punkt (iv).



Was macht Rezeption philosophisch interessant? 85

re <hermeneutische Reinheit> besitzt. Dies deshalb, weil der Weg, der

zur interpretativen Integration von (p in Tn führt, im Polygenese-Fall
keine durch historisches Wissen um Rezeptionsketten vermittelten
<Abkürzungen> bereithält. Es scheint mir daher auf der Hand zu liegen,
dass die Chancen, eine neuartige theoretische Funktion von (p für Tn zu
entdecken, im Polygenese-Fall ungleich höher sind als im Rezeptions-
Fall. Das dürfte letztlich daran liegen, dass der polygenetische Wiederauftritt

eines Philosophems cp fast ebenso viel Aufmerksamkeit
erheischt wie sein Erstauftritt, denn der betreffende Autor ersinnt (p ja
autochthon, ob er nun einen Vorgänger gehabt hat oder nicht. Hätte
John Locke - um an unser Fallbeispiel in Abschnitt 3 anzuknüpfen -
die Unterscheidung zwischen primären und sekundären Qualitäten
buchstäblich erfunden, so hätte auf seine ingeniöse Funktionalisierung
jener Unterscheidung zur Harmonisierung zweier widerstreitender
Intuitionen gar nicht erst der (besagte innovative Funktion verdeckende)
Schatten des Standardbeitrags fallen können, der mit diesem Philo-
sophem traditionellerweise verbunden wird.

Rezeptionsbeziehungen sind vor dem Hintergrund der vorangegangenen

Betrachtungen Phänomene, die historisch wie systematisch
besondere Beachtung verdienen: Den Philosophiehistoriker sollten sie

daran erinnern, dass sein geschichtliches Wissen für ihre philosophische

Entschlüsselung zum hermeneutischen Ballast werden kann, wenn
er nicht - gleichsam unter einem künstlichen Schleier rezeptionsgeschichtlicher

Unwissenheit - die ursprünglich denkerische
Auseinandersetzung mit den philosophischen Problemen seiner Bezugstexte
sucht. Den philosophischen Systematiker hingegen sollten sie daran
erinnern, dass auch das sachbezogenste Philosophieren aufgrund seiner
wesentlich konditionalen Struktur der Historizität seiner Antezedenzien
nicht entrinnen kann.

Auf einen bündigen Nenner gebracht, bilden Rezeptionsvorgänge
die systematischen Gelenkstellen der historischen Entwicklung der

Philosophie. Vielleicht bewegten sich die Gedanken von Robert Musil
einmal in ähnlichen Bahnen wie die unsrigen, als er mit hellsichtiger
Dialektik den folgenden Satz formulierte: «Das definiert die Entwicklung.

Etwas Neues, das nichts Neues ist.»26 Eine kleine Akzentverschiebung

sei - als fabula docet unserer Untersuchung - für die zweite
Zitathälfte gleichwohl erlaubt: Nichts Neues, das etwas Neues ist.

26 R. Musil, Gesammelte Werke, hg. von A. Frisé, Reinbek 1978, Bd. 2, S. 900.




	Was macht Rezeption philosophisch interessant?

