Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 61 (2002)

Artikel: Wozu Philosophiegeschichte?
Autor: Angehrn, Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882949

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882949
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia philosophica 61/2002

EMIL ANGEHRN

Wozu Philosophiegeschichte?

For philosophy, its relationship to its own history is as controversial as it is un-
clarified. This contribution suggests that three different functions of the relationship
to history be distinguished. They are tied to the key concepts of truth, meaning, and
memory. For philosophy the relationship to history is, on the one hand, a medium of
argumentative discourse, of critical exchange with other positions regarding the
validity of their theses and theories. On the other hand its function is a hermeneuti-
cal one — it serves the understanding of its own project and the meaning of the
questions dealt with and the concepts used. Finally, it is a genuine bearer of histori-
cal memory. The three directions of interest determine historical reflection partly
independently of each other, partly they refer to and are tied to each other.

1. Die Geschichtsverwiesenheit der Philosophie

Zu den Besonderheiten der Philosophie gehort ihr spezifischer Ge-
schichtsbezug. Historische und systematische Themenstellungen wer-
den in Forschung und Lehre sowohl je fiir sich wie in unterschiedlichen
Verbindungen behandelt, ohne dass die historische Beschiftigung
gleichsam als Zusatz oder Sonderthema (wie die Medizingeschichte in
der medizinischen Forschung und Ausbildung) erscheint. Klassische
Positionen vertreten die Zusammengehorigkeit im emphatischen Sinn:
Fiir Hegel wie fiir Schelling bilden die logisch-systematische und die
historische Entfaltung des philosophischen Gedankens zwei Seiten des-
selben Prozesses. Doch auch wo sie nicht diese enge Zusammenfiih-
rung postuliert, geht Philosophie vielfach so vor, dass sie Fragestellun-
gen, Begriffskldrungen und Theorieentwiirfe im Kontext anderer Posi-
tionen situiert, sie im Gesprédch mit fritheren Konzepten entwickelt und
zur Diskussion stellt. Philosophie prisentiert sich weithin — auch — als
historische Disziplin. Gleichwohl ist ihr Geschichtsbezug alles andere
als unkontrovers. Nicht nur haben sich Emeuerungsbewegungen peri-
odisch von den Bindungen der Vergangenheit freizumachen versucht



38 Emil Angehrn

und — im Namen der Vernunft, des Riickgangs zu den Phidnomenen, der
Reflexion auf die Sprache — die radikale Neubegriindung der Philoso-
phie verkiindet. Auch Autoren, die sich durchaus geschichtlich situie-
ren, haben ihren Vorbehalt gegeniiber dem Vorrang historischer Bil-
dung artikuliert. Immanuel Kant, der meinte, man kdnne «niemals
Philosophie (es sei denn historisch), sondern nur philosophieren ler-
nen», hat sich ironisch vom toten Wissensgut der Historie! und von
jenen Gelehrten distanziert, «denen die Geschichte der Philosophie
(der alten sowohl als neuen) selbst ihre Philosophie ist»? — gleichsam
Quines Bonmot vorwegnehmend, dass sich zwei Arten von Menschen
fiir Philosophie interessieren: diejenigen, die sich fiir die Philosophie,
und jene, die sich fiir die Geschichte der Philosophie interessieren
(worauf MaclIntyres Replik lautet, dass diejenigen, die sich fiir die Phi-
losophie interessieren, dazu verurteilt sind, in hundert Jahren nur mehr
jene zu interessieren, die sich fiir die Geschichte der Philosophie inter-
essieren)3.

Indessen bleibt die Geschichtsverwiesenheit trotz der strittigen
Wertung ein charakteristisches Merkmal der Philosophie. Philosophie
entwickelt sich in einer Geschichte, und sie bezieht sich auf ihre Ge-
schichte; in gewissem Sinn kann man sagen, dass sie sich durch eine
unvergleichliche Kontinuitit, ein {iber Generationen und Epochen hin-
weg gefiihrtes Gesprich gegeniiber allen anderen Disziplinen auszeich-
net. Doch ist es ein Merkmal, das in seinem Gehalt in seiner Tragweite
weitgehend unaufgeklrt ist.

2. Typen des Geschichtsbezugs

Geschichte ist im philosophischen Diskurs in unterschiedlicher Weise
prasent. Schematisch lassen sich vier Formen unterscheiden, zwischen
denen im Konkreten flieBende Uberginge und Verbindungen bestehen.
Eine erste ist der Bezug auf historische Positionen im Kontext themen-

1 Werke, Ed. Weischedel, Darmstadt 1960, Bd. 1, S. 908; vgl. Kritik der reinen
Vernunft, B 864: Wer nur historisches Wissen aneignet, «hat gut gefasst und be-
halten, d. i. gelernt und ist ein Gipsausdruck von einem lebenden Menschen.»
Prolegomena, A3 (Werke, Bd. 3, S. 113).

A. MACINTYRE, «The relationship of philosophy to its past», in: R. RORTY
et al. (Hg.), Philosophy in History. Essays on the historiography of philosophy,
Cambridge 1984, S. 31-48 (39f1.). '

W N



Wozu Philosophiegeschichte? 39

bezogener philosophischer Arbeit: Zur Illustration, Beglaubigung,
Kontextualisierung oder Verdeutlichung wird in der Bearbeitung einer
philosophischen Problemstellung sei es punktuell, sei es komparativ
ausgreifend auf einzelne Positionen, Stromungen, Schulen der Philoso-
phiegeschichte eingegangen. Der Geschichtsbezug geschieht idealiter
nicht um seiner selbst willen, sondern um der Sachfrage willen. Der
zweite Typus ist die historische Studie, die sich einem Autor, einem
Werk, einer geschichtlichen Problemkonstellation zuwendet — die auch
im Rahmen heutigen Philosophierens interessieren konnen, denen aber
zugleich ein eigentlich historisches Interesse, ein Interesse an der Auf-
hellung und Aneignung einer vergangenen Gestalt philosophischen
Denkens gilt. Dieses weitet sich im driften Fall zur eigentlich historio-
graphischen Rekonstruktion aus: Hier geht es im engen Sinn um das
Interesse an Philosophiegeschichte bzw. um die Historiographie der
Philosophie, die sich einzelnen thematischen Diskussionsstrdngen, Tra-
ditionen und Epochen bis hin zu «der> Geschichte der Philosophie als
ganzer zuwenden kann. Als Viertes wire schlieBlich die genuin philo-
sophische Rekonstruktion des Gangs des Denkens zu nennen, idealiter
die geschichtsphilosophische Deutung der Philosophiegeschichte, die
deren GesetzmiBigkeit, Einheit und Verniinftigkeit (bzw. deren Fehlen)
herausstellt und reflektiert.

Es liegt auf der Hand, dass alle diese Weisen, sich auf Philosophie
im Medium ihrer Geschichte einzulassen, verschiedene Primissen ins
Spiel bringen, unterschiedliche Fragen aufwerfen und mit verschiede-
nen Problemen konfrontieren. Notorisch sind die Probleme der zuletzt
genannten spekulativen Geschichtsdeutung, deren Ansatz heute dhnlich
problematisiert wird wie das geschichtsphilosophische Projekt als sol-
ches. Spezifischen Problemen historischer und ideengeschichtlicher
Forschung begegnen der zweite und dritte Typus: Problemen der Quel-
lenforschung, der zeitlichen und kulturellen Kontextualisierung, der
historischen Konstruktion, der Periodisierung — zusitzlich aber auch
der Inbezugsetzung zu heutigen Positionen und der Integration in das
Fachgesprich der Gegenwart; spiegelbildlich sind Fragen an die erste
Variante, Fragen nach Funktion und Tragfdhigkeit historischer Beziige
im aktuellen philosophischen Diskurs zu stellen. Grundsitzlich ldsst
sich fragen, wieweit wir hier iiberhaupt mit einer zusammenhéngenden,
einheitlichen Problemstellung zu tun haben; offenkundig ist, dass sich
die unterschiedlichen Motive und Themenstellungen nicht auf einen
Typus zuriickfiihren lassen.



40 Emil Angehrn

Gleichwohl mdochte ich fiir das Folgende eine Fokussierung vor-
nehmen, um von einem Kernpunkt aus das Problem der Geschichts-
verwiesenheit der Philosophie ins Auge zu fassen. Ich wihle dazu die
erste der genannten Formen, die teils punktuelle, teils mehr oder weni-
ger ausfiihrliche Bezugnahme gegenwirtigen Philosophierens auf Posi-
tionen, Stromungen und Epochen der Geschichte. Diese Bezugnahme
scheint zwar gegeniiber dem historiographisch-fachwissenschaftlichen
wie dem geschichtsphilosophisch-spekulativen Diskurs unproblemati-
scher, gleichsam belangloser. Dennoch erweist mit Bezug auf sie die
Frage nach dem Stellenwert des Historischen ihre Virulenz. In ihrem
Horizont tangiert die Alternative von systematischer und historischer
Perspektive das Selbstverstiandnis der Philosophie als solcher. Die Leit-
frage des Folgenden gilt dem Wozu des allgemeinen Geschichtsbezugs,
nicht den spezifischen Zielen und Problemen wissenschaftlicher Philo-
sophiegeschichtsschreibung und philosophischer Geschichtskonstruk-
tion.

Zusitzlich zur typologischen ist die historische Varianz des Ge-
schichtsbezugs von Belang. Dass Philosophie wesentlich auf ihre Ge-
schichte bezogen sei, kennzeichnet sie in ihrem Hauptstrang und
schwerpunktmiBig, doch weder in allen Epochen noch in allen Auspri-
gungen.* Wie Geschichtsdenken iiberhaupt, unterliegt die Geschichtsre-
flexion der Philosophie einem signifikanten historischen Wandel. Gene-
rell wird man aufs Ganze von einer zunehmenden historischen Reflek-
tiertheit des Denkens sprechen konnen, ohne damit eine lineare

4 Zum historischen Wandel vgl.: L. BRAUN, Histoire de I’histoire de la philoso-
phie, Paris 1973 (deutsch: Darmstadt 1990); M. GUEROULT, Histoire de
I’histoire de la philosophie, 3 vol., Paris 1988; G. Boss (Hg.), La philosophie
et son histoire, Ziirich 1994; E. CASTELLI et al., La philosophie de [’histoire
de la philosophie, Rom/Paris 1956; P. KOLMER, Philosophiegeschichte als
philosophisches Problem, Freiburg /Miinchen 1998; R. W. PUSTER (Hg.), Ve-
ritas filia temporis? Philosophiehistorie zwischen Wahrheit und Geschichte,
Berlin/New York 1995; R. RORTY/J. B. SCHNEEWIND /Q. SKINNER (Hg.),
Philosophy in History. Essays on the historiography of philosophy, Cambridge
1984; H.J. SANDKUHLER (Hg.), Geschichtlichkeit der Philosophie. Theorie,
Methodologie und Methode der Historiographie der Philosophie, Frank-
furt a.M. 1991; U.J. SCHNEIDER, Die Vergangenheit des Geistes. Eine Ar-
chdologie der Philosophiegeschichte, Frankfurt a.M. 1990; V. CAYSA/K.-D.
EICHLER (Hg.), Philosophiegeschichte und Hermeneutik, Leipzig 1996; E.
ANGEHRN, «Denken in der Zeit — Philosophiegeschichte und Geschichtsphilo-
sophie», in: H. NAGL-DOCEKAL/J. ROHBECK (Hg.), Geschichtsphilosophie,
Darmstadt 2003.



Wozu Philosophiegeschichte? . 41

Entwicklung zu unterstellen. Schon die Griinderfiguren, allen voran
Aristoteles, verbinden ihre systematische Analyse mit einem Riickblick
auf die Vorgédnger, um sich der eigenen Fragen und Forschungshypo-
thesen zu versichern.> Wihrend Aristoteles seinerseits fiir mittelalterli-
che Autoren wie Thomas als unumstrittene Referenzposition fungiert,
bildet sich erst in der Neuzeit Philosophiegeschichte als eigenstindige
wissenschaftliche Disziplin heraus, die zudem in ein bestimmtes Ver-
hiltnis zur Philosophie zu stehen kommt; der deutsche Idealismus mar-
kiert den Hohepunkt dieser Entwicklung, auf welchem einerseits die
Philosophiegeschichte aus dem Begriff bzw. apriorisch entwickelt wird,
anderseits systematische und historische Philosophie in engster Weise
ineinander verflochten werden. Wie fiir die Geschichtsphilosophie, ist
fiir die Philosophiegeschichte der Kulminationspunkt indes zugleich
Wendepunkt: Nach Kant und Hegel ist der konstitutive Geschichtsbe-
zug im Selbstverstindnis der Philosophie etabliert, doch dies so, dass
sich dieses Verstdndnis jenseits der tiberschwenglichen Vernunftkon-
struktion artikuliert. Dass der zeitliche Gang des Gedankens gesetzmii-
Big-verniinftig verlaufe und ein Selbstexplikationsprozess der Vernunft
sei, verliert im 19. Jahrhundert seine Glaubwiirdigkeit: Eher denn als
Beglaubigung gilt Geschichtlichkeit fiir den Historismus als Index der
Relativitit. Fiir das nachhegelsche Denken stellt sich umgekehrt die
Aufgabe, Vernunftanspruch und historisches Bewusstsein, die nicht
mehr natiirlicherweise konvergieren, in neuer Weise zu einem Aus-
gleich zu bringen .

Nicht nur hinsichtlich der Geltungsimplikation, sondern auch des
Zeithorizonts variiert der Geschichtsbezug der Philosophie in typischer
Weise. Bei Platon und Aristoteles finden wir den Riickgriff auf die vor-
sokratische Griindungsphase der Philosophie, teils auf deren mythische
Vorgeschichte; Philosophiehistorie setzt ein mit dem Riickblick auf die
Vorginger, idealiter mit der Besinnung auf den Ursprung der eigenen
Disziplin. Diese Ausrichtung begleitet das Denken im Laufe seiner Ge-
schichte, etwa als sporadischer Riickblick auf &ltere Positionen, bis in
die Spitzeit, wo Philosophie sich in typischen Konstellationen als
Riickschau und historische Besinnung artikuliert, als Kritik der eigenen
Geschichte (z.B. als Metaphysikkritik) wie als Selbstvergewisserung
aus dem Anfang. In ihrer klassischen Ausprigung enthilt Philosophie

5 Vgl.E. SONDEREGGER in diesem Band.
6 Vgl.U. RENZ in diesem Band.



42 Emil Angehrn

sodann einen Ausgriff auf das Ganze der Geschichte, der komplementér
zum Riickgriff den Vorgriff impliziert und idealiter vom ersten Anfang
zur Vollendung ausgreift und zwischen beiden eine rational deutbare
Geschichte entfaltet. Versionen eines in diesem Sinn teleologischen
Konzepts konnen wir bei Kant, Hegel, Schelling und Husserl erkennen.
Als drtte Figur wire davon idealtypisch die <mach-geschichts-
philosophische> Philosophichistorie zu unterscheiden, die jenseits von
Ursprungs- und Abschlussvisionen und unabhéngig von einer iibergrei-
fenden Entwicklungslogik die Geschichtlichkeit der Philosophie arti-
kuliert und das eigene Philosophieren in den historischen Diskurs der
Philosophie einfiigt; diese Gestalt ldsst sich anhand von Autoren wie
Gadamer, Derrida und Rorty exemplifizieren. Die so skizzierte Drei-
teilung, die selbst eine gewissermallen geschichtsphilosophische Figur
zeichnet, préasentiert sich parallel zur Entwicklung des philosophischen
Geschichtsdenkens als solchen, als sukzessive Formierung eines star-
ken, konzeptuell anspruchsvollen Geschichtsverstindnisses, das nach
seiner emphatischen Vollendung wieder briichig wird. Die dritte Kon-
stellation definiert den Horizont, innerhalb dessen wir heute nach dem
Geschichtsbezug philosophischen Denkens — wie nach der Funktion
des historischen Bewusstseins {iberhaupt — fragen: als Frage nach dem
«Sinn> des Geschichtsbezugs unabhiingig von der Unterstellung eines
aus dem Verlauf selbst herauszulesenden Sinns «der> Geschichte.

3. Funktionen des Geschichtsbezugs

Vielfiltige Funktionen sind der historischen Reflexion (in diagnosti-
scher, kritischer oder apologetischer Absicht) zugeschrieben worden,
und es ist nicht ausgemacht, dass sie sich insgesamt auf eine zentrale
Aufgabe zuriickfiihren bzw. in eine umfassende Funktionsbestimmung
integrieren lassen. Zu den «gewdhnlichen Vorstellungen iiber die Ge-
schichte der Philosophie» rechnet Hegel die beiden Ansichten, welche
in der Geschichte einerseits einen «Vorrat von Meinungen», anderseits
den «Erweis der Nichtigkeit» philosophischer Wahrheitsanspriiche se-
hen.” Wihrend die zweite eine Konsequenz (bzw. eine in kritischer In-
tention gegen die Philosophie eingesetzte Funktion) historischer Refle-

7 G.W.F. HEGEL, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie I, in: Wer-
ke in zwanzig Bdénden, Frankfurt a. M. 1970 ff., Bd. 18, S. 28-36.



Wozu Philosophiegeschichte? 43

xion benennt, verweist die erste auf eine gingige, verbreitete Vorstel-
lung vom <Nutzen der Historie> in der Philosophie. Geschichte ist da-
nach ein Fundus von Theorien, Methoden, Begrifflichkeiten, deren
Kenntnis der heutigen Arbeit an philosophischen Problemen zugute
kommen kann. Dies kann einerseits so verstanden werden, dass die Be-
schiftigung mit dem historischen Ideengut als eine Art Propddeutikum
empfohlen wird, als Moglichkeit des Vertrautwerdens mit Themen und
Zugangsweisen der Philosophie; Philosophiegeschichte wire wie das
Material, an welchem die Fertigkeit des Philosophierens erlernt werden
kann, bevor gleichsam auf eigene Verantwortung in den Streit der Mei-
nungen eingetreten wird. Andererseits kann die These so gelesen wer-
den, dass die historische Arbeit der systematischen nicht zeitlich vor-
aus-, sondern als Potential zugrunde liegt. Aktuelle Debatten kénnen
sich auf historische Exempel zur Illustration, aber auch zur Exploration
eines Themenfeldes und Erprobung von Losungen abstiitzen: In friihe-
ren Theorien sind Begriffsexplikationen, Argumentationsstrategien,
Aporien und Losungsvorschldge durchgespielt worden, die die gegen-
wirtige Arbeit orientieren, sie iiber Voraussetzungen, Schwierigkeiten
und Aussichten bestimmter Denkwege und Begriffsstrategien aufkliren
konnen. Uber solche Kenntnisse zu verfiigen, gehort zur professionel-
len Kompetenz derer, die sich am gegenwirtigen Disput der Philoso-
phie beteiligen oder philosophische Gesichtspunkte in den interdiszi-
plindren Diskurs einbringen.® Sich zum Wert solcher Erfahrung zu be-
kennen, muss sich nicht allein als pragmatisches Argument verstehen,
sondern kann auch aus der grundsitzlicheren Einsicht heraus gesche-
hen, dass Philosophieren ein wesentlich geschichtliches Unternehmen
ist, das nie im leeren Raum anfidngt, sondern immer aus einer Ge-
schichte heraus und in einer Geschichte sich entfaltet.

Mit dieser Richtung verwandt ist jene Sichtweise, die die Bedeu-
tung der Philosophiehistorie daran festmacht, dass sie fiir den Diskurs
der Philosophierenden einen gemeinsamen Bezugsrahmen schafft. Die
Vertrautheit mit der Geschichte begriindet die gemeinsame Sprache, in
der Philosophen streiten und kooperieren, sie ermdglicht den Bezug auf
gemeinsame Begriffe und Theoriekonstellationen, ohne welchen kein
Fachgespriach denkbar ist; nach Sellars bildet Philosophiehistorie die

8 Vgl. R. RORTY, Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der Philosophie, Frank-
furt a.M. 1981, S. 425.



44 Emil Angehm

lingua franca der Philosophie.? Natiirlich handelt es sich um eine Ge-
meinsamkeit, die sich selbst im Spannungsfeld zwischen Konvergenz
und Divergenz bewegt. Ein Begriff wie der des Staats oder eine Prob-
lemstellung wie die der Freiheit sind in eminenter Weise geschichtlich
imprigniert und nicht unabhingig von ihrer historischen Verortung
verhandelbar; doch ist auch dafiir das Verfiigen iiber Referenzpositio-
nen eine Voraussetzung des gemeinsamen Diskurses. Zum Teil kann
man dies auf die Identitédt der Disziplin als solcher ausweiten: Was
Philosophie sei und was zu ihr gehort, wird duflerlich durch ein Corpus
von Themen, Grundfragen, Autoren und klassischen Texten abgesteckt.
Auch hier stellt sich die Frage, wieweit die Rede von «den> Grundprob-
lemen der Philosophie eine Hypostasierung darstellt, inwiefern die
Kontinuitdt des philosophischen Gesprichs iiber Generationen und
Kulturen hinweg eine <Identitit> dieser Probleme unterstellt, wieweit
die Stellungnahmen sich zu einem Diskurs, zu einer philosophia peren-
nis zusammenschlieBen. Begrifflich am unproblematischsten scheint
der geteilte Bezug auf Referenzautoren oder kanonische Texte: So
schldgt Rorty vor, die «Bezugsklasse, die wir brauchen», wenn wir uns
iiber «die> Philosophie verstindigen wollen, nicht iiber bestimmte Prob-
leme, sondern durch den «Bezug auf kanonische Texte» zu definieren
und in die Gruppe der Philosophierenden all jene aufzunehmen, die
sich in ihrer Arbeit irgendwann sowohl mit Platon wie mit Kant — den
unkontroversesten Bezugsautoren fiir die verschiedenen Stromungen —
befasst haben.!® So unproblematisch sich indes eine solche Grenzzie-
hung prisentiert, so prizisierungsbediirftig bleibt, was den wahren Ge-
halt dieses Geschichtsbezugs ausmacht und welches die Tragweite der
darin gestifteten Gemeinschaft ist.

Nun scheinen die beiden affirmativen Bestimmungen des Ge-
schichtsbezugs — als Fundus begrifflich-argumentativer Ressourcen und
als vereinheitlichende Referenzordnung — dem philosophischen Diskurs
gewissermallen zu duBerlich zu bleiben, um eine konstitutive Ge-
schichtsverwiesenheit der Philosophie zu begriinden. Der historische
Fundus und Bezugsrahmen trégt und reguliert die philosophische Ar-
beit, ohne sie notwendig in ihrem Kern zu bestimmen. Gefordert ist

9 W. SELLARS, Science and Metaphysics. Variations on Kantian Themes,
Atascadero 1992, S. 1.

10 R. RORTY, Die Schénheit, die Erhabenheit und die Gemeinschaft der Philoso-
phen, Frankfurt a. M. 2000, S. 12.



Wozu Philosophiegeschichte? 45

eine engere Vermittlung von beiden Seiten: Philosophie muss als eine
Denkform zur Sprache kommen, welche auf vergangene Theorien und
Positionen nicht nur als Ressource oder dufleren Rahmen zurtickgreift,
sondern sie gleichsam als eigene, innere Substanz aneignet; umgekehrt
muss Geschichte nicht nur als duflerer Horizont, sondern als die eigene
Dimension, als das Medium sichtbar werden, in dem gegenwirtiges
Denken sich situiert und vollzieht. ,

Mein Vorschlag geht dahin, diese Vermittlung unter drei Leitideen
zu bestimmen. Philosophie bezieht sich auf ihre Geschichte unter den
leitenden Gesichtspunkten der Wahrheit, des Sinns und der Erinnerung.
Im Riickgriff auf ihre Geschichte versichert sich Philosophie zum Er-
sten der eigenen Wahrheit: Sie tritt mit fritheren Positionen in einen
kritisch-argumentativen Diskurs, in welchem sie die eigenen Sichtwei-
sen zur Diskussion stellt und ihre Geltung tiberpriift. Die Konfrontation
mit der Geschichte kann der Problematisierung wie der Bekraftigung
der eigenen Erkenntnisanspriiche dienen; das Gesprich iiber die Gene-
rationen und Zeiten hinweg ist eine Ausweitung des synchronen Dis-
kurses, der als Medium der rationalen Wahrheitsfindung fungiert. Zum
Zweiten geschieht der Riickgriff auf Geschichte im Interesse der
Selbstverstindigung des philosophischen Projekts. Philosophie ist nicht
einfach eine Wissenschaft, die eine vorgegebene Fragestellung verfolgt;
zu ihrem eigensten Anliegen gehort die Verstindigung dariiber, was sie
ist und was sie will, welches die sie leitenden Fragen sind, welche Wis-
sensform sie erstrebt, welche Funktion fiir den Menschen sie erfiillt.
Eine dritte Funktion besteht darin, an der Geschichte teilzuhaben: His-
torische Erinnerung dient insofern nicht einer anderen Aufgabe, son-
dern ist fiir philosophisches Denken auch Selbstzweck. Philosophie, die
in Geschichte wurzelt und in Geschichte eingeht, hat eine Zielbestim-
mung darin, Vergangenes lebendig zu erhalten und das Gesprich der
Menschen in die Zukunft hinein fortzusetzen. Begriinden, Verstehen
und Erinnern sind fiir die Philosophie drei gleichermaflen fundamentale
Motive historischer Besinnung. Sie sollen im Folgenden fiir sich ge-
nauer vergegenwirtigt werden; zu sehen ist, wieweit sie ihrerseits von
einem gemeinsamen Zentrum her zu verstehen sind oder gleichsam ir-
reduzible Fluchtpunkte philosophiehistorischer Arbeit bilden.



46 Emil Angehrn

4. Geschichte und Wahrheit:
Historische Besinnung als argumentativer Diskurs

Der eigenen Geschichtlichkeit bewusst zu werden, konfrontiert Philo-
sophie mit der Geltungsfrage. Es bedeutet zuallererst, die Bedingtheit
und Begrenztheit des eigenen Standpunkts zu erkennen. Der Blick auf
die Vielfalt, Verdnderlichkeit und Kontextgebundenheit von Denkfor-
men und Theorien affiziert jede derselben mit einem unaufhebbaren
Relativitidtsindex. Historismus ist Grundlage von Relativismus, und je-
de Doktrin, die mit absolutem Geltungsanspruch auftreten will, sucht
gleichzeitig sich entweder auBlerhalb des Geschichtlichen zu situieren
oder Geschichte als etwas zu deuten, das mit dem eigenen Auftreten
abgeschlossen ist, als Weg einer Entwicklung, der, im Sinne der Tren-
nung von Genesis und Geltung, der Wahrheit des Resultats &duBerlich
bleibt. Im Binnenraum der Geschichte dominiert die negative Konnota-
tion des Topos «veritas filia temporis» — als Sinnspruch derer, «die sich
redlich um die Erkenntnis einer liberzeitlichen Wahrheit bemiiht haben
und immer wieder die Erfahrung machen mussten, an die Zeit gebun-
den zu bleiben»; «zum anscheinend unabwendbaren Schicksal jeder
philosophischen und jeder wissenschaftlichen Erkenntnis gehort es, ei-
nes Tages iiberholt zu werden.»!!

Einer solchen Sichtweise steht das Bemiihen entgegen, in der Ge-
schichte Motive der Plausibilisierung und Begriindung zu finden. Im
praktischen Diskurs ist solche Legitimierung durch Einfiigung in eine
Geschichte und Anschlieen an Vorgénger wohl vertraut. Die Geltung
der Prizedenzfille, die Autoritdt der Tradition, die Bedeutung histori-
scher Erfahrung sind Aspekte, unter denen Geschichte Geltungsansprii-
che nicht untergribt, sondern begriindet und stabilisiert. Wenn eine sol-
che «traditionale> Haltung mit dem Anspruch auf zeitenthobene Wahr-
heit kontrastiert, wie ihn die Wissenschaft erhebt, bleibt ein verwandtes
Moment doch in der hermeneutischen Einstellung bestimmend, wie sie
Gadamer als Grundlage des menschlichen Verstehens im Ganzen her-
ausstellt. In welcher Weise Wahrheitsermoglichung durch Geschichte
und historische Relativierung zusammenspielen, ist nicht abstrakt, son-
dern in der konkreten historischen Kultur und der Spezifizierung der
Wissensformen zu bestimmen. Fiir die Philosophie wird die Frage da-

11 W. WIELAND, «Uber den Grund des Interesses der Philosophie an ihrer Ge-
schichte», in: R. W. PUSTER (Hg.): Veritas filia temporis?,a.a.0.,S.9.



Wozu Philosophiegeschichte? 47

durch zugespitzt, dass philosophische Texte mit einem emphatischen
Wahrheitsanspruch auftreten und Philosophie sich gleichzeitig als eine
Denktradition etabliert, die in besonderer Weise auf ihre Texte (und
nicht nur die darin verhandelte Sache) bezogen ist. Philosophie zeichnet
sich durch einen besonderen Wahrheits- und Geschichtsbezug zugleich
aus.

1. Die gewissermaBen klassische, «geschichtsphilosophische» Kon-
zeption der Philosophiehistorie enthélt die Beglaubigung der gegen-
wirtigen Philosophie durch den Riickblick auf ihre Geschichte. Die
Gegenwart erscheint als Zielpunkt einer Denkgeschichte, die hier zu
ihrer Wahrheit und ihrem Abschluss kommt. Wie substantialistische
Geschichtsphilosophien, so siedeln sich klassische Philosophiehistorien
bevorzugterweise am Endpunkt an: Sie definieren sich liber einen
Riickblick, der ein Riickblick aufs Ganze ist. Von seiner negativen Seite
ist dieser Riickblick zunichst die Herabsetzung der Vergangenheit zur
Geschichte des Irrtums. Wie Aristoteles auf die Vorsokratik als noch
stammelnde Vorgeschichte der Metaphysik zuriickblickt, so gilt der
mittelalterlichen Scholastik die griechische Antike als Zeugnis des noch
nicht durch das gottliche Wort erhellten Denkens; fiir die Aufkldrung
sind der Aberglaube des Mittelalters wie die Systemkonstruktionen der
Schulen als Verirrungen zuriickzuweisen, wihrend fiir die kritische
Philosophie der bisherige Gang des Denkens der Gang einer dogmati-
schen Metaphysik ist, die sich noch nicht den Kriterien wissenschaftli-
cher Erkenntnis unterworfen hat. Man kann die gleiche Figur bis in
Nietzsches vielfach aktualisierten Topos vom Ende der Metaphysik
hinein erkennen.’? Biindig hat Schelling diese Funktion der Ideenge-
schichte bezeichnet: Wenn die Wissenschaft als «Werk in der Zeit [...]
in einer stetigen Entwicklung begriffen» ist, so liegt der Sinn der histo-
rischen Riickschau vornehmlich darin, zu zeigen, «wie bis jetzt von
Stufe zu Stufe das hochste Ziel verfehlt wurde», womit sich unmittelbar
ein didaktischer Zweck verbindet: «Um die Wahrheit schitzen und be-
urteilen zu lernen», ist es notwendig, «auch den Irrtum zu kennen», der
liberwunden werden muss.!? Man kann dies mit einem anderen Grund-
zug der Philosophie zusammenbringen, der darin besteht, dass Philoso-

12 Vgl. J. REE, «The End of Metaphysics: Philosophy’s Supreme Fiction?», in:
A.J. HOLLAND (Hg.), Philosophy, its history and historiography, Dordrecht
1985.

13 F.W.J. SCHELLING, «Zur Geschichte der neueren Philosophie», in: Ausge-
wdhlte Schriften, Frankfurt a. M. 1985, Bd. 4, S. 419.



48 Emil Angehmn

phie ihre Konzepte typischerweise in kritischer Auseinandersetzung mit
gegnerischen Positionen erarbeitet: Wihrend die Wissenschaften nicht
von sich aus ein genuines Interesse am kritischen Disput mit Gegenpo-
sitionen und «unwahren» Theorien haben, ist die Philosophie, die we-
sentlich suchend und fragend ist, auf diesen Disput, der nicht zuletzt ein
historischer ist, verwiesen.!* Die Lehre, die die Philosophie aus der Ge-
schichte des Falschen zieht, wird dadurch verstirkt, dass sie zugleich
die Ursachen des Ausbleibens der Wahrheit erkennt: Als Durchleuch-
tung dieser «Verhinderungsgeschichte»!> stellt Historie eine zusitzliche
Bekriftigung des gegenwirtigen Philosophierens dar. Gleichwohl bleibt
die so rekonstruierte Geschichte tendenziell eine, die im Prinzip ent-
behrlich, zu verabschieden ist: Es ist, zugespitzt gesagt, eine Geschichte
aus der man nichts lernt.!® Als verworfene Vorgeschichte wie als Mate-
rial didaktischer Hinflihrung ist sie dem Denken &uBlerlich und akzi-
dentell; die Gegenwart verbleibt auBerhalb der Geschichte, die sie als
ihr Anderes hinter sich gelassen hat.!”

In emphatischerem Sinn hat Philosophie in der Geschichte einen
Rechtsgrund, wo sie nicht nur das «natiirliche geschichtliche Resultat
friiherer misslungener Bemiihungen»!8, sondern deren affirmativ-
erfiillender Abschluss ist. In dem Male, wie die Geschichte selber als
gerichteter Prozess verstanden wird, mutiert das Resultat zum Ziel und
Zweck, d.h. zu demjenigen Fluchtpunkt, von dem her umgekehrt der
vorausgehende Verlauf seine Transparenz und seinen Sinn erhilt. Hier
kommt die affirmative Version des Topos «veritas filia temporis» zum
Tragen, sofern Geschichte — wie exemplarisch bei Hegel — als Wahr-
heitsgeschehen, als Prozess der sukzessiven Selbstexplikation des Geis-
tes verstanden wird. Was nach der Gegenseite als Uberwindung der je
verbleibenden, aber auch je neu konstellierten Schranken, Einseitig-
keiten und Widerspriiche fungiert, ist in seiner affirmativen Potenz Of-
fenbarung der Wahrheit. Wenn solche Konzepte heute dem metaphy-

14 M. GUEROULT, «Le probléme de la légitimité de 1’histoire de la philosophie»,
in: E. CASTELLI et al., La philosophie de I’histoire de la philosophie, a.a.O.,
S.49.

15 J. MITTELSTRASS, «Das Interesse der Philosophie an ihrer Geschichte», in:
Studia philosophica 36 (1976),S.7.

16 J. MITTELSTRASS, «Die Philosophie und ihre Geschichte», in: H.J. SAND-
KUHLER (Hg.), Geschichtlichkeit der Philosophie,a.a.O., S. 26f.

17 Vgl. W. WIELAND, «Uber den Grund des Interesses der Philosophie an ihrer
Geschichte», a.a.0., S. 14.

18 SCHELLING, «Zur Geschichte der neueren Philosophie», a.a.0., S. 419.



Wozu Philosophiegeschichte? 49

sikkritischen Vorbehalt unterliegen, sind daneben weniger vorausset-
zungsreiche Versionen der Abstiitzung auf Geschichte zu nennen. Eine
solche konnte man etwa im aristotelischen Bemiihen sehen, sich zur
Bestitigung der eigenen Thesen auf den consensus hominum et tempo-
rum zu berufen. Seine Riickgriffe auf die Vorgidnger haben unverkenn-
bar die Funktion, sich der Richtigkeit des eigenen Ansatzes zu versi-
chern, indem dieser als Fortsetzung friiherer Anstrengungen, ja gerade-
zu als explizite Durchfiihrung dessen, was von ilteren Autoren nur
partiell gesehen, aber eigentlich intendiert war, priasentiert wird.!® Ver-
traut ist die Figur, dass etwas Neues mit der Beteuerung eingefiihrt
wird, dass es im Einklang mit &lteren Ansichten stehe, ja, eigentlich
nichts Neues, sondern das Alte selber sei, das den meisten eigentlich
schon bekannt — wenn auch nicht als solches erkannt — ist.20 Eine Mi-
nimalpramisse dieser Legitimation aus der Geschichte stellt die Einheit
der Geschichte dar: Es ist ein bemerkenswerter Tatbestand, dass die
philosophische Tradition sich im Wechsel der Themen und Dogmen
auch als eine Entwicklung versteht, in welcher die weit verstreuten
Stimmen sich in Kritik und Weiterfilhrung aufeinander beziehen. Diese
Kontinuitit, die sich iiber Briiche und groBe Zeitdistanzen hinweg her-
stellt, ist ein bedeutsames Motiv historischen Philosophierens, auch wo
es nicht durch eine Wahrheitsteleologie iiberformt, wo die Fortsetzung
des Gesprichs nicht auf den Fluchtpunkt eines abschlieBenden Konsen-
ses gerichtet ist.

2. Ganz losgeldst von geschichtsphilosophischen Primissen suchen
andere Konzepte den Geschichtsbezug fiir die Wahrheitsfahigkeit des
Philosophierens nutzbar zu machen. Dabei kann das Motiv, aus dem es
fiir Philosophie sinnvoll ist, mit vergangenen Theorien in ein Gesprich
zu treten, eher inhaltlicher oder eher methodologischer Art sein. Von
einem inhaltlichen Interesse an der Sache ist jener Dialog getragen, der
vergangene Positionen in einen argumentativen Diskurs einbezieht,
«Philosophiegeschichte als Argumentationsgeschichte»?! zu betreiben,

19 Vgl. O. GIGON, «L’historicité de la philosophie chez Aristote», in: E. CAS-
TELLI et al., La philosophie de !’histoire de la philosophie, a.a.0., S. 99-120
(100f., 104 f.).

20 Nach P. Feyerabend stellt gerade die Verschleierung des Wechsels einen beson-
ders wirksamen Schachzug dar, um im wissenschaftlichen Paradigmenwechsel
dem Neuen Akzeptanz zu verschaffen: Wider den Methodenzwang, Frank-
furt a.M. 1976, S. 130.

21 J. MITTELSTRASS, «Die Philosophie und ihre Geschichte»,a.a.O., S. 25.



50 Emil Angehrn

ist der Gegentypus zu einer historisch-geisteswissenschaftlichen Per-
spektive, welche Theorien und Strémungen gewissermalen als Tatsa-
chen aufnimmt, um sie von auBen als Ausdruck bestimmter Uberzeu-
gungen oder als Resultat bestimmter Entwicklungen zu deuten; demge-
geniiber geht der argumentative Diskurs unmittelbar auf das in jenen
Werken Gemeinte und die Logik der Beweisfiihrung, um beides im
Kontext gegenwirtiger Auseinandersetzung zur Diskussion zu stellen.
Wenn Philosophie wesentlich in der Gemeinschaft der Philosophieren-
den vollzogen wird, so kommt diese Gemeinschaft hier in ihrer dia-
chronen, historischen Dimension zum Tragen.?? Philosophiehistorie,
anders als Kulturgeschichtsschreibung, hat vergangene Sinndokumente
in ihrem Geltungsanspruch emstzunehmen; wenn sie diesen gleichzei-
tig aus einer hermeneutischen AuBlenperspektive interpretiert, so wird
damit der ErschlieBungshorizont erweitert, nicht der diskursive Bezug
unterbunden. Hier gibt es ein unproblematisches Lernen aus der Ge-
schichte, sofern wir in der sachorientierten Reflexion durch Konzepte
und Argumente frilherer Autoren weitergebracht werden. Dass ein sol-
ches Ernstnehmen daneben einen Zuwachs an argumentativer Erfah-
rung bedeutet und vor der «Naivitidt gewisser Anfange und Konstruk-
tionen» schiitzen kann?3, ist ein Zusatzgewinn historischer Forschung,
der in rein historischer Einstellung nicht in gleicher Weise einzubringen
ist. Zur spezifischen Fachkompetenz, die vom Philosophen etwa in in-
terdisziplindren Arbeitszusammenhidngen verlangt wird, gehort der
Riickgriff auf argumentative Ressourcen, iliber die er exemplarisch
durch historische Vertrautheit verfiigt. Vom inhaltlichen Weiterkommen
in der Sache verschiebt sich das Lernen aus der Geschichte auf die
Seite der Methode: Die Aufarbeitung (und kritische Auseinanderset-
zung mit) der Geschichte ist das Laboratorium, wo wir mit methodi-
schen und konzeptuellen Paradigmen bekannt werden, ihre Brauchbar-
keit, aber auch ihre Grenzen und Aporien kennenlemen. Fiir W. Wie-
land sind die beiden Motive nicht zu trennen oder gegeneinander
auszuspielen: die vergangenen Texte «sub ratione veritate» zu lesen,
um in erster Linie zu erkunden, was an ihnen haltbar ist, und gleichzei-
tig im Umgang mit ihnen Orientierungspunkte, Exempel und Muster zu
gewinnen, anhand deren wir unser Urteilsvermogen kultivieren, das uns

22 Vgl. E. HUSSERL, Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die trans-
zendentale Phdnomenologie, Den Haag 1962, S. 488 ff., 494 ff., 502 f.
23 J. MITTELSTRASS, «Die Philosophie und ihre Geschichte», a.a.0., S. 24.



Wozu Philosophiegeschichte? 51

zwischen Irrwegen und produktiven, wahrheitsfihigen Ansitzen unter-
scheiden ldsst.* Geschichte ist die Dimension der Erfahrung, der Ur-
teilskraft. Dem theoretisch-wissenschaftlichen Diskurs wiichst hier eine
Dimension zu, die genuin geschichtlich ist, ohne auf ein historisches
Erkenntnisinteresse im engen Sinn reduzierbar zu sein.

3. In noch anderer Weise geht der Geschichtsbezug in das Erkennen
ein, sofern er die Geschichtlichkeit der Wahrheit sehen ldsst, womit
nicht die bloBe Relativierung, sondern das Sicheinfiigen in die Ge-
schichte, das Geschichtlichwerden des eigenen Geltungsanspruchs ge-
meint ist. Geschichte und Wahrheit verweisen aufeinander, gerade so-
fern sich Philosophie nicht als kumulativ fortschreitende Wissenschaft
versteht, deren Geltungsanspruch sich im je aktuellen Kenntnisstand
erschopft. Historische Reflektiertheit ist Bedingung fiir das Gespriich
der Philosophien iiber die Zeiten hinweg; als geschichtliche kénnen sie
nebeneinander bestehen, ohne sich gegenseitig aufzulGsen, als wahr-
heitsfdhige widerstehen sie der Aufldsung durch die Zeit.?> Geschichte
tiberbriickt die angebliche Inkommensurabilitdt sich ausschlieBender
Verstindigungsweisen. Die historische Kontextualisierung sprengt den
Binnenraum einer Theorie und 6ffnet einen verstehenden Zugang zum
vermeintlich radikal Anderen, indem sie dessen Sichtweisen aus umfas-
senderen Geschichten, Erfahrungen und Praktiken heraus beleuchtet.26
Solche Kontextualisierung bedeutet nicht die Nivellierung aller Geltun-
gen, sondern ermoglicht im Gegenteil den Rechtfertigungsdiskurs und
kritischen Vergleich; nach Maclntyre lédsst sich ein Kriterium rationaler
Beurteilung gerade iiber die Fihigkeit definieren, eine historische Er-
klirung der Differenz zwischen Positionen zu geben.?” Historisches
Bewusstsein ist Voraussetzung eines sowohl verstehend erschlieBenden
wie rational wertenden Verhiltnisses zu anderen Positionen. Am Ende
stehen c<historische> und «<rationale Rekonstruktion>28 nicht als aus-

24 W. WIELAND, «Uber den Grund des Interesses der Philosophie an ihrer Ge-
schichte», a.a.0., S. 22, 29.

25 M. GUEROULT, «Le probleme de la légitimité de I’histoire de la philosophie»,
a.a.0., S. 50 ff.

26 CH. TAYLOR, «Philosophy and its history», in: R. RORTY et al. (Hg.): Philo-
sophy in History,a.a.0., S. 17-30 (28 ff.).

27 A. MACINTYRE, «The relationship of philosophy to its past», a.a.O., S. 42 ff,,
45 ff.

28 R. RORTY, «The historiography of philosophy: four genres», in: ders. et al.
(Hg.): Philosophy in History, a.a.0., S.49-75 (49ff.). Ahnlich unterscheidet
H. Kridmer, mit weiteren Spezifizierungen, «genetische Reflexion» und «Gel-



52 Emil Angehrn

schlieBende Alternativen nebeneinander, sondern in komplementérem
Wechselspiel. Wie die genetische Kontextualisierung Voraussetzung fiir
das Begreifen und rationale Diskutieren von Geltungsanspriichen ist, ist
die Geltungsreflexion Moment der BedeutungserschlieBung.

Nach L. Kriiger ist die Funktion historischer Reflexion fiir das Ver-
stindnis wissenschaftlicher Wahrheit nicht nur im Selbstverhiltnis der
Philosophie, sondern gerade in deren Bezug zur Geschichtlichkeit der
Naturwissenschaften aufzuweisen. Als Kemmotiv fiir die Zuwendung
der Philosophie zur Geschichtlichkeit des Denkens sieht er die Aufga-
be, welche die Philosophie fiir die Reflexivitit aller wissenschaftlichen
Erkenntnis erfiillt. Wenn wissenschaftliche Erkenntnis wesentlich ge-
schichtlich ist, so dass ihre Geschichtlichkeit Voraussetzung dafiir ist,
dass sich verschiedene Theorien mit derselben Realitét befassen und als
verbesserte Beschreibungen derselben Sachverhalte pridsentieren kon-
nen (und somit theoretischer Fortschritt {iberhaupt moglich ist), so ge-
hort die Reflexion auf diese Geschichtlichkeit zum eigenen Begriff der
Wissenschaft. Doch ist es eine Reflexion, welche die gegenstandsbezo-
gene wissenschaftliche Forschung nicht selbst betreibt, sondern gleich-
sam an die Philosophie abgetreten hat (die damit nicht nur fiir die His-
torizitit der Geisteswissenschaften, sondern der Wissenschaften iiber-
haupt zustindig ist).?® Dass Philosophie sich der Geschichtlichkeit ihrer
selbst bewusst wird, ist dann nur die Spitze einer Reflexion, liber wel-
che die geschichtliche Wende neuzeitlicher Wissenschaftskultur im
Ganzen sich vollzieht — eine Spitze, zu deren Thema gerade die Verbin-
dung von Geschichte und Wahrheit, die Wahrheitsfahigkeit des Ge-
schichtlichen und die Historizitit des Wahren gehort.

5. Geschichte und Sinn:
Historisches Verstehen und Selbstverstdndigung

Die Reflexion auf ihre Geschichte gehort zum Begriff der Wissen-
schaft. Die Theorie der Wissenschaftsgeschichte ist in den vergangenen

tungsreflexion»: «Das Verhiltnis von Philosophie und Philosophiehistorie. Vor-
schldge zur systematischen Ortsbestimmung der Philosophiehistorie», in: H. J.
SANDKUHLER et al. (Hg.), Philosophie als Geschichte. Probleme der Histo-
riographie, Koln 1989, S. 144-163 (148 ff.).

29 L. KRUGER, «Warum studieren wir die Philosophiegeschichte?», in: H.J.
SANDKUHLER et al. (Hg.): Philosophie als Geschichte,a.a.O.,S. 11-27.



Wozu Philosophiegeschichte? 53

Jahrzehnten zum wichtigen Komplementirpol der Wissenschaftstheorie
geworden. Dabel interessiert die Durchdringung von Genesis und Gel-
tung im epistemologischen Horizont primér mit Bezug auf den zweiten
Begriff: In Frage steht die Objektivitit, Universalitit und Unwandel-
barkeit wissenschaftlicher Aussagen und Theorien; das Ernstnehmen
der Geschichte kann nicht nur zur Relativierung von Wissensansprii-
chen, sondern zur grundsitzlichen Problematisierung der Unterscheid-
barkeit von Ursachen und Griinden, der Mdoglichkeit eines strikten
Rechtfertigungsdiskurses fiihren. In einem weiteren Horizont indes ist
die Geltungsfrage nicht die allein interessierende. Neben der Frage, ob
eine Theorie wahr ist, interessiert die Frage, welches ihr Inhalt, ihre
Fragerichtung, ihr Deutungshorizont, ihre ErschlieBungskraft, ihre Vor-
aussetzungen sind. Historische Reflexion ist fiir die Wissenschaft nicht
nur ein Medium der Uberpriifung und Widerlegung, sondern ebenso der
Verstdndigung tiber sich. Darin lassen sich verschiedene Aspekte aus-
machen.

1. Sich geschichtlich verstehen heifit sich von auflen, seinem Ge-
wordensein, seinem Kontext her verstehen. Man kann in dieser Ver-
stindigung eine Weiterfiihrung dessen sehen, was generell zur Aufgabe
der Philosophie z#hlt, ndmlich «Beschreibungen dessen zu geben, was
wir tun, denken, glauben, annehmen», d. h. zur Artikulation zu bringen,
was in unserem Existenzvollzug, in unseren Uberzeugungen und unse-
rem Verstehen unartikuliert enthalten ist und unser Bild von uns selbst
und der Welt trdgt.?° Diese Beschreibung ist hier durch das Bewusstsein
bestimmt, dass sie nicht in reiner Inspektion zu vollziehen ist, sondern
eine genetische Perspektive einschlieBt, die den Selbstbezug aufsprengt
und das intentional Gemeinte mit dem vermittelt, was von auBen und
aus der Vergangenheit in es einfliet. Wenn sich eine Ethikdiskussion
darauf bezieht, wie wir iiber moralische Sachverhalte sprechen oder
welche moralischen Intuitionen uns leiten, und wenn wir uns darum
bemiihen, das in diesen Intuitionen Implizierte in seinem Gehalt und
seinen Voraussetzungen zu erhellen, so kann diese Explikation dadurch
erweitert und vertieft werden, dass wir liber das hinaus, was wir im
Sprechen selbst bewusst machen kénnen, anderes ins Spiel bringen, das
unser Verhalten und Argumentieren prigt, ohne uns selbst verfiigbar zu
sein. Wir verstehen fremde Meinungen, vergangene Theorien, andere
Standpunkte besser, wenn wir sie in den Kontext ihrer Genese einfii-

30 CH. TAYLOR, «Philosophy and its history»,a.a.0., S. 18.



54 Emil Angehrn

gen: wenn wir uns klarmachen, wogegen sie sich gewendet haben, was
sie als leitende Fragestellung verfolgt, als beweispflichtig angesehen
haben; nicht zuletzt kann die Analyse und Differenzierung solcher
Kontexte verfdlschende Vereinheitlichungen von Problemen, unzu-
langliche Anndherungen von Positionen korrigieren.! Wir verstehen
theoretische Stellungnahmen besser, wenn wir das Spektrum der Vari-
anten kennen, innerhalb deren sie eine Option verkdrpern, wenn wir
ihre lebensweltlichen Beziige kennen, die Erfahrungen, auf die sie ant-
worten, die Praktiken, in die sie inkorporiert sind; umgekehrt kdnnen
wir gegenwartige Praktiken von fritheren Theorien und pridgenden
Formulierungen her aufhellen, die in sie eingegangen, doch heute ver-
gessen sind.?? Historische Deutung kann in alledem Schichten aufde-
cken, die dem direkten deskriptiven Zugriff verdeckt bleiben. Dies gilt
fiir das Begreifen des Anderen wie das Verstehen seiner selbst. In wir-
kungsgeschichtlicher Reflexion vermitteln sich Innen- und AuB3enhori-
zont, wobei die externe Perspektive fiir die Philosophie nicht nur die
einzelne Doktrin, sondern die Theoriedimension als solche betrifft: Ge-
rade die Beschiftigung mit Philosophiegeschichte macht deutlich, dass
Philosophie keine in sich geschlossene, autonome Disziplin ist, sondern
sich in Interaktion mit anderen Wissenschaften und einem weiteren
kulturellen und gesellschaftlichen Umfeld entwickelt.

2. Geschichtliche Besinnung dient nicht nur der retrospektiven
Selbsterkenntnis, sondern ebenso der prospektiven Selbstfindung. Es
geht der Philosophie nicht nur darum, den Sinn einer Theorie durch
Kontextualisierung angemessen auszulegen, sondern aus dem Dialog
mit der Vergangenheit heraus zu ergriinden, worauf das philosophische
Projekt zielt; historische Riickschau ist fiir die Philosophie auch Selbst-
vergewisserung in dem, worauf sie hinaus will, was sie fragt, wonach
sie forscht. Nicht die Bekriftigung der Antwort, sondern die Kldrung
der Frage ist hier das treibende Motiv. Ausgangspunkt ist der von Ga-
damer herausgestellte hermeneutische Grundsachverhalt, dass wir nicht
nur unsicher sein konnen, ob das, was wir behaupten, tatséchlich
stimmt, sondern dass wir zuvor und in einem grundlegenderen Sinn uns
dariiber im Unklaren sein kdnnen, was wir eigentlich meinen und be-

31 In diesem Sinn wendet sich A. MacIntyre gegen die Fusion der antiken akrasia
mit dem spéteren Problem der Willensschwiche: «The relationship of philo-
sophy to its past», a.a.0., S. 31-48 (35 ff.).

32 CH. TAYLOR, «Philosophy and its history», a.a.0., S. 24 ff.



Wozu Philosophiegeschichte? 55

haupten, wonach wir suchen, welches der Sinn unseres Fragens ist. In
historischer Selbstverstindigung versichern wir uns des Wegs, auf dem
wir unterwegs sind.

Philosophische Reflexion gibt sich ihr Thema und findet zu ihrem
Fragen nicht im leeren Raum und rein aus sich heraus, sondern im Um-
gang mit Zeugnissen der Vergangenheit, indem sie sich in eine Traditi-
on stellt und in einen Dialog mit frilheren Denkern begibt. Exempla-
risch finden wir eine solche Reflexion bereits in der Pragung der philo-
sophischen Disziplin in der aristotelischen Metaphysik formuliert, die
sich iiber diesen Riickbezug der Leitfrage der <gesuchten Wissenschafts
vergewissert: Ausfiihrlich werden die Ansitze der Vorsokratiker refe-
riert mit dem Ziel des zweifachen Nachweises, dass alle nach ersten
Ursachen und Prinzipien geforscht und diese Forschung im Rahmen der
von Aristoteles konzipierten vier Ursachentypen betrieben haben. Von
daher gewinnt das Projekt einer Ersten Philosophie seine Konkretion
und historische Bestétigung. Aufschlussreich ist dabei die Bemerkung,
dass die Fritheren an dem von Aristoteles auf den Begriff gebrachten
Projekt gearbeitet hitten, ohne es schon genau zu kennen und bewusst
bestimmen zu kénnen: Erst «dunkel>, <allend> und <undeutlich> haben
sie von dem gehandelt, was sich im Nachhinein als ihr wahres Anliegen
erkennen lédsst?; solange ihre Suche noch nicht vom bestimmten Be-
griff gelenkt ist, war es «die Sache> bzw. «die Wahrheit> selbst, die ihnen
den Weg gewiesen und sie zu weiteren Forschungen gendétigt hat.34
Philosophie versichert sich ihres Wegs nicht im Riickblick auf einen
initialen Stiftungsakt, sondern im Gesprich mit einem seiner selbst
noch unsicheren Gang des Denkens, einem tastenden Anfangen, das
seinerseits erst in der Fortschreibung seine klare Ausrichtung gewinnt.
Solches Gesprich trigt dem Paradox des Anfangs Rechnung, wie es
zwei Jahrtausende spiter W. G. Tennemann beschreibt: Eine Wissen-
schaft muss zu einem Zeitpunkt einsetzen, «wo sie noch nicht vorhan-
den» ist, obzwar «die Materialien dazu zerstreuet gesammelt waren,
und die Idee derselben in dem menschlichen Geiste schlummerte»; in
«dunkler Ferne» schwebt sie den ersten Denkemn vor und leitet «ihre
Nachfolger in ihren oft so verwirrten und verschlungenen Wegen .»35

33 Vgl.Met.14,985a5-18;17,988a18-23;110,993a12-17.

34 Met.13,984b18-19,984b10-11.

35 W.G. TENNEMANN, Geschichte der Philosophie, Leipzig 1798, S. XVI; vgl.
S. XXIX.



56 Emil Angehrn

Erst die Geschichte fiihrt zur Ausformulierung des Projekts, zum Fin-
den des bestimmten, konkreten Begriffs, der nach Hegel nicht der Ent-
wicklung vorausliegt, sondern als ihr Resultat aus ihr hervorgeht.
Dieses Sichverstehen aus der Geschichte ldsst sich analog zum
strukturellen Problem des Anfangens in der Philosophie beschreiben,
deren erster Schritt der Bestimmung des eigenen Vorhabens gilt. Die
notorische Verlegenheit der Philosophie, die eigene Disziplin definieren
zu miissen, ist zundchst dadurch bedingt, dass sich Philosophie nicht
wie Rechtswissenschaft oder Astronomie iiber einen bestimmten Ge-
genstand definiert, sondern ihren strukturierenden Kern in einer be-
stimmten Form des Wissens, einer bestimmten Weise des Fragens hat.
Die Zugehorigkeit zur Disziplin ist Zugehorigkeit zu einer bestimmten
Reflexionskultur, zu einer bestimmten Tradition des Forschens und
Fragens, deren Identitit eine grundlegend geschichtliche ist. Der Riick-
griff auf Geschichte ist in diesem Sinn ein wesentlich hermeneutischer,
sofern fiir die Hermeneutik Verstehen und Sichverstehen ineinander
verflochten sind. Geschichte wird rekonstruiert als ein Prozess der
Selbstfindung des Denkens. Der Riickbezug auf diesen Prozess kann
unterschiedlich ausfallen, je nachdem ob er primir auf den Ursprung
zielt, sich um ein Bild des Gesamtverlaufs bemiiht, sich in die Fluchtli-
nie des projizierten Abschlusses stellt — oder sich unabhéngig von sol-
chen Anfangs- und Vollendungsfiguren artikuliert. Manifesterweise
héangt die Art und Weise, wie Philosophie sich in historischer Reflexion
tiber sich verstidndigt, von ihrer «Geschichtsphilosophie», ithrem Bild
der Geschichte als umfassendem Entwicklungsprozess oder offenem
Sinnzusammenhang ab. Fiir Hermeneutik ist jene Selbstfindung des
Denkens keine lineare Freilegung, sondern ein Teilnehmen an der Ge-
schichte, in welchem Selbstfindung und Selbstverfehlung, Entwurf und
Korrektur, Bestitigung und Transformation interferieren. Wichtig ist
die Feststellung, dass historische Besinnung auch ohne substantialis-
tisch-geschichtsphilosophische Pridmissen ein qualifiziertes Medium
der Selbstverstindigung sein kann. Wenn diese in besonders pragnanter
Weise in einer radikalen Geschichtsreflexion vollzogen scheint, die — so
Husserl in der Krisis — auf eine <Urstiftung> zuriick- und eine <Endstif-
tung> vorausgreift,3¢ so ist daran festzuhalten, dass wir uns auch ohne

36 E. HUSSERL, Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzen-
dentale Phinomenologie, a.a.0., §§ 6, 7, 9b-g, 15; Beilagen II, III, XXIV-



Wozu Philosophiegeschichte? 57

Unterstellung einer singuldren Fortschrittsgeschichte im Gesprach mit
der Vergangenheit dariiber aufkldren konnen, woher wir kommen, was
wir sind und wohin wir gehen.

Ebenso ist daran festzuhalten, dass solche Besinnung auch ohne ge-
schichtsphilosophischen Uberbau kein nebenséichliches Thema fiir die
Philosophie ist. Wenn Philosophie ein grundsitzlich reflexives Denk-
projekt ist, das nicht einfach vorgegebene Sachfragen bearbeitet, son-
dern das eigene Tun zum Thema macht, so ist die historische Situierung
eine konstitutive Dimension dieser Reflexivitdt. Rorty hat in diesem
Sinn eine Funktion der Philosophiegeschichtsschreibung dahingehend
spezifiziert, dass sie als <geistesgeschichtliche> Reflexion mit der Ka-
nonbildung der Philosophie befasst ist, die nicht primér «auf der Ebene
der Problemlgsungen, sondern auf der Ebene der Problemstellungen»
stattfindet.3? Der Streit dariiber, was zur Philosophie gehort, ist wesent-
lich ein Streit dariiber, welche Fragen und Forschungsrichtungen ge-
nuin philosophische sind, und er wird nicht zuletzt tiber den Disput
ausgetragen, welche Autoren, welche Dispute und Traditionen die Ge-
schichte der Philosophie ausmachen.®® Die jeweilige Geschichtsschrei-
bung der Philosophie ist insofern nicht nur eine Folge des gewihlten
Philosophiebegriffs, sondern umgekehrt auch dessen Fundament. Dabei
betrifft die orientierende Funktion der Historie nicht nur den Philoso-
phiebegriff als solchen. Auch in der Arbeit an partikularen Themen-
stellungen kann die historische Reflexion als hermeneutisch-heuris-
tische Potenz wirksam sein. Sie kann unverzichtbar sein, um sich iiber
Probleme Klarheit zu verschaffen, um Bedingtheiten bestimmter Frage-
stellungen zu durchschauen, um iiber die Ubertragbarkeit von Begriffen
zwischen unterschiedlichen Welten und Denkformen zu befinden. Fra-
gen nach der Unsterblichkeit der Seele, nach der Bedrohlichkeit des
Skeptizismus, nach der Historizitdt wissenschaftlicher Wahrheit oder
dem Geltungsgrund subjektiver Freiheitsrechte werden nicht zu jeder
Zeit und iiberall als Fragen emst genommen, ja iiberhaupt verstanden.
Das Gewahrwerden solcher Kontingenz aber kann sich nicht auf ver-
gangene Denkformationen beschrinken.

XXXVIII. Allerdings finden sich bei Husserl auch gegenldufige Ansitze eines
hermeneutischen Denkens: vgl. E. ANGEHRN, «Denken in der Zeit», a.a.O.
37 R. RORTY, «Vier Formen des Schreibens von Philosophiegeschichte», in:
ders., Wahrheit und Fortschritt, Frankfurt a. M. 2000, S. 355-394 (368).
38 Ebd.,S. 374.



58 Emil Angehrn

Wenn Geschichte nicht einfach ein linearer Bildungs- und Offenba-
rungsprozess ist, so bedeutet dies auch, dass gegenwirtiges Philoso-
phieren, auch und gerade wenn es sich radikal historisch versteht, sich
nicht einfach als Resultat eines Werdeprozesses definieren kann. Ge-
genwirtiges Philosophieren ist mehr als der aktuelle Stand des Wissens.
Es ist ein AnschlieBen an eine Geschichte, das die Vielgestaltigkeit des
historischen Prozesses aufnimmt und weiterfiihrt, indem es friihere Ge-
stalten des Denkens befragt, interpretiert und transformiert. Vor allem
die Dekonstruktion hat die Mehrschichtigkeit dieses Prozesses be-
schrieben, der zugleich ein Zuriickgehen und Vorausgreifen, ein Entzif-
fern, Auflosen und Neuformulieren {iberlieferter Sinngebilde ist. In den
Blick kommt eine historische Selbstbesinnung, in welcher das Ergriin-
den dessen, worauf Denken <eigentlich hinauswollte> — was der ver-
deckte Sinn einer These, die entscheidende Richtung einer Frage war —,
in dialektischem Wechselspiel mit der gerade dadurch erméglichten
Neubestimmung der Fragen und Ziele steht. Sich aus der Geschichte
verstehen und sich selbst neu entwerfen sind nicht Gegensitze, sondern
komplementdre Momente historischer Verstindigung.

3.Ein besonderes Profil erhdlt das Sich-aus-der-Geschichte-Ver-
stehen dadurch, dass in ihm die zuvor genannte AuBenperspektive zur
Geltung kommt. Historisches Bewusstsein ist Aufsprengung des
Selbstbezugs. Geschichte ist das Medium, in welchem mir Anderes und
Fremdes begegnet, aber ebenso die Dimension, in welcher ich mich
selbst von auflen, in duBerer Reflexion, vom Anderen her wahrmehme.
In historischer Reflexion erscheint das Denken in seiner historischen
Situierung und seinem faktischen Gewordensein, seiner Partikularitét
und Kontingenz. Philosophisches Denken, das sich im Dialog mit der
Geschichte vollzieht, ist darin in die AuBerlichkeit des Logos, die Zer-
streuung der Diskurse eingelassen. Geschichtliches Bewusstsein ver-
hindert die AbschlieBung auf sich, sie provoziert die Selbstdistanzie-
rung, das Loskommen vom Gewohnten und unterstiitzt darin nicht nur
das Vermogen zur Selbstkritik, sondern ebenso die imaginative Potenz,
das Offensein fiir das Unerwartete und die Féahigkeit zum Hervorbrin-
gen des Neuen.? Wichtig ist dies fiir ein Verstindnis der Philosophie,
das diese nicht vom Typus der Wissenschaft her begreift, sondern als
Teilnahme am vielstimmigen Gespriach der Menschheit, das neue Les-

39 A-J. VOELKE, «La fonction heuristique de la tradition en philosophie», in:
Studia philosophica 36 (1976), S. 18 f.



Wozu Philosophiegeschichte? 59

arten des Menschen und der Welt hervorbringt — einem Gesprich, das
fiir die Philosophie eine nicht unwesentliche Dimension in seiner zeitli-
chen Tiefe hat, worin das Denken friiheren Entwiirfen begegnet, die fiir
es uniiberbriickbar andere und doch Instanzen eines gemeinsamen Pro-
jekts, Betroffene eines gleichen Fragens sind.

In potenzierter Weise gehort die Begegnung mit dem Anderen dort
zur Selbstverstdndigung der Philosophie, wo sich diese nicht nur auf
das Gesprich mit historischen Positionen, sondern mit dem eigenen
Anderen der Geschichte einlédsst: mit dem, was in der Denkgeschichte
unterdriickt, marginalisiert oder ausgeschlossen wurde. Historische Re-
flexion soll dem Selbstbewusstsein wieder zueignen, was ihm verloren-
gegangen, vergessen, verdeckt ist. In diesem Sinn will Husserls Krisis
in historischer Besinnung zugleich die Lebenswelt als vergessenes Sin-
nesfundament der Wissenschaft sichtbar machen.** Geschichte aufar-
beiten heifit auch sich des Verdringten dieser Geschichte bewusst wer-
den. Damit Vernunft der verdeckten Tiefenschicht ihrer selbst gewahr
wird, bedarf sie des Blicks von auf3en, wie ihn exemplarisch die histori-
sche Betrachtung praktiziert. Eine bestimmte Denkform, etwa das me-
taphysische Substanzdenken, kann in der Rekonstruktion ihrer Genese
ein adidquateres Verstindnis ihrer Eigenart, ihrer bestimmenden Motive,
aber auch ihrer Grenzen gewinnen. Wenn Philosophie sich ihrer Ge-
schichte zuwendet, so nicht zuletzt aus dem Interesse an dem, was ihr
nicht umstandslos verfiigbar ist und im Normalverstindnis nicht ohne
weiteres zugerechnet wird: sei es, dass einer in der offiziellen Historio-
graphie zuriickgedringten Seite (der nicht-europdischen, der von Frau-
en geschriebenen, der nicht-akademischen Philosophie) Nachdruck ver-
schafft werden soll,*! sei es, dass in der dominanten Gestalt der Philo-
sophie ein Ungedachtes (der Leib, die Natur, die ontologische
Differenz) zu reflektieren, dem Denken zuzueignen ist. Auch darin
steht der Riickblick auf ihre Geschichte im Horizont einer Verstindi-
gung der Philosophie tiber sich selbst.

40 E. HUSSERL, Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzen-
dentale Phédnomenologie,a.a.O., S. 48 ff.

41 Vgl. K. ROTTGERS, «Die Unterseite der Geschichte: Wie wird man ein unbe-
kannter Philosoph?», in: H.J. SANDKUHLER (Hg.), Geschichtlichkeit der
Philosophie,a.a.0.,S. 91-95 (95).



60 Emil Angehrn
6. Die Teilhabe an Geschichte: Erinnern und Weiterschreiben

Die Funktion des historischen Gedéchtnisses fiir gegenwiirtiges Philo-
sophieren erschopft sich nicht darin, Medium des Begriindens und
(Sich-)Verstehens zu sein. Dariiber hinaus gilt das Interesse der Ge-
schichte an ihr selber. Es geht darum, wie gegenwirtiges Philosophie-
ren sich selbst als geschichtliche Grofle realisiert, indem es sich so auf
friihere Positionen und vergangene Geschichte zuriickbezieht, dass es
sich seinerseits in die Geschichte einfiigt, Geschichte weiterschreibt.
Zwei Stofirichtungen lassen sich darin unterscheiden, die einerseits auf
das gegenwirtige Philosophieren, andererseits die Vergangenheit ge-
hen.

Auf der einen Seite ist Geschichte der Boden des Hervorbringens
von Neuem. Vergangene Zeugnisse der Philosophie richten Fragen an
uns, sie provozieren die Reflexion, sie ermutigen das Denken zur Prob-
lematisierung, aber auch zum eigenen Entwurf. Philosophiegeschichte,
so Jaspers, «zeigt Vorbilder fiir das eigene Suchen», indem sie zugleich
in Frage stellt «durch das, was in ihr versucht wurde, gelang und
scheiterte »#2 Ahnlich hatte Nietzsche die Funktion des Vorbildes und
der Ermutigung als Nutzen der (monumentalischen) Historie fiir das
Leben gewiirdigt. Indem Philosophie sich im Dialog mit fritheren Posi-
tionen herausbildet, indem sie sich gerade auch kritisch mit ihnen aus-
einandersetzt und Traditionen aufbricht, bezieht sie aus dem Fundus der
Geschichte Impulse, die sie voranbringen und Neues schaffen. Philoso-
phische Arbeit realisiert sich nicht nur nicht losgeldst von ihrer Ge-
schichte und nimmt Vergangenes nicht nur gleichsam instrumentell in
ihren Dienst — als heuristisches Vorbild, als Vorratskammer der Ideen,
als legitimierende Stiitze. Sie schreibt sich selbst in die Geschichte ein
und verwirklicht sich als genuin historische Deutungs- und Reflexions-
kultur, die in mannigfachen Modalitdten an Friiheres anschlieBt, Ver-
gangenes auf Kommendes hin 6ffnet und schlieBlich selber zur Vorlage
spiterer Transformationen wird.

Indem Historie Linien der Entwicklung nachzeichnet und auslegt,
macht sie aus Gewesenem Geschichte. Gleichzeitig vollzieht sie dies
nicht in freier Motivation aus sich heraus, sondern indem sie sich von
Vergangenem ansprechen ldsst, indem sie auf Fragen antwortet, welche
die Vergangenheit an sie richtet. Pointiert hat Derrida das Motiv her-

42 K. JASPERS, Einfithrung in die Philosophie, Miinchen 1953, S. 148.



Wozu Philosophiegeschichte? 61

ausgestellt, dass philosophisches Schreiben vom Vergangenen in die
Pflicht genommen wird, dem Vergangenen gegeniiber eine Schuld ab-
trigt: eine Schuld gegeniiber dem Ungesagten, dem Untergegangenen
und Verdringten. Es ist die Geschichtsfigur, die W. Benjamin im ge-
schichtsphilosophischen Bild einer Errettung der vergangenen Ge-
schlechter gezeichnet und auch seiner Theorie der Ubersetzung (die
wiederum der Dekonstruktion als Modell dient) zugrunde gelegt hat.43
Sofern sich Philosophieren dieser Verpflichtung stellt, gilt sein Interesse
der Geschichte um ihrer selbst willen. Indem es an Vergangenes an-
schliefit, erschlieBt es zugleich dessen latenten Potentiale, schreibt es
die Geschichte weiter, die in jenem angelegt, doch nicht zur Entfaltung
gekommen sind. Indem es am historischen Diskurs teilhat, setzt es ein
Gesprich fort, in welchem Vergangenes dem Vergessen entrissen und
dem Gedéachtnis der Geschichte anvertraut wird. Nach Rorty hat Philo-
sophie ihre hochste Aufgabe darin, das Gespriach der Menschheit nicht
abbrechen zu lassen. Wenn Benjamin und Derrida jenes Motiv der
Aufnahme des Vergangenen mit der Chiffre der Erlosung versehen, so
sind auch die schwicheren Versionen, die nur auf das Fortfilhren des
Gesprichs und die Kontinuitdt des geschichtlichen Lebens abheben,
von nicht minderer Radikalitit.

Wie H. M. Baumgartner gezeigt hat, hat sich der Kontinuititsbegriff
im 19. und 20. Jahrhundert gleichsam als residuale Leitidee des histori-
schen Denkens nach dem Unglaubwiirdigwerden vorausset-
zungsreicherer Konzepte wie Entwicklung und Fortschritt erhalten.*
Sein Fluchtpunkt ist, diesseits von Wachstum und Erfiillung, die regu-
lative Idee des Erinnerns selbst: die Vorstellung des Bewahrens und
Fortfiihrens, letztlich die Idee einer Uberwindung der Verginglichkeit
des Verginglichen. Auch wenn es im einzelnen Akt historischer Repri-
se als Uberakzentuierung erscheinen mag, spricht nichts dagegen, die
Grundhaltung der philosophischen Zuwendung zur Geschichte dieser
Leitidee zuzuordnen. So sieht Jaspers in der Philosophiegeschichte die
gesteigerte Gestalt dessen, was Geschichte iiberhaupt ist: «vergingli-

43 Vgl. E. ANGEHRN, «Die Unabgeschlossenheit des Vergangenen. Erinnerung,
Wiederholung und Neubeginn bei Walter Benjamin und Jacques Derrida», in:
RISS. Zeitschrift fiir Psychoanalyse, 16.Jg., H. 51 (2001/11), S. 43-62.

44 H.M. BAUMGARTNER, Kontinuitit und Geschichte. Zur Kritik und Merakri-
tik der historischen Vernunft, Frankfurt a.M, 1972.



62 Emil Angehrn

ches Erscheinen eines Ewigen».* In diesem Motiv ist mehr als das Ei-
geninteresse angesprochen, das wir am Studium alter Texte nehmen.
Grundlegender geht es um das, was die Philosophie als menschliche
Selbstbesinnung auf Geschichte verweist. Als Modell fiir die Konzep-
tualisierung der Philosophiehistorie schldgt Baumgartner die unendli-
che Bibliothek vor, welche die «fliichtigen Versuche der Welt- und der
Selbsterkenntnis des Menschlichen» versammelt, in denen der Mensch
seiner selbst gewahr wird in seiner Endlichkeit, «die angesichts der Ge-
schichte des Denkens das letzte, aber fiir ihn als Vernunftwesen viel-
leicht doch nicht das allerletzte Wort ist.»* In einem anderen Sinn als
fiir Platon das Erkennen anamnesis war, gilt fiir ein geschichtliches
Philosophieren, dass Selbsterkenntnis und historische Erinnerung nicht
voneinander geschieden sind. Wenn Philosophie sich ihrer Geschichte
zuwendet, so gilt ein irreduzibles Interesse, neben dem argumentativen
Diskurs und der reflexiven Verstindigung, dem Erinnern selbst. Philo-
sophie ist darin Teil und eminente Instanz der historischen Kultur als
solcher.

7. Philosophie und historisches Bewusstsein

Unter drei Hinsichten ist der <Nutzen der Historie» fiir die Philosophie
in den Blick gekommen: als Medium der kritischen Auseinanderset-
zung und Geltungsdiskussion, als Basis der Verstindigung iiber das ei-
gene Vorhaben und den Sinn der verwendeten Begriffe und verhandel-
ten Fragen, als genuine Gestalt geschichtlicher Erinnerung. Dabei han-
delt es sich um drei Interesserichtungen, die auf der einen Seite
unabhingig voneinander die historische Reflexion der Philosophie
bestimmen, auf der anderen Seite aufeinander Bezug nehmen, sich un-
tereinander verflechten und gegenseitig bedingen.

Auf der einen Seite haben wir mit drei eigenstindigen Motiven zu
tun, die je fiir sich, mit unterschiedlicher Gewichtung, die philosophi-
sche Arbeit bestimmen konnen. Von sich aus ist zwischen ihnen weder
ein vereinheitlichender Kern noch eine Hierarchie vorgegeben. Sie

45 Weltgeschichte der Philosophie: Einleitung, aus dem Nachlass hg. von H. Sa-
ner, Miinchen/ Ziirich 1982, S. 20; vgl. 20 ff.

46 H.M. BAUMGARTNER, «Anspruch und Einlosbarkeit. Geschichtstheoretische
Bemerkungen zur Idee einer adédquaten Philosophiegeschichte», in:
R. W. PUSTER (Hg.), Veritas filia temporis?,a.a.0.,S. 61.



Wozu Philosophiegeschichte? 63

konnen je fiir sich unserer Zuwendung zur Geschichte zugrunde liegen.
Allerdings scheinen sie nicht im gleichen MaBe unverzichtbar. Konsti-
tutiv zu einem {iiber sich aufgeklérten Philosophieren gehort vor allem
die hermeneutische Reflexion, die sich im Gesprich mit der Geschichte
tiber die Aufgabe der Philosophie als solcher wie iiber die Bedeutung
einzelner Themen und Problemstellungen verstindigt. Nicht die Verifi-
kation aufgestellter Thesen, sondern die Auslegung des eigenen For-
schens und Verdeutlichung der eigenen Entwiirfe ist hier das Anliegen.
In einem gewissen Sinn muss man sagen, dass diese Weise des Uber-
sich-Klarwerdens der philosophischen Denkform unabdingbar ist.

Auf der anderen Seite ist im Vorausgehenden deutlich geworden,
dass zwischen den drei StoBrichtungen des historischen Interesses flie-
Bende Uberginge und systematische Verkniipfungen bestehen. Dies gilt
manifesterweise fiir die beiden ersten: Die historische Kontextualisie-
rung des Anderen wie seiner selbst ist Vorbedingung fiir den sachhalti-
gen argumentativen Disput, wie umgekehrt die Geltungsreflexion als
Moment in die verstehende SinnerschlieBung eingeht. Es gilt aber
ebenso — in fiir unser Thema noch beziehungsreicherer Weise — fiir die
Verkniipfung des zweiten und dritten Motivs. Sich aus der Geschichte
heraus begreifen heift fiir ein hermeneutisches Verstindnis auch, an
Geschichte teilhaben und Geschichte mitkonstituieren. In verschiedener
Weise haben Rorty wie Derrida diese Konstellation vor Augen gestellt.
Die retrospektive Geschichtsbezogenheit hermeneutisch-bildender
Philosophie hat ihr Pendant in deren prospektiver Aufgabe, das Ge-
spriach der Menschheit nicht abbrechen zu lassen; und die dekonstruie-
rende Lektiire iiberlieferter Sinndokumente iiberlagert sich mit einem
Neu- und Andersschreiben, das den Text in die Kontinuitit seiner un-
abgeschlossenen Transkriptionen eingehen lésst. Die drei Kernmotive
des historischen Interesses fligen sich, ungeachtet ihrer Eigengeltung, in
der konkreten Aufarbeitung des Vergangenen zu einem Ganzen zu-
sammen.

Dass Philosophie «unausweichlich historisch»47, eine wesentlich
geschichtliche Denkform sei, hat sich als eine These gezeigt, die nicht
nur ausweisungs-, sondern vorab auslegungsbediirftig ist. Die konstitu-
tive Verweisung zwischen Philosophie und Geschichte ist aus der Per-
spektive beider Begriffe zu formulieren: Die Frage nach der Philoso-
phiegeschichte fiihrt zur Frage nach dem Begriff der Philosophie und

47 CH. TAYLOR, «Philosophy and its history», a.a.0., S. 21.



64 Emil Angehrn

dem Begriff der Geschichte selbst. Die gegenseitige Verweisung ist mit
der spezifischen Reflexivitit verkniipft, die sowohl die Philosophie wie
die Geschichte als Prozess- und Erinnerungsform kennzeichnet.

Wenn Philosophie sich fiir ihre Geschichte interessiert, so nimmt sie
nicht irgendein Sonderthema in den Blick, sondern beschiftigt sich mit
sich selbst: Philosophiehistorie ist ein spezifisches Medium der Refle-
xion der Philosophie auf sich selber. Die Reflexivitit, die konstitutiv
zur Philosophie gehort, hat sich nach einer wesentlichen Hinsicht als
geschichtliche gezeigt: In historischer Perspektive begreift sich philo-
sophisches Denken in seinem Sein und Gewordensein, erkennt es sich
in seiner Bedingtheit, expliziert es sich in seinen Fragen und Aussagen.
Die Frage nach der Philosophiehistorie zeigt sich als eine nach der
Philosophie selber — nach einer Philosophie, fiir welche historische Re-
flexion (die letztlich nicht im Binnenraum der Texte verbleibt, sondern
sich im Raum der Geschichte iiberhaupt vollzieht) konstitutiv ist. Dem
entspricht von der Gegenseite, dass Geschichte, sofern sie nicht blofl
objektiver Geschehensverlauf, sondern ein wesentlich reflexiver Pro-
zess ist, in der Philosophie eine privilegierte Instanz ihrer selbst hat.
Historische Kulturformen sind nicht nur wie Formationen der Natur in
das zeitliche Werden eingelassen, sondern Gestaltungen des menschli-
chen Lebens, die sich selbst von dieser Geschichtlichkeit her verstehen
und artikulieren. Wenn Philosophie generell eine Dimension dieser
Selbstartikulation ausmacht, so stellt die historische Selbstreflexion der
Philosophie in gewissem Sinn eine letzte Pointe dieses Bewusstwer-
dens dar. Philosophiehistorie verkorpert nicht nur die Reflexivitit der
Philosophie, sie steht paradigmatisch fiir die Historizitit des Denkens
und der Wissenschaft, letztlich der menschlichen Existenz im Ganzen.
Offenkundig ist nicht nur ein bestimmter Begriff der Philosophie vor-
ausgesetzt, wenn wir den Geschichtsbezug als wesentlich fiir philoso-
phisches Denken setzen. Ebenso impliziert Philosophiehistorie, wo sie
mehr als Chronologie ist, ein bestimmtes Verstdndnis der Geschichte.
Zwischen Philosophiegeschichte und Geschichtsphilosophie besteht ein
konstitutiver Wechselbezug. Die integrierende Themenstellung einer
Philosophiegeschichtsphilosophie ist nach beiden Seiten, von beiden
Scharnieren her zu lesen.

Eine letzte Frage an diese Konstellation ist die nach der eigenen
Historizitidt dieser Geschichtsreflektiertheit der Philosophie. Sie betrifft
sowohl den generellen Formwandel historischen Bewusstseins wie die
zugespitzte Frage, ob auch fiir die Philosophiehistorie ein Analogon zu



Wozu Philosophiegeschichte? 65

dem anzunehmen ist, was Hegel fiir die Geschichtsphilosophie an-
nimmt, wenn er ihr einen privilegierten Augenblick in der Geschichte —
seiner Gegenwart — zuweist in der Meinung, es miisse nun «endlich an
der Zeit» sein, Geschichte philosophisch zu begreifen; die Geschichte
selbst ist es, die hier ihre reflexive Durchdringung sowohl ermoglicht
wie fordert.#® Auf dem Kulminationspunkt der Philosophiehistorie wie
der Geschichtsphilosophie statuiert Hegel nicht nur die radikale Ge-
schichtsbezogenheit der Philosophie — als ihre Zeit in Gedanken erfasst
—, sondern deren Selbstsituierung im Prozess des Geschichtlichwerdens
des Gedankens. Eine solche, in der Neuzeit einbrechende reflexive Hi-
storisierung bliebe einerseits in ein Verhiltnis zu setzen zu jener Ge-
schichtsbezogenheit, die den philosophischen Diskurs seit seinem Be-
ginn in spezifischer Weise auszeichnet; und sie provoziert anderseits —
fiir die Zeit nach Hegel und verschirft die Gegenwart — die Frage, wie-
weit dieser Schritt zum Geschichtlichwerden fiir das Denken irreversi-
bel ist.

48 G.W.F. HEGEL, Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte, in: Werke
in zwanzig Bdnden, Bd. 12, S. 28; vgl. Vorlesungen zur Geschichte der Philo-
sophie I, a.a.0., S. 11 ff.






	Wozu Philosophiegeschichte?

