Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 60 (2001)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia philosophica 60/2001

Buchbesprechungen / Comptes rendus

Inhaltsverzeichnis

Dominik Perler/ Ulrich Rudolph: Occasionalismus. Theorien der Kausalitiit im ara-
bisch-islamischen und im europiischen Denken, Gottingen (Vandenhoeck & Ru-
precht) 2000 (P. Schulthess). — Serge Margel: Le Concept de Temps, Bruxelles
(OUSIA) 1999 (Y. Page). — Andreas Urs Sommer: Friedrich Nietzsches «Der An-
tichrist». Ein philosophisch-historischer Kommentar, Basel (Schwabe Verlag) 2000
(H. Thiiring). — Aldo Lanfranconi: Nietzsches historische Philosophie, Stuttgart-
Bad Cannstatt (frommann-holzboog) 2000 (K. Meyer). — Mark Hunyadi: L art de
I’exclusion, Paris (Editions du Cerf) 2000 (B. Baertschi). — Roberta de Monticelli:
L’avenir de la phénoménologie. Méditations sur la connaissance personnelle, Paris
(Aubier) 2000 (A. Sauge). — Christine Tappolet: Emotions et valeurs, Paris
(Presses Universitaires de France) 2000 (R. Glauser). — Denis Miiller & Hugues
Poltier, dir.: La dignité de I’animal, Geneve (Labor et Fides) 2000 (B. Baertschi). —
Hans Kunz: Erwartung, Bildwelt und Phantasie. Mit einer Autobiographie und
Beitrigen zum Werk, hg. von Jorg Singer, Frauenfeld / Stuttgart/ Wien (Verlag Hu-
ber) 2001 (E. Angehrn).

Dominik Perler/Ulrich Rudolph : Occasionalismus. Theorien der Kausalitiit im
arabisch-islamischen und im europiischen Denken, Géttingen (Vandenhoeck &
Ruprecht) 2000 (Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften in Géttingen.
Philologisch-historische Klasse. Dritte Folge, Nr. 235), 278 Seiten.

Occasionalismus ist laut Jiirgen Mittelstrass die «Bezeichnung fiir eine im
Cartesianismus entwickelte Konzeption zur Losung des durch die Cartesische
Zwei-Substanzen-Lehre [...] entstandenen Leib-Seele-Problems.»! Als Begriinder
des Occasionalismus werden gewohnlich Malebranche, Geulincx und de la Forge
genannt. So haben es die meisten von uns gelernt. Dass die Sache aber weit ilter ist,
niamlich bis mindestens in den islamischen Kulturkreis des frithen Mittelalters zu-
riickreicht, ist ein Novum, welches das vorliegende bahnbrechende Buch eroffnet.
Zwar ging es im 8. und 9. Jh. nicht in erster Linie um die Losung des Leib-Seele-
Problems, sondern um eine Theorie von Theologen im Zusammenhang mit der Fra-
ge, wie die gottliche Allmacht mit den Wirkursachen in der Welt vertriglich sei.
Einige Denker vertraten die Auffassung, dass neben der umfassenden Kausalitit

1 J. MITTELSTRASS (Hg.). Enzyklopddie Philosophie und Wissenschaftstheorie,
Bd. 2, Mannheim 1984, S. 1067.



298 Buchbesprechungen

Gottes als des Schopfers keine andere Form von Kausalitit anzunehmen ist. Des-
halb bekidmpften sie auch die Vorstellung von Naturen und natiirlichen Wirkkriften.
Genau dies tat auch noch Malebranche in seiner Thematisierung der theologischen
Allmachtslehre und der aristotelischen Theorie der Sekundarursachen. Es ist also
keineswegs nur das Leib-Seele-Problem der Grund fiir den Occasionalismus, son-
dern ebenso das Kausalititsproblem. Wenn es zwischen Korper und Geist keine
Kausalrelation geben kann, muss man zwar die scheinbare Kausalitit anders — z. B.
im Sinne von Gelegenheitsursachen — erkliren. Es kann aber auch andere, evtl. tie-
fer liegende Griinde geben, dies zu tun, z. B. theologische oder Kritik an Aristoteles.

Perler und Rudolph befreien den Occasionalismus aus der Klammer des Leib-
Seele-Problems und legen so eine Tradition frei, auf der auch Malebranches Occa-
sionalismus beruht. Sie charakterisieren die Sache: Occasionalismus, nachdem sie
thr im Laufe der Geschichte nachgeforscht haben, durch vier Thesen so (S. 250-
253):

(1) «Natiirliche Gegenstiinde verfiigen tiber keine kausalen Fihigkeiten oder
Eigenschaften und konnen daher keine Wirkungen hervorbringen.»

(2) «Gott allein verfiigt iiber kausale Fihigkeiten und Eigenschaften, und daher
kann er allein Wirkungen hervorbringen.»

(3) «Gott bringt im Normalfall auf geordnete Weise Wirkungen hervor, so dass
es geordnete Naturvorginge gibt.»

(4) «Wir Menschen konnen geordnete Naturvorgiinge beobachten. Dies berech-
tigt uns dazu, auf Gesetzmiiligkeiten im goéttlichen Handeln zu schlief3en, nicht aber
dazu, den natiirlichen Gegenstianden kausale Fihigkeiten oder Eigenschaften zuzu-
schreiben.»

Die wichtigsten Etappen in der Geschichte dieser Problematik sind folgende:
Als Wegbereiter steckte Abu I-Hudail (gest. 842) den fiir den islamischen Occasio-
nalismus charakteristischen Rahmen der Naturphilosophie ab, indem er einen Ato-
mismus lehrt, der nicht etwa selbstindige Substanzen, sondern Atome und Akzi-
denzen, deren Selbstindigkeit infrage gestellt werden konnte, ansetzt. Salih (gest.
8607) vertrat dann die These, dass es keine menschliche Kausalitit, d. h. keine kau-
sale Relation zwischen den menschlichen Handlungen und den Ereignissen gebe,
weil Gott alle Akte und Ereignisse bewirke. Fiir Gubba’i (gest. 915) folgt die
Schopfung keiner Eigengesetzlichkeit, sondern hingt von der stindigen Leitung
Gottes ab. Diese Perspektive setzte sich in der islamischen Theologie durch.

As’ari (gest. 935) verkniipfte die beiden Ansitze bei Salih und Gubba’i mit der
von Ka’bi (gest. 931) stammenden Lehre von der Momentaneitiit der Akzidenzien,
wonach jedes Akzidenz nur fiir einen Moment, d. h. fiir ein Zeitatom lang existiere,
zu einer umfassenden occasionalistischen Theorie, die zu einem Charakteristikum
der sunnitischen Theologie geworden ist. Wenn das Fortbestehen des Korpers aller-
dings von dem Akzidens der Dauer abhiingt, dann steht auch die Existenz des Kor-
pers fortwihrend zur Disposition, weil er nur dann nicht vergeht, wenn ihm in je-
dem Augenblick von Neuem das Akzidenz der Dauer verliechen wird. Die Doktrin
der Momentaneitit der Akzidenzien muss also als eine Aussage iiber das kontin-
gente Sein der Geschopfe verstanden werden. (Es wiire m. E. duBlerst aufschluss-
reich, der Frage nachzugehen, wie diese atomistische Zeitlehre den iiber Avicenna



Comptes rendus 299

ins 13.Jh. gelangenden Unterschied von anitas und essentia mit hervorgebracht
hat.) Kein einziges Geschopf hat dann eine eigene Wirkkraft; handeln und ursich-
lich wirken kann nur Gott. Da seine Handlungen einer Gewohnheit unterliegen,
konnen wir uns in der Welt zurechtfinden.

Man darf allerdings nicht meinen, dass dieser Occasionalismus Charakteristi-
kum jeder islamischen Theologie ist. Der herausragende islamische Theologe Ma-
turidi, aber auch die Philosophen, z. B. Avicenna, vertraten andere Konzeptionen
von Kausalitdt. Erst im spiten 11.Jh. hatten sich die Theologen und Philosophen
beziiglich der Kausalitit miteinander auseinander gesetzt. Der in der Theologie von
Asa’ri wurzelnde Gazali (gest. 1111) eroffnete die Fronten in seinem Buch Die In-
kohdirenz der Philosophen (Tahafut al-falasifa). Seine Kritik der philosophischen
Theorien (der islamischen Aristoteliker, z. B. Avicennas) der Kausalitit wies dann
spiter Averroes in seinem Buch Die Inkohéirenz der Inkohdrenz (Tahafut at-tahafut)
zuriick. Beil zwanzig bedeutsamen Fragen der Metaphysik (Kap. 1-16) und der Phy-
sik (Kap. 17-20) hitten sich, so Gazali, die Philosophen, weil sie bloB3 der ratio
vertrauten, in innere Widerspriiche verstrickt; so z. B., wenn sie Gottes Einfluss auf
die Ereignisse in der Natur leugnen und behaupten, dass zwischen den Vorgingen in
der Natur eine notwendige innere Verkniipfung nachweisbar sei.

Rudolph zeigt in einer exzellenten Analyse, dass die Interpreten, die der Mei-
nung sind, dass Gazali im Tahafut den locus classicus des islamischen Occasiona-
lismus gelegt habe, im Unrecht sind. Gazali wolle keineswegs einen Occasionalis-
mus vertreten, der fiir ihn mit uniibersehbaren Risiken fiir den Gottesbegriff und die
Konzeption einer gottgewollten Schopfung verbunden sei, z. B., wenn er die Welt
im Grunde als ein beliebiges, von sich aus strukturloses Gebilde ansetze. Er versu-
che vielmehr eine Synthese zwischen dem theologisch-occasionalistischen und
philosophischen Ansatz in einer neuen Kausaltheorie, die folgende Bedingungen
erfiille, die auch ein islamischer Theologe akzeptieren konne: die Anerkennung der
hoheren Seinsprinzipien als der eigentlichen Ursachen der innerweltlichen Vorgén-
ge, die Ablehnung der logischen Notwendigkeit in den kausalen Verkniipfungen,
sowie das Zugestindnis, dass Gott jederzeit Wunder vollbringen kénne (S. 104).
Fiir Gazali folgten die Vorgidnge in der Schopfung bestimmten nachvollziehbaren
Regeln, sodass sie eine sichtbare, Gottes Macht und Weisheit manifestierende Ord-
nung sei. Es gibe auch durchaus notwendige Verkniipfungen zwischen den Ge-
schopfen, namlich immer dann, wenn Identitits- oder Implikationsverhiltnisse zwi-
schen den Begriffen vorldgen (z. B. im Satz vom Widerspruch oder im Satz, dass es
unmoglich ist, das Besondere zu bejahen und gleichzeitig das Allgemeine zu ver-
neinen). Gott sei aber nicht nur logischen, sondern auch bestimmten physikalischen
Zwingen unterworfen: Er konne z. B. die genera nicht verwandeln. Seine Wunder
vollbringe er nicht unter Umgehung, sondern unter Ausniitzung fester, aus Form
und Materie bestehender Strukturen und natiirlicher Wirkkrifte in den Geschopfen.
Gazali hitte damit, so Rudolph, zwei Dinge verkniipft, die im Islam haufig als un-
vereinbar galten: Die Betonung der Kontingenz unserer Welt, d.h. ihrer fortwih-
renden Abhingigkeit vom Willen des Schopfers, und die Uberzeugung, dass sie
trotzdem mit einer vollkommenen Struktur und inneren Ordnung ausgezeichnet sei.
Gazalis beriihmtes Diktum, das keine bessere und vollstindigere Anordnung der



300 Buchbesprechungen

Schopfung im Bereich des Moglichen sei, ist als Vorform von Leibnizens Optimis-
mus, wonach wir in der besten aller moglichen Welten leben, wertbar.

Den ersten Versuch, die Lehren der islamischen Theologen systematisch in
zwolf Primissen darzustellen, bietet Moses Maimonides (gest. 1204) in seinem
arabisch verfassten Fiihrer der Unschliissigen (I, 73). Sein Bild des Occasionalis-
mus, das fiir die Folgezeit prigend wird, ist aber sehr vereinfachend ohne Beriick-
sichtigung der Differenzierungen bei Gazali; allerdings entspricht dies der Situation
des 12. Jh., wo die islamischen Theologen wieder dem traditionellen Occasionalis-
mus folgen. Rudolphs gut austarierende Erlduterung dieser Passage zeigt Maimoni-
des als Kritiker, manchmal einseitigen Darsteller, Vermittler und Zeuge des islami-
schen Occasionalismus zugleich. Maimonides’ Bericht iiber den Occasionalismus
der islamischen Theologen bildet den Ausgangspunkt in der Vermittlung ins lateini-
sche Europa: sein Text wurde gegen 1240 als Dux neutrorum oder Dux perplexo-
rum ins Lateinische iibersetzt. Von Bedeutung fiir die Rezeption waren auch die
lateinische Ubersetzung von Averroes’ (1328) Tahafut, welche Teile von Gazalis
Tahafut enthilt.

Der von Perler verfasste zweite Teil des Buches beschiiftigt sich mit den Dis-
kussionen — vorab Kritiken — des Occasionalismus vom 13. Jh. bis Malebranche. Im
13. Jh. wurde das Problem des Occasionalismus vor allem im Rahmen zweier Fra-
gen diskutiert: der Frage nach der Allmacht Gottes unter dem neuen Doppelaspekt
der potentia absoluta oder potentia ordinata und der Frage der Ordnung der Ursa-
chen (causa remotissima/propinqua). Es geht dabei darum, mit welcher Art von
Kausalitit Gott wirkt, wenn er seine Allmacht ausiibt. Die Auffassung, Gott sei die
causa remotissima aller Dinge und zwischen den Dingen sei jederzeit natiirliche
Kausalbeziehung moglich, wurde in der Verurteilung von 1277 ausdriicklich zu-
riickgewiesen.

Thomas von Aquin diskutiert in der Summa contra gentiles den occasionalisti-
schen Losungsvorschlag der ihm durch Averroes oder Maimonides bekannten isla-
mischen Theologen (loquentes in lege Maurorum) und erarbeitet in kritischer Ab-
grenzung davon seine eigene Losung. Perler zeigt sehr schon auf, dass Thomas die
Position der arabischen Occasionalisten auf einen metaphysischen Irrtum hin zu-
spitzt, insofern er sie vor dem Hintergrund des Hylemorphismus — anstatt vor dem
des Atomismus, von dem sie eigentlich ausgingen — interpretiert. Er (miss)versteht
das occasionalistische Modell als Antwortversuch auf ein Grundproblem des Hyle-
morphismus, namlich auf das Problem, wie denn eine Form entstehen kann, wenn
sie nicht aus einem compositum von Form und Materie und schon gar nicht aus
reiner Materie hervorgehen kann. Thomas verteidigt seinen Kompatibilismus, der
an der natiirlichen Kausalitit und an der gottlichen Mitwirkung in aller Kausalitit
festhilt, gegen die Occasionalisten mit einer aristotelisch gepriagten Theorie der
natiirlichen Veriinderung und der natiirlichen Gegenstinde, die an sich bestimmte
Eigenschaften und Fihigkeiten haben. Er unterscheidet in jeder Kausalbeziehung
das agens von der Kraft, aufgrund deren es handelt (virtus agendi). Die Wirkkraft
der geschaffenen Gegenstinde ist stets auf die Wirkkraft des Schopfers angewiesen.
Gott ist fiir Thomas in jedem Zeitpunkt und in jeder natiirlichen Kausalbeziehung
unmittelbar prasent, indem er die Wirkkraft eines jeden geschaffenen Dinges auf-
rechterhilt.



Comptes rendus 301

Weil Thomas vorab die aristotelische natiirliche Kausalitit gegen die Occasio-
nalisten ins Feld fiihrt, stellt sich die Frage, ob im Rahmen der Aristoteles-Kritik
des 14. Jh. eine occasionalistische Position gefunden werden kann. Man hat ver-
sucht, einen solchen bei Nikolaus von Autrecourt auszumachen, der der Meinung
war, dass wir keine evidente Erkenntnis der Kausalbeziehung haben kénnen und
deshalb oft «<Hume des Mittelalters» genannt wird. Perler zeigt aber iiberzeugend,
dass man dessen Kausalititsskepsis nicht metaphysisch-occasionalistisch, sondern
epistemologisch deuten muss. Andrerseits fithre auch Ockhams Radikalisierung von
Gottes Allmacht nicht zu einem Occasionalismus, denn Wilhelm richte sich nicht
gegen die natiirliche Kausalitit, sei aber im Gegensatz zu Thomas der Meinung,
dass sie nicht aufgewiesen werden konne.

Dass sich aber eine radikalisierte ockhamsche Position in Richtung Occasiona-
lismus zuspitzen ldsst, zeigt Perler am Beispiel von Gabriel Biel (1410-1495) auf.
Er war Anstof fiir die weitere Geschichte der kritischen Auseinandersetzung mit
dem Occasionalismus bis Malebranche. In seinem Sentenzenkommentar hat er das
Konzept der «sine qua non»>-Ursachen, die bei Ockham noch von den natiirlichen
Ursachen unterschieden sind, zu einem generellen Konzept der Kausalitit gemacht:
Jede Ursache sei bloB eine «sine qua non>-Ursache; die natiirlichen Wirkursachen
seien auch nicht empirisch belegbar. Spanische Spitscholastiker, der Jesuit Luis de
Molina (1535-1600) sowie Francisco Suarez (1548-1617), griffen auf das aristoteli-
sche Modell zuriick und kritisierten Biel. Angewendet auf menschliche Handlungen
fiihre seine Lehre dazu, dass die Menschen fiir ihre Handlungen nicht mehr verant-
wortlich gemacht werden konnen. De Molina fiihrte dagegen eine bereits von Duns
Scotus vertretene concursus-Theorie ins Feld, wonach primire (gottliche) und se-
kundire (natiirliche) Ursachen zusammen etwas bewirkten.

Auch Malebranche hat sich — neben Descartes — auf Biel bezogen. Der Einfluss
Descartes’ sei aber, so Perler, nicht allein auf das Leib-Seele-Problem zu fokussie-
ren, sondern durchaus auch auf Descartes’ Kausalititskonzeption. Sie treffe einer-
seits die aristotelische Kausalititslehre mit der Kritik der Formen, die reine Chima-
ren seien, ins Mark, andererseits werde zwar nur Gott als cause universelle de tout
und cause totale angesetzt, ohne dass allerdings schon occasionalistische Konse-
quenzen gezogen wiirden. Nicolas Malebranche analysiere den Kausalititsbegriff
neu im Rahmen einer theologischen Allmachtslehre. Nur Gott sei cause réelle, kor-
perliche und geistige Substanzen seien lediglich causes occasionelles. Natiirliche
Gegenstinde hitten keine kausale Wirksamkeit, sie seien blol Gelegenheit fiir gott-
liches Handeln. Damit macht Malebranche ebenso den Weg frei fiir die Moglichkeit
eines personalen Gottes, der sich dem Menschen unmittelbar zuwendet, wie auch
fiir ein die moderne Konzeption vorwegnehmendes Verstindnis der Kausalitiit, die
nicht mittels obskurer Formen, sondern mittels RegelmiBigkeiten arbeitet, auch
wenn diese als von Gott erlassene Naturgesetze verstanden werden konnen. Perlers
Aufweis der Tradition, auf die sich Malebranche bezieht, zeigt, dass er nicht einfach
ein von Descartes lanciertes Leib-Seele-Problem zu losen beabsichtigt, sondern
dass er vorab mit dem Kausalititsproblem ringt. Es gelingt hier also indirekt zu
zeigen, dass Descartes’ Neubeginn in der Philosophie kein Bruch ist und der Occa-
sionalismus nicht einfach aus Descartes’ Zweisubstanzenlehre entsteht, sondern
sich in einen kontinuierlichen Diskurszusammenhang eingliedern lasst.



302 Buchbesprechungen

Die ausgezeichnete, innovative Studie von Perler und Rudolph ist wegweisend
in historischer und systematischer Hinsicht: Historisch revidiert sie griindlich Vor-
urteile und regt neue Forschung an. Sie zeigt das Problem des Occasionalismus in
einem ganz neuen Licht: es reicht ins 8./9. Jh. zuriick. Das Kapitel «Geschichte der
Kausalitidt» muss also neu aufgerollt werden. Die historiographisch iiblichen Ein-
schnitte bei Descartes und Hume miissen vor einem andern Hintergrund ausgewie-
sen werden. Hume, von dem die neuere Forschung gezeigt hat, dass er direkt vom
Occasionalismus beeinflusst ist, hat in den hier prisentierten arabischen Texten
Vorldufer, die skeptisch gegeniiber einer natiirlichen Kausalrelation sind und auf
bloe Gewohnheit abheben. Als weiteres Desiderat fiir die philosophiehistorische
Forschung ergibt sich aus der vorliegenden Studie der Einbezug der Theorien der
Ordnung oder Hierarchie der Ursachen, die vom Neuplatonismus (insbes. Plotin
und Proklos) ausgehen. Das gilt in erster Linie fiir den liber de causis und die
theologia Aristotelis, die, wie der Occasionalismus, im arabischen Kulturkreis des
9.Jh., letztlich in den plotinia arabica oder im proclos arabus, wurzeln, diese Tra-
ditionen aber bewusst umgestalten. Es wire sehr interessant, das Verhiltnis der in
diesem Buch vorgestellten islamischen Theologen, die daran festhalten, dass es
keine hierarchische Ordnung gibt, zu den islamischen Theologen oder Philosophen
zu erforschen, die die Thesen des liber de causis vertreten und mit ihm eine — wenn
auch gegeniiber Proklos verminderte — Ursachenhierarchie.

In systematischer Hinsicht zeigt dieses Buch m.E., dass die Problematik der
Kausalitdt doch fiir die Metaphysik noch zentraler ist, als man gewohnlich an-
nimmt. Der Hauptschauplatz des Occasionalimus ist nicht das metaphysische Leib-
Seele-Problem, sondern eine bestimmte identifizierbare These zur Kausalitit, wel-
che in einem atomistischen Modell (z. B. bei den arabischen Autoren) oder in einem
aristotelischen Substanzmodell (z.B. bei Gabriel Biel) oder schlieilich im hyle-
morphismuskritischen kartesischen Substanzkonzept (bei Malebranche) durchge-
filhrt werden kann. Eine solche Unhintergehbarkeit der Kausalitdtskonzeption ge-
geniiber der Seinskonzeption zeigt sich z. B. auch in der Schopfungsontologie des
Thomas, die den analogen Seinsbegrift nur mit dem Ursachenbegriff erkliren kann,
welcher also gewissermafen fundamentaler als der Seinsbegriff ist. Vor diesem
Hintergrund hat wohl Mendelssohn Recht, wenn er die Frage des jungen Kant in
der Schrift Versuch, den Begriff der negativen Griflen in die Weltweisheit einzufiih-
ren: «Wie soll ich es verstehen, dass, weil etwas ist, etwas anderes sei?» in seiner
Rezension (Briefe, die neueste Litteratur betreffend, 9. May 1965, S. 174) kom-
mentierte: «Aber es ist gerade eine der tiefsinnigsten, die jemals gethan worden ist.
Wer sie richtig beantwortet, wird der Schopfer einer neuen und vollstindigen Meta-
physik seyn, als wir sie noch haben.»?

Peter Schulthess (Ziirich)

2 M. MENDELSSOHN, Briefe, die neueste Litteratur betreffend, <9. May 1765,
in: ders., Gesammelte Schriften. Jubildumsausgabe, Bd. 5, 1, Stuttgart-Bad
Cannstatt 1991, S. 668.



Comptes rendus 303

Serge Margel : Le Concept de Temps, Bruxelles (OUSIA) 1999.

La question du temps a toujours fasciné les philosophes, peut-étre en raison de
son caractére insaisissable et fuyant, défiant les maitrises philosophiques. Chacun
garde présente a I'esprit la fameuse réflexion de Saint Augustin dans les Con-
fessions: «Qu’est-ce donc que le temps? Si personne ne me pose la question, je sais;
st quelqu’un me pose la question et que je veuille expliquer, je ne sais plus» (XI, 14,
L7

Pour tenter d’y répondre, Serge Margel s’est tourné vers Aristote, concentrant
son regard sur la question du rapport entre I'étre et le temps dans la pensée du
Stagirite. S’inspirant de prémisses heideggeriennes, il nous livre une étude savante,
minutieuse et trés bien documentée, ne s’épargnant aucune difficulté en vue de dé-
brouiller I’écheveau si complexe de cette aporétique majeure. Au gré d’une parti-
tion finement orchestrée, il rythme son parcours herméneutique en éclairant tour a
tour ce qui caractérise le rapport tout a fait singulier de 1’étre au temps, puis la
notion de mesure quantitative, I’analogie de proportionnalité qu’elle implique entre
grandeur, mouvement et temps, pour culminer enfin dans une définition du temps
qui rend effective I'intuition originaire de Heidegger, bouclant ainsi la boucle.

Ce travail nous apparait comme |’expression achevée d’une mise en forme
dialectique de la pensée d’Aristote, mise en forme qui semble étre comme le point
d’aboutissement d’une double filiation, elle-méme issue de Hegel, et correspondant
respectivement aux couples Husserl-Aubenque et Heidegger-Derrida, ce qui in-
suffle au discours de Serge Margel une étonnante virtuosité. La conclusion de
I’auteur est a cet égard exemplaire: «C’est donc, en d’autres termes, parce que le
temps est pensé, dans son étre, a partir du présent, qu’il est congu comme un non-
étant, et c’est parce que 1'étant est pensé, lui aussi dans son étre, également a partir
du présent, qu’il est alors con¢u comme non-temps. L’effacement du temps (par le
temps) semble dés lors impliquer une dimension — le présent comme dimension
absolue — qui ne reléve ni vraiment de I’étre, ni vraiment du temps. Une dimension
négative prédéterminée, prédisposée et présupposée aussi bien a I’essence de I’étre
qu’a I’essence du temps.»

La relation prime sur les termes relatifs et les constitue, le temps s’annule pour
enfanter la présence, et c’est le non-€tre qui dévoile I"€étre.

Puisse ce nouvel essai réanimer le débat! Tout n’est pas dit sur Aristote, loin
s’en faut. Pour séduisante qu’elle soit, la brillante démonstration de Serge Margel
ne nous dissuade pas de penser que pour Aristote, ce qui est est présent du fait
méme qu’il est en acte. Et comme il y a, selon le livre Théta de la métaphysique,
diverses maniéres d’étre en acte, il en découle tout naturellement diverses modalités
de la présence: la présence temporelle est le mode propre de présence de ce qui est
en mouvement. Quant a I'articulation prédicative du discours humain, elle résulte,
nous semble-t-il, conjointement de la structure ontologique de ce qui est et de la
nature du rapport intentionnel que ’intelligence humaine, qui s’exerce d’abord au
sein de la perception sensible, entretient avec ce qui est. Dés lors la temporalité n’en
est pas, comme le pense I’auteur, la condition de possibilité, mais bien plut6t 1’un
des modes d’exercice. N’y a-t-il pas la conflit d’interprétations? Cela mériterait plus
ample examen.

Yves Page (Genéve)



304 Buchbesprechungen

Andreas Urs Sommer : Friedrich Nietzsches «Der Antichrist». Ein philoso-
phisch-historischer Kommentar, Basel (Schwabe Verlag) 2000, 783 Seiten.

Eine «Umwertung aller Werthe» muss, um sich zu vollziehen, auch das Medi-
um> erfassen, das sie verkiindet. Das ist mit Friedrich Nietzsches Werk spiitestens
dann geschehen, als die «Umwerthung» im veroffentlichten Werk selbst als kiinfti-
ge Verdffentlichung auftauchte. Kiindigte sie sich zunédchst 1887 auf den Titelseiten
und im Text von Zur Genealogie der Moral unter dem Obertitel «Der Wille zur
Macht» als «Versuch einer ...» an, der auf die schon in Jenseits von Gut und Béose
und dann in der Genealogie anvisierte jiidisch-christliche «Umwerthung aller anti-
ken Werthe»! antworten sollte, so ging Der Antichrist, eine Zeit lang noch als eines
von vier Biichern der «Umwerthung» geplant, zuletzt, ab November 1888, als deren
Vollendung aus der rauschhaften Produktion dieses letzten Schaffensjahres hervor.

Aber nicht nur das Werk in seiner Gestalt hatte die «Umwerthung» umgewertet,
sondern auch die Sprache, sowohl gattungsmiBig wie rhetorisch-stilistisch. Dies
implizierte bereits das <philosophische Programm>, das Jenseits von Gut und Bise
mit der Unterscheidung von zwei Typen des Philosophen entwarf, die in einer
Rang- und Zeitfolge zueinander stehen: Die «philosophischen Arbeiter nach dem
edlen Muster Kant’s und Hegel's haben irgend einen grossen Tatbestand von
Werthschiitzungen — [...] welche herrschend geworden sind und eine Zeit lang
<Wahrheiten> genannt werden — festzustellen und in Formeln zu dringen». Auf-
grund dieser Abkiirzungen alles Geschehenen und sogar der Zeit selbst «bestim-
men» die «eigentlichen Philosophen», die «Befehlende und Gesetzgeber» sind, «das
Wohin? und Wozu? des Menschen und verfiigen dabei iiber die Vorarbeit aller phi-
losophischen Arbeiter».2 Nachdem die Genealogie, indem sie als radikalhistorische
Kritik die Bedingtheit oder die Kontingenz jener Wahrheiten aufwies, eine Art
Ubergang vom <philosophischen Arbeiter> zum <eigentlichen Philosophen> bereitet
hatte, sollten die folgenden Schriften nun zur Gesetzgebung schreiten konnen.

Das taten sie auch, in einem gewissen Sinn und bis zu einem gewissen Grad:
Wihrend Ecce homo die <Teleologisierung> des eigenen Lebenswerks betrieb, wel-
che die Gotzen-Ddmmerung begonnen hatte, verschiirfte Der Antichrist die gesetz-
geberische Haltung jener Schrift, die mit dem Hammer philosophirt. Aber auch Der
Antichrist schien insofern Kritik zu bleiben, als er sich wesentlich negativ auf abzu-
schaffende Werte bezog und kaum davon unabhiingige positive Werte setzte, wie sie
etwa Zarathustra mit der «Ewigen Wiederkunft des Gleichen» und dem «Ubermen-
schen» verkiindet hatte. Selbst das mit «Der Antichrist» unterfertigte «Gesetz wider
das Christenthum» schien nur gerade das zu tun, was es ankiindigte, indem es das
Bestehende mit Verboten und Fliichen verneinte.

1 F. NIETZSCHE, Jenseits von Gut und Bdse. Vorspiel einer Philosophie der
Zukunft 46 [=]GB; 1886], in: ders., Samtliche Werke. Kritische Studienausga-
be, 15 Bde., hg. von G. Colli und M. Montinari, Miinchen/Berlin/New York
1980, Bd. 5, S. 9-243, S. 67 [=KSA 5, S. 67]; vgl. auch Zur Genealogie der
Moral. Eine Streitschrift 1 8 [1887], KSA 'S, S. 245-412, S. 269.

2 JGB211,KSAS, S. 144f.



Comptes rendus 305

Doch gerade die Notwendigkeit und Kontingenz zusammenzwingende Steige-
rung der Kritik zum Dekretismus, der den Tod alles Christlichen zugunsten des Le-
bens als absoluter Referenz verhingt, ist es, die den Antichrist von den anderen
Schriften dieser Zeit abhebt. Konnte eine Umwertung angesichts der Fundamenta-
litiit dessen, was da umgewertet werden sollte, weiter gelangen? Wiirde man je die
tabula rasa haben, wo alle christlichen Todesspuren ausradiert wiren und nur noch
die neuen Lebenszeichen stiinden? Ist es nicht zuletzt die Sprache selbst mit ihrer
rhetorischen Dichte, welche die endgiiltige Umwertung immer aufschiebt, auf eine
Kritik des Gesagten zuriickwirft und damit die alten Werte weiterspricht? Miisste
die Umwertung nicht, wenigstens fiir die Zeit der Umwertung, eine un- oder anti-
rhetorische Sprache sprechen? — Abgesehen davon, ob Nietzsche ahnte, dass ihm
nicht mehr viel Denk- und Schreibzeit bleiben wiirde — immerhin sollte er noch in
einer entspannteren Haltung Ecce homo schreiben —, konnte sich fiir ihn in dem
MaBe, wie die Antithetik sich in einer Eigendynamik bis zur Verwechselbarkeit der
Argumente und des Tons zuspitzte und das Wort zur Tat dringte, auch Der Anti-
christ zur «Umwerthung» umgewertet haben.

Solche MutmaBungen tiber Nietzsches Antichrist, der die Leser schon durch
einen ungewohnlichen Eintrittsverweis — «Dies Buch gehort den Wenigsten»3 —
herausfordert, miissen in Zukunft ihre guten Griinde im in jedem Sinn groBartigen
philosophisch-historischen Kommentar suchen, den der auch kirchen- und dogmen-
geschichtlich beschlagene Philosoph Andreas Urs Sommer vorgelegt hat. Und da
wird es viel zu suchen geben, bis der Reichtum an sprach-, begriffs- und argumen-
tationsanalytischen Anregungen, an Quellen, an Rezeptionsgeschichte, an fremden
und eigenen Interpretationsansitzen gewogen und geschitzt sein wird. So viel kann
von hier aus bereits gesagt werden: Fiir die Nietzsche-Forschung ist die Arbeit
schon allein durch die Versammlung, Verkniipfung und Anwendung der seit Mazzi-
no Montinari rege betriebenen Quellenforschungen ein Gewinn, etwa derjenigen
von Andrea Orsucci, der in seiner umfangreichen und akribischen Studie Orient —-
Okzident* die Quellenabhingigkeit von Nietzsches <Instrumentalisierungs des Ju-
dentums gegen das Christentum nachgewiesen hat. Ein etwas weiterer Kreis von
Nietzsche-Lesern wird dem Verfasser die auch fiir ein basales Verstindnis des Anti-
christ unentbehrlichen, heute aber kaum noch verfiigbaren theologischen und Kir-
chengeschichtlichen Kenntnisse danken. Geschwinde Zuginge o6ffnet, neben dem
Quellen- und Literaturverzeichnis und dem Personenregister, das durch Menge wie
Auswahl bestechende (und Wiinsche nach elektronischem Zugang ausstechende)
Sach- und Begriffsregister (erginzt durch ein Bibelstellenregister), so dass dieser
Kommentar, an dessen Ausstattung es der Verlag auch sonst nicht hat fehlen lassen,
auch ein eigentliches Antichrist-Handbuch ist.

3 Der Antichrist. Fluch auf das Christenthum [= AC; 1888/95], KSA 6, S. 165-
254, S. 167.

4 A. Orsuccl, Orient — Okzident. Nietzsches Versuch einer Losldsung vom eu-
ropdischen Weltbild, Berlin/New York 1996 (=Monographien und Texte zur
Nietzsche-Forschung, Bd. 32).



306 Buchbesprechungen

Tatsdchlich mangelt es nimlich neben den zahllosen Monographien zu Leben
und Werk Nietzsches, die sich einen Pfad durch Buch- und NachlaBtexte schlagen,
an grundlegenden und umfassenden Arbeiten zu den einzelnen Biichern Nietzsches.
Mit einer solchen Leistung, die auf methodischer, interpretatorischer und stilisti-
scher Zuriickhaltung und auf sachlicher Umsichtigkeit, Genauigkeit und Beharr-
lichkeit beruht, standen in der neueren Forschung Barbara von Reibnitz’ Kommen-
tar zur Geburt der Tragédie?, der ein starkes philologisches Gewicht auf die kom-
plexe Entstehungsgeschichte und die klassischen Quellen legt, und Werner Steg-
maiers Werkinterpretation von Zur Genealogie der Moral®, die dem Kommentar
eine ausfiihrliche Verortung des Buchs in Nietzsches Gesamtwerk vorausschickt,
bislang alleine da.

Zu Recht fiihrt sie Sommer als Vorbilder an, verzichtet aber, auch aus sachlich-
materiellen Griinden, auf die Philologie und die Gesamtschau. Aber wihrend er
sich die Tugenden in der Sache zu eigen macht, scheint die «Gelassenheit» (S. 23,
30, 35) in Methode, Stil und Interpretation, die er sich (mit Stegmaier; S. 18) selbst
verordnet, nicht zu wirken. Anstatt einer knappen Diskussion von Kommentie-
rungsgrundsitzen und ebensolchen Thesen zur Kommentierungsbediirftigkeit des
Werks (als Einzeltext, im Gesamtwerk, in seiner Zeit, in der Rezeption, in der For-
schung, als aktuelle Herausforderung) versucht die «Einleitung» (S. 15-37) von
allem zu viel auf einmal: Im Auf und Ab und Hin und Her zwischen Verfiigungs-
macht und Erkenntnisinteresse, Abstand und Néhe zum Text, zum Inhalt, zum Au-
tor und seinen moglichen Masken, zwischen polemischer Abwehr und siiffisanter
Vereinnahmung von Interpretationsmethoden verschwimmen die Grenzen zwischen
dem titelgebenden Begriff des Kommentars und Begriffen wie Lektiire, Exegese,
Deutung und Interpretation beim Versuch, sie zu ziehen, gleich wieder. Die vielen
dennoch anregenden Ansitze miissen sich der Neigung zur gesuchten, gelehrten
und gewundenen Ausdrucksweise beugen, die auch von unverdautem Akademis-
mus zeugen konnte. Sind gewisse Redundanzen beim Kommentieren, das Para-
graph fiir Paragraph jeweils im Dreischritt vorgeht (1. Hauptargument; 2. stilisti-
sche, rhetorische Detailanalyse, Argumentationsgang; 3. Begriffsgeschichte, Quel-
len, Philologie; «Zur Kommentierungsweise», S. 38f.), unvermeidlich und sogar
dienlich, so ist dieser Neigung doch eine gewisse Weitschweifigkeit geschuldet, die
auch in der Seitenzahl zu Buche geschlagen hat. Die sentenzenartigen «62 Mutma-
Bungen» (genau so viele wie Der Antichrist Paragraphen zihlt) «[a]nstelle eines
Nachwortes» (S. 686-692) scheinen dem Temperament des Autors besser zu ent-
sprechen.

Die zwischen Arroganz und Beflissenheit oszillierende Haltung hat aber auch
mit dem zu tun, was Der Antichrist der Leserin und dem Leser zumutet. Sommer
hat dies sehr gut erkannt und in einem separaten, zwischen die fassliche «Entste-
hungsgeschichte» (S. 40-48) und den Kommentar eingeschobenen Kapitel mit der

5 B. v. REIBNITZ, Ein Kommentar zu Friedrich Nietzsche, «Die Geburt der
Tragidie aus dem Geiste der Musik» (Kapitel 1-12), Stuttgart 1992.

6 W. STEGMAIER, Nietzsches <Genealogie der Moral>, Darmstadt 1994
(= Werkinterpretationen).



Comptes rendus 307

Frage «Der Antichrist — ein «satyrisches> Maskenspiel?» (S. 49-65) auch angemes-
sen behandelt; hier kommt auch die zugleich gemiiBigtere Haltung angemessener
daher. Es ist fiir heutige Nietzsche-Leser und auch aus der «sich illusionslos diin-
kenden Wissenschaftlerperspektive» (S. 58f.) weniger — das heiflit weniger unmit-
telbar — die Entscheidung zwischen (religiosen) Glaubenssachen; es ist vielmehr die
Frage, ob Nietzsches Rede, welche die beiden «Sachen>, zwischen denen die Leser
zu entscheiden genotigt werden, durch ihre Zuspitzung ununterscheidbar macht,
noch «hetorisch», das heiit mehrdeutig verstanden werden kann, wenn sie doch
dieselbe priesterlich-dogmatische Sprache spricht wie die zu verwerfende Sache -
ob mithin auch noch ein anderer (als) Nietzsche spricht? Das dem nicht so sei, ist in
der Tat schwer hinzunehmen, wenn man Nietzsches Sprachskepsis und Masken-
spiel als Voraussetzung fiir eine rhetorische (und in diesem Fall entschirfende)
Lektiire betrachtet.

Der ihm als erstem Integral-Kommentator willkommene Umstand, dass dem
Antichrist, im Unterschied zu anderen Nietzsche-Werken, der «Lorbeer der Klassi-
zitiit» bislang «versagt» worden sei, erklart Sommer mit einer ««seltsamen Mi-
schung> [Sloterdijk] von aufgeklirter Gleichgiiltigkeit, Feigheit, moralisch begriin-
deter atavistischer Scham» (S. 20). Die Scham aber ist der dem Subjekt eigene Af-
fekt, das heift er grundiert jede beobachtete Subjektivierung, weil sie stets von einer
Desubjektivierung begleitet wird und umgekehrt. Wenn die Rhetorik zwar ein Mit-
tel der De-/Subjektivierung ist, aber auch (mit Blumenbergs «Anthropologischer
Anndherung an die Aktualitdt der Rhetorik») eines, sie zu regulieren, so ist Som-
mers philosophische Diagnose des Leserproblems also richtig; sei es, dass auch die
heutigen Leser von der rhetorischen Antirhetorik des Antichrist entweder subjekti-
viert oder desubjektiviert werden, sei es, dass sie Nietzsche selbst dabei beobachten.
Die Aktualitit des Antichrist lage also nicht zuletzt in dieser <Entdeckung> der
Scham der Sprache, die Rhetorik und Glaube auch heute noch verschweiBt.

Wenn die Einwinde angesichts der unbestritten groBen Leistungen dieses
Kommentars auch fiir den beschimend wiren, der sie vorbringt, so sind sie wenig-
stens der «Sache> des Antichrist angemessen. Zuerst gelten sie aber den Eingangs-
hiirden, die sich der Kommentar, dem viele Leser und Leserinnen zu wiinschen
sind, nicht vom Kommentierten aufzwingen lassen sollte. Zuletzt sollte aber auch
dem Kommentator sein «plaisir de texte» (S. 33) vergonnt sein; doch wenn er sich
schon in die von Nietzsche verfluchte Position des Wissenschaftlers begibt — «Das
Verbrecherische im Christ-sein nimmt in dem Maasse zu, als man sich der Wissen-
schaft nihert. Der Verbrecher der Verbrecher ist folglich der Philosoph»” —, warum
dann nicht gleich in der (nach Nietzsche) perversen Form einer bescheidenen Aske-
se?

Hubert Thiiring (Basel)

7  AC, «Gesetz wider das Christenthum», KSA 6, S. 254.



308 Buchbesprechungen

Aldo Lanfranconi : Nietzsches historische Philosophie, Stuttgart-Bad Cannstatt
(frommann-holzboog) 2000 (Quaestiones; 7), 186 Seiten.

Untersuchungen zu Nietzsches Historienbegriff beziehen sich meist auf dessen
einschligigen Werke Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Leben und Zur
Genealogie der Moral. Im Unterschied dazu konzentriert sich die Monographie des
Ziircher Privatdozenten Aldo Lanfranconi auf jene Aphorismen aus Menschliches,
Allzumenschliches [=MA], in denen Nietzsche erstmals den Begriff der <histori-
schen Philosophie> exponiert. Was <historische Philosophie> sei, komme demnach
nur in den Blick, wenn sie in ihrer (historischen) Konstellation erkennbar wird: als
Ablosung von der <Metaphysik> und der Anbindung an die <Naturwissenschaft> (so
Nietzsche selber im ersten Aphorismus von MA). Lanfranconi analysiert diese Ab-
l6sungsbewegung und fragt nach deren <programmatischen Funktion> fiir Nietz-
sches Denken und Schreiben. Wenn Historie, wie Nietzsche propagiert, eine «feine-
re Kunst des Reisens> sei, dann liessen sich seine Texte lesen wie <Reiseberichte> in
unsere <innere Welt>. Wobei — so wiire zu erginzen — wir Lesenden selber zu neuen
Expeditionen aufbrechen.

Als Ausgangspunkt solcher Erkundungen kann Lanfranconis quellenkritische
Rekonstruktion des ersten Aphorismus von Menschliches, Allzumenschliches gel-
ten, in dem Nietzsche seine neue Philosophie als «Chemie der Begriffe und Emp-
findungen» einfiihrt. Die damit intendierte Abkehr von metaphysischen Fragestel-
lungen richtet sich implizit nicht nur gegen Kant und Schopenhauer, sondern nimmt
nach Lanfranconi auch auf die so genannte <Ignorabimus-Debatte> zwischen David
Friedrich Strauss und Emil Du Bois-Reymond Bezug, in der die Grenzen des Welt-
und Naturerkennens verhandelt werden. Vor diesem Hintergrund entfalte Nietzsche
sein Verstindnis von <Naturwissenschaft> in sachlicher Nihe zu John Stuart Mills
<erklirender> Psychologie. Wihrend Mill jedoch nach den kausalen GesetzmiBig-
keiten von «chemischen Ideenassoziationen> frage, fokussiere Nietzsches «Chemie>
auf die historisch verinderlichen <Ursachen und Zwecke> von Empfindungen. Wie
Lanfranconi zeigt, lehnt Nietzsche die Rede von mentalen «GesetzmiBigkeiten» ab,
weil Geisteszustinde fiir ihn <Zurechtmachungen> sind, die blo8 in ihrem <phino-
menalen>, nicht <realen> Ausdruck fassbar werden — eine These, die sowohl auf
Eduard von Hartmanns Philosophie des Unbewussten zuriickgreift wie auch auf
F. A. Langes Auseinandersetzung mit Kant in seiner Geschichte des Materialismus.
Beides sind, wie die Nietzsche-Forschung iiberzeugend dokumentiert hat, zwei pri-
gende Lektiiren fiir den jungen Nietzsche. <Historische Philosophie> bei Nietzsche
meint also «Chemie der inneren Welt>. Sie beschreibt nach Lanfranconi, «wie das
<Chaos in unserem Geiste> aufgrund (verinnerlichter) Interpretationsschemata in die
geformte und sprachlich formulierbare Gestalt des bewussten <Seelenlebenss (darin
inbegriffen das rationale Denken) iiberfiihrt wird.» (S. 122) Ihr Grundzug ist die
spiter in der Genealogie der Moral vollzogene These, dass <Ursprung> und
«Zweck> des Denkens nicht zusammenfallen.

Das Programm der <historischen Philosophie> als einer «Entstehungsgeschichte
des Denkens» (MA 16) will Lanfranconi in einem zweiten Schritt fiir das Verstind-
nis von Nietzsches eigenem — aphoristischen — Denkstil fruchtbar machen. Der A-
phorismus erscheint ihm als «Abbildung der mentalen Chemie» (S. 129), weil darin
die <Genesis der Gedanken> unverfilscht zum Ausdruck komme. Im Durchbrechen



Comptes rendus 309

kausaler Stringenz zugunsten <«chemischerr Gedankenkombinationen und -asso-
ziationen wirkten Nietzsches Aphorismen zugleich als «Katalysator der mentalen
Chemie» (S. 130). Die daraus gefolgerte These, dass der Aphorismus bei Nietzsche
«Moment und Medium> dessen sei, was er zugleich «eprisentiert und analysiert,
bleibt allerdings im Vagen. Teilweise unscharf ist nicht nur die Interpretation des
Aphorismus selber, sondern auch das Kleingedruckte, wonach unter Aphorismus
«allgemein diejenige Textgestalt oder Prisentationsform verstanden werden [soll],
die Nietzsche seit Menschliches, Allzumenschliches in der iiberwiegenden Zahl sei-
ner Schriften verwendet hat.» (S. 128) Sollte etwa gerade die «Genealogie der Mo-
ral» zu jenen Ausnahmen gehoren, bliebe die These von der ausgezeichneten Funk-
tion des Aphorismus als «unverfilschtes Abbild> des historischen Philosophierens
zumindest fraglich.

Dass Nietzsche tut, wovon er spricht, zeigt sich nach Lanfranconi auch an den
verschiedenen <Autornamen> des Philosophen. Dieser Gestus des Maskierens sei
Ausdruck des <Einverleibens> von fremden Gedanken wie auch der <Projektion> des
eigenen Selbstbildes auf andere und vollziehe darin die zurechtmachende> Bewe-
gung der «mentalen Chemie>. Nietzsches Denken teilt also die Strukturmerkmale
des Gedachten und lidt dazu ein, seinerseits aus der Perspektive der historischen
Philosophie gedeutet zu werden. Lanfranconi demonstriert dies im ersten Teil seines
Buches, indem er dazu auffordert, Nietzsches Schriften ohne Bezugnahme auf eine
systematische Autorintention als <Palimpseste> zu lesen und ihren <moralischen
Gegenstand ins Zentrum zu riicken. In dieser Einstellung zeige sich erst die ganze
Dimension von Nietzsches Philosophie: sie sei <Historie der Moral> im «Dienst der
Selbsterziehung und Selbstgestaltung» (S. 77) — einer «Gestaltung> allerdings, die
sich auf kein vorgegebenes <Selbst> bezieht, sondern dieses im Akt des Gestal-
tungswillens stindig neu erschafft.

Die Reiseroute Lanfranconis ist also auf Reflexivitidt angelegt. Nietzsches Mas-
ken, seine historische Philosophie, die Geschichte der Moral und die Perspektive
des Nietzsche-Interpreten folgen sich in einem Kaleidoskop wechselseitiger Erkla-
rungen. So systematisch reizvoll dies ist, so droht — oder lockt? — gleichwohl hier
und dort ein Immunisierungseffekt, wenn Nietzsches Begriff der Historie als «chao-
tischer Kampfplatz von Einfliissen> zur interpretativen Regel wird. Zu oft und an zu
entscheidenden Stellen — zum Beispiel in Bezug auf systematische Paradoxien nicht
nur in der Methodik Nietzsches, sondern auch des Nietzsche-Interpreten selber —
verfithrt dieser Ansatz dazu, dem Anspruch auf Klirung auszuweichen und den
«chaotischen Kampfplatz> vorschnell zu raumen. Gleichwohl liefern Lanfranconis
Untersuchungen, die auf ein Forschungsprojekt zur <philosophischen Begriffsbil-
dung> zuriickgehen, einen interessanten Beitrag zur Nietzsche-Quellenforschung.
Wer noch daran gezweifelt hitte, dass Nietzsches Texte <Palimpseste> sind, wird
durch reiche Quellenbeziige eines Besseren belehrt.

Katrin Meyer (St. Gallen)



310 Buchbesprechungen

Mark Hunyadi : L’art de I’exclusion, Paris (Editions du Cerf) 2000, 138 pages.

Contrairement a ce que son titre pourrait laisser croire, cet ouvrage n’est pas un
manuel 2 I'intention des chefs d’entreprise ou des hommes d’Etat, qui leur don-
nerait des conseils ou une marche a suivre afin d’exclure certaines personnes de
I"entreprise ou du pays qu’ils dirigent. Comme son sous-titre I'indique, Une critique
de Michael Walzer, il s’agit d’un examen de la pensée de ce philosophe américain et
plus particulierement de sa conception de la justice qui, comme on le sait, s’articule
autour de la notion de sphéres: les principes de justice présidant a la distribution des
biens différent selon la nature de ces derniers, formant des domaines d’allocation
clos. D’ou le titre de 1’ouvrage: la doctrine de Walzer est un art de |’exclusion
puisque, selon les communautés et selon les biens, le groupe des personnes qui
bénéficieront de la distribution (les inclus) et le groupe de ceux qui n’en béné-
ficieront pas (les exclus) varieront.

Ce qui intéresse fondamentalement I’auteur, ce n’est toutefois pas d’exposer la
doctrine walzérienne pour elle-méme. Le projet qu’il poursuit est en fait le projet
hunyadien, tel qu’on I’observe dans les autres ouvrages de cet auteur: développer
une conception de la justice procédurale, basée sur la discussion — et donc parfois le
conflit —, a méme de permettre le fonctionnement moralement adéquat de sociétés
pluralistes et multiculturelles comme les démocraties occidentales. Or, pour ce pro-
jet, la pensée de Walzer joue un rdle intéressant: elle part sur le bon chemin, puis
s’égare. Le bon chemin, c¢’est I’antiréalisme moral: il n’y a pas de nature humaine,
pas d’essence du bien ou du juste qui préexistent aux décisions humaines. Ainsi,
nous sommes les auteurs des régles politiques et sociales, régles que nous avons le
pouvoir de modifier si nous le jugeons adéquat, au moyen de la discussion pu-
blique. Cette discussion n’est d’ailleurs pas seulement un moyen, mais la condition
de légitimité des reégles choisies. Du moins est-ce ainsi que, selon |’auteur, il
faudrait conclure. Mais Walzer s’arréte en chemin, du fait de son communau-
tarisme: le principe de discussion est, chez lui, court-circuité a deux niveaux. A
I'intérieur de la société, la discussion ne peut s’étendre jusqu’aux significations
partagées, puisqu’elle les présuppose; il existe donc un socle normatif inaccessible a
la discussion, ce qui a d’ailleurs valu & Walzer les reproches de relativisme et de
conservatisme sous la plume de certains critiques. Entre les communautés, ce socle
normatif est le principe d’appartenance: chaque communauté a le droit plein et
entier de décider qui a le droit d’y entrer (immigration). Pour Hunyadi, ces deux
limitations sont inacceptables, car elles violent I’universalité du principe de dis-
cussion et subordonnent la personne, sujet moral autonome, au sujet d’appartenance
(cette subordination est une réduction, d’ou I’expression «réduction identitaire»
dont use I’auteur). Par 1a, et c’est paradoxal, Walzer se met dans I'impossibilité de
penser le multiculturalisme, la question des minorités nationales et, au plus profond,
la séparation des personnes.

Bernard Baertschi (Geneéve)



Comptes rendus 311

Roberta de Monticelli : L’avenir de la phénoménologie. Méditations sur la
connaissance personnelle, Paris (Aubier) 2000.

En cohérence avec le mouvement philosophique dont elle se réclame, 1’auteur
propose un exercice de réflexion sur la connaissance personnelle en méme temps
qu’une propédeutique, destinée a tout lecteur, a la démarche phénoménologique.
Car la phénoménologie est moins une doctrine qu’une méthode.

Au fil d’'une méditation censée épouser le déroulement quotidien d’une semaine
de congé sur des hauteurs enneigées, en ces circonstances qui constituent en elles-
mémes une époché, une suspension favorable a un retour réflexif sur ce discours
silencieux de la vie personnelle qui nous accompagne en chacune des tiches aux-
quelles nous nous adonnons, elle jalonne un parcours de quelques passages obligés
de la phénoménologie: du principe de fidélité (contre I'intellectualisme, Husserl
réclamait avec force un retour aux choses mémes: dans son rapport aux objets, c’est
toujours quelque chose du sujet et de I’objet qui se découvre), jusqu’a la conscience
intentionnelle (toute conscience est conscience de...) en passant par ses diverses
modalités (perception, imagination, idéation).

Le projet de 1’auteur n’est pas d’abord celui d’un exposé de la démarche ré-
flexive pour elle-méme. L’objet dont elle vise la connaissance, c’est la personne,
c’est ce qui constitue chacun en individualité essentielle. Aux diverses approches
des sciences dites humaines, cette individualité échappe, et cela, conformément a un
principe qu’ Aristote formulait, et que ’auteur rappelle: «Il n’y a pas de science de
I’individuel». Elle échappe méme a la conscience de soi que chacun peut déve-
lopper. La phénoménologie a par excellence son destin lié a ce nceud paradoxal, elle
prétend qu’il est une connaissance, autrement constituée que celle de la science,
mais non moins rigoureuse dans ses démarches, de ce qui est singulier, et de cette
singularité par excellence qu’est une personne. La tiche est donc d’abord de mon-
trer que la personne n’est pas une fiction (c’est I’objet de la cinquiéme méditation
intitulée «L’individualité essentielle»). «La réponse est que l’individualité essen-
tielle des personnes se montre de facon aussi décisive que celle de leurs cuvres —
lesquelles, apres tout, ont hérité cette individualité de fagon dérivée, un peu comme
une marque de production. L’individualité essentielle est un mode de la trans-
cendance» (p. 166; souligné par I'auteur). Elle se donne originairement a la
conscience de I'intérieur, et de ’extérieur par empathie. Transcendante, 1’indivi-
dualité essentielle ne peut étre qu’une Idée qui oriente la pensée. Placé devant une
tache infinie, celle de la connaissance de ce qui déborde la connaissance, le philo-
sophe en appelle a une ceuvre collective. L’initiation a la phénoménologie est une
propédeutique a la «connaissance personnelle». Le phénoménologue ne pense pas
en lieu et place du lecteur ou de I'auditeur: il livre les instruments qui permettront a
I'auditeur ou au lecteur de poursuivre une réflexion dont I’aboutissement idéal
serait la connaissance de soi. Il découvre les grands domaines d’application de la
réflexion, les niveaux de stratification du moi, des «sentiments sensoriels» a la
«structure de la personne» — tout ce qui constitue les modes d’engagement ol se
signale du «personnel», les «affinités €lectives», les fagons particuliéres de valoriser
(les rencontres, les ceuvres), les pondérations des valeurs elles-mémes.

La lecture de I’ouvrage est un moment de méditation dont I’un des intéréts est
de permettre au lecteur une explication avec son propre vécu. Cependant, dans



312 Buchbesprechungen

I’univers complexe de la réflexion phénoménologique et de ses rapports a la
philosophie de maniére générale, 1’auteur a fait des choix, qui reviennent géné-
ralement a éviter les questions trop épineuses. L’allant de sa pensée en est le style.
«L’individualité essentielle» est connaissable parce qu’elle «se montre» (en raison
méme de sa transcendance): ¢’est donc qu’elle existe. Supposons-le de bonne foi. Je
crois que la difficulté n’est pas d’aboutir a une telle conclusion, elle est, a partir
d’elle, de construire. Et on ne résout pas le paradoxe de la connaissance personnelle
en substituant, a une positivité expérimentale qui la nie, une positivité qui croit
pouvoir I’affirmer a I’appui du «sentiment d’un moi singulier». Certes il existe des
ceuvres singulieres que nul ne reproduira jamais: les étres vivants, organisés de
maniere complexe, aussi sont singuliers et aucun individu n’y est exactement
identique a un autre. Dirons-nous que la Vie est la personne par excellence?
Devrons-nous traiter d’essentielle I'individualité d’un chimpanzé? Ou au contraire,
I’individualité du chimpanzé n’affecte-t-elle pas que des caractéres secondaires?
N’en va-t-il pas de méme, dans le monde humain, de la coloration particuliére des
sentiments, des styles et des maniéres d’étre, de la facon qu’un individu a de faire
des choix? Sans doute, pour prendre un autre exemple que 1’auteur a qui «La Divine
Comédie» sert de modeéle, le style proustien est une marque d’identité, impossible a
reproduire exactement de maniére spontanée. Mais le style, est-ce 1a 1’essentiel de
I’ceuvre de Proust? Surtout: est-ce la ce qui faisait de Proust une personne? Et si
nous essayons de voir quelle connaissance de I’individu «Marcel Proust» toute la
Recherche tente de médiatiser, au nom de cette idée que le souvenir qui pénétre par
effraction dans la conscience fait entrer en résonance avec le Moi le plus profond et
le plus singulier, en cette occurrence singuliére, le Moi «Marcel», métaphore de
Marcel Proust, nous découvrirons peut-étre quelque chose de ce qui fait 1’essence
de I'individualité humaine, ceci, que le monde int€rieur peut étre compris comme
l'organisation d’une phrase musicale. Mais aucune existence ne coincide, dans son
vécu, avec sa formule mélodique. Proust, je crois, ne nous délivre qu’une formule
générale: au cours de la Recherche, il est 12 sous la masse d’un discours qui nous
découvre des apparences sous lesquelles se dérobe I'essence de son Moi; au terme
de la Recherche, il s’abolit et laisse au lecteur d’errer dans les dédales d’un
labyrinthe. Au mieux, la tiche du phénoménologue est d’esquisser des directions de
sens sous le profil desquelles un individu est invité a se dessaisir de la pose du Moi
pour aller plus avant, vers soi. Il est peut-étre futile de le faire. Au bout du parcours,
I'objet recherché échappera faute de combustible. Et I’entreprise de se connaitre,
dont on ne saura jamais si elle a un véritable intérét philosophique, est au mieux une
présomption naive, au pire un passe-temps mondain, si elle se masque la conscience
qu’elle est sans fondement objectif. C’est cela qui en fait 'intérét véritable, 1’absur-
dité de son projet. Une personne ne se signale pas par excellence dans I'acte de se
connaitre, mais la ol elle existe son défaut d’étre. En cela, elle n’est pas un objet, et
donc pas un objet de connaissance.

André Sauge (Geneve)



Comptes rendus 313

Christine Tappolet : Emotions et valeurs, Paris (Presses Universitaires de France)
2000, 296 pages.

Contrairement a bien des livres paraissant actuellement en langue frangaise
dans le domaine de la philosophie analytique, celui-ci n’est pas de I’histoire de la
philosophie contemporaine; c’est de la philosophie. L’ouvrage de Christine Tap-
polet est une contribution originale et significative a I'épistémologie des valeurs. La
position cognitiviste qu’elle défend, ou les émotions jouent un rdle cognitif
fondationnel, s’inspire lointainement de celles d’Alexius Meinong et de Max
Scheler.

Sa démarche présente une remarquable architecture d’ensemble. L’auteur
commence par clarifier le concept de valeur et présente une taxinomie des concepts
de valeurs. Elle pose une distinction entre les concepts spécifiques et les concepts
généraux de valeurs; parmi les concepts spécifiques, elle fait une distinction entre
les concepts affectifs de valeurs et les concepts substantiels (non affectifs). Elle
explique la différence entre valeurs extrinséques et intrinséques et discute les
questions de la polarité des (concepts de) valeurs, de leurs degrés variables, de leur
hiérarchie, de leur incommensurabilité, et de leur rapport aux normes.

En ce qui concemne les différentes ontologies des valeurs, I’auteur affirme
comme trait distinctif du réalisme, qu’elle oppose a I'irréalisme, la thése suivant
laquelle les valeurs sont des propriétés monadiques, non relationnelles, des choses
qui les instancient. Ces propriétés monadiques peuvent étre identiques a des pro-
priétés non axiologiques, soit au niveau des types, soit au niveau des particuliers;
elles peuvent étre survenantes, gestaltiques ou encore indépendantes des propriélés
non axiologiques. L'auteur distingue aussi de nombreuses positions irréalistes, et ne
manque pas de justifier sa classification des ontologies réalistes et irréalistes. On
peut toutefois se demander s’il n’aurait pas fallu envisager une classification plus
souple et complexe, soit en renongant au simple dualisme entre réalisme et irréa-
lisme par I'introduction d’une ou plusieurs catégories intermédiaires, soit en pro-
posant paralléelement une seconde classification dualiste qui différerait de la pre-
miére par le sens des termes «réalisme» et «irréalisme». L’un ou I’autre procédé
permettrait peut-étre de mieux refléter la complexité des rapports en présence,
surtout lorsqu’on s’apergoit que d’apres la classification de I'auteur, on doit con-
sidérer comme réaliste la position affirmant que les valeurs sont des propriétés
monadiques seulement possibles, tandis qu’il faudrait compter comme irréaliste la
position d’aprés laquelle les valeurs sont des propriétés relationnelles actuelles.

Dans les pages consacrées au probleme de la connaissance des valeurs, I’ auteur
pose la question suivante: a supposer qu'une ontologie réaliste des valeurs soit
correcte, quelle est I'épistémologie qui convient le mieux pour expliquer la
justification de nos croyances axiologiques? En cherchant a répondre a cette
question, l'auteur vise en fait deux buts distincts, mais corrélés. D’une part, il s’agit
de construire une épistémologie des valeurs compatible avec le réalisme axio-
logique sous 1’une ou I'autre de ses formes. D’autre part, bien que l'auteur ne pense
nullement avoir prouvé la vérité d’une conception réaliste des valeurs, elle veut
montrer que la construction d’une épistémologie des valeurs dans la perspective
d’un réalisme ontologique constitue une défense du réalisme, dans la mesure ou elle
permet de répondre a une objection importante contre le réalisme, objection de J. L.



314 Buchbesprechungen

Mackie d’aprés laquelle une épistémologie satisfaisante des valeurs serait impos-
sible si celles-ci étaient des propriétés monadiques.

L’auteur envisage et €value plusieurs théories possibles de la justification
épistémique susceptibles de s’appliquer aux croyances axiologiques (le fonda-
tionalisme, le cohérentisme, 1'externalisme, dont le fiabilisme, et des théories hy-
brides). En fin de compte elle rejette le cohérentisme, le fiabilisme et le fon-
dationalisme non intuitionniste, et conclut en faveur d’un fondationalisme intui-
tionniste — position suivant laquelle nous avons des expériences qui présentent les
valeurs dans un contenu non conceptuel, et donc non propositionnel. De telles
expériences peuvent servir de fondements a la justification prima facie de nos
croyances axiologiques sans elles-mémes exiger une justification fondée sur des
croyances antérieures. Ces expériences sont des émotions.

Une derniére partie du livre a donc pour but d’expliquer et de défendre un
fondationalisme intuitionniste. A cette fin I’auteur cherche i établir deux théses
centrales: les émotions sont des expériences de valeurs; la justification de nos
croyances axiologiques dépend fondamentalement des émotions ainsi congues. A
cette fin, I'auteur doit défendre une théorie des émotions comme expériences
cognitives non conceptuelles, et donc non propositionnelles. Elle le fait en passant
en revue différentes théories contemporaines des émotions (théorie phénoménaliste,
théorie cognitivo-conative, théorie cognitive standard), puis en montrant que d’im-
portantes objections peuvent étre formulées contre chacune, objections auxquelles
échappe pourtant la théorie selon laquelle les émotions sont des entités inten-
tionnelles possédant un contenu non conceptuel des valeurs. Celles-ci seraient donc
analogues a des expériences perceptuelles dont le contenu est non conceptuel. Les
émotions ainsi congues jouent, dans la justification des croyances axiologiques, un
role analogue a celui des expériences perceptuelles dans une conception fonda-
tionaliste de la justification des croyances perceptuelles. La théorie de la justi-
fication de 1’auteur comporte un aspect faillibiliste (une émotion n’est pas néces-
sairement approprié€e, et la croyance axiologique fondée sur elle peut étre justifiée
sans étre vraie); un aspect non propositionnaliste (les contenus des émotions fon-
damentales qui justifient prima facie les croyances axiologiques ne portent pas sur
des propositions, mais sur les valeurs elles-mémes); un aspect fondationaliste (la
Jjustification des croyances axiologiques dépend nécessairement d’états mentaux qui
ne sont pas eux-mémes des croyances); un aspect internaliste (la justification
dépend d’états internes du sujet). Comme I'auteur a distingué différentes sortes de
croyances axiologiques, elle établit les conditions suffisantes de justification pour
les croyances portant sur les valeurs affectives, les valeurs substantielles (non
affectives), les valeurs générales pro tanto et pro toto, les croyances comparatives,
et les croyances portant sur les différents niveaux hiérarchiques des valeurs.

En fin de compte, l'auteur ne cherche pas a prouver la vérité du réalisme
axiologique. Mais elle réussit a réfuter une des objections majeures lancées contre
cette position — objection de Mackie d’aprés laquelle, si les valeurs étaient des
propriétés monadiques, il serait impossible d’en fournir une épistémologie adé-
quate. Ce n’est pas le moindre mérite de ce livre, d’ailleurs rempli de bien d’autres
lumieres sur la théorie des émotions, I’ontologie et I’épistémologie des valeurs. Il y
a dans cet ouvrage remarquable a la fois une ampleur de vue systématique et une



Comptes rendus 315

clarté constante, globalement convaincante. Le livre est une lecture incontournable
pour tous ceux qui travaillent dans le domaine. Les étudiants trouveront une bonne
introduction a plusieurs probleémes de méta-éthique. Les philosophes patentés
trouveront une défense de théses substantielles avec laquelle il faudra désormais
compter.

Richard Glauser (Neuchatel)

Denis Miiller & Hugues Poltier, dir. : La dignité de I’animal, Genéve (Labor et
Fides) 2000, 461 pages.

Cet ouvrage reprend, pour I’essentiel, des communications faites a un colloque
sur le méme théme. Le propos du colloque et du livre est de mener une réflexion sur
la notion de «dignité de la créature», qui figure depuis quelques années dans la
Constitution suisse (avec un petit probleme de traduction, puisque la version fran-
caise de la nouvelle Constitution dit «intégrité» et non «dignité»). Le sujet est toute-
fois un peu resserré, comme I’indique le titre: il s’agit de I’animal, de son statut et
de la valeur qui lui échoit — le sous-titre de 1’ouvrage dit: «Quel statut pour les ani-
maux a I’heure des technosciences?» —, et non de toutes les créatures (vivantes).

Le propos est a la fois théorique et pratique. Parmi les vingt-quatre contri-
butions qu’on peut lire, certaines émanent de philosophes et de théologiens, d’autres
de scientifiques pratiquant souvent I’expérimentation animale, le souci des éditeurs
étant d’aborder la question sous ses aspects descriptifs (que font les scientifiques?),
conceptuels (que faut-il entendre par «dignité»?), et normatifs, tant au niveau
éthique qu’au niveau juridique (en Suisse, on va devoir se prononcer sur la question
de savoir si le statut juridique de I’animal doit étre changé). Une partie de I’ouvrage
est encore dévolue a une question plus particuliére (en quelque sorte un terrain ol
les réflexions sur la dignité de 1’animal peuvent étre éprouvées), celle des xéno-
transplantations.

L’enjeu philosophique (c’est-a-dire conceptuel et normatif) de la question de la
dignité de I'animal est révélé par une sorte de paradoxe: comment attribuer une
dignité a un étre autre que la personne (humaine)? En effet, on affirme depuis Kant
que seul I’homme a une dignité, les autres €tres n'ayant, en tant que choses, qu’un
prix. Cette maniére d’aborder le probléme montre a quel point le modele kantien est
dominant dans notre culture (jamais, en effet, un aristotélicien n’aurait la moindre
velléité de voir les choses ainsi), et avec lui, la place centrale que I’homme occupe
en éthique. D’ou d’ailleurs le label que I'on donne a cette position: anthropo-
centrisme. Actuellement, cette position fait I’unanimité contre elle, du moins dans
sa version forte, celle qui n’attribue aucune valeur intrinséque a un étre autre que
I’homme et considere donc les animaux comme des choses, ¢’est-a-dire des entités
dont la valeur est purement instrumentale. D’oul la recherche de positions plus en
accord avec nos intuitions (et nos jugements bien considérés), qui donnent la préfé-
rence a un anthropocentrisme modéré (hommes et animaux ont une valeur in-
trinséque, c’est-a-dire une dignité, mais celle de I'homme est supérieure) ou a un
zoocentrisme hiérarchique (animaux et hommes ont une valeur intrinséque, mais
celle de I'animal est inférieure), voire égalitaire (toutes les espéces ont la méme



316 Buchbesprechungen

valeur, car elles poursuivent chacun leur bien, méme si ces biens sont différents). La
question difficile pour tous ceux qui affirment la supériorit€ en valeur de I’homme
est d’indiquer le critére de la hiérarchie, ce que Klaus Peter Rippe appelle «I’accés a
la normativité» (p. 272). Le critére classique était la possession de la raison, mais il
est contesté par de nombreux auteurs, particuliérement par les utilitaristes et certains
zoocentristes, on vient de le voir. Reste que tous pourraient se mettre d’accord sur
cette caractérisation de la dignité animale proposée par Alberto Bondolfi: «Est
contraire au critere de la dignité de la créature toute pratique visant a faire des
animaux ni plus ni moins qu’un pur instrument entre les mains des humains, sans
aucune sensibilité pour les intéréts et pour les besoins spécifiques a cette forme de
vie» (p. 365-366).

Au-dela des prises de position sur la valeur des entités en présence (homme et
animal) et de leur place respective sur une éventuelle échelle, chacun rencontre
inévitablement la question du conflit des intéréts, car aucune des positions défen-
dues ne prétend que les intéréts humains priment toujours sur les intéréts animaux,
méme si la valeur de la vie humaine est plus grande que celle des animaux. En effet,
on ne saurait sacrifier I’intérét vital d’un animal a une simple préférence humaine.
D’ou la nécessité d’une pesée des intéréts, qui se heurte a bien des difficultés (pen-
sons aux xénogreffes), d’autant que seule I'une des parties a la parole: I’homme,
lequel a manifestement un penchant pour ses propres intéréts. Beat Sitter-Liver,
dans la conclusion de I’ouvrage, est par conséquent assez critique par rapport a la
pratique actuelle: «Une véritable pesée des biens s’en voit d’emblée compromise»
(p- 437), estimant qu’elle doit étre substantiellement améliorée.

Un ouvrage de plus de quatre-cents pages, regroupant plus de vingt con-
tributeurs ne peut étre aisément résumé et il est difficile d’en faire ressortir toute la
diversité et la richesse. Les questions que nous avons mentionnées ne recouvrent
évidemment pas toutes celles qui sont abordées. Elles donnent cependant une idée
que nous espérons suffisante de 1'intérét et de I'importance de la question, qui est en
définitive celle d’adopter une attitude moralement adéquate non seulement par rap-
port aux animaux, mais aussi par rapport a nous-mémes, car nous avons un intérét
prépondérant & nous comporter de maniére normativement appropri€e. Il en va de
notre dignité et de notre intégrité.

Bernard Baertschi (Geneve)

Hans Kunz : Erwartung, Bildwelt und Phantasie. Mit einer Autobiographie und
Beitrigen zum Werk, hg. von Jorg Singer, Frauenfeld/Stuttgart/ Wien (Verlag
Huber) 2001, 138 Seiten.

Der Band gibt einen Einblick in das Schaffen von Hans Kunz (1904-1982),
Ordinarius fiir Philosophische Anthropologie und Theoretische Psychologie an der
Universitat Basel, 1947-1974 Redaktor der Studia Philosophica und Mitbegriinder
der Zeitschrift Psyche. Der Band ist ein Geleit zur geplanten Werkausgabe in 16
Binden, die von der Hans-Kunz-Gesellschaft herausgegeben wird und die das weit
verstreute, teils schwer zugidngliche bzw. unpublizierte Werk des Philosophen, Psy-
chologen und Biologen neu erschlieBen will. Der vorliegende Band umfasst neben



Comptes rendus 317

einem Vortrag von 1960, der dem Band den Titel gibt und das Thema des Haupt-
werks (Die anthropologische Bedeutung der Phantasie, 2 Bde. 1946) aufnimmt,
und einer informativen autobiographischen Skizze (aus dem Band Psychologie in
Selbstdarstellungen von 1972) Beitrige anderer Autoren (Jorg Singer, Max Herzog,
Max Moor) zum anthropologischen und botanischen Werk von Kunz sowie eine
Bibliographie der veroffentlichten Schriften und des Nachlasses und einen Editi-
onsplan der vorgesehenen Werkausgabe. Der Band vermittelt einen Eindruck vom
spezifischen Profil und der Vielseitigkeit der wissenschaftlichen Arbeit von Kunz,
die sich in eigenstandiger Phinomenanalyse wie in intensiver Auseinandersetzung
mit zeitgendssischen Positionen der Phinomenologie, der Anthropologie, der expe-
rimentellen Psychologie und der Psychoanalyse entwickelt. Eine zentrale Stellung
nimmt die kritische Rezeption der heideggerschen Daseinsanalytik ein, deren fun-
damentalontologische Orientierung Kunz in den Bereich ontischer Sachverhalte
und damit der anthropologisch-psychologischen Beschreibung zuriickwendet; ein
Priifstein dieser Verlagerung ist die verinderte Phinomenologie der Angst und des
Todesbewusstseins (mit der sich die wiederholt behandelte These vom «Todesur-
sprung des Geistes» verbindet). Einen anderen Schwerpunkt, dem fiinf Binde der
Werkausgabe gewidmet sind, bilden Studien zur Psychopathologie und Psycho-
analyse.

Emil Angehm (Basel)



	Buchbesprechungen = Comptes rendus

