
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 60 (2001)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia philosophica 60/2001

Buchbesprechungen / Comptes rendus

Inhaltsverzeichnis
Dominik Perler/Ulrich Rudolph: Occasionalismus. Theorien der Kausalität im
arabisch-islamischen und im europäischen Denken, Göttingen (Vandenhoeck &
Ruprecht) 2000 (P. Schulthess). — Serge Margel: Le Concept de Temps, Bruxelles
(OUSIA) 1999 (Y. Page). — Andréas Urs Sommer: Friedrich Nietzsches «Der
Antichrist». Ein philosophisch-historischer Kommentar, Basel (Schwabe Verlag) 2000

(H. Thüring). — Aldo Lanfranconi: Nietzsches historische Philosophie, Stuttgart-
Bad Cannstatt (frommann-holzboog) 2000 (K. Meyer). — Mark Hunyadi: L'art de

l'exclusion, Paris (Éditions du Cerf) 2000 (B. Baertschi). — Roberta de Monticelli:
L'avenir de la phénoménologie. Méditations sur la connaissance personnelle, Paris

(Aubier) 2000 (A. Sauge). — Christine Tappolet: Émotions et valeurs, Paris

(Presses Universitaires de France) 2000 (R. Glauser). — Denis Müller & Hugues
Poltier, dir.: La dignité de l'animal, Genève (Labor et Fides) 2000 (B. Baertschi). —
Hans Kunz: Erwartung, Bildwelt und Phantasie. Mit einer Autobiographie und

Beiträgen zum Werk, hg. von Jörg Singer, Frauenfeld/Stuttgart/Wien (Verlag
Huber) 2001 (E. Angehrn).

Dominik Perler/ Ulrich Rudolph : Occasionalismus. Theorien der Kausalität im
arabisch-islamischen und im europäischen Denken, Göttingen (Vandenhoeck &
Ruprecht) 2000 (Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften in Göttingen.
Philologisch-historische Klasse. Dritte Folge, Nr. 235), 278 Seiten.

Occasionalismus ist laut Jürgen Mittelstrass die «Bezeichnung für eine im
Cartesianismus entwickelte Konzeption zur Lösung des durch die Cartesische
Zwei-Substanzen-Lehre [...] entstandenen Leib-Seele-Problems.»1 Als Begründer
des Occasionalismus werden gewöhnlich Malebranche, Geulincx und de la Forge
genannt. So haben es die meisten von uns gelernt. Dass die Sache aber weit älter ist,
nämlich bis mindestens in den islamischen Kulturkreis des frühen Mittelalters
zurückreicht, ist ein Novum, welches das vorliegende bahnbrechende Buch eröffnet.
Zwar ging es im 8. und 9. Jh. nicht in erster Linie um die Lösung des Leib-Seele-
Problems, sondern um eine Theorie von Theologen im Zusammenhang mit der Frage,

wie die göttliche Allmacht mit den Wirkursachen in der Welt verträglich sei.

Einige Denker vertraten die Auffassung, dass neben der umfassenden Kausalität

1 J. MITTELSTRASS (Hg.), Enzyklopädie Philosophie und Wissenschaftstheorie,
Bd. 2, Mannheim 1984, S. 1067.



298 Buchbesprechungen

Gottes als des Schöpfers keine andere Form von Kausalität anzunehmen ist. Deshalb

bekämpften sie auch die Vorstellung von Naturen und natürlichen Wirkkräften.
Genau dies tat auch noch Malebranche in seiner Thematisierung der theologischen
Allmachtslehre und der aristotelischen Theorie der Sekundärursachen. Es ist also

keineswegs nur das Leib-Seele-Problem der Grund für den Occasionalismus,
sondern ebenso das Kausalitätsproblem. Wenn es zwischen Körper und Geist keine
Kausalrelation geben kann, muss man zwar die scheinbare Kausalität anders - z.B.
im Sinne von Gelegenheitsursachen - erklären. Es kann aber auch andere, evtl. tiefer

liegende Gründe geben, dies zu tun, z.B. theologische oder Kritik an Aristoteles.
Perler und Rudolph befreien den Occasionalismus aus der Klammer des Leib-

Seele-Problems und legen so eine Tradition frei, auf der auch Malebranches
Occasionalismus beruht. Sie charakterisieren die Sache: Occasionalismus, nachdem sie

ihr im Laufe der Geschichte nachgeforscht haben, durch vier Thesen so (S. 250-

253):

(1) «Natürliche Gegenstände verfügen über keine kausalen Fähigkeiten oder

Eigenschaften und können daher keine Wirkungen hervorbringen.»
(2) «Gott allein verfügt über kausale Fähigkeiten und Eigenschaften, und daher

kann er allein Wirkungen hervorbringen.»
(3) «Gott bringt im Normalfall auf geordnete Weise Wirkungen hervor, so dass

es geordnete Naturvorgänge gibt.»
(4) «Wir Menschen können geordnete Naturvorgänge beobachten. Dies berechtigt

uns dazu, auf Gesetzmäßigkeiten im göttlichen Handeln zu schließen, nicht aber

dazu, den natürlichen Gegenständen kausale Fähigkeiten oder Eigenschaften
zuzuschreiben.»

Die wichtigsten Etappen in der Geschichte dieser Problematik sind folgende:
Als Wegbereiter steckte Abu 1-Hudail (gest. 842) den für den islamischen
Occasionalismus charakteristischen Rahmen der Naturphilosophie ab, indem er einen
Atomismus lehrt, der nicht etwa selbständige Substanzen, sondern Atome und
Akzidenzen, deren Selbständigkeit infrage gestellt werden konnte, ansetzt. Salih (gest.
860?) vertrat dann die These, dass es keine menschliche Kausalität, d. h. keine kausale

Relation zwischen den menschlichen Handlungen und den Ereignissen gebe,
weil Gott alle Akte und Ereignisse bewirke. Für Gubba'i (gest. 915) folgt die

Schöpfung keiner Eigengesetzlichkeit, sondern hängt von der ständigen Leitung
Gottes ab. Diese Perspektive setzte sich in der islamischen Theologie durch.

As'ari (gest. 935) verknüpfte die beiden Ansätze bei Salih und Gubba'i mit der

von Ka'bi (gest. 931) stammenden Lehre von der Momentaneität der Akzidenzien,
wonach jedes Akzidenz nur für einen Moment, d.h. für ein Zeitatom lang existiere,
zu einer umfassenden occasionalistischen Theorie, die zu einem Charakteristikum
der sunnitischen Theologie geworden ist. Wenn das Fortbestehen des Körpers
allerdings von dem Akzidens der Dauer abhängt, dann steht auch die Existenz des Körpers

fortwährend zur Disposition, weil er nur dann nicht vergeht, wenn ihm in
jedem Augenblick von Neuem das Akzidenz der Dauer verliehen wird. Die Doktrin
der Momentaneität der Akzidenzien muss also als eine Aussage über das kontin-
gente Sein der Geschöpfe verstanden werden. (Es wäre m. E. äußerst aufschlussreich,

der Frage nachzugehen, wie diese atomistische Zeitlehre den über Avicenna



Comptes rendus 299

ins 13. Jh. gelangenden Unterschied von anitas und essentia mit hervorgebracht
hat.) Kein einziges Geschöpf hat dann eine eigene Wirkkraft; handeln und ursächlich

wirken kann nur Gott. Da seine Handlungen einer Gewohnheit unterliegen,
können wir uns in der Welt zurechtfinden.

Man darf allerdings nicht meinen, dass dieser Occasionalismus Charakteristikum

jeder islamischen Theologie ist. Der herausragende islamische Theologe Ma-
turidi, aber auch die Philosophen, z.B. Avicenna, vertraten andere Konzeptionen
von Kausalität. Erst im späten 11. Jh. hatten sich die Theologen und Philosophen
bezüglich der Kausalität miteinander auseinander gesetzt. Der in der Theologie von
Asa'ri wurzelnde Gazali (gest. 1111) eröffnete die Fronten in seinem Buch Die
Inkohärenz der Philosophen (Tahafut al-falasifa). Seine Kritik der philosophischen
Theorien (der islamischen Aristoteliker, z.B. Avicennas) der Kausalität wies dann

später Averroes in seinem Buch Die Inkohärenz der Inkohärenz (Tahafut at-tahafut)
zurück. Bei zwanzig bedeutsamen Fragen der Metaphysik (Kap. 1-16) und der Physik

(Kap. 17-20) hätten sich, so Gazali, die Philosophen, weil sie bloß der ratio
vertrauten, in innere Widersprüche verstrickt; so z. B., wenn sie Gottes Einfluss auf
die Ereignisse in der Natur leugnen und behaupten, dass zwischen den Vorgängen in
der Natur eine notwendige innere Verknüpfung nachweisbar sei.

Rudolph zeigt in einer exzellenten Analyse, dass die Interpreten, die der

Meinung sind, dass Gazali im Tahafut den locus classicus des islamischen Occasionalismus

gelegt habe, im Unrecht sind. Gazali wolle keineswegs einen Occasionalismus

vertreten, der für ihn mit unübersehbaren Risiken für den Gottesbegriff und die

Konzeption einer gottgewollten Schöpfung verbunden sei, z.B., wenn er die Welt
im Grunde als ein beliebiges, von sich aus strukturloses Gebilde ansetze. Er versuche

vielmehr eine Synthese zwischen dem theologisch-occasionalistischen und

philosophischen Ansatz in einer neuen Kausaltheorie, die folgende Bedingungen
erfülle, die auch ein islamischer Theologe akzeptieren könne: die Anerkennung der
höheren Seinsprinzipien als der eigentlichen Ursachen der innerweltlichen Vorgänge,

die Ablehnung der logischen Notwendigkeit in den kausalen Verknüpfungen,
sowie das Zugeständnis, dass Gott jederzeit Wunder vollbringen könne (S. 104).
Für Gazali folgten die Vorgänge in der Schöpfung bestimmten nachvollziehbaren

Regeln, sodass sie eine sichtbare, Gottes Macht und Weisheit manifestierende

Ordnung sei. Es gäbe auch durchaus notwendige Verknüpfungen zwischen den

Geschöpfen, nämlich immer dann, wenn Identitäts- oder Implikationsverhältnisse
zwischen den Begriffen vorlägen (z.B. im Satz vom Widerspruch oder im Satz, dass es

unmöglich ist, das Besondere zu bejahen und gleichzeitig das Allgemeine zu
verneinen). Gott sei aber nicht nur logischen, sondern auch bestimmten physikalischen
Zwängen unterworfen: Er könne z. B. die genera nicht verwandeln. Seine Wunder

vollbringe er nicht unter Umgehung, sondern unter Ausnützung fester, aus Form
und Materie bestehender Strukturen und natürlicher Wirkkräfte in den Geschöpfen.
Gazali hätte damit, so Rudolph, zwei Dinge verknüpft, die im Islam häufig als

unvereinbar galten: Die Betonung der Kontingenz unserer Welt, d. h. ihrer fortwährenden

Abhängigkeit vom Willen des Schöpfers, und die Überzeugung, dass sie

trotzdem mit einer vollkommenen Struktur und inneren Ordnung ausgezeichnet sei.

Gazalis berühmtes Diktum, das keine bessere und vollständigere Anordnung der



300 Buchbesprechungen

Schöpfung im Bereich des Möglichen sei, ist als Vorform von Leibnizens Optimismus,

wonach wir in der besten aller möglichen Welten leben, wertbar.
Den ersten Versuch, die Lehren der islamischen Theologen systematisch in

zwölf Prämissen darzustellen, bietet Moses Maimonides (gest. 1204) in seinem
arabisch verfassten Führer der Unschlüssigen (I, 73). Sein Bild des Occasionalis-

mus, das für die Folgezeit prägend wird, ist aber sehr vereinfachend ohne
Berücksichtigung der Differenzierungen bei Gazali; allerdings entspricht dies der Situation
des 12. Jh., wo die islamischen Theologen wieder dem traditionellen Occasionalis-
mus folgen. Rudolphs gut austarierende Erläuterung dieser Passage zeigt Maimonides

als Kritiker, manchmal einseitigen Darsteller, Vermittler und Zeuge des islamischen

Occasionalismus zugleich. Maimonides' Bericht über den Occasionalismus
der islamischen Theologen bildet den Ausgangspunkt in der Vermittlung ins lateinische

Europa: sein Text wurde gegen 1240 als Dux neutrorum oder Dux perplexo-
rum ins Lateinische übersetzt. Von Bedeutung für die Rezeption waren auch die
lateinische Übersetzung von Averroes' (1328) Tahafut, welche Teile von Gazalis

Tahafut enthält.
Der von Perler verfasste zweite Teil des Buches beschäftigt sich mit den

Diskussionen - vorab Kritiken - des Occasionalismus vom 13. Jh. bis Malebranche. Im
13. Jh. wurde das Problem des Occasionalismus vor allem im Rahmen zweier Fragen

diskutiert: der Frage nach der Allmacht Gottes unter dem neuen Doppelaspekt
der potentia absoluta oder potentia ordinata und der Frage der Ordnung der Ursachen

(causa remotissima/propinqua). Es geht dabei darum, mit welcher Art von
Kausalität Gott wirkt, wenn er seine Allmacht ausübt. Die Auffassung, Gott sei die

causa remotissinia aller Dinge und zwischen den Dingen sei jederzeit natürliche

Kausalbeziehung möglich, wurde in der Verurteilung von 1277 ausdrücklich
zurückgewiesen.

Thomas von Aquin diskutiert in der Summa contra gentiles den occasionalisti-
schen Lösungsvorschlag der ihm durch Averroes oder Maimonides bekannten
islamischen Theologen (loquentes in lege Maurorum) und erarbeitet in kritischer
Abgrenzung davon seine eigene Lösung. Perler zeigt sehr schön auf, dass Thomas die
Position der arabischen Occasionalisten auf einen metaphysischen Irrtum hin
zuspitzt, insofern er sie vor dem Flintergrund des Hylemorphismus - anstatt vor dem
des Atomismus, von dem sie eigentlich ausgingen - interpretiert. Er (miss)versteht
das occasionalistische Modell als Antwortversuch auf ein Grundproblem des

Hylemorphismus, nämlich auf das Problem, wie denn eine Form entstehen kann, wenn
sie nicht aus einem compositum von Form und Materie und schon gar nicht aus

reiner Materie hervorgehen kann. Thomas verteidigt seinen Kompatibilismus, der

an der natürlichen Kausalität und an der göttlichen Mitwirkung in aller Kausalität
festhält, gegen die Occasionalisten mit einer aristotelisch geprägten Theorie der
natürlichen Veränderung und der natürlichen Gegenstände, die an sich bestimmte

Eigenschaften und Fähigkeiten haben. Er unterscheidet in jeder Kausalbeziehung
das agens von der Kraft, aufgrund deren es handelt (virtus agendi). Die Wirkkraft
der geschaffenen Gegenstände ist stets auf die Wirkkraft des Schöpfers angewiesen.
Gott ist für Thomas in jedem Zeitpunkt und in jeder natürlichen Kausalbeziehung
unmittelbar präsent, indem er die Wirkkraft eines jeden geschaffenen Dinges
aufrechterhält.



Comptes rendus 301

Weil Thomas vorab die aristotelische natürliche Kausalität gegen die Occasio-
nalisten ins Feld führt, stellt sich die Frage, ob im Rahmen der Aristoteles-Kritik
des 14. Jh. eine occasionalistische Position gefunden werden kann. Man hat
versucht, einen solchen bei Nikolaus von Autrecourt auszumachen, der der Meinung
war, dass wir keine evidente Erkenntnis der Kausalbeziehung haben können und
deshalb oft «Hume des Mittelalters» genannt wird. Perler zeigt aber überzeugend,
dass man dessen Kausalitätsskepsis nicht metaphysisch-occasionalistisch, sondern

epistemologisch deuten muss. Andrerseits führe auch Ockhams Radikalisierung von
Gottes Allmacht nicht zu einem Occasionalismus, denn Wilhelm richte sich nicht

gegen die natürliche Kausalität, sei aber im Gegensatz zu Thomas der Meinung,
dass sie nicht aufgewiesen werden könne.

Dass sich aber eine radikalisierte ockhamsche Position in Richtung Occasionalismus

zuspitzen lässt, zeigt Perler am Beispiel von Gabriel Biel (1410-1495) auf.

Er war Anstoß für die weitere Geschichte der kritischen Auseinandersetzung mit
dem Occasionalismus bis Malebranche. In seinem Sentenzenkommentar hat er das

Konzept der <sine qua no/t>-Ursachen, die bei Ockham noch von den natürlichen
Ursachen unterschieden sind, zu einem generellen Konzept der Kausalität gemacht:
Jede Ursache sei bloß eine <sine qua non>-Ursache; die natürlichen Wirkursachen
seien auch nicht empirisch belegbar. Spanische Spätscholastiker, der Jesuit Luis de

Molina (1535-1600) sowie Francisco Suarez (1548-1617), griffen auf das aristotelische

Modell zurück und kritisierten Biel. Angewendet auf menschliche Handlungen
führe seine Lehre dazu, dass die Menschen für ihre Handlungen nicht mehr
verantwortlich gemacht werden können. De Molina führte dagegen eine bereits von Duns
Scotus vertretene concursus-Theorie ins Feld, wonach primäre (göttliche) und
sekundäre (natürliche) Ursachen zusammen etwas bewirkten.

Auch Malebranche hat sich - neben Descartes - auf Biel bezogen. Der Einfluss
Descartes' sei aber, so Perler, nicht allein auf das Leib-Seele-Problem zu fokussie-

ren, sondern durchaus auch auf Descartes' Kausalitätskonzeption. Sie treffe einerseits

die aristotelische Kausalitätslehre mit der Kritik der Formen, die reine Chimären

seien, ins Mark, andererseits werde zwar nur Gott als cause universelle de tout
und cause totale angesetzt, ohne dass allerdings schon occasionalistische
Konsequenzen gezogen würden. Nicolas Malebranche analysiere den Kausalitätsbegriff
neu im Rahmen einer theologischen Allmachtslehre. Nur Gott sei cause réelle,
körperliche und geistige Substanzen seien lediglich causes occasionelles. Natürliche
Gegenstände hätten keine kausale Wirksamkeit, sie seien bloß Gelegenheit für
göttliches Handeln. Damit macht Malebranche ebenso den Weg frei für die Möglichkeit
eines personalen Gottes, der sich dem Menschen unmittelbar zuwendet, wie auch
für ein die moderne Konzeption vorwegnehmendes Verständnis der Kausalität, die
nicht mittels obskurer Formen, sondern mittels Regelmäßigkeiten arbeitet, auch

wenn diese als von Gott erlassene Naturgesetze verstanden werden können. Perlers
Aufweis der Tradition, auf die sich Malebranche bezieht, zeigt, dass er nicht einfach
ein von Descartes lanciertes Leib-Seele-Problem zu lösen beabsichtigt, sondern
dass er vorab mit dem Kausalitätsproblem ringt. Es gelingt hier also indirekt zu

zeigen, dass Descartes' Neubeginn in der Philosophie kein Bruch ist und der
Occasionalismus nicht einfach aus Descartes' Zweisubstanzenlehre entsteht, sondern
sich in einen kontinuierlichen Diskurszusammenhang eingliedern lässt.



302 Buchbesprechungen

Die ausgezeichnete, innovative Studie von Perler und Rudolph ist wegweisend
in historischer und systematischer Hinsicht: Historisch revidiert sie gründlich
Vorurteile und regt neue Forschung an. Sie zeigt das Problem des Occasionalismus in
einem ganz neuen Licht: es reicht ins 8./9. Jh. zurück. Das Kapitel «Geschichte der
Kausalität» muss also neu aufgerollt werden. Die historiographisch üblichen
Einschnitte bei Descartes und Hume müssen vor einem andern Hintergrund ausgewiesen

werden. Hume, von dem die neuere Forschung gezeigt hat, dass er direkt vom
Occasionalismus beeinflusst ist, hat in den hier präsentierten arabischen Texten
Vorläufer, die skeptisch gegenüber einer natürlichen Kausalrelation sind und auf
bloße Gewohnheit abheben. Als weiteres Desiderat für die philosophiehistorische
Forschung ergibt sich aus der vorliegenden Studie der Einbezug der Theorien der

Ordnung oder Hierarchie der Ursachen, die vom Neuplatonismus (insbes. Plotin
und Proklos) ausgehen. Das gilt in erster Linie für den liber de causis und die

theologia Aristotelis, die, wie der Occasionalismus, im arabischen Kulturkreis des

9. Jh., letztlich in den plotinia arabica oder im proclos arabus, wurzeln, diese
Traditionen aber bewusst umgestalten. Es wäre sehr interessant, das Verhältnis der in
diesem Buch vorgestellten islamischen Theologen, die daran festhalten, dass es

keine hierarchische Ordnung gibt, zu den islamischen Theologen oder Philosophen
zu erforschen, die die Thesen des liber de causis vertreten und mit ihm eine - wenn
auch gegenüber Proklos verminderte - Ursachenhierarchie.

In systematischer Hinsicht zeigt dieses Buch m. E., dass die Problematik der
Kausalität doch für die Metaphysik noch zentraler ist, als man gewöhnlich
annimmt. Der Hauptschauplatz des Occasionalimus ist nicht das metaphysische Leib-
Seele-Problem, sondern eine bestimmte identifizierbare These zur Kausalität, welche

in einem atomistischen Modell (z. B. bei den arabischen Autoren) oder in einem
aristotelischen Substanzmodell (z.B. bei Gabriel Biel) oder schließlich im hyle-
morphismuskritischen kartesischen Substanzkonzept (bei Malebranche) durchgeführt

werden kann. Eine solche Unhintergehbarkeit der Kausalitätskonzeption
gegenüber der Seinskonzeption zeigt sich z.B. auch in der Schöpfungsontologie des

Thomas, die den analogen Seinsbegriff nur mit dem Ursachenbegriff erklären kann,
welcher also gewissermaßen fundamentaler als der Seinsbegriff ist. Vor diesem

Hintergrund hat wohl Mendelssohn Recht, wenn er die Frage des jungen Kant in

der Schrift Versuch, den Begriff der negativen Größen in die Weltweisheit einzuführen::

«Wie soll ich es verstehen, dass, weil etwas ist, etwas anderes sei?» in seiner
Rezension (Briefe, die neueste Litteratur betreffend, 9. May 1965, S. 174)
kommentierte: «Aber es ist gerade eine der tiefsinnigsten, die jemals gethan worden ist.

Wer sie richtig beantwortet, wird der Schöpfer einer neuen und vollständigen
Metaphysik seyn, als wir sie noch haben.»2

Peter Schulthess (Zürich)

2 M. MENDELSSOHN, Briefe, die neueste Litteratur betreffend, <9. May 1765>,
in: ders., Gesammelte Schriften. Jubiläumsausgabe, Bd. 5, 1, Stuttgart-Bad
Cannstatt 1991, S. 668.



Comptes rendus 303

Serge Margel : Le Concept de Temps, Bruxelles (OUSIA) 1999.

La question du temps a toujours fasciné les philosophes, peut-être en raison de

son caractère insaisissable et fuyant, défiant les maîtrises philosophiques. Chacun

garde présente à l'esprit la fameuse réflexion de Saint Augustin dans les
Confessions: «Qu'est-ce donc que le temps? Si personne ne me pose la question, je sais;
si quelqu'un me pose la question et que je veuille expliquer, je ne sais plus» (XI, 14,

17).
Pour tenter d'y répondre, Serge Margel s'est tourné vers Aristote, concentrant

son regard sur la question du rapport entre l'être et le temps dans la pensée du

Stagirite. S'inspirant de prémisses heideggeriennes, il nous livre une étude savante,
minutieuse et très bien documentée, ne s'épargnant aucune difficulté en vue de
débrouiller l'écheveau si complexe de cette aporétique majeure. Au gré d'une partition

finement orchestrée, il rythme son parcours herméneutique en éclairant tour à

tour ce qui caractérise le rapport tout à fait singulier de l'être au temps, puis la

notion de mesure quantitative, l'analogie de proportionnalité qu'elle implique entre

grandeur, mouvement et temps, pour culminer enfin dans une définition du temps
qui rend effective l'intuition originaire de Heidegger, bouclant ainsi la boucle.

Ce travail nous apparaît comme l'expression achevée d'une mise en forme
dialectique de la pensée d'Aristote, mise en forme qui semble être comme le point
d'aboutissement d'une double filiation, elle-même issue de Hegel, et correspondant
respectivement aux couples Husserl-Aubenque et Heidegger-Derrida, ce qui
insuffle au discours de Serge Margel une étonnante virtuosité. La conclusion de

l'auteur est à cet égard exemplaire: «C'est donc, en d'autres termes, parce que le

temps est pensé, dans son être, à partir du présent, qu'il est conçu comme un non-
étant, et c'est parce que l'étant est pensé, lui aussi dans son être, également à partir
du présent, qu'il est alors conçu comme non-temps. L'effacement du temps (par le

temps) semble dès lors impliquer une dimension - le présent comme dimension
absolue - qui ne relève ni vraiment de l'être, ni vraiment du temps. Une dimension

négative prédéterminée, prédisposée et présupposée aussi bien à l'essence de l'être
qu'à l'essence du temps.»

La relation prime sur les termes relatifs et les constitue, le temps s'annule pour
enfanter la présence, et c'est le non-être qui dévoile l'être.

Puisse ce nouvel essai réanimer le débat! Tout n'est pas dit sur Aristote, loin
s'en faut. Pour séduisante qu'elle soit, la brillante démonstration de Serge Margel
ne nous dissuade pas de penser que pour Aristote, ce qui est est présent du fait
même qu'il est en acte. Et comme il y a, selon le livre Thêta de la métaphysique,
diverses manières d'être en acte, il en découle tout naturellement diverses modalités
de la présence: la présence temporelle est le mode propre de présence de ce qui est

en mouvement. Quant à l'articulation prédicative du discours humain, elle résulte,

nous semble-t-il, conjointement de la structure ontologique de ce qui est et de la

nature du rapport intentionnel que l'intelligence humaine, qui s'exerce d'abord au

sein de la perception sensible, entretient avec ce qui est. Dès lors la temporalité n'en
est pas, comme le pense l'auteur, la condition de possibilité, mais bien plutôt l'un
des modes d'exercice. N'y a-t-il pas là conflit d'interprétations? Cela mériterait plus

ample examen.

Yves Page (Genève)



304 Buchbesprechungen

Andreas Urs Sommer : Friedrich Nietzsches «Der Antichrist». Ein
philosophisch-historischer Kommentar, Basel (Schwabe Verlag) 2000, 783 Seiten.

Eine «Umwertung aller Werthe» muss, um sich zu vollziehen, auch das <Medi-

um> erfassen, das sie verkündet. Das ist mit Friedrich Nietzsches Werk spätestens
dann geschehen, als die «Umwerthung» im veröffentlichten Werk selbst als künftige

Veröffentlichung auftauchte. Kündigte sie sich zunächst 1887 auf den Titelseiten
und im Text von Zur Genealogie der Moral unter dem Obertitel «Der Wille zur
Macht» als «Versuch einer ...» an, der auf die schon in Jenseits von Gut und Böse

und dann in der Genealogie anvisierte jüdisch-christliche «Umwerthung aller antiken

Werthe»1 antworten sollte, so ging Der Antichrist, eine Zeit lang noch als eines

von vier Büchern der «Umwerthung» geplant, zuletzt, ab November 1888, als deren

Vollendung aus der rauschhaften Produktion dieses letzten Schaffensjahres hervor.
Aber nicht nur das Werk in seiner Gestalt hatte die «Umwerthung» umgewertet,

sondern auch die Sprache, sowohl gattungsmäßig wie rhetorisch-stilistisch. Dies

implizierte bereits das philosophische Programm), das Jenseits von Gut und Böse

mit der Unterscheidung von zwei Typen des Philosophen entwarf, die in einer

Rang- und Zeitfolge zueinander stehen: Die «philosophischen Arbeiter nach dem
edlen Muster Kant's und Hegel's haben irgend einen grossen Tatbestand von
Werthschätzungen - [...] welche herrschend geworden sind und eine Zeit lang
<Wahrheiten> genannt werden - festzustellen und in Formeln zu drängen».
Aufgrund dieser Abkürzungen alles Geschehenen und sogar der Zeit selbst «bestimmen»

die «eigentlichen Philosophen», die «Befehlende und Gesetzgeber» sind, «das

Wohin? und Wozu? des Menschen und verfügen dabei über die Vorarbeit aller
philosophischen Arbeiter».2 Nachdem die Genealogie, indem sie als radikalhistorische
Kritik die Bedingtheit oder die Kontingenz jener Wahrheiten aufwies, eine Art
Übergang vom philosophischen Arbeiten zum eigentlichen Philosophen) bereitet
hatte, sollten die folgenden Schriften nun zur Gesetzgebung schreiten können.

Das taten sie auch, in einem gewissen Sinn und bis zu einem gewissen Grad:
Während Ecce homo die <Teleologisierung> des eigenen Lebenswerks betrieb, welche

die Götzen-Dämmerung begonnen hatte, verschärfte Der Antichrist die
gesetzgeberische Haltung jener Schrift, die mit dem Hammer philosophirt. Aber auch Der
Antichrist schien insofern Kritik zu bleiben, als er sich wesentlich negativ auf
abzuschaffende Werte bezog und kaum davon unabhängige positive Werte setzte, wie sie

etwa Zarathustra mit der «Ewigen Wiederkunft des Gleichen» und dem «Übermenschen»

verkündet hatte. Selbst das mit «Der Antichrist» unterfertigte «Gesetz wider
das Christenthum» schien nur gerade das zu tun, was es ankündigte, indem es das

Bestehende mit Verboten und Flüchen verneinte.

1 F. NIETZSCHE, Jenseits von Gut und Böse. Vorspiel einer Philosophie der
Zukunft 46 [=JGB; 1886], in: ders., Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe,

15 Bde., hg. von G. Colli und M. Montinari, München/Berlin/New York
1980, Bd. 5, S. 9-243, S. 67 [=KSA 5, S. 67]; vgl. auch Zur Genealogie der
Moral. Eine Streitschrift I 8 [1887], KSA 5, S. 245-412, S. 269.

2 JGB 211, KSA 5, S. 144f.



Comptes rendus 305

Doch gerade die Notwendigkeit und Kontingenz zusammenzwingende Steigerung

der Kritik zum Dekretismus, der den Tod alles Christlichen zugunsten des
Lebens als absoluter Referenz verhängt, ist es, die den Antichrist von den anderen
Schriften dieser Zeit abhebt. Konnte eine Umwertung angesichts der Fundamenta-
lität dessen, was da umgewertet werden sollte, weiter gelangen? Würde man je die
tabula rasa haben, wo alle christlichen Todesspuren ausradiert wären und nur noch
die neuen Lebenszeichen stünden? 1st es nicht zuletzt die Sprache selbst mit ihrer
rhetorischen Dichte, welche die endgültige Umwertung immer aufschiebt, auf eine

Kritik des Gesagten zurückwirft und damit die alten Werte weiterspricht? Müsste
die Umwertung nicht, wenigstens für die Zeit der Umwertung, eine un- oder
antirhetorische Sprache sprechen? - Abgesehen davon, ob Nietzsche ahnte, dass ihm
nicht mehr viel Denk- und Schreibzeit bleiben würde - immerhin sollte er noch in
einer entspannteren Flaltung Ecce homo schreiben -, könnte sich für ihn in dem

Maße, wie die Antithetik sich in einer Eigendynamik bis zur Verwechselbarkeit der

Argumente und des Tons zuspitzte und das Wort zur Tat drängte, auch Der
Antichrist zur «Umwerthung» umgewertet haben.

Solche Mutmaßungen über Nietzsches Antichrist, der die Leser schon durch
einen ungewöhnlichen Eintrittsverweis - «Dies Buch gehört den Wenigsten»3 -
herausfordert, müssen in Zukunft ihre guten Gründe im in jedem Sinn großartigen
philosophisch-historischen Kommentar suchen, den der auch kirchen- und
dogmengeschichtlich beschlagene Philosoph Andreas Urs Sommer vorgelegt hat. Und da

wird es viel zu suchen geben, bis der Reichtum an sprach-, begriffs- und
argumentationsanalytischen Anregungen, an Quellen, an Rezeptionsgeschichte, an fremden
und eigenen Interpretationsansätzen gewogen und geschätzt sein wird. So viel kann

von hier aus bereits gesagt werden: Für die Nietzsche-Forschung ist die Arbeit
schon allein durch die Versammlung, Verknüpfung und Anwendung der seit Mazzi-
no Montinari rege betriebenen Quellenforschungen ein Gewinn, etwa derjenigen
von Andrea Orsucci, der in seiner umfangreichen und akribischen Studie Orient -
Okzident4 die Quellenabhängigkeit von Nietzsches <Instrumentalisierung> des

Judentums gegen das Christentum nachgewiesen hat. Ein etwas weiterer Kreis von
Nietzsche-Lesern wird dem Verfasser die auch für ein basales Verständnis des
Antichrist unentbehrlichen, heute aber kaum noch verfügbaren theologischen und

kirchengeschichtlichen Kenntnisse danken. Geschwinde Zugänge öffnet, neben dem

Quellen- und Literaturverzeichnis und dem Personenregister, das durch Menge wie
Auswahl bestechende (und Wünsche nach elektronischem Zugang ausstechende)
Sach- und Begriffsregister (ergänzt durch ein Bibelstellenregister), so dass dieser

Kommentar, an dessen Ausstattung es der Verlag auch sonst nicht hat fehlen lassen,
auch ein eigentliches Antichrist-Handbuch ist.

3 Der Antichrist. Fluch auf das Christenthum [= AC; 1888/95], KSA 6, S. 165-

254, S. 167.
4 A. Orsucci, Orient - Okzident. Nietzsches Versuch einer Loslösung vom eu¬

ropäischen Weltbild, Berlin/New York 1996 Monographien und Texte zur
Nietzsche-Forschung, Bd. 32).



306 Buchbesprechungen

Tatsächlich mangelt es nämlich neben den zahllosen Monographien zu Leben
und Werk Nietzsches, die sich einen Pfad durch Buch- und Nachlaßtexte schlagen,
an grundlegenden und umfassenden Arbeiten zu den einzelnen Büchern Nietzsches.

Mit einer solchen Leistung, die auf methodischer, interpretatorischer und stilistischer

Zurückhaltung und auf sachlicher Umsichtigkeit, Genauigkeit und
Beharrlichkeit beruht, standen in der neueren Forschung Barbara von Reibnitz' Kommentar

zur Geburt der Tragödie5, der ein starkes philologisches Gewicht auf die
komplexe Entstehungsgeschichte und die klassischen Quellen legt, und Werner Steg-
maiers Werkinterpretation von Zur Genealogie der Moral(\ die dem Kommentar
eine ausführliche Verortung des Buchs in Nietzsches Gesamtwerk vorausschickt,
bislang alleine da.

Zu Recht führt sie Sommer als Vorbilder an, verzichtet aber, auch aus
sachlichmateriellen Gründen, auf die Philologie und die Gesamtschau. Aber während er
sich die Tugenden in der Sache zu eigen macht, scheint die «Gelassenheit» (S. 23,

30, 35) in Methode, Stil und Interpretation, die er sich (mit Stegmaier; S. 18) selbst

verordnet, nicht zu wirken. Anstatt einer knappen Diskussion von Kommentie-
rungsgrundsätzen und ebensolchen Thesen zur Kommentierungsbedürftigkeit des

Werks (als Einzeltext, im Gesamtwerk, in seiner Zeit, in der Rezeption, in der
Forschung, als aktuelle Herausforderung) versucht die «Einleitung» (S. 15-37) von
allem zu viel auf einmal: Im Auf und Ab und Hin und Her zwischen Verfügungsmacht

und Erkenntnisinteresse, Abstand und Nähe zum Text, zum Inhalt, zum Autor

und seinen möglichen Masken, zwischen polemischer Abwehr und süffisanter
Vereinnahmung von Interpretationsmethoden verschwimmen die Grenzen zwischen
dem titelgebenden Begriff des Kommentars und Begriffen wie Lektüre, Exegese,
Deutung und Interpretation beim Versuch, sie zu ziehen, gleich wieder. Die vielen
dennoch anregenden Ansätze müssen sich der Neigung zur gesuchten, gelehrten
und gewundenen Ausdrucksweise beugen, die auch von unverdautem Akademismus

zeugen könnte. Sind gewisse Redundanzen beim Kommentieren, das

Paragraph für Paragraph jeweils im Dreischritt vorgeht (1. Hauptargument; 2. stilistische,

rhetorische Detailanalyse, Argumentationsgang; 3. Begriffsgeschichte, Quellen,

Philologie; «Zur Kommentierungsweise», S. 38 f.), unvermeidlich und sogar
dienlich, so ist dieser Neigung doch eine gewisse Weitschweifigkeit geschuldet, die
auch in der Seitenzahl zu Buche geschlagen hat. Die sentenzenartigen «62
Mutmaßungen» (genau so viele wie Der Antichrist Paragraphen zählt) «[ajnstelle eines
Nachwortes» (S. 686-692) scheinen dem Temperament des Autors besser zu
entsprechen.

Die zwischen Arroganz und Beflissenheit oszillierende Haltung hat aber auch
mit dem zu tun, was Der Antichrist der Leserin und dem Leser zumutet. Sommer
hat dies sehr gut erkannt und in einem separaten, zwischen die fassliche
«Entstehungsgeschichte» (S. 40-48) und den Kommentar eingeschobenen Kapitel mit der

5 B. v. Reibnitz, Ein Kommentar zu Friedrich Nietzsche, «Die Geburt der
Tragödie aus dem Geiste der Musik» (Kapitel 1-12), Stuttgart 1992.

6 W. Stegmaier, Nietzsches <Genealogie der Moral>, Darmstadt 1994
Werkinterpretationen).



Comptes rendus 307

Frage «Der Antichrist - ein <satyrisches> Maskenspiel?» (S. 49-65) auch angemessen

behandelt; hier kommt auch die zugleich gemäßigtere Haltung angemessener
daher. Es ist für heutige Nietzsche-Leser und auch aus der «sich illusionslos
dünkenden Wissenschaftlerperspektive» (S. 58 f.) weniger - das heißt weniger unmittelbar

- die Entscheidung zwischen (religiösen) Glaubenssachen; es ist vielmehr die
Frage, ob Nietzsches Rede, welche die beiden <Sachen>, zwischen denen die Leser
zu entscheiden genötigt werden, durch ihre Zuspitzung ununterscheidbar macht,
noch <rhetorisch>, das heißt mehrdeutig verstanden werden kann, wenn sie doch
dieselbe priesterlich-dogmatische Sprache spricht wie die zu verwerfende Sache -
ob mithin auch noch ein anderer (als) Nietzsche spricht? Das dem nicht so sei, ist in
der Tat schwer hinzunehmen, wenn man Nietzsches Sprachskepsis und Maskenspiel

als Voraussetzung für eine rhetorische (und in diesem Fall entschärfende)
Lektüre betrachtet.

Der ihm als erstem Integral-Kommentator willkommene Umstand, dass dem

Antichrist, im Unterschied zu anderen Nietzsche-Werken, der «Lorbeer der Klassizität»

bislang «versagt» worden sei, erklärt Sommer mit einer «<seltsamen

Mischung) [Sloterdijk] von aufgeklärter Gleichgültigkeit, Feigheit, moralisch begründeter

atavistischer Scham» (S. 20). Die Scham aber ist der dem Subjekt eigene
Affekt, das heißt er grundiert jede beobachtete Subjekti vierung, weil sie stets von einer

Desubjektivierung begleitet wird und umgekehrt. Wenn die Rhetorik zwar ein Mittel

der De-/Subjektivierung ist, aber auch (mit Blumenbergs «Anthropologischer
Annäherung an die Aktualität der Rhetorik») eines, sie zu regulieren, so ist Sommers

philosophische Diagnose des Leserproblems also richtig; sei es, dass auch die

heutigen Leser von der rhetorischen Antirhetorik des Antichrist entweder subjekti-
viert oder desubjektiviert werden, sei es, dass sie Nietzsche selbst dabei beobachten.
Die Aktualität des Antichrist läge also nicht zuletzt in dieser <Entdeckung> der
Scham der Sprache, die Rhetorik und Glaube auch heute noch verschweißt.

Wenn die Einwände angesichts der unbestritten großen Leistungen dieses

Kommentars auch für den beschämend wären, der sie vorbringt, so sind sie wenigstens

der <Sache> des Antichrist angemessen. Zuerst gelten sie aber den Eingangshürden,

die sich der Kommentar, dem viele Leser und Leserinnen zu wünschen

sind, nicht vom Kommentierten aufzwingen lassen sollte. Zuletzt sollte aber auch

dem Kommentator sein «plaisir de texte» (S. 33) vergönnt sein; doch wenn er sich
schon in die von Nietzsche verfluchte Position des Wissenschaftlers begibt - «Das
Verbrecherische im Christ-sein nimmt in dem Maasse zu, als man sich der Wissenschaft

nähert. Der Verbrecher der Verbrecher ist folglich der Philosoph»1 -, warum
dann nicht gleich in der (nach Nietzsche) perversen Form einer bescheidenen Askese?

Hubert Thüring (Basel)

7 AC, «Gesetz wider das Christenthum», KSA 6, S. 254.



308 Buchbesprechungen

Aldo Lanfranconi : Nietzsches historische Philosophie, Stuttgart-Bad Cannstatt

(frommann-holzboog) 2000 (Quaestiones; 7), 186 Seiten.

Untersuchungen zu Nietzsches Historienbegriff beziehen sich meist auf dessen

einschlägigen Werke Vom Nutzen und Nachteil der Historie für das Leben und Zur
Genealogie der Moral. Im Unterschied dazu konzentriert sich die Monographie des

Zürcher Privatdozenten Aldo Lanfranconi auf jene Aphorismen aus Menschliches,
Allzumenschliches [=MA], in denen Nietzsche erstmals den Begriff der (histori-
schen Philosophie) exponiert. Was <historische Philosophie) sei, komme demnach

nur in den Blick, wenn sie in ihrer (historischen) Konstellation erkennbar wird: als

Ablösung von der <Metaphysik> und der Anbindung an die Naturwissenschaft) (so
Nietzsche selber im ersten Aphorismus von MA). Lanfranconi analysiert diese

Ablösungsbewegung und fragt nach deren programmatischen Funktion) für Nietzsches

Denken und Schreiben. Wenn Historie, wie Nietzsche propagiert, eine feinere

Kunst des Reisens> sei, dann Hessen sich seine Texte lesen wie <Reiseberichte> in

unsere <innere Welt). Wobei - so wäre zu ergänzen - wir Lesenden selber zu neuen

Expeditionen aufbrechen.
Als Ausgangspunkt solcher Erkundungen kann Lanfranconis quellenkritische

Rekonstruktion des ersten Aphorismus von Menschliches, Allzumenschliches gelten,

in dem Nietzsche seine neue Philosophie als «Chemie der Begriffe und

Empfindungen» einführt. Die damit intendierte Abkehr von metaphysischen Fragestellungen

richtet sich implizit nicht nur gegen Kant und Schopenhauer, sondern nimmt
nach Lanfranconi auch auf die so genannte <Ignorabimus-Debatte> zwischen David
Friedrich Strauss und Emil Du Bois-Reymond Bezug, in der die Grenzen des Welt-
und Naturerkennens verhandelt werden. Vor diesem Hintergrund entfalte Nietzsche
sein Verständnis von Naturwissenschaft) in sachlicher Nähe zu John Stuart Mills
erklärenden Psychologie. Während Mill jedoch nach den kausalen Gesetzmäßigkeiten

von <chemischen Ideenassoziationen> frage, fokussiere Nietzsches <Chemie>

auf die historisch veränderlichen <Ursachen und Zwecke) von Empfindungen. Wie
Lanfranconi zeigt, lehnt Nietzsche die Rede von mentalen Gesetzmäßigkeiten) ab,

weil Geisteszustände für ihn <Zurechtmachungen> sind, die bloß in ihrem
phänomenalen), nicht <realen> Ausdruck fassbar werden - eine These, die sowohl auf
Eduard von Hartmanns Philosophie des Unbewussten zurückgreift wie auch auf
F. A. Langes Auseinandersetzung mit Kant in seiner Geschichte des Materialismus.
Beides sind, wie die Nietzsche-Forschung überzeugend dokumentiert hat, zwei
prägende Lektüren für den jungen Nietzsche. <Historische Philosophie) bei Nietzsche
meint also <Chemie der inneren Welt). Sie beschreibt nach Lanfranconi, «wie das
<Chaos in unserem Geiste> aufgrund (verinnerlichter) Interpretationsschemata in die
geformte und sprachlich formulierbare Gestalt des bewussten (Seelenlebens) (darin
inbegriffen das rationale Denken) überfuhrt wird.» (S. 122) Ihr Grundzug ist die
später in der Genealogie der Moral vollzogene These, dass (Ursprung) und
(Zweck) des Denkens nicht zusammenfallen.

Das Programm der (historischen Philosophie) als einer «Entstehungsgeschichte
des Denkens» (MA 16) will Lanfranconi in einem zweiten Schritt für das Verständnis

von Nietzsches eigenem - aphoristischen - Denkstil fruchtbar machen. Der A-
phorismus erscheint ihm als «Abbildung der mentalen Chemie» (S. 129), weil darin
die (Genesis der Gedanken) unverfälscht zum Ausdruck komme. Im Durchbrechen



Comptes rendus 309

kausaler Stringenz zugunsten <chemischer> Gedankenkombinationen und -asso-
ziationen wirkten Nietzsches Aphorismen zugleich als «Katalysator der mentalen
Chemie» (S. 130). Die daraus gefolgerte These, dass der Aphorismus bei Nietzsche
(Moment und Medium> dessen sei, was er zugleich (repräsentiert und analysiert),
bleibt allerdings im Vagen. Teilweise unscharf ist nicht nur die Interpretation des

Aphorismus selber, sondern auch das Kleingedruckte, wonach unter Aphorismus
«allgemein diejenige Textgestalt oder Präsentationsform verstanden werden [soll],
die Nietzsche seit Menschliches, Allzumenschliches in der überwiegenden Zahl seiner

Schriften verwendet hat.» (S. 128) Sollte etwa gerade die «Genealogie der Moral»

zu jenen Ausnahmen gehören, bliebe die These von der ausgezeichneten Funktion

des Aphorismus als (unverfälschtes Abbild) des historischen Philosophierens
zumindest fraglich.

Dass Nietzsche tut, wovon er spricht, zeigt sich nach Lanfranconi auch an den

verschiedenen (Autornamen> des Philosophen. Dieser Gestus des Maskierens sei

Ausdruck des (Einverleibens> von fremden Gedanken wie auch der (Projektion) des

eigenen Selbstbildes auf andere und vollziehe darin die (zurechtmachende) Bewegung

der (mentalen Chemie). Nietzsches Denken teilt also die Strukturmerkmale
des Gedachten und lädt dazu ein, seinerseits aus der Perspektive der historischen

Philosophie gedeutet zu werden. Lanfranconi demonstriert dies im ersten Teil seines

Buches, indem er dazu auffordert, Nietzsches Schriften ohne Bezugnahme auf eine

systematische Autorintention als (Palimpseste) zu lesen und ihren (moralischen)
Gegenstand ins Zentrum zu rücken. In dieser Einstellung zeige sich erst die ganze
Dimension von Nietzsches Philosophie: sie sei (Historie der Moral) im «Dienst der

Selbsterziehung und Selbstgestaltung» (S. 77) - einer (Gestaltung) allerdings, die
sich auf kein vorgegebenes (Selbst) bezieht, sondern dieses im Akt des

Gestaltungswillens ständig neu erschafft.
Die Reiseroute Lanfranconis ist also auf Reflexivität angelegt. Nietzsches Masken,

seine historische Philosophie, die Geschichte der Moral und die Perspektive
des Nietzsche-Interpreten folgen sich in einem Kaleidoskop wechselseitiger
Erklärungen. So systematisch reizvoll dies ist, so droht - oder lockt? - gleichwohl hier
und dort ein Immunisierungseffekt, wenn Nietzsches Begriff der Historie als
(chaotischer Kampfplatz von Einflüssen) zur interpretativen Regel wird. Zu oft und an zu
entscheidenden Stellen - zum Beispiel in Bezug auf systematische Paradoxien nicht
nur in der Methodik Nietzsches, sondern auch des Nietzsche-Interpreten selber -
verführt dieser Ansatz dazu, dem Anspruch auf Klärung auszuweichen und den
(chaotischen Kampfplatz) vorschnell zu räumen. Gleichwohl liefern Lanfranconis
Untersuchungen, die auf ein Forschungsprojekt zur (philosophischen Begriffsbildung)

zurückgehen, einen interessanten Beitrag zur Nietzsche-Quellenforschung.
Wer noch daran gezweifelt hätte, dass Nietzsches Texte (Palimpseste) sind, wird
durch reiche Quellenbezüge eines Besseren belehrt.

Katrin Meyer (St. Gallen)



310 B uchbesprechungen

Mark Hunyadi : L'art de l'exclusion, Paris (Éditions du Cerf) 2000, 138 pages.

Contrairement à ce que son titre pourrait laisser croire, cet ouvrage n'est pas un
manuel à l'intention des chefs d'entreprise ou des hommes d'État, qui leur
donnerait des conseils ou une marche à suivre afin d'exclure certaines personnes de

l'entreprise ou du pays qu'ils dirigent. Comme son sous-titre l'indique, Une critique
de Michael Walzer, il s'agit d'un examen de la pensée de ce philosophe américain et

plus particulièrement de sa conception de la justice qui, comme on le sait, s'articule
autour de la notion de sphères: les principes de justice présidant à la distribution des

biens diffèrent selon la nature de ces derniers, formant des domaines d'allocation
clos. D'où le titre de l'ouvrage: la doctrine de Walzer est un art de l'exclusion
puisque, selon les communautés et selon les biens, le groupe des personnes qui
bénéficieront de la distribution (les inclus) et le groupe de ceux qui n'en
bénéficieront pas (les exclus) varieront.

Ce qui intéresse fondamentalement l'auteur, ce n'est toutefois pas d'exposer la
doctrine walzérienne pour elle-même. Le projet qu'il poursuit est en fait le projet
hunyadien, tel qu'on l'observe dans les autres ouvrages de cet auteur: développer
une conception de la justice procédurale, basée sur la discussion - et donc parfois le

conflit -, à même de permettre le fonctionnement moralement adéquat de sociétés

pluralistes et multiculturelles comme les démocraties occidentales. Or, pour ce projet,

la pensée de Walzer joue un rôle intéressant: elle part sur le bon chemin, puis

s'égare. Le bon chemin, c'est l'antiréalisme moral: il n'y a pas de nature humaine,

pas d'essence du bien ou du juste qui préexistent aux décisions humaines. Ainsi,
nous sommes les auteurs des règles politiques et sociales, règles que nous avons le

pouvoir de modifier si nous le jugeons adéquat, au moyen de la discussion
publique. Cette discussion n'est d'ailleurs pas seulement un moyen, mais la condition
de légitimité des règles choisies. Du moins est-ce ainsi que, selon l'auteur, il
faudrait conclure. Mais Walzer s'arrête en chemin, du fait de son communau-
tarisme: le principe de discussion est, chez lui, court-circuité à deux niveaux. A
l'intérieur de la société, la discussion ne peut s'étendre jusqu'aux significations
partagées, puisqu'elle les présuppose; il existe donc un socle normatif inaccessible à

la discussion, ce qui a d'ailleurs valu à Walzer les reproches de relativisme et de

conservatisme sous la plume de certains critiques. Entre les communautés, ce socle
normatif est le principe d'appartenance: chaque communauté a le droit plein et
entier de décider qui a le droit d'y entrer (immigration). Pour Hunyadi, ces deux
limitations sont inacceptables, car elles violent l'universalité du principe de
discussion et subordonnent la personne, sujet moral autonome, au sujet d'appartenance
(cette subordination est une réduction, d'où l'expression «réduction identitaire»
dont use l'auteur). Par là, et c'est paradoxal, Walzer se met dans l'impossibilité de

penser le multiculturalisme, la question des minorités nationales et, au plus profond,
la séparation des personnes.

Bernard Baertschi (Genève)



Comptes rendus 311

Roberta de Monticelli : L'avenir de la phénoménologie. Méditations sur la
connaissance personnelle, Paris (Aubier) 2000.

En cohérence avec le mouvement philosophique dont elle se réclame, l'auteur
propose un exercice de réflexion sur la connaissance personnelle en même temps
qu'une propédeutique, destinée à tout lecteur, à la démarche phénoménologique.
Car la phénoménologie est moins une doctrine qu'une méthode.

Au fil d'une méditation censée épouser le déroulement quotidien d'une semaine
de congé sur des hauteurs enneigées, en ces circonstances qui constituent en elles-
mêmes une époché, une suspension favorable à un retour réflexif sur ce discours
silencieux de la vie personnelle qui nous accompagne en chacune des tâches

auxquelles nous nous adonnons, elle jalonne un parcours de quelques passages obligés
de la phénoménologie: du principe de fidélité (contre l'intellectualisme, Husserl
réclamait avec force un retour aux choses mêmes: dans son rapport aux objets, c'est
toujours quelque chose du sujet et de l'objet qui se découvre), jusqu'à la conscience
intentionnelle (toute conscience est conscience de...) en passant par ses diverses
modalités (perception, imagination, idéation).

Le projet de l'auteur n'est pas d'abord celui d'un exposé de la démarche
reflexive pour elle-même. L'objet dont elle vise la connaissance, c'est la personne,
c'est ce qui constitue chacun en individualité essentielle. Aux diverses approches
des sciences dites humaines, cette individualité échappe, et cela, conformément à un

principe qu'Aristote formulait, et que l'auteur rappelle: «Il n'y a pas de science de

l'individuel». Elle échappe même à la conscience de soi que chacun peut
développer. La phénoménologie a par excellence son destin lié à ce nœud paradoxal, elle

prétend qu'il est une connaissance, autrement constituée que celle de la science,
mais non moins rigoureuse dans ses démarches, de ce qui est singulier, et de cette

singularité par excellence qu'est une personne. La tâche est donc d'abord de montrer

que la personne n'est pas une fiction (c'est l'objet de la cinquième méditation
intitulée «L'individualité essentielle»). «La réponse est que l'individualité essentielle

des personnes se montre de façon aussi décisive que celle de leurs œuvres -
lesquelles, après tout, ont hérité cette individualité de façon dérivée, un peu comme
une marque de production. L'individualité essentielle est un mode de la
transcendance» (p. 166; souligné par l'auteur). Elle se donne originairement à la
conscience de l'intérieur, et de l'extérieur par empathie. Transcendante, l'individualité

essentielle ne peut être qu'une Idée qui oriente la pensée. Placé devant une
tâche infinie, celle de la connaissance de ce qui déborde la connaissance, le philosophe

en appelle à une œuvre collective. L'initiation à la phénoménologie est une
propédeutique à la «connaissance personnelle». Le phénoménologue ne pense pas
en lieu et place du lecteur ou de l'auditeur: il livre les instruments qui permettront à

l'auditeur ou au lecteur de poursuivre une réflexion dont l'aboutissement idéal
serait la connaissance de soi. Il découvre les grands domaines d'application de la

réflexion, les niveaux de stratification du moi, des «sentiments sensoriels» à la
«structure de la personne» - tout ce qui constitue les modes d'engagement où se

signale du «personnel», les «affinités électives», les façons particulières de valoriser
(les rencontres, les œuvres), les pondérations des valeurs elles-mêmes.

La lecture de l'ouvrage est un moment de méditation dont l'un des intérêts est

de permettre au lecteur une explication avec son propre vécu. Cependant, dans



312 Buchbesprechungen

l'univers complexe de la réflexion phénoménologique et de ses rapports à la

philosophie de manière générale, l'auteur a fait des choix, qui reviennent
généralement à éviter les questions trop épineuses. L'allant de sa pensée en est le style.
«L'individualité essentielle» est connaissable parce qu'elle «se montre» (en raison
même de sa transcendance): c'est donc qu'elle existe. Supposons-le de bonne foi. Je

crois que la difficulté n'est pas d'aboutir à une telle conclusion, elle est, à partir
d'elle, de construire. Et on ne résout pas le paradoxe de la connaissance personnelle
en substituant, à une positivité expérimentale qui la nie, une positivité qui croit
pouvoir l'affirmer à l'appui du «sentiment d'un moi singulier». Certes il existe des

œuvres singulières que nul ne reproduira jamais: les êtres vivants, organisés de

manière complexe, aussi sont singuliers et aucun individu n'y est exactement
identique à un autre. Dirons-nous que la Vie est la personne par excellence?
Devrons-nous traiter d'essentielle l'individualité d'un chimpanzé? Ou au contraire,
l'individualité du chimpanzé n'affecte-t-elle pas que des caractères secondaires?

N'en va-t-il pas de même, dans le monde humain, de la coloration particulière des

sentiments, des styles et des manières d'être, de la façon qu'un individu a de faire
des choix? Sans doute, pour prendre un autre exemple que l'auteur à qui «La Divine
Comédie» sert de modèle, le style proustien est une marque d'identité, impossible à

reproduire exactement de manière spontanée. Mais le style, est-ce là l'essentiel de

l'œuvre de Proust? Surtout: est-ce là ce qui faisait de Proust une personne? Et si

nous essayons de voir quelle connaissance de l'individu «Marcel Proust» toute la
Recherche tente de médiatiser, au nom de cette idée que le souvenir qui pénètre par
effraction dans la conscience fait entrer en résonance avec le Moi le plus profond et
le plus singulier, en cette occurrence singulière, le Moi «Marcel», métaphore de

Marcel Proust, nous découvrirons peut-être quelque chose de ce qui fait l'essence
de l'individualité humaine, ceci, que le monde intérieur peut être compris comme
l'organisation d'une phrase musicale. Mais aucune existence ne coïncide, dans son
vécu, avec sa formule mélodique. Proust, je crois, ne nous délivre qu'une formule
générale: au cours de la Recherche, il est là sous la masse d'un discours qui nous
découvre des apparences sous lesquelles se dérobe l'essence de son Moi; au terme
de la Recherche, il s'abolit et laisse au lecteur d'errer dans les dédales d'un
labyrinthe. Au mieux, la tâche du phénoménologue est d'esquisser des directions de

sens sous le profil desquelles un individu est invité à se dessaisir de la pose du Moi
pour aller plus avant, vers soi. Il est peut-être futile de le faire. Au bout du parcours,
l'objet recherché échappera faute de combustible. Et l'entreprise de se connaître,
dont on ne saura jamais si elle a un véritable intérêt philosophique, est au mieux une
présomption naïve, au pire un passe-temps mondain, si elle se masque la conscience

qu'elle est sans fondement objectif. C'est cela qui en fait l'intérêt véritable, l'absurdité

de son projet. Une personne ne se signale pas par excellence dans l'acte de se

connaître, mais là où elle existe son défaut d'être. En cela, elle n'est pas un objet, et
donc pas un objet de connaissance.

André Sauge (Genève)



Comptes rendus 313

Christine Tappolet : Émotions et valeurs, Paris (Presses Universitaires de France)
2000, 296 pages.

Contrairement à bien des livres paraissant actuellement en langue française
dans le domaine de la philosophie analytique, celui-ci n'est pas de l'histoire de la

philosophie contemporaine; c'est de la philosophie. L'ouvrage de Christine
Tappolet est une contribution originale et significative à l'épistémologie des valeurs. La

position cognitiviste qu'elle défend, où les émotions jouent un rôle cognitif
fondationnel, s'inspire lointainement de celles d'Alexius Meinong et de Max
Scheler.

Sa démarche présente une remarquable architecture d'ensemble. L'auteur
commence par clarifier le concept de valeur et présente une taxinomie des concepts
de valeurs. Elle pose une distinction entre les concepts spécifiques et les concepts
généraux de valeurs; parmi les concepts spécifiques, elle fait une distinction entre
les concepts affectifs de valeurs et les concepts substantiels (non affectifs). Elle
explique la différence entre valeurs extrinsèques et intrinsèques et discute les

questions de la polarité des (concepts de) valeurs, de leurs degrés variables, de leur
hiérarchie, de leur incommensurabilité, et de leur rapport aux normes.

En ce qui concerne les différentes ontologies des valeurs, l'auteur affirme
comme trait distinctif du réalisme, qu'elle oppose à l'irréalisme, la thèse suivant
laquelle les valeurs sont des propriétés monadiques, non relationnelles, des choses

qui les instancient. Ces propriétés monadiques peuvent être identiques à des

propriétés non axiologiques, soit au niveau des types, soit au niveau des particuliers;
elles peuvent être survenantes, gestaltiques ou encore indépendantes des propriétés
non axiologiques. L'auteur distingue aussi de nombreuses positions irréalistes, et ne

manque pas de justifier sa classification des ontologies réalistes et irréalistes. On

peut toutefois se demander s'il n'aurait pas fallu envisager une classification plus
souple et complexe, soit en renonçant au simple dualisme entre réalisme et
irréalisme par l'introduction d'une ou plusieurs catégories intermédiaires, soit en

proposant parallèlement une seconde classification dualiste qui différerait de la
première par le sens des termes «réalisme» et «irréalisme». L'un ou l'autre procédé

permettrait peut-être de mieux refléter la complexité des rapports en présence,

surtout lorsqu'on s'aperçoit que d'après la classification de l'auteur, on doit
considérer comme réaliste la position affirmant que les valeurs sont des propriétés
monadiques seulement possibles, tandis qu'il faudrait compter comme irréaliste la

position d'après laquelle les valeurs sont des propriétés relationnelles actuelles.
Dans les pages consacrées au problème de la connaissance des valeurs, l'auteur

pose la question suivante: à supposer qu'une ontologie réaliste des valeurs soit

correcte, quelle est l'épistémologie qui convient le mieux pour expliquer la

justification de nos croyances axiologiques? En cherchant à répondre à cette
question, l'auteur vise en fait deux buts distincts, mais corrélés. D'une part, il s'agit
de construire une épistémologie des valeurs compatible avec le réalisme axio-
logique sous l'une ou l'autre de ses formes. D'autre part, bien que l'auteur ne pense
nullement avoir prouvé la vérité d'une conception réaliste des valeurs, elle veut
montrer que la construction d'une épistémologie des valeurs dans la perspective
d'un réalisme ontologique constitue une défense du réalisme, dans la mesure où elle

permet de répondre à une objection importante contre le réalisme, objection de J. L.



314 Buchbesprechungen

Mackie d'après laquelle une épistémologie satisfaisante des valeurs serait impossible

si celles-ci étaient des propriétés monadiques.
L'auteur envisage et évalue plusieurs théories possibles de la justification

épistémique susceptibles de s'appliquer aux croyances axiologiques (le fonda-
tionalisme, le cohérentisme, l'externalisme, dont le fiabilisme, et des théories
hybrides). En fin de compte elle rejette le cohérentisme, le fiabilisme et le fon-
dationalisme non intuitionniste, et conclut en faveur d'un fondationalisme
intuitionniste - position suivant laquelle nous avons des expériences qui présentent les

valeurs dans un contenu non conceptuel, et donc non propositionnel. De telles

expériences peuvent servir de fondements à la justification prima facie de nos

croyances axiologiques sans elles-mêmes exiger une justification fondée sur des

croyances antérieures. Ces expériences sont des émotions.
Une dernière partie du livre a donc pour but d'expliquer et de défendre un

fondationalisme intuitionniste. À cette fin l'auteur cherche à établir deux thèses

centrales: les émotions sont des expériences de valeurs; la justification de nos

croyances axiologiques dépend fondamentalement des émotions ainsi conçues. A
cette fin, l'auteur doit défendre une théorie des émotions comme expériences
cognitives non conceptuelles, et donc non propositionnelles. Elle le fait en passant
en revue différentes théories contemporaines des émotions (théorie phénoménaliste,
théorie cognitivo-conative, théorie cognitive standard), puis en montrant que
d'importantes objections peuvent être formulées contre chacune, objections auxquelles
échappe pourtant la théorie selon laquelle les émotions sont des entités
intentionnelles possédant un contenu non conceptuel des valeurs. Celles-ci seraient donc

analogues à des expériences perceptuelles dont le contenu est non conceptuel. Les
émotions ainsi conçues jouent, dans la justification des croyances axiologiques, un
rôle analogue à celui des expériences perceptuelles dans une conception fonda-
tionaliste de la justification des croyances perceptuelles. La théorie de la
justification de l'auteur comporte un aspect faillibiliste (une émotion n'est pas
nécessairement appropriée, et la croyance axiologique fondée sur elle peut être justifiée
sans être vraie); un aspect non propositionnaliste (les contenus des émotions
fondamentales qui justifient prima facie les croyances axiologiques ne portent pas sur
des propositions, mais sur les valeurs elles-mêmes); un aspect fondationaliste (la
justification des croyances axiologiques dépend nécessairement d'états mentaux qui
ne sont pas eux-mêmes des croyances); un aspect internaliste (la justification
dépend d'états internes du sujet). Comme l'auteur a distingué différentes sortes de

croyances axiologiques, elle établit les conditions suffisantes de justification pour
les croyances portant sur les valeurs affectives, les valeurs substantielles (non
affectives), les valeurs générales pro tanto et pro toto, les croyances comparatives,
et les croyances portant sur les différents niveaux hiérarchiques des valeurs.

En fin de compte, l'auteur ne cherche pas à prouver la vérité du réalisme

axiologique. Mais elle réussit à réfuter une des objections majeures lancées contre
cette position - objection de Mackie d'après laquelle, si les valeurs étaient des

propriétés monadiques, il serait impossible d'en fournir une épistémologie
adéquate. Ce n'est pas le moindre mérite de ce livre, d'ailleurs rempli de bien d'autres
lumières sur la théorie des émotions, l'ontologie et l'épistémologie des valeurs. Il y
a dans cet ouvrage remarquable à la fois une ampleur de vue systématique et une



Comptes rendus 315

clarté constante, globalement convaincante. Le livre est une lecture incontournable

pour tous ceux qui travaillent dans le domaine. Les étudiants trouveront une bonne
introduction à plusieurs problèmes de méta-éthique. Les philosophes patentés
trouveront une défense de thèses substantielles avec laquelle il faudra désormais

compter.

Richard Glauser (Neuchâtel)

Denis Müller & Hugues Poltier, dir. : La dignité de l'animal, Genève (Labor et

Fides) 2000, 461 pages.

Cet ouvrage reprend, pour l'essentiel, des communications faites à un colloque
sur le même thème. Le propos du colloque et du livre est de mener une réflexion sur
la notion de «dignité de la créature», qui figure depuis quelques années dans la
Constitution suisse (avec un petit problème de traduction, puisque la version
française de la nouvelle Constitution dit «intégrité» et non «dignité»). Le sujet est toutefois

un peu resserré, comme l'indique le titre: il s'agit de l'animal, de son statut et

de la valeur qui lui échoit - le sous-titre de l'ouvrage dit: «Quel statut pour les

animaux à l'heure des technosciences?» -, et non de toutes les créatures (vivantes).
Le propos est à la fois théorique et pratique. Parmi les vingt-quatre

contributions qu'on peut lire, certaines émanent de philosophes et de théologiens, d'autres
de scientifiques pratiquant souvent l'expérimentation animale, le souci des éditeurs
étant d'aborder la question sous ses aspects descriptifs (que font les scientifiques?),
conceptuels (que faut-il entendre par «dignité»?), et normatifs, tant au niveau

éthique qu'au niveau juridique (en Suisse, on va devoir se prononcer sur la question
de savoir si le statut juridique de l'animal doit être changé). Une partie de l'ouvrage
est encore dévolue à une question plus particulière (en quelque sorte un terrain où
les réflexions sur la dignité de l'animal peuvent être éprouvées), celle des

xénotransplantations.

L'enjeu philosophique (c'est-à-dire conceptuel et normatif) de la question de la

dignité de l'animal est révélé par une sorte de paradoxe: comment attribuer une

dignité à un être autre que la personne (humaine)? En effet, on affirme depuis Kant

que seul l'homme a une dignité, les autres êtres n'ayant, en tant que choses, qu'un
prix. Cette manière d'aborder le problème montre à quel point le modèle kantien est

dominant dans notre culture (jamais, en effet, un aristotélicien n'aurait la moindre
velléité de voir les choses ainsi), et avec lui, la place centrale que l'homme occupe
en éthique. D'où d'ailleurs le label que l'on donne à cette position:
anthropocentrisme. Actuellement, cette position fait l'unanimité contre elle, du moins dans

sa version forte, celle qui n'attribue aucune valeur intrinsèque à un être autre que
l'homme et considère donc les animaux comme des choses, c'est-à-dire des entités
dont la valeur est purement instrumentale. D'où la recherche de positions plus en
accord avec nos intuitions (et nos jugements bien considérés), qui donnent la préférence

à un anthropocentrisme modéré (hommes et animaux ont une valeur
intrinsèque, c'est-à-dire une dignité, mais celle de l'homme est supérieure) ou à un
zoocentrisme hiérarchique (animaux et hommes ont une valeur intrinsèque, mais
celle de l'animal est inférieure), voire égalitaire (toutes les espèces ont la même



316 Buchbesprechungen

valeur, car elles poursuivent chacun leur bien, même si ces biens sont différents). La

question difficile pour tous ceux qui affirment la supériorité en valeur de l'homme
est d'indiquer le critère de la hiérarchie, ce que Klaus Peter Rippe appelle «l'accès à

la normativité» (p. 272). Le critère classique était la possession de la raison, mais il
est contesté par de nombreux auteurs, particulièrement par les militaristes et certains
zoocentristes, on vient de le voir. Reste que tous pourraient se mettre d'accord sur
cette caractérisation de la dignité animale proposée par Alberto Bondolfi: «Est
contraire au critère de la dignité de la créature toute pratique visant à faire des

animaux ni plus ni moins qu'un pur instrument entre les mains des humains, sans

aucune sensibilité pour les intérêts et pour les besoins spécifiques à cette forme de

vie» (p. 365-366).
Au-delà des prises de position sur la valeur des entités en présence (homme et

animal) et de leur place respective sur une éventuelle échelle, chacun rencontre
inévitablement la question du conflit des intérêts, car aucune des positions défendues

ne prétend que les intérêts humains priment toujours sur les intérêts animaux,
même si la valeur de la vie humaine est plus grande que celle des animaux. En effet,
on ne saurait sacrifier l'intérêt vital d'un animal à une simple préférence humaine.
D'où la nécessité d'une pesée des intérêts, qui se heurte à bien des difficultés (pensons

aux xénogreffes), d'autant que seule l'une des parties a la parole: l'homme,
lequel a manifestement un penchant pour ses propres intérêts. Beat Sitter-Liver,
dans la conclusion de l'ouvrage, est par conséquent assez critique par rapport à la

pratique actuelle: «Une véritable pesée des biens s'en voit d'emblée compromise»
(p. 437), estimant qu'elle doit être substantiellement améliorée.

Un ouvrage de plus de quatre-cents pages, regroupant plus de vingt con-
tributeurs ne peut être aisément résumé et il est difficile d'en faire ressortir toute la

diversité et la richesse. Les questions que nous avons mentionnées ne recouvrent
évidemment pas toutes celles qui sont abordées. Elles donnent cependant une idée

que nous espérons suffisante de l'intérêt et de l'importance de la question, qui est en

définitive celle d'adopter une attitude moralement adéquate non seulement par
rapport aux animaux, mais aussi par rapport à nous-mêmes, car nous avons un intérêt

prépondérant à nous comporter de manière normativement appropriée. Il en va de

notre dignité et de notre intégrité.

Bernard Baertschi (Genève)

Hans Kunz : Erwartung, Bildwelt und Phantasie. Mit einer Autobiographie und
Beiträgen zum Werk, hg. von Jörg Singer, Frauenfeld/Stuttgart/Wien (Verlag
Huber) 2001, 138 Seiten.

Der Band gibt einen Einblick in das Schaffen von Hans Kunz (1904-1982),
Ordinarius für Philosophische Anthropologie und Theoretische Psychologie an der
Universität Basel, 1947-1974 Redaktor der Studia Philosophica und Mitbegründer
der Zeitschrift Psyche. Der Band ist ein Geleit zur geplanten Werkausgabe in 16

Bänden, die von der Hans-Kunz-Gesellschaft herausgegeben wird und die das weit

verstreute, teils schwer zugängliche bzw. unpublizierte Werk des Philosophen,
Psychologen und Biologen neu erschließen will. Der vorliegende Band umfasst neben



Comptes rendus 317

einem Vortrag von 1960, der dem Band den Titel gibt und das Thema des Hauptwerks

(Die anthropologische Bedeutung der Phantasie, 2 Bde. 1946) aufnimmt,
und einer informativen autobiographischen Skizze (aus dem Band Psychologie in
Selbstdarstellungen von 1972) Beiträge anderer Autoren (Jörg Singer, Max Herzog,
Max Moor) zum anthropologischen und botanischen Werk von Kunz sowie eine

Bibliographie der veröffentlichten Schriften und des Nachlasses und einen
Editionsplan der vorgesehenen Werkausgabe. Der Band vermittelt einen Eindruck vom
spezifischen Profil und der Vielseitigkeit der wissenschaftlichen Arbeit von Kunz,
die sich in eigenständiger Phänomenanalyse wie in intensiver Auseinandersetzung
mit zeitgenössischen Positionen der Phänomenologie, der Anthropologie, der
experimentellen Psychologie und der Psychoanalyse entwickelt. Eine zentrale Stellung
nimmt die kritische Rezeption der heideggerschen Daseinsanalytik ein, deren fun-
damentalontologische Orientierung Kunz in den Bereich ontischer Sachverhalte
und damit der anthropologisch-psychologischen Beschreibung zurückwendet; ein
Prüfstein dieser Verlagerung ist die veränderte Phänomenologie der Angst und des

Todesbewusstseins (mit der sich die wiederholt behandelte These vom «Todesursprung

des Geistes» verbindet). Einen anderen Schwerpunkt, dem fünf Bände der

Werkausgabe gewidmet sind, bilden Studien zur Psychopathologie und
Psychoanalyse.

Emil Angehrn (Basel)


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

