Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 60 (2001)

Artikel: Platone e l'architettura del nomos
Autor: Emery, Nicola

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882923

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882923
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia philosophica 60/2001

NIcoLA EMERY

Platone e 1’architettura del nomos:

In laying the foundarions of politics, the organisation of space plays a significant
role for Plato. The law makes no sense without ethos, yet there is no ethos either
without aesthetic accustomisation. The most important evidence in this regard are
the Nomoi, which create a central space in the organigram of power for the agro-
nomists and the guardians of the city. Not only music, but also architecture contrib-
utes to the development of a sense for the controlling and irrevocable nomos by
virtue of the repetition of the arithmetical and geometric arrangement, the propor-
tional divisions of space. Like a foreign body inserted into time from eternity, ar-
chitecture can offer memory the stable forn to return, in recollection, to the idea of
the law.

1. L’architettura della ripetizione e la maesta della legge

Senza leggi e norme superiori ai soggetti I’umanita dilacera se stessa.

La legge, il nomos, deve essere padrona, per Platone, tanto dei
giudici quanto dei sudditi. «Non sono leggi giuste le norme che non
sono stabilite per tutta la comunita statale»?, E proprio per questo
«dove ¢ la legge padrona anche dei magistrati e i magistrati sono suoi
servi, 10 vedo salvezza»3.

La legge deve ribadire e far valere di continuo questo suo orizzonte
maestosamente superiore € comune; deve riattualizzarsi senza posa pro-
prio come il dio che «secondo la sua natura compie perennemente,
senza spostarsi, la via circolare dell’universo»*. L’umanita deve ri-

1 Un tentativo di risposta alla domanda: «Perché filosofia all’Accademia di
architettura ?». Con questo titolo, le linee di fondo del presente scritto sono
state presentate nell’ambito del Simposio della Societa svizzera di filosofia dal
titolo « Memoria e Progetto», svoltosi presso 1’Accademia di architettura di
Mendrisio, Universita della Svizzera italiana durante i giorni 11-13. 5.2000.

2 PLATONE, Leggi, IV, 715b. Si & seguita generalmente la traduzione italiana di
A. Zadro, Bari, 1979, raffrontandola con I’edizione a testo a fronte curata da E.
des Places, con introduzione di A. Diés e L. Gernet, Les Belles Lettres, Paris,
1951.

3 Leggi, 1V, 715d.

4 Leggi, IV, 716a.



258 Nicola Emery

petere il cammino e il gesto riattualizzante e ritotalizzante di questo dio,
a cui del resto «tien dietro la giustizia punitrice di coloro che hanno
abbandonato la legge divina (theiou nomou). Chi vuol essere felice
segua questa, attenendovisi con umilta e misura»>.

Il problema della legge, della civilta della legge e della sua isti-
tuzione, che trova in queste pagine del IV libro delle Leggi di Platone
una delle sue formulazioni fondamentali, non ¢ separabile dal problema
della ripetizione. Anche il problema della «punizione» e quello della
definizione e della condanna della hybris particolare — rovinosa della
famiglia e della patria, oltre che del soggetto gonfio di orgoglio che vi
precipita® — non ¢ separabile dal problema della ripetizione. L’ Ateniese
delle Leggi lo afferma qui con questa immagine: «Questo almeno ¢
chiaro: ogni uomo deve cercare, con la sua mente, di essere uno di
quelli che seguiranno il dio»’. Si tratta — analogamente a quanto fanno 1
carri alati nel corteo divino del Fedro — di seguire il dio, € se si vuole di
generare una certa «retta» coazione a ripetere. Ma ripetere che cosa?
Essendo il dio «la massima misura di tutte le cose »8, la misura sovrana
e suprema, la misura di tutte le misure, il canone di tutti canoni, se-
guirlo significhera seguirne e ripeterne le misure.

Il dio ¢ dio in quanto come metron del tutto offre la possibilita di
infinite, « perenni» ripetizioni, offre nel numero, nell’arithmos, la legge
e 'unitd della coazione che puo diventare ordine proporzionale, cosmo
comune a tutti®. E la vittoria della legge, I'attuazione della sua
maestosita divina, coincide con il govermno e la cura della citta da parte
di colui che ha la maggiore dimestichezza con la ripetizione e con la
riattualizzazione proporzionale delle giuste misure. Costui, infatti, non
€ colui che come 1l tiranno «non lascia nemmeno pill la pid piccola
parte ai vinti»'%. Ma € colui che, come i demoni sovrani nell’eta di
Crono, divide le parti con «intelligenza» e «saggia temperanza»
(phronein te kai sophronein) e dispone al contempo della superiore
forza politica per realizzare questa demiurgica «metretica» della di-
visione.!!Si tratta di incatenare il nemein, nel senso anche di prendere,

Leggi, 1V, 716 a.

Cf. Leggi, 1V, 716b.

Leggi, IV, 761b.

Leggi, 1V, 716¢c.

Cf. anche Timeo, tr. it. G. Reale, Milano, 1994, 37d-e; 53 b.
Leggi, IV, 715 a.

Leggi, IV, 711 a.

— = \C 00 1 O\ Ln

—_— o



Platone e I’architettura del nomos 259

oltre che di dividere e di coltivare; si tratta di incatenarlo alla corretta
misura'?,

Il grande ideale regolativo che I’'uomo deve trarre dalla mitica eta di
Crono per organizzare la politica consiste nell’«imitare» le qualita di
quegli esseri divini, 1’alleanza che ¢ in loro di forza, intelligenza e
temperanza. Si tratta di provare a ricordarli e a imitarli «in pubblico e
in privato, nell’amministrare le famiglie e gli stati, chiamando legge il
precetto della mente», dove Platone gioca sull’assonanza fra noos e
nomos'3, stringendo assieme entrambi nell’orizzonte proporzionale del-
la temperanza. Ma ['uomo non € né un dio né un demone, e I'eta di
Crono ¢ lontana — come lo € quello della prima razza di cui parla
Esiodo nelle Opere e i giorni. Un po’lontana, quasi nello stesso senso,
nella narrazione di queste pagine delle Leggi, & perd anche la figura del
filosofo — arconte della Repubblica. Evidentemente anche nei suoi
confronti le Leggi vogliono ora far valere quello che si puo indicare
come lo spirito del Critone (¢ che comunque agisce evidentemente
anche nella Repubblica), ossia fanno valere anche nei suoi confronti la
superiorita assoluta e comune del giusto nomos!4.

Ora la vittoria della misura nella citta pud avvenire quando la cura e
il servizio del nomos, ossia 1’organizzazione e I’amministrazione della
divisione delle parti, spetta proprio ai piu ligi e ai piu obbedienti di tutti
alle leggi costituite, ossia quando il potere spetta a quelli che Platone in
questo libro non chiama piu arconti o magistrati ma preferisce chiamare
«servi delle leggi» (douloi tou nomon). Questi hanno la natura filiale di
Nestore, € nel loro animo si & generato «un divino amore delle
consuetudini sagge e giuste».1

Questo riferire la possibilita stessa del nomos anche alle consuetu-
dini, alle abitudini (qui epitedeumatos), a cid che si segue e si pud
ripetere & molto interessante. Qui I’affermazione e la realizzazione della

12 Un confronto con I’elaborazione di Carl Schmitt intorno a questi tre significati
del termine nomos, e in particolare intorno al primo di essi, sarebbe evi-
dentemente da sviluppare. Questo ¢ compito che va al di 1a dei limiti del
presente scritto. Cf. C. SCHMITT, Le categorie del politico, tr. it. P. Schiera,
Bologna, 1972, p. 295 e sg; Il nomos della terra, tr. it. E Castrucci, Milano,
1991, p. 54-72.

13 Leggi, IV, 714 a.

14 Sulla centralitd di questa elaborazione del concetto di «maesta» e «imperso-
nalita» della legge, e sul significato delle Leggi, nel corpus platonico, cf. Alfred
E. TAYLOR, Platone. L’'uomo e l'opera, Firenze, 1990, p. 717 e sg.

15 Leggi, IV, 711d.



260 Nicola Emery

legge non sembra tanto o esclusivamente esprimere «il precetto della
mente» e la dialettica dell’intelligenza secondo il gioco noos-nomos o
anche nomos-logos, quanto piuttosto implicare un mondo di con-
suetudini, profondo e meno trasparente. La realizzazione della legge
necessita dell’amore delle consuetudini, ossia anche di un mondo o di
un patrimonio di abitudini da generare e coltivare. E’'un tema che
ritorna anche in altri libri delle Leggi, e che interviene da qui alla
definizione delle virtu etiche, distinte dalle dianoetiche, svolta da Aris-
totele nel secondo libro dell’ Etica Nicomachea precisamente attorno al
motivo dell’abitudine. Vi si legge infatti:

«Essendo la virtu di due specie, I'una dianoetica I’altra etica, quella dianoetica
deriva per la maggior parte dall’istruzione la sua origine e il suo sviluppo, per
cui ha bisogno di esperienza e di tempo, quella etica invece deriva dall’abi-
tudine, da cui trae anche il suo nome (ethos, scritto con la epsilon), che & poco
differente da quello dell’abitudine (ethos, scritto con la eta). » 16

Affinché ci siano leggi € norme comuni, da rispettare nella loro
sovrasoggettiva ripetibilita, affinché ci sia un nomos comune, occorro-
no anche un costume e degli usi comuni di origine ambientale e pre-
verbale, occorrono delle abitudini. Platone nelle Leggi parla spesso di
ethe, e a volte di agrapha nomina'?, ossia della necessita della sedi-
mentazione e della ripetizione di abitudini e di usi non scritti. La loro
origine non ¢ primariamente né necessariamente verbale. Essa ¢, in
senso originario, estetica.

Nomos, del resto, in origine ha anche il significato musicale di
melodia!3, e quello spaziale di pascolo.

Ripetendo il canto, la sua successione nella quale si formano
strutture regolari e successioni strofiche adatte ad essere mandate a
memoria, sorge il primo senso di una legge. Esso ¢ melodico. La legge
€ appunto il canto che il pastore pu0 ripetere, rompendo lo spaventoso e
radicalmente anonimo silenzio della terra che incontra. La legge ¢ il
canto del mandriano, il suo richiamo ripetuto che incatena il cane e il
suo gregge!®. Questo canto del pastore come tale equivale alla de-

16 ARISTOTELE, Etica Nicomachea, tr. it. A. Plebe, Bari, 1979, 1103 a.

17 Leggi, VII, 793a. Cf. in proposito Werner JAGER, Paideia, Firenze, 1970,
vol. 11, p. 439.

18 Cf. Jacob BURCKHARDT, Storia della civilta greca, Firenze, 1992, vol. 1, t. 1,
p. 109.

19 In questa direzione cf. Gottfried BENN, Lo smalto sul nulla, tr. it. L. Zagari,
Milano, 1992, p. 197.



Platone e ’architettura del nomos 261

limitazione di un territorio, alla concatenazione o recinzione di uno
spazio della ripetizione e dell’ordine: questo canto che territorializza e
costruisce una topografia del comando ¢ il nomos. Ma esso diventa tale
solo se viene ricordato e perpetuato, acquistando nella continuita senza
cambiamenti il senso della maesta e della sovranita della legge. Questa
continuita, necessaria alla maesta, puo essere prodotta anche nella polis
persuadendo ad essa «con abitudini, lodi o, ragionamenti», 0 ancora
«con ogni mezzo», ma il «mezzo» musicale continua ad essere fon-
damentale, come fondamentale vedremo essere sempre ancora il
«mezzo» topografico — spaziale.

S1 incontra qui, in riferimento alla formazione estetica del senso
superiore del nomos, una pagina fondamentale delle Leggi intorno alla
musica. Vi si descrive la portata fondamentale che hanno le odi per
«abituare I’anima del giovane ad obbedire alla legge ». Odat, ricondotto
addirittura a epodai, parole incantatrici: un termine che appartiene in
pieno proprio alla sofistica gorgiana... !

Queste composizioni musicali hanno per la formazione del senso
della legge, lo stesso valore vitale che ha il nutrimento per curare gli
ammalati e i deboli nel corpo. Proprio per questo la selezione del cibo,
la somministrazione del giusto «foraggio» ha importanza decisiva. Il
«conservatore » Platone qui, in relazione a questa selezione del cibo
estetico dell’etica, non teme di invocare la costrizione, la coercizione :

«A queste ragioni il buon legislatore persuaderd anche I’artista, ma non
persuaso lo costringera, affinché, quando voglia creare, esprima correttamente
con un linguaggio nobile e lodevole nel ritmo della danza le figure, nell’ar-
monia del canto le melodie che sono proprie dei saggi, dei coraggiosi, degli
uomini di virth integrale. »20

Proprio per questo il ligio legislatore, 1’epigono di questo dio della
melodia deve sedere a teatro non come scolaro, il che porterebbe a
lasciar piegare la legge alla massa del pubblico (secondo quanto forse
andava affermandosi in Sicilia e in Italia, e si era gia affermato nella
«teatrocrazia» ateniese rea di aver condannato Socrate, ascoltando
Aristofane?!'), ma deve sedere come «maestro degli spettatori», come
educatore e raffinatore del gusto.

20 Leggi, 660 a.
21 Cf. ARISTOFANE, Le Nuvole, tr. it. F. Turato, Venezia, 1995; e PLATONE,
Apologia di Socrate, tr. it. G. Reale, Milano, 1994, 18 b-c.



202 Nicola Emery

Egli soprattutto non deve concedere «!’incalzare delle innovazioni
nella melodia e nella danza», innovazioni che non sono mosse da una
legge e sono lontanissime dal mantenersi uguali e dal seguire gli stessi
principi.22

Agli occhi di Platone la ricerca della novita ¢ paradossale: nella
melodia sorge il senso della legge, e la novita tende proprio a scardinare
la sua essenziale e costitutiva ripetibilita, il suo intrinseco valore di
nomos. Appartiene invece all’essenza stessa dell’arte, — all’esperienza
della melodia e poi all’essenza della legge —, la possibilita di non
mutare. La melodia, il canto del pascolo, ¢ la prima possibilita dell’im-
mutabile. Questo & I’aspetto pit importante dell’arte musicale e
spaziale, che ha portata o essenza nomotetica. Chi le muta, chi segue la
novita, che non pud essere che radicale, perde il nomos. Costui rischia
di far regredire all’anomia della terra abbandonata, perde il pascolo,
perde il territorio, perde il senso stesso dell’unita della polis.

E’importante capire che questa sedimentazione, come nelle Leggi €
detto a pit riprese, pud e deve produrre «assuefazione»?3. L’assue-
fazione accompagna la ripetibile immutabilita dell’arte. Ne ¢ una
straordinaria possibilita. L’assuefazione si genera nell’ascolto della
tradizione; o per dirla nei termini citati sopra dal IV libro, si genera
«seguendo il pit possibile la via circolare compiuta perennemente e
senza mai spostarsi dal dio». Le innovazioni sono invece proprio cio
che ¢ «lontanissimo dal mantenersi uguale», cio che per definizione
non perfeziona alcuna legge e non offre alcuna ripetibilita, ci0 che
essenzialmente non ¢ mosso da una legge, né recuperabile in alcuna
forma, in alcun spazio del nomos. Nell'essenza della novita vi &
I'irripetibilita.

Qui si imporrebbe allora una analisi dettagliata delle celeberrime
pagine del Fedro dedicate alle anime che cercano, a loro volta, di
«tener dietro» al coro divino (theion chorou), ossia di inseguirlo,
diventando 1l piu possibile loro seguaci (epetai), loro valorose epi-
goni**. Anche qui si tratta di imitare la choreia divina, in movimento, di
farsi epigoni della processione degli déi per ritrovare il nutrimento pit
adatto alla parte migliore dell’anima. L’analogia con il passo «con-

22 Leggi, I1, 660b.

23 Leggi, 11, 653 b, 656d, 663c.

24 Fedro, tr. it. G. Reale, Milano, 1993, 247 a, 248 a. Lo sviluppo di questa analisi,
che evidentemente dovrebbe allargarsi anche al Simposio, va evidentemente al
di la delle presenti considerazioni.



Platone e I’architettura del nomos 263

servatore» delle Leggi sul cibo musicale ¢ evidente. Ma nel Fedro
questo nutrimento non proviene dal teatro ma dal prato posto nell’iper-
uranio, il celebre campo o la pianura della verita (aletheias pedion).
L’ambito della veritda anche da questo punto di vista coincide con
quello di un campo o di un pascolo; ne riprende la delimitazione, la
recinzione fissandola nel piu saldo dei modi, sovrapponendo le pietre
da costruzione come immutabili sopra il divenire: cosi si genera quella
che si chiama, appunto, I'episteme?®.

E il nutrimento stesso & detto nome: ¢ la psychés to aristo nome.

Ma nome significa cibo o foraggio solo in senso figurato. E’in realta
una metonimia. In primo luogo questo termine significa infatti pascolo,
o anche lotto, parte di terra divisa. E in questo senso il cibo dell’anima
parla ancora non solo per sinonimia del nomos, del corretto nemein, e
della melodia del pascolo, ossia della legge, che distribuisce le parti in
modo giusto e temperante. Anche nel Fedro la possibilita di ripetere il
percorso o la degustazione e di ritrovare questo ottimo cibo ¢ la grande
possibilita: la possibilita della ripetizione connessa con il senso
dell’immutabile, suo grande valore. La bellezza, che splendeva fra le
realta di lassu come essere, offre la possibilita di una sua ripetizione
nella mutevole immanenza.

Se non ha gettato soltanto «un breve sguardo» alla legge, ma ¢
riuscita a ritornare piu volte a quel campo, a quel pascolo, se € riuscita a
ripetere la permanenza lassu, se € riuscita a maturarne una qualche
consuetudine, I’anima avra la possibilita di ricordarsene. Lassu € pro-
tetta e proiettata la ripetibilita psichica della legge. L’anamnesi € ripe-
tizione della legge e della sua perenne misura, «una reminiscenza di
quelle cose che un tempo la nostra anima ha visto quando procedeva al
seguito di un dio e guardava dall’alto le cose che diciamo che sono
essere, alzando la testa verso quello che ¢ veramente essere»20. Ma
quelle cose divine sono anche nel Fedro dikaiosyne e sophrosyne, le
stesse qualitd, giustizia e temperanza, che determinano la superiore
maesta del nomos anche nelle Leggi. L’anamnesi percorre e ripercorre
la topografia del nomos. Anche 1l Fedro dunque ci dice che bisogna
ripetere la frequentazione del nomos, e che € una eminente possibilitd

25 Intorno al grande tema dell’episteme, nella sua connessione con il senso
dell’immutabile, teniamo presente in qualche modo la riflessione «parmeni-
dea» di Emanuele Severino, sviluppata nelle sue numerose opere ed avviata in
Essenza del Nichilismo, Brescia, 1971.

26 Fedro, 251b.



264 Nicola Emery

per 'umanita assuefarsi ad esso. Ma 1l Fedro, come tutti sanno,
aggiunge che al nomos, alla sua maestosita «iperuranica», ci puo
condurre la frequentazione della bellezza. «La bellezza ricevette infatti
questa sorte, di essere ci0 che € pill manifesto e pia amabile
(ekphanestaton kai erasmiotaton)»*’. Cio non € forse detto anche nel
senso preciso che la bellezza, come la melodia, manifesta il nomos, la
possibilita della sua immutabilita e che pertanto la sua visione, la sua
seduzione, prepara quell’ubbidienza alla legge maestosa la cui necessita
abbiamo incontrato nelle Leggi? Quel psyches to aristo nome, quell’er-
ba ottima per riavere la quale ’anima si spezza i resti delle sue ali, ¢ la
bellezza, ma nel senso che essa, come la musica-cibo selezionato delle
Leggi, € un cibo fondamentale per realizzare I’assuefazione alla Legge.
Anzi, essa come simbolo dell’immutabile ripetibilita della legge, ha il
valore del criterio per selezionare il cibo, per dividere le buone dalle
cattive erbacce.

Ora, precisamente nella direzione della produzione di questa
«assuefazione » estetica Platone nelle Leggi riconosce che I’educazione
«nasce dalle Muse e da Apollo»28, ossia riconosce che la genesi delle
abitudini e dei nomina ripetibili, la genesi della stabilizzazione
dell’ethos rinvia in definitiva, quanto alla sua rischiosa possibilita,
all’arte di disporre I’aisthesis nella corretta ricerca del piacere. Ma nella
frase citata, «I’educazione nasce dalle muse e da Apollo» ¢ di grande
interesse non solo la presenza delle Muse — che ci riportano al melos ¢
al nomos come ambito di rammemorazione e di ripetizione, ambito di
Mnemosyne —, ma anche la presenza di Apollo, che ci ricorda la
fondazione del primo tempio sull’oscura Delo?. Non si trattera pertanto
soltanto di orientare con una determinata euritmia musicale |’ethos, ma
anche e al tempo stesso di far leva sull’arte di Apollo, il costruttore del
tempio, il fondatore del primo temenos, per generare assuefazione
estetica e assicurare ripetizione nello spazio, per generare con la
symmetria, la proporzione fra le parti, regolarita legiconforme delle
percezioni spaziali, ossia anche corretta riproduzione politica nel segno
della ripetizione canonica del nomos. 1l nomos temperante, il suo
dividere lo spazio in modo corretto, si monumentalizza nella eu-
schemosyne, nella bella, ossia unitaria, armonia architettonica della

27 Fedro, 250e.
28 Leggi, I1, 654 a.
29 Cf. il Il degli Inni Omerici, a. c. F. Cassola, Milano, 1975, p. 107-151,



Platone e I’architettura del nomos 265

citta. Ma per organizzare 1’educazione estetica le Muse e I’ Apollo do-
rico platonico dovrebbero guardare ancora soprattutto a cio che hanno
fatto gli Egizi, coloro che pin di tutti hanno capito la possibilita
dell’immutabile come senso dell’arte.

Gli Egizi, infatti, fin da tempi antichissimi hanno praticato questa
educazione estetica, stabilendo che

«1 giovani nello stato debbono familiarizzarsi con le belle figure e le belle
melodie. Essi le definirono, mostrarono nei templi quali sono e come sono.
Oltre a queste non era lecito né a pittori né€ ad altri che rappresentassero figure e
facessero altre simili opere d’arte, compierne di diverse e nemmeno pensarne
altre da quelle della patria tradizione, € nemmeno ora ¢ permesso, per le arti
figurative e per tutto il complesso dell’arte musicale. La tu potrai scoprire,
osservando, pitture e sculture antiche di diecimila anni, e non per modo di dire,
ma realmente diecimila anni, e sono né migliori né peggiori di quelle che ora
sono state elaborate, prodotte con la stessa arte. »30

I grandi critici scettici in questo senso hanno pienamente ragione nel
porre in evidenza come il ricorso al «metodo» dell’assuefazione getti
I’ombra di una tremenda aporia sulla affermazione platonica dell’inse-
ita e dell’universalita delle idee’'. Platone stesso d’altra parte, quando
legifera e censura la liberta dei poeti, dei musicisti € degli architetti (e
forse sono proprio 1 pittori 1 piu maltrattati, perché la censura delle altre
technai vale invece sempre come riconoscimento della necessita della
loro presenza, e non cosi invece per i piu illusionisti...) sa bene che in
Grecia «c’é grande diversita nei gusti»32, e il riferimento al modello
egizio radica I’assuefazione nella coercizione. Ma la coercizione non ¢
che il prolungamento della scoperta della possibilita dell’immutabile
nomos come essenza dell’arte melodica e simmetrica.

Cio non esaurisce affatto il nostro interesse avalutativo per la sua
pitt o meno esplicita teorizzazione della pratica dell’assuefazione,
all’opposto lo accentua.

Il tema dell’abitudine, dell’assuefazione come condizione estetica
preliminare per la ripetibilita — presupposto estetico anche per la
ripetibilita scrittoria dell’idealita logica —, ci sembra rilevante per ac-
costare qui di seguito in particolare le indicazioni topografiche e
architettoniche leggibili in alcuni luoghi platonici. Voler invece affer-

30 Leggi, 11, 665d-e.

31 Estremamente chiara in proposito la critica sviluppata da Giacomo Leopardi in
molti passi del suo Zibaldone, a. c. di G. Pacella, Milano, 1991.

32 Leggi, 655¢c.



266 Nicola Emery

mare «la necessita del platonismo »* facendo leva sulla solidarieta che
sembrerebbe sussistere fra I'imporsi delle sue idealita noetiche e
I’affermarsi della «civilta della scrittura», come se questa non restasse
proprio in quanto tale ancora una civiltd estetica, o di assuefazione
estetica, ci sembra troppo poco. Il confronto del platonismo con la
dimensione estetica non puo essere ridotto riconducendolo nell’ambito
di un conflitto « semplicemente » storico, anche se descritto nei termini
storicistici di un finalismo eroico, con il regime dell’oralitd primaria
dell’epica®*.

La necessita di una assuefazione estetica, regolata e posta sotto il
segno delle Muse e di Apollo, ¢ fatta ancora valere a molti livelli nella
citta platonica, che in questo, come del resto € evidente nell’evocazione
del modello egizio, non infrange affatto ma prosegue e a suo modo
rafforza la pratica epica della memoria. La cacciata degli artisti
imitativi del X libro della Repubblica, per quanto spettacolare, non
esaurisce certo il confronto, e non consente di ridurlo unilateralmente
alla questione oralistica della mimesis. E d’altra parte affinché la
graphe possa essere vista, letta e trapassata come corpo alfabetico
stabile e strumentale del significato eidetico, ¢ evidentemente necessa-
rio assuefarsi, essere gia abituati a instaurare questo rapporto anagogico
con quelle entita estetico-percettive che 1 segni alfabetici continuano
comunque a essere. Tanto vero che i non alfabetizzati, i bambini, o
coloro che vogliono sospendere I’assuefazione dello sguardo (come
certi pittor1) non vedono affatto le lettere come lettere, né le usano
come tali.

Anche la pratica della lettura e della scrittura, eventuale implicito
presupposto materiale dell’eidetica platonica, implica pertanto una
necessaria assuefazione estetica, di modo che una prospettiva come
quella di Havelock, anche se mira a proclamare la «necessita del
platonismo», non & affatto in grado di evitare 1’ostensione scettica
dell’aporia. Anche in questo senso occorre qui ricordare la celebre
origine egizia della scrittura di cui si dice nel Fedro: la fissita delle
lettere ¢ ancora I'Egitto estetico di ogni alfabetizzato, che su questa
base, previa metodica assuefazione e coercizione della mano e dell’oc-

33 Eric A. HAVELOCK, Cultura orale e civilta della scrittura. Da Omero a
Platone, Bari, 1999. Tutta la seconda parte di querst’opera porta il titolo
«Necessita del platonismo ».

34 Oltre al libro citato qui sopra, cf. anche E. A. HAVELOCK, La Musa impara a
scrivere, Bari, 1995.



Platone e I’architettura del nomos 267

chio, pud diventare un razionale «platonico». Le lettere sono con-
venienti all’idea in quanto sono in primo luogo sedimentazioni e
ripetizioni offerte all’assuefazione; cosi come sono convenienti ai
costumi dei faraoni le melodie e le figure immutate e ripetute da dieci-
mila anni. E’questa ripetibilita estetica generatrice di assuefazione,
generatrice anche di quel sistema della ripetizione che chiamiamo
scrittura, quella che interessa a Platone. Ma la possibilita di questa
ripetibilita che offre abitudine, assuefazione costume, etica, si esprime €
si mostra prima e meglio che nelle piccole tavolette di cera e nei rotoli
di papiro, nelle stesse strutture melodiche delle linee territoriali e delle
figure monumentali e abitative. Sono le linee del nomos, le linee curate
e ripetute dai custodi dei pascoli e poi dei templi, le linee tracciate dagli
agronomi, primi tracciati ortogonali che riusciranno a sedimentare la
loro topografia come ortografia della polis.

Nelle Leggi al riconoscimento del ruolo che ha I’educazione corale,
si aggiunge, per tutti questi motivi, il riconoscimento del ruolo che ha
quella che potremmo chiamare [’epica e ['estetica dello spazio nella
formazione dell’ethos. La prima fondamentale educazione € delle Muse
e di Apollo, si ¢ gia detto. Ma in questa luce, considerando il III libro
dell’opera, si deve ulteriormente osservare come vi emerga che per
Platone affinché maturi costume e abito comune, sia anche e in-
nanzitutto necessaria, letteralmente, abitazione comune. Ci vogliono
recinzioni, muri di pietra secca (aimasia) coi quali delimitare i pascoli e
poi alzare appunto una grande casa comune, una oikian au koinen kai
megalen. Solo con questa attiva «agronomia» alla quale €& strut-
turalmente connessa la prima oikodomia, I’architettura originaria,
I’'umanita, nel contesto dell’ipotesi annichilatoria elaborata nel III libro,
fa fronte alla «sconfinata paurosa solitudine della terra immensa e
abbandonata»35, regno ferino di una anomia cosi radicale che 1’uomo
stesso vi cresce altrimenti come agriotaton — e agrios, selvaggio, ¢
aggettivo che accompagna sempre il lupo®, anche quel lupo e leone che
sbrana 1'impersonalita del nomos, ossia il sofista.

L’uomo senza nomotetica dello spazio, senza progetto apollineo,
rimane il figlio della terra, il piu selvaggio. Infatti «|’'uomo & do-

35 Leggi, 111, 677e.

36 Carla MAINOLDI, L’image du loup et du chien dans la Gréce ancienne, Paris,
1984, p. 192¢ sg, che cito da L. L. CANINO, «La belva», in PLATONE, La
Repubblica a. c. di M. Vegetti, Napoli, 1998, p. 223e sg.



268 Nicola Emery

mestico; quando ha ricevuto una retta educazione e una natura fortunata
suole divenire il piu divino e il pit mansueto degli animali; ma se non ¢
compiutamente educato o cresciuto male ¢ il piu selvaggio fra tutti 1
viventi che la terra produce ».3’

Ma appunto la trasformazione dell’agriotaton in buon emeron,
I'infrenamento del selvaggio in mansueto e domestico capace di man-
sueta ripetizione, non pud avvenire se non nell’orizzonte di una
«grande casa comune» che pu0 anche ricordare la grande capanna di
alcune altre culture’®, e poi deve compiensi nello spazio della polis,
luoghi in cui la violenza del confronto extraterritoriale fra estranei
sembra poter iniziare a essere regolata e a sublimarsi, e generare a poco
a poco, anche non senza conflitti, la maesta dell’accordo superiore,
anche nella sua proporzionalita, ad ogni parte.

Solo entro lo spazio domestico comune si fa possibile il confronto
fra gli usi e i costumi diversi, maturati dai membri delle famiglie e delle
fratrie nel loro isolamento sulle montagne. Questo ritmo — dal pascolo
alla grande casa comune, dall’insieme di case al villaggio, alla polis — ¢
condizione per la produzione di un territorio comune e per la lenta ma
anche continua sedimentazione delle abitudini comuni a un numero di
abitanti che fino a un certo numero si deve espandere. Ma ci0 che qui
preme evidenziare della descrizione di questo processo € che essa
implica che lo spazio del territorio e della citta va curato perché genera
quell’assuefazione estetica dalla quale la stessa educazione etica non
puo prescindere; ossia qui la dimensione «inanimata» (apsychon)
dell’ambiente abitativo e del paesaggio della polis contribuisce a
generare quel modo di soggiornare e di avere abitudini che solo
consente all’umanita di non sopprimere se stessa. Certo, la «politica»,
la «scienza direttiva che da ordini agli esseri viventi», ha ovviamente
altro peso. Sembra infatti esser chiaro che «il compito della scienza
regia non ¢ certo quello di sovraintendere alle cose inanimate come fa
’architettura, ma € piu nobile, perché essa esercita sempre il suo potere
tra gli esseri viventi e su di loro»*. Ma cid0 non toglie affatto, al
contrario implica, che il legislatore, il nomoteta, il politico dovra

37 Leggi, V1, 766a.

38 A.E. Taylor ricorda in proposito per analogia « le long houses degli Indiani del
Nord America», op. cit., p. 727. Si pud pensare anche alla grande capanna
comune posta in centro ai villaggi circolari bororo di cui parla C. LEVI-
STRAUSS, Tristi Tropici, tr. it. B. Garufi, Milano, 1988, p. 233 ¢ sg.

39 PLATONE, Politico, tr. it. M. Migliori, Milano, 1996, 261d.



Platone e I’architettura del nomos 269

prestare attenzione all’organizzazione del territorio e all’architettura
della citta. L’architettura che sovraintende all’inanimato incide sulla
politica delle anime. Ed ¢ anche, se non primariamente, dalla costru-
zione di uno spazio comune e dall’abitazione in esso che si genera il
senso stesso della comunitd dei diversi e della possibilita di una
glustizia comune.*

Ma allora come andra curato questo spazio, questa chora?

Nel mito del Protagora*' si vede bene come 1’organizzazione della
terra e il progetto della citta non € affatto affare da affrontare uni-
lateralmente, con il sapere tecnico pil 0 meno specialistico, con
I’entechnos sophia. 11 dono di Prometeo, infatti, in questo dialogo di
Platone non pone affatto rimedio all’opera maldestra combinata da suo
fratello, Epimeteo. Il rimedio tecnico autonomizzato si rovescia subito
nel suo contrario, e la dissoluzione conflittuale non € affatto arginata®2.

Per rendere possibile la prima riunione dell’'umanita, per evitare
I'immediata rottura che ricaccia i singoli nella selva popolata da lupi
predatori e da leoni, € stato notoriamente necessario il dono politico di
Zeus, la sua iniziazione dei superstiti al senso di dike e di aidos. Ma
dato cosi che le citta non possono costituirsi senza il senso della
giustizia e del rispetto, e dato anche che Zeus, se ha donato, ha donato
solo quella prima volta, si capisce che ¢ diventato poi compito vitale
della citta stessa, di quella prima citta e poi di tutte le successive,
tentare di educare I’'umanita. Polis andra didaskei...*

E le citta avrebbero appunto dovuto formare 1’uomo non solo con la
scrittura pubblica e lineare delle leggi, non solo con l'ortografia e la
calligrafia delle grandi steli poste sull’agora, modelli normativi di
ortodossia da ricalcare poi, mettendo in riga 1 propri segni, come tracce

40 Andrebbero qui ricordate oltre alle pagine della Politica di Aristotele sulla
formazione della citta, le interessanti tesi di Fustel DE COULANGES, La cité
antique (1864), Paris, 1984, sull’allargamento progressivo della religione della
fratria e della tribu come ragione d’essere del processo verso la polis, che al
culto domestico fa subentrare la divinita del tempio comune. In dura ed
esplicita contrapposizione dialettica vanno certo tenute presenti le pagine sul
«sinecismo» di Jacob BURCKHARDT, Storia della civilta greca, p. 84e sg e
Appendici, 1, p. 388-389.

41 PLATONE, Protagora, 320c-326e.

42 Cf. Massimo CACCIARI, Dell’inizio, Milano, 1990, p. 398 e sg.

43 SIMONIDE, fr. 53. Cf. Mario VEGETTI, L’etica degli antichi, Bari, 1990, p. 45-
70.



270 Nicola Emery

alfabetiche sulle tavolette di cera consegnate dai maestri ai fanciulli*;
ma avrebbero dovuto educare 'uomo, le citta, anche con I’intero
ordinamento del loro ambiente, con I’eloquenza politica, etica e sim-
bolica del loro complessivo dispositivo estetico e topografico. Le citta
nella loro interezza, infatti, avrebbero dovuto educare 1’uomo...

Questa premessa nichilistica conferisce un’aura drammatica e
sublime anche e soprattutto alla fondazione della citta della Repubblica
e delle Leggi, e al sistema di poteri territoriali e educativi che esse
richiedono. L’espressione «fondazione della citta» qui va presa in
primo luogo nel senso di costruzione, ossia conservata anche e
primariamente nel suo significato topologico e tipologico, oltre che
politico. E bisogna insistere sul carattere organico e inscindibile che
questo sistema di poteri e di magistrature ha in Platone: la costruzione
del territorio, i1l controllo dell’edilizia e delle vie dell’asty, la sor-
veglianza dello spazio dell’agora e dell’acropoli, la trasformazione
anagogica e anabasica® della citta in kallipolis, rientrano a pieno titolo
nella concezione platonica della politica, nel suo progetto che non puo
che essere ad un tempo estetico, etico e filosofico. Questo ¢ del resto
’orizzonte nel quale la teorizzazione dell’assuefazione estetica assume
tutto i1l suo senso, dove & chiaro che la sua rilevanza non é&
proporzionale ad altro che alla rilevanza formativa dell’ethos che
Platone assegna all’arte del costruire e dell’organizzare lo spazio.
Estremamente significativo € I'unico passo della Repubblica nel quale
si tratta dell’architettura della citta. Intanto, questo passo € inserito nel
III libro, in stretta connessione con il vaglio critico e la censura alla
quale Platone sottopone la poesia epica. E come 1 poeti, anche gli
architetti vengono duramente avvisati:

«lo credo che si debba estendere a tutti gli altri artefici il nostro controllo, e il
divieto di raffigurare, sia nella pittura, sia nell’architettura, e in qualsiasi altro
prodotto della loro attivita, tutto cido che richiama il vizio, la bassezza, la
volgarita, I’indecenza e credo che se non faranno altrimenti si debba impedire
loro di esercitare I’arte. C’¢ infatti il pericolo che i nostri guardiani crescano tra
immagini viziose, come in un cattivo pascolo, e che ivi pascendo e nutrendosi

44 Protagora, tr. it. F. Adorno, Bari, 1990, 326d-e. Sullo spazio pubblico della
scrittura e il suo significato politico, cf. Marcel DETIENNE, «Lo spazio della
pubblicita: i suoi operatori intellettuali nella citta», in Sapere e scrittura in
grecia, a cura di M. Detienne, Bari, 1997, p. 5-49.

45 Cf. le osservazioni di M. VEGETTI , «Katabasis», in PLATONE, La Repub-
blica, trad. e commento di M. Vegetti, vol. 1, libro 1, Napoli, 1998, p. 93-104.



Platone e I’architettura del nomos 271

ogni giorno, a poco a poco, ma continuamente, finiscano per accogliere senza
accorgersene qualche brutto veleno nell’anima. »46

Molti degli aspetti che abbiamo sin qui esaminati sono qui riuniti.
L’immagine della citta come pascolo rinvia, se si vuole in un senso
archeologico, alla descrizione stessa della genesi della polis delle Leggi.
Essa rinvia altresi al nutrimento estetico selezionato nelle Leggi
bandendo le innovazioni, e guardando alla rivelazione egizia del mo-
numento immutabile e della possibilita dell’assuefazione. Ma, ancora
queste frasi sono strettamente connesse con le immagini del Fedro
relative al buon foraggio dell’anima. Ma la citta & un pascolo anche nel
senso che essa & il territorio della legge, ¢ interamente sorvegliabile, e
come tale deve essere il territorio del ripetibile e del conosciuto. Cio
che ¢ volgare, cido che & «cattivo» (kakon) invece & tale proprio nel
senso che non segue una legge, il kakon ¢ arbitrario e non conosce o
non rispetta affatto nella proporzione numerica e nella symmetria la
possibilita immutabile dell’arte. E in ogni caso il pascolo architettonico
della citta somministra a poco a poco, di nascosto (lanthano) con la sua
eloquenza muta ma potente il nutrimento estetico, 1’educazione che
dovrebbe appunto essere apollinea. E I’abitante non getta soltanto un
breve sguardo su questo fisso sfondo inanimato, ma pascendo in esso,
abitando in esso forma il suo ethos, le sue abitudini percettive e
motorie, la sua disposizione alla ripetizione o all’abbandono della
legge. Questo pascolo & pertanto importante almeno tanto quanto un
teatro, quel teatro nel quale nelle Leggi il legislatore deve sedere da
giudice e selezionare. Questo pascolo ¢ alla lettera un teatro archi-
tettonico, e la sua musica, la sua epica deve generare buona as-
suefazione:
«Non bisognera cercare di individuare con cura quegli artefici che per doti
naturali siano portati, come per tracce seguite con sicuro istinto a cogliere
I’essenza di cid che ¢ bello e decoroso? Allora i nostri giovani abiteranno i
pascoli nutrienti e sani, e otterranno ogni sorta di giovamento ogni volta che
venga loro alla vista o all’udito anche un solo cenno di queste opere belle, come
brezza che spirando da floridi paesi apporti il soffio corroborante della salute, e

fin dall’innocenza inconsapevole dell’infanzia li disponga ad imitare, ad amare
la bellezza del pensiero e a conformarsi totalmente ad esso. »47

46 Repubblica, tr. it. M. Vitali, Milano, 1995, 401 b.
47 Repubblica, 401 c.



272 Nicola Emery

Qui il sistema delle ripetizioni della legge si raddoppia. La dote natu-
rale del buon artista, del buon demiurgo, del buon architetto consiste
nel saper seguire, nel saper ripetere. Ripetendo coglie 1’essenza di cio
che €& euschemonos, ossia decoroso, di buon aspetto o buona figura o
buon schema. E cogliendo il buon schema, coglie nell’arte I’invariante,
1l senso dell’immutabile. La manifestazione di questo senso della legge,
della melodia, o del buon schema, offre il miglior alimento e
nutrimento al giovane. Vi assimila il senso della maesta superiore del
nomos, quel senso che nel Fedro ¢ alzato nell’iperuranio, anzi nel
pascolo o campo dell’iperuranio. Anche nel pascolo cittadino della
Repubblica la manifestazione artistica dell’immutabilita della legge ¢
accompagnata da un vento che sembra venire da altrove. La ripetibilita
regolare della legge, infatti, ripetibile e ricordabile nel territorio e
nell’ordine topografico della psyche, € un corpo estraneo rispetto alla
contingenza mutevole dell’immanenza sensibile. Il corpo aritmetico-
geometrico dell’architettura accade come il corpo estraneo dell’eterno
nel tempo.

L’architettura di pietra o di suoni, e poi anche la pratica filosofica
del pensiero e della memoria, in quanto manifestano la possibilita di
una immutabile ripetibilita, accadono come i corpi estranei del nomos
maestoso rispetto all’immanenza.

Anche per questo la straordinaria legale spazialita architettonica si
offre come il «buon schema», lo schema conveniente per rappresentare
I’esercizio platonico e poi teologico dell’anamnesi. Questa, pro-
lungando a suo modo I’esercizio della memoria del poeta epico, opera
la risalita a un superiore livello ontologico®.

E la «zattera della memoria» gia nel Fedone sembra poter compiere
questo viaggio associativo fra gradi «veritativi» diversi soltanto
camminando per vie e snodi, incontrando «bivi e trivi», percorrendo
I'immutabilita temporale di una grande topografia spaziale, analoga in
definitiva a quella gia incontrata nel Fedro. L’ordine di incremento e
conservazione del ricordo trova anche nell’architettura, in quanto pos-
sibilita dell’immutabile nell’immanenza, la possibilita di una topografia
dell’interiorita. La coscienza che si vuole fare sovratemporale trova
nella fissita percorribile e ripetibile delle costruzioni architettoniche, in
quella che diventera la loro vitruviana e integrale firmitas, 1 campi, i

48 Cf. Jean-Pierre VERNANT, Mito e pensiero presso i greci, Torino, 1978, p. 93-
124,



Platone e I’architettura del nomos 273

percorsl, 1 ponti, gli antri e 1 grandi saloni — la legge monumentale, o il
monumento della legge — da introiettare per tentare di dominare il gioco
sfuggevole delle associazioni. La modulazione privativa del tempo
trova il proprio ordine nella symmetria spaziale — la propria stra-
ordinaria instasi nella commodulatio. Si apre la «vasta reggia» della
memoria di Agostino, scandita da «campi», «antri», «caverne»,
« vasti quartieri »%.

2. Filosofi, astynomoi e agronomoi

Agisce con ogni probabilita in Platone, quando mette a tema la potenza
etica e politica dell’architettura, anche il ricordo di Ippodamo di Mileto,
il quale sotto I’influenza dei pitagorici, elabord nel V secolo uno fra i
primi progetti tesi a sostituire un piano regolatore al tessuto spontaneo
della citta pit antica. Si parla appunto di «tracciato ippodameo» in
quella che oggi si indica come la storia dell urbanistica. Ma grazie
soprattutto a Aristotele sappiamo che Ippodamo affiancava strettamente
alla sua attivita urbanistica proprio anche una riflessione di tipo
filosofico, dedicata appunto alla migliore costituzione politica della
citta. Ed Ippodamo, all’interno di questa ricerca integrale, progettd
forse i piani di Mileto e di Rodi e pit verosimilmente la nuova
sistemazione del Pireo.
Nella Politica di Aristotele a proposito di Ippodamo si legge:

«Ippodamo figlio di Eurifonte da Mileto (che escogitd il piano regolatore della
citta e divise il Pireo mediante strade e che per la brama di ostentazione mostrod
pure in tutto il tenore di vita tale eccentricita da sembrare a taluni che vivesse in
modo troppo ricercato, con la folta zazzera e gli ornamenti costosi, € per di piu
con la veste semplice ma pesante non solo d’inverno ma anche durante la
stagione estiva e che, infine, volle essere un erudito in tutta la scienza naturale)
fu il primo di quelli che, pur non occupandosi di politica, tentarono di dire
qualcosa sulla costituzione migliore. »50

Il milesio, d’altra parte, aveva gia progettato una tripartizione del
territorio accompagnata da una tripartizione dello stato in tre gruppi o
classi, come testimonia ancora Aristotele: «Immagind una citta di
diecimila abitanti, divisa in tre classi, ’'una composta di artigiani, I’altra
di agricoltori, la terza di guerrieri: il territorio avrebbe dovuto essere

49 Per alcune indicazioni su Agostino, cf. Frances YATES, L'arte della memoria,
Torino, 1993.
50 ARISTOTELE, Politica, tr. it. R. Laurenti, Bari, 1973, II, 1267 b.



274 Nicola Emery

diviso ugualmente in tre parti, una consacrata agli dei, una pubblica e
una riservata alle proprieta individuali»>!. E’tutt’altro che escluso che
questa speculazione abbia trovato qualche eco nel progetto platonico
della Repubblica, che come si sa scandisce la nota ripartizione del
corpo sociale della citta ordinando reggitori, guardiani e produttori.

Ma il punto che qui preme evidenziare non € tanto questo.
Ippodamo € assumibile quasi a simbolo di un legame organico fra
I’orizzonte della politica e quello che chiameremmo della «proget-
tazione ». «Il suo pensiero — & stato scritto — non separa spazio fisico,
spazio politico e spazio urbano, ma li unisce in uno stesso sforzo di
riflessione »2.

Ora, qualcosa di questo genere lo si pud vedere anche in Platone,
ma evidentemente collocato all’interno dello straordinario orizzonte dei
suoi dialoghi e in relazione al ruolo che vi esercita quella che
vorremmo chiamare, un po’paradossalmente, 1’estetica dell’immuta-
bile.

Nell’organigramma del potere di Magnesia, la citta progettata nelle
Leggi, subito dopo I’archon tes paideias, il magistrato dell’educazione
cui spetta la posizione suprema’?, sono schierati gli astynomoi, gli
agoranomoi e gli agronomoi™*.

Cid ¢ quanto viene attentamente stabilito nel VI libro dell’opera:
«in relazione alle strade, agli edifici e alla disciplina di siffatte cose e
degli uomini, che non vi rechino danno e degli altri animali selvatici,
per mantenere l’ordine conveniente agli stati, sia all’interno della
cerchia della citta sia in periferia, occorre eleggere queste tre specie di
magistrati».>> Possiamo provare a tradurre queste cariche parlando di
magistrati o di prefetti dell’architettura e delle strutture urbane e di
magistrati o amministratori del territorio. O ancora di guardiani, rispet-
tivamente, della citta, dell’agora e del territorio circostante. Ma cosi
traducendo c’¢ il rischio che si perda la preoccupazione per il nomos,
per la realizzazione del suo stabile mondo disciplinato (kosmos);
preoccupazione che e essenziale per ognuna di queste cariche, come ¢
evidente nella loro stessa denominazione: agronomoi, agoranomoi e
astynomoi. Piu ancora che di inscrivere rispettivamente lo spazio

51 ARISTOTELE, Politica, 11, 1267b.
52 J.-P. VERNANT, op. cit., p. 259.
53 Leggi, 765e.

54 Leggi, VI 759a7-8; 760b 6.

55 Leggi, VIT759a1-5.



Platone e I’architettura del nomos 275

agreste, dell’asty e dell’agora nell’ordine della legge, si tratta di pro-
durre una topografia senza la quale non si realizzerebbe affatto nella
polis 11 mondo disciplinato o il cosmo del nomos, di quel nomos che
nella fondazione filosofica della politica aspira ad essere mani-
festazione del perenne logos¢. Nel concetto e nella pratica del nomos
infatti non pud non essere sempre al lavoro una topografia, come &
evidente se si1 tiene presente la derivazione di questo sostantivo dal
verbo nemein, che rinvia appunto anche all’atto del pastore di
appropriazione e spartizione della terra. Il nomos d’altra parte ci rinvia
al pascolo, allo spazio unitario purificato dalle «cattive erbacce» per
edificare il quale nella Repubblica si selezionano gli architetti ana-
logamente a come vi si selezionano e censurano pittori e poeti epici.

La topografia che si tratta di produrre nelle Leggi per scrivere il
territorio come pelle e mappa del nomos deve scandire «1’ordine
conveniente alle citta-stato», costruendo un concreto sistema di strut-
ture territoriali attento in primo luogo alle vie di comunicazione. La
topografia deve articolare e costruire, nello spazio interno e in quello
periferico, questo ordine « appropriato » € « conveniente », €Spresso qui
con l'avverbio prosekontos, che lega 1’idea di convenienza e ap-
propriatezza all’idea di estensione e avanzamento: la legge si afferma
disegnando la pelle della terra, avanzando in essa come un bisturi € un
ago, producendo un grande e unitario tatuaggio di strade, fortificazioni,
recinzioni, localizzazioni. In questo senso nel Timeo effettivamente si
territorializza poi anche il corpo dell’'uomo, lo si politicizza pre-
cisamente come una micro-polis. Ne scaturisce effettivamente la traccia
di quella che ¢ stata indicata come una «topografia psicosomatica»’.
Se il corpo € come una citta, questa citta, analogamente ad Atene,
presenta una «delimitazione », un «istmo»8, ossia il collo, fra la testa,
sede dell’anima immortale che dalla terra ci innalza, e il petto, sede
della parte mortale che ha in sé inevitabili passioni. Nella parte
inferiore dell’istmo ha sede, fra il diaframma e il collo, la parte dell’a-
nima che partecipa del coraggio e dell’ira, e che pud dare ascolto alla
ragione: € il thymoeides (che nell’omologia psyche-polis della Re-
pubblica equivale ai phylakes). Mentre nella parte piu bassa, sotto il
diaframma, avra sede la parte che «ha in sé terribili e inevitabili

56 Cf. Repubblica, 445d.
57 M. VEGETTI, «Katabasis», in op. cit., p. 102.
58 Timeo, 69e.



276 Nicola Emery

passioni»: ossia la parte libidica, ’epithymetikon della Repubblica
(nell’omologia equivalente ai commercianti e produttori indaffarati a
fare affari in proprio, rinchiusi nella cura esclusiva dell’idion). Questo
sembra essere il Pireo del corpo, il luogo pit basso e di loschi traffici,
della citta come del corpo. Mentre al di sopra dell’istmo, al di sopra del
collo, la testa, radicata nel cielo, ¢ testualmente equivalente
all’ Acropoli, sede del comando e della ragione, ossia del logistikon.>®
L’atlante politico, la mappa della polis, diventa atlante somatico e
biologico, tavola anatomica, dotata di una propria topografia ger-
archica. La cittd allora educa I'uvomo anche nel senso che I'antro-
pologia, la mappa del corpo e dell’anima, ¢ un effetto, una produzione,
una ripetizione, della topografia politica e della sua simbologia.

In altri passi delle Leggi la stessa idea di «ordine conveniente » &
altresi espressa ricorrendo alla terminologia del prepon®. Nel contesto
di questa opera ultima e decisiva, deprecabilmente trascurata da una
parte della critica®, ¢ particolarmente evidente che essa riceve un
significato pubblico e politico che era molto meno presente nell’ante-
riore elaborazione socratica, testimoniata nell’ [ppia maggiore ma anche
da Senofonte, intorno allo stesso concetto del prepon®. Le Leggi
autorizzano fortemente la traduzione latina di questa idea nell’idea del
decorum®3, un’idea che tramite Cicerone assumera un significato cen-
trale nella pratica e nella trattatistica, come attesta il De architectura di
Vitruvio®*.

Gia nelle Leggi, del resto, ¢ in un senso molto produttivo che viene
stabilito che il compito degli astinomi e degli altri magistrati consiste
nella cura (epimeleia) e nell’ordinamento (taxis) dell’insieme del ter-
ritorio (chora) e della citta (asty e polis )%.

59 Timeo, 70a.

60 Leggi, VI, 779b 8.

61 La denuncia di questa «trascuratezza» ermeneutica delle Leggi, € uno dei tanti
meriti dell’opera di Alfred Edward TAYLOR, Platone. L'uomo e l'opera, p. 717
e sg.

62 Cf. PLATONE, Ippia Maggiore, tr. it. M. T. Liminta, Milano, 1998. Partico-
larmente significativo ¢ I’esempio del mestolo di legno di fico discusso in
290d-291 d; cf. SENOFONTE, Memorabili, Libro II], 8.

63 Pur senza riferimento alle Leggi, cf. Wladyslaw TATARKIEWICZ, Storia di sei
Idee, Palermo, 1993, p. 191-195.

64 Cf. VITRUVIO, De Architectura, a cura di Pierre Gros, trad. e commento
A.Corso e E. Romano, Torino, 1997.

65 Leggi, VI, 758 e.



Platone e |’architettura del nomos 207

Questo loro curare e sorvegliare & un kosmein, un disporre e tatuare
nell’ordine appropriato, come un kosmein ¢ il fare dei filosofi arconti
della Repubblica®® e come lo ¢ il fare del demiurgo del Timeo®’, ossia di
colui che Pico della Mirandola nominera appunto come « summus Pater
architectus Deus »%. 1l tutto deve essere appunto prepon adeguato
all’istituzione della legge.

Gli «operatori territoriali» delle Leggi, in primo luogo, devono far
si che venga realizzata e rispettata la «corretta ripartizione » (orthes
dianomes) delle terre e delle abitazioni fra 1 cittadini dello stato%. La
loro opera microcosmica proprio sotto questo rispetto possiede una
essenziale funzione politica.

All’isonomia e allo spazio isotropo della citta di Clistene e di
Solone, dovrebbe subentrare concretamente, grazie al loro progetto, una
concezione proporzionale e differenziata, certo anche «correttamente »
gerarchica, della giustizia e dello spazio’.

Sarebbe infatti «disumana ignoranza e completa malvagita lasciare
che gli vomini diventino I'un I’altro causa di odio per una distribuzione
delle terre e una assegnazione delle case»’! fatta senza rispettare criteri
di distribuzione proporzionali, fatta senza orthotes. La lottizzazione
arbitraria e I’eventuale edificazione e occupazione abusiva da parte di
questi privati genera disarmonia, discordia, potenziale stasis, all’interno
della citta, lacerazione del pascolo, ossia del nomos. Proprio per questo
gli astynomoi devono sorvegliare «costringendo e punendo 1 negligenti,
devono darsi cura di ogni cosa in cittd e della pulizia e perché nessuno
dei privati occupi con costruzioni o fossati nessun luogo pubblico»72.

Per I'utopica Magnesia il criterio corretto € fissato in una divisione
che tiene per base il numero 12, identificato con il numero delle fratrie
originarie riunite, per un numero complessivo e definitivo di 5040

66 «[...] leveranno gli occhi dell’anima a contemplare I’essere che € per tutte le
cose fonte di luce; vedranno il bene in see presolo quale modello attenderanno a
porre ordine e armonia (kosmein) nella citta, nei cittadini e in se stessi» (Re-
pubblica, 540D).

67 Cf. Timeo, 30a-31b.

68 G. Pico DELLA MIRANDOLA, Discorso sulla dignita dell’'uomo, tr. it.
G. Tognon, Brescia, 1987.

69 Leggi, V,737c.

70 Cf. Leggi, VI, 757 c. Si vedano in proposito le osservazioni di J.-P. VERNANT,
op. cit., p. 243-269.

71 Leggi, V,737b.

72 Leggi, VI, T19c.



278 Nicola Emery

cittadini. E i lotti vanno dimezzati di modo che ognuno abbia una parte
vicina al centro e una in campagna. La distribuzione produce armonia:
«tutte queste cose la legge deve determinare con proporzione e armonia
di rapporti reciproci». La progettazione territoriale della legge che si
vuole temperante trova nella matematica uno strumento di fon-
damentale utilita. Infatti «sono utili universalmente le divisioni e le
variazioni dei numeri», € «per I’economia domestica, per la politica,
per ogni d’arte d’uomo nessuna disciplina che si apprenda dai fanciulli
ha tanta potenza come lo studio delle matematiche, nemmeno una»?3.
La matematica sembra scandire lo stesso linguaggio della legge super-
partes, la sua potenza coincide con la maesta della legge che puo
instaurarsi con le proporzioni numeriche come sovrana.

Ma non solo i1 lotti ma anche «le strade della citta, le case, gli
edifici, i porti, il mercato, le fontane e soprattutto i recinti consacrati, i
templi e tutto cido che vi ¢ di simile»”™ devono rispettare in modo
conveniente la proporzione comune stabilita e proprio per questo vanno
posti sotto l'autorevole e permanente sorveglianza dei loro sovra-
intendenti, dei loro epimeletas attentamente selezionati ed eletti.

I1 disegno e la costruzione del territorio, I’organizzazione di quelle
che oggi si chiamano infrastrutture o strutture urbane e territoriali,
come le strade (o le autostrade, gli aeroporti, ecc.) non sono affatto
affare dei soli tecnici.

Gli agronomoi e gli astynomoi non sono affatto unilateralmente
technites, la loro opera organizza lo spazio di vita della polis, e pertanto
il loro ufficio, come quello degli educatori e dei maestri, rientra a pieno
titolo nella costruzione della bella e solida politica che deve costruire la
bella, solida e armoniosa citta, la kallipolis della Politeia’s.

Va qui notato che la realizzazione a tutti i livelli dello spazio di
questa orthes dianomes, proprio in quanto contribuisce a costruire un
autentico valore politico, in tanto € sentita non solo come utile ma al
tempo stesso anche come bella. Anche nelle Leggi € precisato che
«tutte queste opere e quelle simili a queste saranno di bellezza e utilita
al territorio »76.

73 Leggi, V,747b.
74 Leggi, VI, 758e.
75 Cf. Repubblica.
76 Leggi, V1,761d6.



Platone e |’architettura del nomos 279

La bellezza (kosmos) non ¢ affatto separata dall’utilita (ophelia)
pubblica-politica, realizzata con la corretta distribuzione della chora e
con la sua difesa.

Proprio la congiunzione di funzione e utilita (ophelia) e di geo-
metrica ornamentazione (kosmos), che determinera la posizione incerta
delle arti costruttive nel sistema moderno delle belle arti, ne determina,
qui all’opposto, I’eccellenza politico-filosofica.”

Primaniamente utile per la polis sara pero I’opera di fortificazione.

Essa ¢ del resto I’ ufficio principale degli agronomoi:

« Il paese sia il pit possibile fortificato contro i nemici, scavando fosse quanto
di bisogno, costruendo trinceramenti e tenendo lontani con fortificazioni il piu
possibile ogni tentativo di danneggiare il territorio e le sue ricchezze. Potranno
usare in questi lavori del bestiame da soma e degli schiavi di ciascun luogo, e
lavoreranno per mezzo di questi, ad essi sovraintendendo; pero cercheranno di
scegliere il pil possibile i giorni in cul non sono impegnati in lavori domestici.
Ai nemici il paese sia reso tutto inaccessibile, quanto pil si pud aperto invece
agli amici, uomini, bestie da soma ed armenti, curando di rendere facili le
strade, il piu possibile e una per una. »78

Utile, questa fortificazione che si avvale di fossati, trincee € mura sara
davvero altrettanto bella e piacevole? Bello forse agli occhi del citta-
dino che si sente difeso, questo apparato territoriale non assumera un
opposto significato nello sguardo del nemico? Platone sente che la
topografia marziale della sua citta rischia di trascinare in un’aporia il
suo stesso apparato concettuale, sul quale soffia sempre la critica
relativistica della sofistica.

La congiunzione di bellezza e utilita (ophelia) era del resto gia stata
elaborata proprio da Gorgia, che ne traeva la possibilita per operare una
riduzione relativistica del bello all’utile, all’utile dell’interesse con-
tingente che si avvale di apate™. Ma non € certo la preoccupazione per

77 Questo & del resto un aspetto molto importante, che si ritrovera nel I secolo a. c.
nel De Architectura di Vitruvio, lui stesso anche professionalmente attestante,
in quanto funzionario dell’Imperatore per 1'architettura, I’eminente significato
pubblico e politico di questa arte. E anche per Vitruvio I’architettura militare
riveste un ruolo di primo piano nella definizione dell’architettura. In epoca
rinascimentale sull’utilita civile dell’architettura il De Re Aedifictoria di Leon
Battista Alberti ha pagine fondamentali.

78 Leggi, 761 a.

79 La potenziale aporia ¢ fissata, nel solco di Leopardi, da Giuseppe RENSI,
Motivi spirituali platonici, Milano 1933, p. 228-237; cf. anche G. RENSI,
Gorgia, con un saggio di M. Untersteiner, Genova, 1981.



280 Nicola Emery

lo sguardo del nemico, quanto piuttosto quella per la salute dei cittadini
e per i loro costumi che sembra spingere Platone ad opporsi alla
progettazione di un doppio sistema di bastioni per difendere Magnesia,
il primo al confine del territorio e il secondo intorno alla citta®0.
Realizzandolo, dice con una espressione interessante che rammenta
alcune analoghe della Repubblica, «ci esporremmo giustamente
moltissimo al ridicolo», anche perché dietro il secondo sistema di mura
gli abitanti toglierebbero la vigilanza e comincerebbero a pensare di
« esser nati per non faticare », esponendo la citta con la loro negligenza
a un ben noto processo dissolutivo. Platone pertanto decide, ac-
consentendo al progetto — forse veramente definibile come dorico, non
solo in ricordo della omonima melodia ammessa nella Repubblica®! —
di una citta abitativa che si fa essa stessa fortezza:

«Se bisogna veramente che un qualche muro di difesa abbiano gli uomini, &
necessario fin da principio si gettino le fondamenta delle case dei privati, in
modo che tutta la citta stessa sia una fortezza, e tutte le case siano disposte sulle
strade in modo regolare, fatte nella stessa forma, adatte alla difesa; non ¢
spiacevole a vedersi una citta che ha I’aspetto di una sola casa, e sarebbe anche
cosa eccellente per la sicurezza dei singoli e dello stato sulla base della facilita
cui si presta vigilanza. »82

Utilita difensiva e bellezza, o perlomeno «utilitd» e «assenza di spiace-
volezza», cosi appaiono nuovamente conciliate, anche se & ovvio che
'aporia potenziale — ¢ bello cid che risulta di volta in volta prin-
cipalmente utile ! — non ¢ affatto tolta.

Ma nella realizzazione di questa solida bellezza «politica» deve
intervenire non solo il rispetto aritmetico della corretta distribuzione di
tutte le parti e della loro difesa fortificata, ma deve esserci ancora, e al
contempo, una attenzione per il luogo, per il fopos, per le condizioni
ambientali che vanno migliorate o anche esaltate nella loro sacralita.
Platone lo dice facendo in qualche modo sue, con ogni probabilita,
anche le indicazioni del trattatato di Ippocrate circa il legame fra la
scelta dei luoghi da edificare e la riduzione preventiva di alcune pato-

80 Leggi, 778e.

81 Interessanti rimangono in proposito le considerazioni svolte da Gottfried
Bennello scomodo saggio «Mondo dorico. Indagine sui rapporti fra arte e
potenza», ora in G. BENN, Lo smalto sul nulla, trad. it. L. Zagari, Milano,
1992.

82 Leggi, VI, 779b.



Platone e Iarchitettura del nomos 281

logie®’. L’organizzazione del territorio coincide con la disposizione
dello spazio di vita dell’uomo, € tanto per Ippocrate quanto per Platone
¢ evidente che da scelte ambientali oculate, attente alla qualita dell’aria
e dell’acqua, dipendera la salubrita della vita. Anche questo & compito
che spetta nelle Leggi agli architetti territoriali, gli agronomoi:

«Si interessino che I'acqua del cielo non danneggi il paese, anzi gli giovi
scorrendo dall’alto nelle vallette dei monti, in quelle profonde; dirigano il suo
fluire con argini e fosse, in modo che il terreno di quelle valli assorbendo le
piogge e intridendosi d’acqua dia origine a ruscelli e sorgenti per i campi e tutti
i luoghi posti pitl in basso, e rendano cosi anche i luoghi piu aridi per natura
ricchi di molta buona acqua. Rendano pili confortevoli le acque sorgive, sia che
si tratti di un fiume o di una fonte, migliorandole con piante e costruzioni, e
facendo confluire insieme il corso di molti ruscelli con escavazioni, donino
fertilita a tutto il luogo; dove poi ci sia nelle vicinanze qualche bosco o luogo
sacro, essi lo abbelliscano, indirizzando ai luoghi sacri agli dei i corsi d'acqua
per mezzo di irrigazioni in tutte le stagioni. Dovunque, in simili luoghi, & op-
portuno che i giovani costruiscano ginnasi per s€ e per gli anziani, fornendoli di
bagni caldi per 1 vecchi, e 11 provvedano largamente di legna da ardere ben
secca; ci0 servira anche agli ammalati e a coloro che sono prostrati nei corpi
stanchi dalle fatiche del lavoro dei campi; essi accoglieranno bene questo
servizio, e accogliere questo ¢ molto superiore alle cure di un medico non del
tutto abile. »84

Queste opere — fortificazioni, sistemi di irrigazione, ginnasi con bagni €
terme, ma poi certo anche strade, porti, case — sono quelle in merito alle
quali Platone dice, come si ¢ visto, che esse saranno «di bellezza e
utilita al territorio», dove si fa evidente che fra la bellezza delle
costruzioni e I’utilita dell’opera pubblica vi € un legame inscindibile e
costitutivo, come analogamente inscindibile sara in Vitruvio la rela-
zione fra utilitas, firmitas e venustas. La bella e responsabile opera
pubblica costituisce il kosmos della bella politica, il suo gioiello, il suo
omamento-coronamento.

Bisogna insistervi: la funzione politica propria del lavoro dei fedeli
agronomoi, che assicurano la distribuzione corretta dello spazio e la sua
difesa, non pud non essere anche una funzione piena di implicazioni
ecologiche, cariche di un significato qualitativo per la salute. E’in ogni
caso evidente per Platone che la cura dell’ambiente circostante, tesa qui
a raccogliere e a distribuire opportunamente la « molta e buona acqua»

83 Cf. IPPOCRATE, Le arie, le acque, i luoghi, in Opere scelte, a cura di
M. Vegetti, Milano, 1969.
84 Leggi, VI, 761 b-d.



282 Nicola Emery

(poluydrous te kai euydrous)®, e tesa nel passo della Repubblica piu
sopra citato a curare «la brezza che spirando da floridi paesi apporti il
soffio corroborante della salute »3¢, debba proseguire fin dentro il cuore
della citta.

[ tre astynomoi che agiscono all’interno dello spazio della citta
dovranno infatti operare, in primo luogo, in stretto coordinamento — o
«ad imitazione» — di quanto hanno fatto e fanno al contempo nella
chora circostante gli agronomoi. Essi per essere efficienti e responsabili
divideranno le dodici parti della citta capitale in rispettivi tre settori di
intervento

«e ad imitazione degli agronomoi cureranno le vie interne all’abitato, le strade
che dalla regione convergono tutte direttamente sulla citta, e gli edifici, perché
tutto sia in regola con le leggi, cureranno le acque quante vengono a loro
inviate e cedute in consegna, dopo esser state ben regolate, dagli agronomoi,
affinché giungendo copiose e pure alle fontane abbelliscano e insieme giovino
alla citta. »87

Il rapporto fra la periferia e il centro, fra la chora e ’asty ¢ di equilibrio
idraulico — e si potrebbe studiare qualche analogia con il sistema
idraulico a cui rimanda la crescita delle ali dell’anima nel Fedro in
coincidenza con la visione della bellezza sensibile in cui traluce I’idea,
pregna di significati metapolitici.’?

La freschezza dell’acqua che zampilla copiosa e pura nella citta alta
e minerale, dove soffia al contempo il vento della salute che giunge da
altrove, vede caricare il suo significato primario, igienico-sanitario e
ambientale, anche di uno spessore simbolico. La fontana, simbolo di
vita perenne e sovratemporale, offre qui la visualizzazione di un’ar-
monizzazione politica degli elementi, che raccolti dall’esterno trovano
la loro bellezza e utilita piena di giovamento infine nell’interno e
sull’altura dell’ acropoli.

L’ufficio degli astinomi ¢ del resto chiamato non solo alla pro-
secuzione coordinata all’interno della funzione politica e ambientale
propria degli agronomoi, ma essenzialmente anche ad assumere una
funzione di organizzazione della localizzazione simbolica degli edifici.

Infatti, «trattandosi di un nuovo stato disabitato in precedenza,
sembra bene curare tutto I’aspetto, per cosi dire dell’architettura, in

85 Leggi, 761b5.

86 Repubblica, 401 c-d.
87 Leggi, 763d.

88 Cf. Fedro, 252d.



Platone e I’architettura del nomos 283

generale, dire cio¢ come avra ciascuna di queste cose e i templi e le
mura »%.

Ed ¢ significativo che Platone tenga a evidenziare che la trattazione
di questo aspetto dell’architettura (oikodomikes) dovrebbe precedere,
contrariamente a quanto avviene nell’impianto testuale delle Leggi, la
trattazione delle norme circa i matrimoni da svolgersi in Magnesia®.
Anche questa precisazione ci fa capire che egli riconosce all’archi-
tettura una rilevante eloquenza simbolica, in grado di incidere non poco
sulla formazione dell’ethos.

Gli astinomi devono infatti curare 1’eloquenza e la gerarchia sim-
bolica che promana dalla localizzazione in reciproca relazione degli
edifici, in specie di quelli istituzionali. Ma il loro compito, € notato gia
qui, & arduo in quanto si tratta «di uno stato disabitato in precedenza»,
il che va inteso nel senso che esso non dispone immediatamente di una
tradizione alla quale far riferimento senza difficolta®!. In ogni caso, per
riannodare e ripetere

«bisogna costruire i templi tutto intorno alla piazza del mercato e tutta Ia citta
capitale in cerchio verso le alture per ragioni di difesa e di pulizia. Vicino ai
templi la sede delle magistrature e i tribunali dove si riceveranno e si daranno le
sentenze ai cittadini, come in luoghi piti che mai sacri sia per la loro funzione
che ¢ attinente a cose sante, sia perché sede degli dei preposti a questa ultima, e
fra questi soprattutto quei tribunali in cui si giudicheranno con i processi
convenienti gli omicidi e tutti i delitti che si pagano con la morte. »92

Questa & insomma per Platone Ia citta che educa 1’'uomo, o che avrebbe
dovuto educare I'uomo..., grazie in particolare all’azione di astinomi e
agronomoi. Ma su di loro il consiglio dei nomophylakes, 1 custodi e
servi del nomos, ulteriore istanza di controllo, deve esercitare ancora
sempre la sua permanente sorveglianza critica. I custodi supremi delle
Leggi, come i filosofi archontes della Repubblica, sanno infatti che la
posta in gioco ¢ alta, sanno che la costruzione della citta e la cura della
divisione decorosa della proprieta della terra e dello spazio pubblico,
I’ufficio degli astynomi, degli agoranomoi e degli agronomoi, hanno un
rivelante significato politico, militare, etico e non da ultimo simbolico. I
magistrati territoriali devono costruire e organizzare nel modo pil
corretto possibile lo spazio pubblico, e regolare e censurare ogni hybris

89 Leggi, 778b.

90 Leggi, 778 b-c.

91 Cf. M. DETIENNE, L’invention de la mythologie, Paris, 1981, p. 162¢ sg.
92 Leggi, 778d.



284 Nicola Emery

privata (idion) in funzione dell’affermazione del primato dello spazio
comune (koinon)”. Proprio per questo questi architetti, tenden-
zialmente in analogia con il ceto dirigente della Repubblica, saranno
costretti a una « vita quotidiana modesta e priva di comodita », potranno
servirsi degli schiavi solo e soltanto «per i servizi pubblici e mai per i
servizi privati», e dovranno pressoché rinunciare, durante 1 due anni in
cui potranno esercitare la loro funzione pubblica, ad ogni proprieta
privata. Essi, come sappiamo, devono organizzare e far rispettare la
condivisione dello spazio, e la prima e simbolica condizione affinché
essi svolgano bene questo servizio consistera nel costringerli a con-
dividere il cibo, a distribuirselo reciprocamente in modo corretto. E’nel
pranzo in comune, nella koine ten diaitan, presumibile ricordo di un
pranzo sacrificale di significato iniziatico e fondativo, che sorge il
senso del rispetto per lo spazio pubblico, e il timore della punizione per
chi vuole mangiarne troppo: «Gli agronomoi e gli altri magistrati della
vigilanza nella regione, nei due anni del loro incarico, vivranno se-
condo norme siffatte: prima di tutto in ogni luogo dovranno essere
istituiti per tutti i pasti in comune, nei quali ognuno di loro dovra in
comune con gli altri prendere il vitto»%¢, Ma questa non ¢ certo ancora
una norma sufficiente per escludere che la tentazione di prendere
privatamente di pit non si riaffacci surrettizziamente in qualcuno degli
architetti territoriali. Perché conoscono 1’animo umano, e perché as-
segnano alla cura del territorio comune un significato politico fonda-
mentale, 1 nomophylakes non possono pertanto astenersi dal minacciare
di lasciar addirittura «prendere a bastonate»® quegli agronomoi e
quegli astynomoi che vengono meno al loro mandato pubblico e
antepongono il loro interesse «speculativo» privato all’interesse co-
mune, concretamente espresso nel nomos proporzionale della kallipolis
e nella orthes dianome dell’intera chora. Concepire questo articolato
sistema di magistrature del territorio e promettere addirittura «ba-
stonate» a chi deturpa il cosmo della polis e della chora, significa
riconoscere e affermare nel pit perentorio dei modi che fra il progetto
etico della filosofia politica classica e 1’organizzazione territoriale vi ¢
una vicinanza di essenza.

93 Cf. sull’idion e il koinon le osservazioni di Hannah ARENDT, Vita activa, trad.
it. S. Finzi, Milano, 1994, p. 18-53.

94 Leggi, V1, 762.

95 Leggi, VI, 762b.



Platone e |'architettura del nomos 285

La prima non si da né puo esprimersi senza la seconda.

Non ¢ certo qui il luogo per discutere il significato del celebre
olismo strutturante questa fondazione filosofica della politica teorizzata
da Platone. E non rientra evidentemente nei limiti, oltre che negli
interessi, del presente saggio pronunciarsi sul significato politico —
filosofico del progetto da «ingegneria sociale» di Platone. Nostro
interesse modesto e precipuo era piuttosto 1’evidenziare il legame
essenziale reperibile nelle Leggi, ma tutt’altro che assente anche nella
Repubblica, fra I’indagine filosofica intorno alla legge e la dimensione
architettonica del territorio e della citta. La considerazione e I’espli-
citazione di questo legame sembra essere gravida di temi di riflessione
ancora ineliminabili e che andranno ripensati e estesi (ad esempio
riferendoli all’architettura del Timeo, scandita fra Locri, Atlantide e
Atene). Temi e motivi per ascoltare i quali non sembrerebbe adeguato
limitarsi ad osservare che la «societa chiusa» nelle Leggi, genera
semplicemente uno spazio chiuso. Aggiungendo che questa chiusura
«spartana» segna il trionfo della totalita e il soffocamento di ogni
spazio di liberta. Stimoli all’interno della nostra prospettiva potranno
comunque venire anche da questa critica, innegabilmente molto sen-
sibile alla «pietrificazione » platonica. Non ci si dovrebbe d’altra parte
dimenticare che «societa aperta» in ogni caso significa almeno ancora
per Popper societa nelle quale € costituzionalmente possibile esercitare
il controllo delle decisioni®.

E allora, appunto, quale destino riserva la «societa aperta» alla cura
(epimelia) e in questo senso al controllo e al progetto del sempre pit
vasto pascolo architettonico? E piu discretamente, quale potrebbe
essere ancora, laddove si lasciasse cadere interamente il primato della
dimensione pubblica, il fondamento di uno «strumento» concreto come
ad esempio un piano regolatore ?

Come si sta modificando, o dissolvendo, d’altra parte, anche nei
valori spaziali la separazione fra spazio privato e pubblico ?

Proprio per non venir meno al compito a cui queste domande
chiamano, il dialogo fra architettura e filosofia resta allora necessario,
tanto piti che nella memoria della filosofia si incontrano gia da sempre
astynomoi € agronomot.

96 Cf. Karl R. POPPER, La societa aperta e i suoi nemici, tr. it. R. Pavetto, Roma,
1973.



286 Nicola Emery

E tanto meglio se la memoria di questo rapporto ci indica con le sue
dure metafore che la franchezza critica pud essere anche radicale.
Questo non ¢ che il segno del valore della relazione.

Il territorio planetario e le architetture che lo popolano celebrano il
tramonto dell’immutabile, ne sono il grande teatro. E’allora anche il
tramonto del ripetibile ? Che cosa ripetere — quale forma, quale buono
schema... —, e perché ripetere nel tempo del «congedo dai principi» ?
A meno che questo tempo non coincida con la tirannia di un solo
«principio». Ma quale cammino e quale melodia « maestosi» potreb-
bero del resto essere seguiti e ripetuti laddove il dio attuale, secondo la
sua natura, sembra spostarsi e moltiplicarsi senza posa? Che cos’e
d’altra parte I’invenzione, che cosa essa puo ancora essere, dove nullo €
il senso dell’immutabile? Non deve agire anche sulla metafisica
soggettivistica dell’invenzione quel celebre «congedo dai principi» ? O
quella che accade nel grande teatro del territorio, non € piuttosto
proprio ancora una ripetizione, la ripetizione appunto del nulla di ogni
immutabile? Ma anche per celebrarvi il mutamento come divino
mutamento, recita pit 0 meno geniale degli individui, o per criticarlo,
bisogna comunque riconoscere o ricordare il suo opposto, conoscere
I’'immutabile e pensarne ancora a fondo la genesi — pensarla, seguirla la
genesi dell’'immutabile nella luce straordinaria della ripetibile legge
dell’arte. Quest’ultimo forse € I’aspetto piu importante, concentrandosi
attorno al quale soltanto anche la novita potrebbe forse ritrovare il
carattere irripetibile, o la delinquenza, che le ¢ essenziale®’. Proprio per
questo ’architetto oggi, o anche oggi, in ogni caso deve dialogare
soprattutto con il metafisico...

97 Andrebbero pensate in questo ambito queste parole, dalla metaforica molto
antica, di Nietzsche: « A portar via molti dal gregge — per questo io sono
venuto. Pieni di collera verso di me, hanno da essere il popolo e il gregge:
predone vuol essere chiamato dai pastori, Zarathustra. Io dico pastori, ma loro
st chiamano i buoni e i giusti. Pastori io dico: ma seguaci dell’ortodossia si
chiamano loro. Guardali questi buoni e giusti ! Chi odiano essi massimamente ?
Colui che spezza le loro tavole dei valori, il distruttore, il delinquente — questi &
pero il creatore», Cosi parlo Zarathustra, in Opere, vol. VI, tomo I, a. c. G.
Colli e M. Montinari, Milano, 1979, p. 17-18.



	Platone e l'architettura del nomos

