
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 60 (2001)

Artikel: Platone e l'architettura del nomos

Autor: Emery, Nicola

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882923

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882923
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stildia philosophica 60/2001

Nicola Emery

Piatone e l'architettura del nomosx

In laying the foundations ofpolitics, the organisation of space plays a significant
role for Plato. The law makes no sense without ethos, yet there is no ethos either
without aesthetic accustomisation. The most important evidence in this regard are
the Nomoi, which create a central space in the organigram ofpower for the
agronomists and the guardians of the city. Not only music, but also architecture contributes

to the development of a sense for the controlling and irrevocable nornos by
virtue of the repetition of the arithmetical and geometric arrangement, the proportional

divisions of space. Like a foreign body inserted into time from eternity,
architecture can offer memory the stable form to return, in recollection, to the idea of
the law.

1. L'architettura délia ripetizione e la maestà della legge

Senza leggi e norme superiori ai soggetti l'umanità dilacera se stessa.

La legge, il nomos, deve essere padrona, per Platone, tanto dei

giudici quanto dei sudditi. «Non sono leggi giuste le norme che non
sono stabilité per tutta la comunità statale»2. E proprio per questo
« dove è la legge padrona anche dei magistrati e i magistrati sono suoi

servi, io vedo salvezza»3.

La legge deve ribadire e far valere di continuo questo suo orizzonte
maestosamente superiore e comune; deve riattualizzarsi senza posa proprio

come il dio che «secondo la sua natura compie perennemente,
senza spostarsi, la via circolare dell'universo»4. L'umanità deve ri-

1 Un tentativo di risposta alla domanda: «Perché filosofia all'Accademia di
architettura?». Con questo titolo, le linee di fondo del présente scritto sono
state presentate nell'ambito del Simposio della Società svizzera di filosofia dal
titolo «Memoria e Progetto», svoltosi presso l'Accademia di architettura di
Mendrisio, Université della Svizzera italiana durante i giorni 11-13. 5.2000.

2 Platone, Leggi, IV, 715 b. Si è seguita generalmente la traduzione italiana di
A. Zadro, Bari, 1979, raffrontandola con l'edizione a testo a fronte curata da E.

des Places, con introduzione di A. Diès e L. Gernet, Les Belles Lettres, Paris,
1951.

3 Leggi, IV, 715 d.
4 Leggi, IV, 716 a.



258 Nicola Emery

petere il cammino e il gesto riattualizzante e ritotalizzante di questo dio,
a cui del resto «tien dietro la giustizia punitrice di coloro che hanno
abbandonato la legge divina (theiou nomou). Chi vuol essere felice

segua questa, attenendovisi con umiltà e misura»5.
Il problema della legge, délia civiltà délia legge e délia sua isti-

tuzione, che trova in queste pagine del IV libro delle Leggi di Platone

una delle sue formulazioni fondamentali, non è separabile dal problema
della ripetizione. Anche il problema della «punizione» e quello della
definizione e della condanna della hybris particolare - rovinosa della
famiglia e della patria, oltre che del soggetto gonfio di orgoglio che vi
précipita6 - non è separabile dal problema della ripetizione. L'Ateniese
delle Leggi lo afferma qui con questa immagine: «Questo almeno è

chiaro: ogni uomo deve cercare, con la sua mente, di essere uno di

quelli che seguiranno il dio»7. Si tratta - analogamente a quanto fanno i
carri alati nel corteo divino del Fedro - di seguire il dio, e se si vuole di

generare una certa «retta» coazione a ripetere. Ma ripetere che cosa?
Essendo il dio «la massima misura di tutte le cose»8, la misura sovrana
e suprema, la misura di tutte le misure, il canone di tutti canoni, se-

guirlo significherà seguime e ripeteme le misure.

Il dio è dio in quanto come metron del tutto offre la possibilità di

infinite, «perenni» ripetizioni, offre nel numéro, nelYarithmos, la legge
e l'unità della coazione che puö diventare ordine proporzionale, cosmo
comune a tutti9. E la vittoria della legge, l'attuazione della sua
maestosità divina, coincide con il govemo e la cura della città da parte
di colui che ha la maggiore dimestichezza con la ripetizione e con la

riattualizzazione proporzionale delle giuste misure. Costui, infatti, non
è colui che come il tiranno «non lascia nemmeno più la più piccola
parte ai vinti»10. Ma è colui che, come i demoni sovrani nell'età di
Crono, divide le parti con «intelligenza» e «saggia temperanza»
(phronein te kai sophronein) e dispone al contempo della superiore
forza politica per realizzare questa demiurgica «metretica» della di-
visione."Si tratta di incatenare il nemein, nel senso anche di prendere,

5 Leggi, IV, 716 a.
6 Cf. Leggi, IV, 716 b.
7 Leggi, IV, 761 b.
8 Leggi, IV, 716 c.
9 Cf. anche Timeo, tr. it. G. Reale, Milano, 1994, 37 d-e; 53 b.
10 Leggi, IV, 715 a.
11 Leggi, IV, 711 a.



Piatone e l'architettura del nomos 259

oltre che di dividere e di coltivare; si tratta di incatenarlo alla corretta
misura12.

Il grande ideale regolativo che l'uomo deve trarre dalla mitica età di
Crono per organizzare la politica consiste neH'«imitare» le qualità di
quegli esseri divini, l'alleanza che è in loro di forza, intelligenza e

temperanza. Si tratta di provare a ricordarli e a imitarli «in pubblico e
in privato, neU'amministrare le famiglie e gli stati, chiamando legge il
precetto délia mente», dove Piatone gioca sull'assonanza fra noos e

nomosl3, stringendo assieme entrambi neU'orizzonte proporzionale délia

temperanza. Ma l'uomo non è né un dio né un demone, e l'età di
Crono è lontana - corne lo è quello délia prima razza di cui parla
Esiodo nelle Opere e i giorni. Un po'lontana, quasi nello stesso senso,
nella narrazione di queste pagine delle Leggi, è pero anche la figura del
filosofo - arconte délia Repubblica. Evidentemente anche nei suoi
confronti le Leggi vogliono ora far valere quello che si puö indicare
come lo spirito del Critone (e che comunque agisce evidentemente
anche nella Repubblica), ossia fanno valere anche nei suoi confronti la

superiorità assoluta e comune del giusto nomos14.

Ora la vittoria délia misura nella città puo avvenire quando la cura e
11 servizio del nomos, ossia l'organizzazione e l'amministrazione délia
divisione delle parti, spetta proprio ai più ligi e ai più obbedienti di tutti
aile leggi costituite, ossia quando il potere spetta a quelli che Platone in

questo libro non chiama più arconti o magistrati ma preferisce chiamare
«servi delle leggi» (douloi tou nomon). Questi hanno la natura filiale di
Nestore, e nei loro animo si è generato «un divino amore delle
consuetudini sagge e giuste».15

Questo riferire la possibilità stessa del nomos anche aile consuetudini,

aile abitudini (qui epitedeumatos), a cio che si segue e si puo
ripetere è molto interessante. Qui l'affermazione e la realizzazione délia

12 Un confronto con l'elaborazione di Carl Schmitt intorno a questi tre significati
del termine nomos, e in particolare intorno al primo di essi, sarebbe
evidentemente da sviluppare. Questo è compito che va al di là dei limiti del

présente scritto. Cf. C. SCHMITT, Le catégorie del politico, tr. it. P. Schiera,
Bologna, 1972, p. 295 e sg; Il nomos délia terra, tr. it. E Castrucci, Milano,
1991, p. 54-72.

13 Leggi, IV, 714 a.
14 Sulla centralità di questa elaborazione del concetto di «maestà» e «imperso-

nalità» délia legge, e sul significato delle Leggi, nei corpus platonico, cf. Alfred
E. Taylor, Platone. L'uomo e l'opéra, Firenze, 1990, p. 717 e sg.

15 Leggi, IV, 711 d.



260 Nicola Emery

legge non sembra tanto o esclusivamente esprimere «il precetto della
mente» e la dialettica deU'intelligenza secondo il gioco noos-nomos o
anche nomos-logos, quanto piuttosto implicare un mondo di con-
suetudini, profondo e meno trasparente. La realizzazione della legge
nécessita deli'amore delle consuetudini, ossia anche di un mondo o di
un patrimonio di abitudini da generare e coltivare. E'un tema che
ritorna anche in altri libri delle Leggi, e che interviene da qui alla
definizione delle virtù etiche, distinte dalle dianoetiche, svolta da Aris-
totele nel secondo libro de\VEtica Nicomachea precisamente attorno al
motivo dell'abitudine. Vi si legge infatti:

«Essendo la virtù di due specie, l'una dianoetica l'altra etica, quella dianoetica
dériva per la maggior parte dall'istruzione la sua origine e il suo sviluppo, per
cui ha bisogno di esperienza e di tempo, quella etica invece dériva dall'abi-
tudine, da cui trae anche il suo nome (ethos, scritto con la epsilon), che è poco
différente da quello dell'abitudine (ethos, scritto con la eta). »16

Affinché ci siano leggi e norme comuni, da rispettare nella loro
sovrasoggettiva ripetibilità, affinché ci sia un nomos comune, occorro-
no anche un costume e degli usi comuni di origine ambientale e pre-
verbale, occorrono delle abitudini. Platone nelle Leggi parla spesso di
ethe, e a volte di agrapha nomina11, ossia della nécessité della sedi-
mentazione e della ripetizione di abitudini e di usi non scritti. La loro
origine non è primariamente né necessariamente verbale. Essa è, in
senso originario, estetica.

Nomos, del resto, in origine ha anche il significato musicale di
melodia18, e quello spaziale di pascolo.

Ripetendo il canto, la sua successione nella quale si formano
strutture regolari e successioni strofiche adatte ad essere mandate a

memoria, sorge il primo senso di una legge. Esso è melodico. La legge
è appunto il canto che il pastore puo ripetere, rompendo lo spaventoso e

radicalmente anonimo silenzio della terra che incontra. La legge è il
canto del mandriano, il suo richiamo ripetuto che incatena il cane e il
suo gregge19. Questo canto del pastore come tale équivale alla de-

16 AristOTELE, Etica Nicomachea, tr. it. A. Plebe, Bari, 1979, 1103 a.
17 Leggi, VII, 793a. Cf. in proposito Werner Jäger, Paideia, Firenze, 1970,

vol. Ill, p. 439.
18 Cf. Jacob Burckhardt, Storia della civiltà greca, Firenze, 1992, vol. 1, t. 1,

p. 109.
19 In questa direzione cf. Gottfried Benn, Lo smalto sul nulla, tr. it. L. Zagari,

Milano, 1992, p. 197.



Piatone e l'architettura del nornos 261

limitazione di un territorio, alla concatenazione o recinzione di uno
spazio della ripetizione e dell'ordine: questo canto che territorializza e

costruisce una topografia del comando è il nomos. Ma esso diventa tale
solo se viene ricordato e perpetuato, acquistando nella continuité senza
cambiamenti il senso della maestà e della sovranità della legge. Questa
continuité, necessaria alla maesté, puö essere prodotta anche nella polis
persuadendo ad essa «con abitudini, lodi o, ragionamenti», o ancora
«con ogni mezzo », ma il « mezzo» musicale continua ad essere
fondamentale, corne fondamentale vedremo essere sempre ancora il
« mezzo » topografico - spaziale.

Si incontra qui, in riferimento alla formazione estetica del senso

superiore del nomos, una pagina fondamentale delle Leggi intorno alla
musica. Vi si descrive la portata fondamentale che hanno le odi per
«abituare l'anima del giovane ad obbedire alla legge». Odai, ricondotto
addirittura a epodai, parole incantatrici : un termine che appartiene in

pieno proprio alla sofistica gorgiana...
Queste composizioni musicali hanno per la formazione del senso

della legge, lo stesso valore vitale che ha il nutrimento per curare gli
ammalati e i deboli nel corpo. Proprio per questo la selezione del cibo,
la somministrazione del giusto «foraggio» ha importanza decisiva. Il
« conservatore » Platone qui, in relazione a questa selezione del cibo
estetico dell'etica, non terne di invocare la costrizione, la coercizione :

«A queste ragioni il buon legislatore persuaderà anche l'artista, ma non

persuaso lo costringerà, affinché, quando voglia creare, esprima correttamente

con un linguaggio nobile e lodevole nel ritmo della danza le figure, nell'ar-
monia del canto le mélodie che sono proprie dei saggi, dei coraggiosi, degli
uomini di virtù integrale.»20

Proprio per questo il ligio legislatore, l'epigono di questo dio della
melodia deve sedere a teatro non corne scolaro, il che porterebbe a

lasciar piegare la legge alla massa del pubblico (secondo quanto forse
andava affermandosi in Sicilia e in Italia, e si era gié affermato nella
« teatrocrazia » ateniese rea di aver condannato Socrate, ascoltando
Aristofane21), ma deve sedere corne «maestro degli spettatori», corne
educatore e raffinatore del gusto.

20 Leggi, 660 a.
21 Cf. Aristofane, Le Nuvole, tr. it. F. Turato, Venezia, 1995; e Platone,

Apologia di Socrate, tr. it. G. Reale, Milano, 1994, 18b-c.



262 Nicola Emery

Egli soprattutto non deve concedere «l'incalzare delle innovazioni
nella melodia e nella danza», innovazioni che non sono mosse da una

legge e sono lontanissime dal mantenersi uguali e dal seguire gli stessi

principi.22

Agli occhi di Piatone la ricerca délia novità è paradossale: nella
melodia sorge il senso della legge, e la novità tende proprio a scardinare
la sua essenziale e costitutiva ripetibilità, il suo intrinseco valore di
nomos. Appartiene invece all'essenza stessa deH'arte, - all'esperienza
della melodia e poi all'essenza della legge -, la possibilité di non
mutare. La melodia, il canto del pascolo, è la prima possibilité dell'im-
mutabile. Questo è l'aspetto più importante dell'arte musicale e

spaziale, che ha portata o essenza nomotetica. Chi le muta, chi segue la

novita, che non puö essere che radicale, perde il nomos. Costui rischia
di far regredire aWanomia della terra abbandonata, perde il pascolo,
perde il territorio, perde il senso stesso dell'unité della polis.

E'importante capire che questa sedimentazione, come nelle Leggi è

detto a più riprese, puö e deve produire «assuefazione»23. L'assue-
fazione accompagna la ripetibile immutabilité dell'arte. Ne è una
straordinaria possibilité. L'assuefazione si genera nell'ascolto della
tradizione; o per dirla nei termini citati sopra dal IV libro, si genera
«seguendo il più possibile la via circolare compiuta perennemente e

senza mai spostarsi dal dio». Le innovazioni sono invece proprio ciö
che è «lontanissimo dal mantenersi uguale», cio che per definizione
non perfeziona alcuna legge e non offre alcuna ripetibilità, cio che
essenzialmente non è mosso da una legge, né recuperabile in alcuna
forma, in alcun spazio del nomos. Nell'essenza della novità vi è

l'irripetibilità.
Qui si imporrebbe allora una analisi dettagliata delle celeberrime

pagine del Fedro dedicate alle anime che cercano, a loro volta, di
«tener dietro» al coro divino (theion chorou), ossia di inseguirlo,
diventando il più possibile loro seguaci (epetai), loro valorose epi-
goni24. Anche qui si tratta di imitare la choreia divina, in movimento, di
farsi epigoni della processione degli déi per ritrovare il nutrimento più
adatto alla parte migliore dell'anima. L'analogia con il passo «con-

22 Leggi, II, 660 b.
23 Leggi, II, 653 b, 656 d, 663 c.
24 Fedro, tr. it. G. Reale, Milano, 1993, 247 a, 248a. Lo sviluppo di questa analisi,

che evidentemente dovrebbe allargarsi anche al Simposio, va evidentemente al

di là delle presenti considerazioni.



Piatone e l'architettura del nomos 263

servatore» delle Leggi sul cibo musicale è evidente. Ma nel Fedro

questo nutrimento non proviene dal teatro ma dal prato posto nell'iper-
uranio, il célébré campo o la pianura délia verità (aletheias pedion).
L'ambito délia verità anche da questo punto di vista coincide con
quello di un campo o di un pascolo; ne riprende la delimitazione, la

recinzione fissandola nel più saldo dei modi, sovrapponendo le pietre
da costruzione come immutabili sopra il divenire : cost si genera quella
che si chiama, appunto, Yepisteme2i.

E il nutrimento stesso è detto nome : è la psychés to aristo nome.
Ma nome significa cibo o foraggio solo in senso figurato. E'in realtà

una metonimia. In primo luogo questo termine significa infatti pascolo,
o anche lotto, parte di terra divisa. E in questo senso il cibo dell'anima
parla ancora non solo per sinonimia del nomos, del corretto nemein, e

délia melodia del pascolo, ossia délia legge, che distributee le parti in
modo giusto e temperante. Anche nel Fedro la possibilité di ripetere il
percorso o la degustazione e di ritrovare questo ottimo cibo è la grande
possibilité: la possibilité délia ripetizione connessa con il senso

dell'immutabile, suo grande valore. La bellezza, che splendeva fra le
realtà di lassù corne essere, offre la possibilité di una sua ripetizione
nella mutevole immanenza.

Se non ha gettato soltanto «un breve sguardo» alla legge, ma è

riuscita a ritornare più volte a quel campo, a quel pascolo, se è riuscita a

ripetere la permanenza lassù, se è riuscita a maturarne una qualche
consuetudine, l'anima avrà la possibilité di ricordarsene. Lassù è pro-
tetta e proiettata la ripetibilità psichica délia legge. L'anamnesi è

ripetizione délia legge e délia sua perenne misura, «una reminiscenza di

quelle cose che un tempo la nostra anima ha visto quando procedeva al

seguito di un dio e guardava dall'alto le cose che diciamo che sono

essere, alzando la testa verso quello che è veramente essere»26. Ma
quelle cose divine sono anche nel Fedro dikaiosyne e sophrosyne, le
Stesse qualité, giustizia e temperanza, che determinano la superiore
maestà del nomos anche nelle Leggi. L'anamnesi percorre e ripercorre
la topografia del nomos. Anche il Fedro dunque ci dice che bisogna
ripetere la frequentazione del nomos, e che è una eminente possibilité

25 Intorno al grande tema deWepisteme, nella sua connessione con il senso
deU'immutabile, teniamo présente in qualche modo la riflessione «parmeni-
dea» di Emanuele Severino, sviluppata nelle sue numerose opere ed avviata in
Essenza del Nichilismo, Brescia, 1971.

26 Fedro, 251b.



264 Nicola Emery

per l'umanità assuefarsi ad esso. Ma il Fedro, come tutti sanno,
aggiunge che al nomos, alla sua maestosità «iperuranica», ci puö
conduire la frequentazione délia bellezza. «La bellezza ricevette infatti
questa sorte, di essere ciö che è più manifesto e più amabile

(ekphanestaton kai erasmiotaton)»21. Ciö non è forse detto anche nel

senso preciso che la bellezza, corne la melodia, manifesta il nomos, la

possibilità délia sua immutabilité e che pertanto la sua visione, la sua

seduzione, prépara quell'ubbidienza alla legge maestosa la cui nécessité
abbiamo incontrato nelle Leggi? Quel psyches to aristo nome, quell'er-
ba ottima per riavere la quale l'anima si spezza i resti delle sue ali, è la

bellezza, ma nel senso che essa, corne la musica-cibo selezionato delle

Leggi, è un cibo fondamentale per realizzare l'assuefazione alla Legge.
Anzi, essa corne simbolo dell'immutabile ripetibilité délia legge, ha il
valore del criterio per selezionare il cibo, per dividere le buone dalle
cattive erbacce.

Ora, precisamente nella direzione délia produzione di questa
« assuefazione » estetica Platone nelle Leggi riconosce che l'educazione
«nasce dalle Muse e da Apollo»28, ossia riconosce che la genesi delle
abitudini e dei nomina ripetibili, la genesi délia stabilizzazione
dell'ethos rinvia in definitiva, quanto alla sua rischiosa possibilità,
all'arte di disporre Yaisthesis nella corretta ricerca del piacere. Ma nella
frase citata, «l'educazione nasce dalle muse e da Apollo» è di grande
interesse non solo la presenza delle Muse - che ci riportano al melos e

al nomos corne ambito di rammemorazione e di ripetizione, ambito di
Mnemosyne -, ma anche la presenza di Apollo, che ci ricorda la
fondazione del primo tempio sull'oscura Delo29. Non si tratteré pertanto
soltanto di orientare con una determinata euritmia musicale Y ethos, ma
anche e al tempo stesso di far leva sull'arte di Apollo, il costruttore del

tempio, il fondatore del primo temenos, per generare assuefazione
estetica e assicurare ripetizione nello spazio, per generare con la

symmetria, la proporzione fra le parti, regolarità legiconforme delle
percezioni spaziali, ossia anche corretta riproduzione politica nel segno
délia ripetizione canonica del nomos. Il nomos temperante, il suo
dividere lo spazio in modo corretto, si monumentalizza nella eu-
schemosyne, nella bella, ossia unitaria, armonia architettonica délia

27 Fedro, 250 e.

28 Leggi, II, 654 a.
29 Cf. il III degli Inni Omerici, a. c. F. Cassola, Milano, 1975, p. 107-151.



Piatone e l'architettura del nomos 265

città. Ma per organizzare l'educazione estetica le Muse e 1'Apollo do-
rico platonico dovrebbero guardare ancora soprattutto a cio che hanno
fatto gli Egizi, coloro che più di tutti hanno capito la possibilité
deH'immutabile come senso dell'arte.

Gli Egizi, infatti, fin da tempi antichissimi hanno praticato questa
educazione estetica, stabilendo che

«i giovani nello stato debbono familiarizzarsi con le belle figure e le belle
mélodie. Essi le definirono, mostrarono nei templi quali sono e corne sono.
Oltre a queste non era lecito né a pittori né ad altri che rappresentassero figure e

facessero altre simili opere d'arte, compierne di diverse e nemmeno pensante
altre da quelle délia patria tradizione, e nemmeno ora è permesso, per le arti

figurative e per tutto il complesso dell'arte musicale. Là tu potrai scoprire,
osservando, pitture e sculture antiche di diecimila anni, e non per modo di dire,
ma realmente diecimila anni, e sono né migliori né peggiori di quelle che ora
sono state elaborate, prodotte con la stessa arte. »30

I grandi critici scettici in questo senso hanno pienamente ragione nel

porre in evidenza corne il ricorso al «metodo» dell'assuefazione getti
l'ombra di una tremenda aporia sulla affermazione platonica dell'inse-
ità e dell'universalità delle idee31. Platone stesso d'altra parte, quando
légiféra e censura la liberté dei poeti, dei musicisti e degli architetti (e
forse sono proprio i pittori i più maltrattati, perché la censura delle altre
technai vale invece sempre corne riconoscimento délia nécessita délia
loro presenza, e non cost invece per i più illusionisti...) sa bene che in
Grecia «c'é grande diversité nei gusti»32, e il riferimento al modello
egizio radica l'assuefazione nella coercizione. Ma la coercizione non è

che il prolungamento délia scoperta délia possibilité deU'immutabile
nomos corne essenza dell'arte melodica e simmetrica.

Ciö non esaurisce affatto il nostra interesse avalutativo per la sua

più o meno esplicita teorizzazione délia pratica dell'assuefazione,
all'opposto lo accentua.

Il tema dell'abitudine, dell'assuefazione come condizione estetica

preliminare per la ripetibilità - presupposto estetico anche per la

ripetibilité scrittoria dell'idéalité logica -, ci sembra rilevante per ac-
costare qui di seguito in particolare le indicazioni topografiche e

architettoniche leggibili in alcuni luoghi platonici. Voler invece affer-

30 Leggi, II, 665 d-e.
31 Estremamente chiara in proposito la critica sviluppata da Giacomo Leopardi in

molti passi del suo Zibaldone, a. c. di G. Pacella, Milano, 1991.
32 Leggi, 655 c.



266 Nicola Emery

mare «la necessità del platonismo»33 facendo leva sulla solidarietà che
sembrerebbe sussistere fra l'imporsi delle sue idealità noetiche e

l'affermarsi délia «civiltà délia scrittura», come se questa non restasse

proprio in quanto tale ancora una civiltà estetica, o di assuefazione
estetica, ci sembra troppo poco. Il confronto del platonismo con la
dimensione estetica non puo essere ridotto riconducendolo nell'ambito
di un conflitto « semplicemente » storico, anche se descritto nei termini
storicistici di un finalismo eroico, con il regime dell'oralità primaria
dell'epica34.

La necessità di una assuefazione estetica, regolata e posta sotto il
segno delle Muse e di Apollo, è fatta ancora valere a molti livelli nella
città platonica, che in questo, come del resto è evidente nell'evocazione
del modello egizio, non infrange affatto ma prosegue e a suo modo
rafforza la pratica epica délia memoria. La cacciata degli artisti
imitativi del X libra délia Repubblica, per quanto spettacolare, non
esaurisce certo il confronto, e non consente di ridurlo unilateralmente
alla questione oralistica délia mimesis. E d'altra parte affinché la

graphe possa essere vista, letta e trapassata corne corpo alfabetico
stabile e strumentale del significato eidetico, è evidentemente necessa-
rio assuefarsi, essere già abituati a instaurare questo rapporto anagogico
con quelle entità estetico-percettive che i segni alfabetici continuano

comunque a essere. Tanto vera che i non alfabetizzati, i bambini, o

colora che vogliono sospendere l'assuefazione dello sguardo (corne
certi pittori) non vedono affatto le lettere corne lettere, né le usano
come tali.

Anche la pratica délia lettura e délia scrittura, eventuale implicito
presupposto materiale dell'eidetica platonica, implica pertanto una
necessaria assuefazione estetica, di modo che una prospettiva come
quella di Havelock, anche se mira a proclamare la «necessità del

platonismo», non è affatto in grado di evitare l'ostensione scettica
dell'aporia. Anche in questo senso occorre qui ricordare la célébré

origine egizia délia scrittura di cui si dice nel Fedro : la fissità delle
lettere è ancora l'Egitto estetico di ogni alfabetizzato, che su questa
base, previa metodica assuefazione e coercizione délia mano e dell'oc-

33 Eric A. Havelock, Cultura orale e civiltà delta scrittura. Da Omero a
Piatone, Bari, 1999. Tutta la seconda parte di querst'opera porta il titolo
«Necessità del platonismo».

34 Oltre al libro citato qui sopra, cf. anche E. A. Havelock, La Musa impara a
scrivere, Bari, 1995.



Piatone e l'architettura del nomos 267

chio, puö diventare un razionale «platonico». Le lettere sono con-
venienti all'idea in quanto sono in primo luogo sedimentazioni e

ripetizioni offerte all'assuefazione; cost come sono convenienti ai

costumi dei faraoni le mélodie e le figure immutate e ripetute da dieci-
mila anni. E'questa ripetibilità estetica génératrice di assuefazione,

génératrice anche di quel sistema della ripetizione che chiamiamo
scrittura, quella che intéressa a Piatone. Ma la possibilité di questa
ripetibilità che offre abitudine, assuefazione costume, etica, si esprime e

si mostra prima e meglio che nelle piccole tavolette di cera e nei rotoli
di papiro, nelle stesse strutture melodiche delle linee territoriali e delle

figure monumentali e abitative. Sono le linee del nomos, le linee curate
e ripetute dai custodi dei pascoli e poi dei templi, le linee tracciate dagli
agronomi, primi tracciati ortogonali che riusciranno a sedimentäre la

loro topografia corne ortografia della polis.
Nelle Leggi al riconoscimento del ruolo che ha l'educazione corale,

si aggiunge, per tutti questi motivi, il riconoscimento del ruolo che ha

quella che potremmo chiamare l'epica e l'estetica dello spazio nella
formazione âe\V ethos. La prima fondamentale educazione è delle Muse
e di Apollo, si è già detto. Ma in questa luce, considerando il III libro
dell'opera, si deve ulteriormente osservare corne vi emerga che per
Platone affinché maturi costume e abito comune, sia anche e in-
nanzitutto necessaria, letteralmente, abitazione comune. Ci vogliono
recinzioni, muri di pietra secca (aimasia) coi quali delimitare i pascoli e

poi alzare appunto una grande casa comune, una oikian au koinen kai
megalen. Solo con questa attiva «agronomia» alla quale è strut-
turalmente connessa la prima oikodomia, l'architettura originaria,
l'umanità, nel contesto dell'ipotesi annichilatoria elaborata nel III libro,
fa fronte alla «sconfinata paurosa solitudine della terra immensa e

abbandonata»35, regno ferino di una anomia cosi radicale che l'uomo
stesso vi cresce altrimenti corne agriotaton - e agrios, selvaggio, è

aggettivo che accompagna sempre il lupo36, anche quel lupo e leone che

sbrana l'impersonalità del nomos, ossia il sofista.

L'uomo senza nomotetica dello spazio, senza progetto apollineo,
rimane il figlio della terra, il più selvaggio. Infatti «l'uomo è do-

35 Leggi, III, 677 e.

36 Caria Mainoldi, L'image du loup et du chien dans la Grèce ancienne, Paris,
1984, p. 192e sg, che cito da L. L. Canino, «La beiva», in Platone, La
Repubblica a. c. di M. Vegetti, Napoli, 1998, p. 223 e sg.



268 Nicola Emery

mestico; quando ha ricevuto una retta educazione e una natura fortunata
suole divenire il più divino e il più mansueto degli animali; ma se non è

compiutamente educato o cresciuto maie è il più selvaggio fra tutti i

viventi che la terra produce».37
Ma appunto la trasformazione de\Vagriotaton in buon emeron,

l'infrenamento del selvaggio in mansueto e domestico capace di man-
sueta ripetizione, non puö avvenire se non nell'orizzonte di una

«grande casa comune» che puö anche ricordare la grande capanna di
alcune altre culture38, e poi deve compiensi nello spazio délia polis,
luoghi in cui la violenza del confronto extraterritoriale fra estranei
sembra poter iniziare a essere regolata e a sublimarsi, e generare a poco
a poco, anche non senza conflitti, la maestà dell'accordo superiore,
anche nella sua proporzionalità, ad ogni parte.

Solo entro lo spazio domestico comune si fa possibile il confronto
fra gli usi e i costumi diversi, maturati dai membri delle famiglie e delle
fratrie nel loro isolamento sulle montagne. Questo ritmo - dal pascolo
alla grande casa comune, dall'insieme di case al villaggio, alla polis - è

condizione per la produzione di un territorio comune e per la lenta ma
anche continua sedimentazione delle abitudini comuni a un numéro di
abitanti che fino a un certo numéro si deve espandere. Ma cio che qui
preme evidenziare délia descrizione di questo processo è che essa

implica che lo spazio del territorio e délia città va curato perché genera
quell'assuefazione estetica dalla quale la stessa educazione etica non

puo prescindere; ossia qui la dimensione «inanimata» (apsychon)
dell'ambiente abitativo e del paesaggio délia polis contribuisce a

generare quel modo di soggiornare e di avere abitudini che solo
consente all'umanità di non sopprimere se stessa. Certo, la «politica»,
la «scienza direttiva che dà ordini agli esseri viventi», ha ovviamente
altro peso. Sembra infatti esser chiaro che «il compito délia scienza

regia non è certo quello di sovraintendere aile cose inanimate come fa

l'architettura, ma è più nobile, perché essa esercita sempre il suo potere
tra gli esseri viventi e su di loro»39. Ma ciö non toglie affatto, al

contrario implica, che il legislatore, il nomoteta, il politico dovrà

37 Leggi, VI, 766 a.

38 A. E. Taylor ricorda in proposito per analogia « le long houses degli Indiani del
Nord America», op. cit., p. 727. Si puö pensare anche alla grande capanna
comune posta in centra ai villaggi circolari bororo di cui parla C. Lévi-
Strauss, Tristi Tropici, tr. it. B. Garufi, Milano, 1988, p. 233 e sg.

39 Platone, Politico, tr. it. M. Migliori, Milano, 1996, 261 d.



Piatone e l'architettura del nomos 269

prestare attenzione all'organizzazione del territorio e all'architettura
délia città. L'architettura che sovraintende aH'inanimato incide sulla

politica delle anime. Ed è anche, se non primariamente, dalla costru-
zione di uno spazio comune e dall'abitazione in esso che si genera il
senso stesso délia comunità dei diversi e délia possibilità di una
giustizia comune.40

Ma allora corne andrà curato questo spazio, questa chora
Nel mito del Protagora41 si vede bene come l'organizzazione délia

terra e il progetto délia città non é affatto affare da affrontare uni-
lateralmente, con il sapere tecnico più o meno specialistico, con
Yentechnos sophia. Il dono di Prometeo, infatti, in questo dialogo di
Platone non pone affatto rimedio all'opera maldestra combinata da suo
fratello, Epimeteo. Il rimedio tecnico autonomizzato si rovescia subito
nel suo contrario, e la dissoluzione conflittuale non è affatto arginata42.

Per rendere possibile la prima riunione dell'umanità, per evitare
l'immediata rottura che ricaccia i singoli nella selva popolata da lupi
predatori e da leoni, è stato notoriamente necessario il dono politico di
Zeus, la sua iniziazione dei superstiti al senso di dike e di aidos. Ma
dato cost che le città non possono costituirsi senza il senso délia

giustizia e del rispetto, e dato anche che Zeus, se ha donato, ha donato
solo quella prima volta, si capisce che è diventato poi compito vitale
délia città stessa, di quella prima città e poi di tutte le successive,
tentare di educare l'umanità. Polis andra didaskei...43

E le città avrebbero appunto dovuto formare l'uomo non solo con la

scrittura pubblica e lineare delle leggi, non solo con l'ortografia e la

calligrafia delle grandi steli poste sull'agorà, modelli normativi di
ortodossia da ricalcare poi, mettendo in riga i propri segni, come tracce

40 Andrebbero qui ricordate oltre aile pagine délia Politica di Aristotele sulla
formazione délia città, le interessanti tesi di Fustel de Coulanges, La cité
antique (1864), Paris, 1984, sull'allargamento progressive délia religione délia
fratria e délia tribù corne ragione d'essere del processo verso la polis, che al
culto domestico fa subentrare la divinità del tempio comune. In dura ed

esplicita contrapposizione dialettica vanno certo tenute presenti le pagine sul
«sinecismo» di Jacob Burckhardt, Storia délia civiltà greca, p. 84e sg e

Appendici, I, p. 388-389.
41 PLATONE, Protagora, 320c - 326e.
42 Cf. Massimo Cacciari, Dell'inizio, Milano, 1990, p. 398 e sg.
43 Simonide, fr. 53. Cf. Mario Vegetti, L'etica degli antichi, Bari, 1990, p. 45-

70.



270 Nicola Emery

alfabetiche sulle tavolette di cera consegnate dai maestri ai fanciulli44;
ma avrebbero dovuto educare l'uomo, le città, anche con l'intero
ordinamento del loro ambiente, con l'eloquenza politica, etica e sim-
bolica del loro complessivo dispositivo estetico e topografico. Le città
nella loro interezza, infatti, avrebbero dovuto educare l'uomo...

Questa premessa nichilistica conferisce un'aura drammatica e

sublime anche e soprattutto alla fondazione délia città della Repubblica
e delle Leggi, e al sistema di poteri territoriali e educativi che esse

richiedono. L'espressione «fondazione della città» qui va presa in

primo luogo nel senso di costruzione, ossia conservata anche e

primariamente nel suo significato topologico e tipologico, oltre che

politico. E bisogna insistere sul carattere organico e inscindibile che

questo sistema di poteri e di magistrature ha in Platone : la costruzione
del territorio, il controllo dell'edilizia e delle vie ded'asfy, la sor-
veglianza dello spazio dell'agora e dell'acropoli, la trasformazione
anagogica e anabasica45 della città in kallipolis, rientrano a pieno titolo
nella concezione platonica della politica, nel suo progetto che non puè
che essere ad un tempo estetico, etico e filosofico. Questo è del resto
l'orizzonte nel quale la teorizzazione dell'assuefazione estetica assume
tutto il suo senso, dove è chiaro che la sua rilevanza non è

proporzionale ad altro che alla rilevanza formativa de\Yethos che

Platone assegna all'arte del costruire e dell'organizzare lo spazio.
Estremamente significativo è l'unico passo della Repubblica nel quale
si tratta dell'architettura della città. Intanto, questo passo è inserito nel

III libro, in stretta connessione con il vaglio critico e la censura alla

quale Platone sottopone la poesia epica. E come i poeti, anche gli
architetti vengono duramente avvisati :

«Io credo che si debba estendere a tutti gli altri artefici il nostra controllo, e il
divieto di raffigurare, sia nella pittura, sia nell'architettura, e in qualsiasi altro
prodotto della loro attività, tutto cio che richiama il vizio, la bassezza, la

volgarità, l'indecenza e credo che se non faranno altrimenti si debba impedire
loro di esercitare farte. C'è infatti il pericolo che i nostri guardiani crescano tra
immagini viziose, come in un cattivo pascolo, e che ivi pascendo e nutrendosi

44 Protagora, tr. it. F. Adorno, Bari, 1990, 326d-e. Sullo spazio pubblico della
scrittura e il suo significato politico, cf. Marcel Detienne, «Lo spazio della
pubblicità: i suoi operatori intellettuali nella città», in Sapere e scrittura in
grecia, a cura di M. Detienne, Bari, 1997, p. 5-49.

45 Cf. le osservazioni di M. Vegetti «Katabasis», in Platone, La Repub¬
blica, trad, e commento di M. Vegetti, vol. 1, libro 1, Napoli, 1998, p. 93-104.



Piatone e l'architettura del nomos 271

ogni giomo, a poco a poco, ma continuamente, finiscano per accogliere senza

accorgersene qualche brutto veleno nell'anima. »46

Molti degli aspetti che abbiamo sin qui esaminati sono qui riuniti.
L'immagine délia città come pascolo rinvia, se si vuole in un senso

archeologico, alla descrizione stessa délia genesi délia polis delle Leggi.
Essa rinvia altresi al nutrimento estetico selezionato nelle Leggi
bandendo le innovazioni, e guardando alla rivelazione egizia del mo-
numento immutabile e délia possibilité dell'assuefazione. Ma, ancora
queste frasi sono strettamente connesse con le immagini del Fedro
relative al buon foraggio dell'anima. Ma la città è un pascolo anche nel

senso che essa è il territorio délia legge, è interamente sorvegliabile, e

come tale deve essere il territorio del ripetibile e del conosciuto. Cio
che è volgare, cid che è «cattivo» (kakon) invece è taie proprio nel

senso che non segue una legge, il kakon è arbitrario e non conosce o

non rispetta affatto nella proporzione numerica e nella symmetria la

possibilité immutabile deU'arte. E in ogni caso il pascolo architettonico
délia città somministra a poco a poco, di nascosto (lanthano) con la sua

eloquenza muta ma potente il nutrimento estetico, l'educazione che

dovrebbe appunto essere apollinea. E l'abitante non getta soltanto un
breve sguardo su questo ftsso sfondo inanimato, ma pascendo in esso,
abitando in esso forma il suo ethos, le sue abitudini percettive e

motorie, la sua disposizione alla ripetizione o all'abbandono délia

legge. Questo pascolo è pertanto importante almeno tanto quanto un

teatro, quel teatro nel quale nelle Leggi il legislatore deve sedere da

giudice e selezionare. Questo pascolo è alla lettera un teatro
architettonico, e la sua musica, la sua epica deve generare buona as-

suefazione :

«Non bisognerà cercare di individuare con cura quegli artefici che per doti
naturali siano portati, come per tracce seguite con sicuro istinto a cogliere
l'essenza di ciè che è bello e decoroso? Allora i nostri giovani abiteranno i

pascoli nutrienti e sani, e otterranno ogni sorta di giovamento ogni volta che

venga loro alla vista o all'udito anche un solo cenno di queste opere belle, come
brezza che spirando da floridi paesi apporti il soffio corroborante délia salute, e

fin dall'innocenza inconsapevole dell'infanzia li disponga ad imitare, ad amare
la bellezza del pensiero e a conformarsi totalmente ad esso. »47

46 Repubblica, tr. it. M. Vitali, Milano, 1995, 401 b.
47 Repubblica, 401 c.



272 Nicola Emery

Qui il sistema delle ripetizioni della legge si raddoppia. La dote naturale

del buon artista, del buon demiurgo, del buon architetto consiste
nel saper seguire, nel saper ripetere. Ripetendo coglie l'essenza di cio
che è euschemonos, ossia decoroso, di buon aspetto o buona figura o
buon schema. E cogliendo il buon schema, coglie nelfarte l'invariante,
il senso deH'immutabile. La manifestazione di questo senso della legge,
della melodia, o del buon schema, offre il miglior alimento e

nutrimento al giovane. Vi assimila il senso della maestà superiore del

nomos, quel senso che nel Fedro è alzato nell'iperuranio, anzi nel

pascolo o campo dell'iperuranio. Anche nel pascolo cittadino della

Repubblica la manifestazione artistica delfimmutabilità della legge è

accompagnata da un vento che sembra venire da altrove. La ripetibilità
regolare della legge, infatti, ripetibile e ricordabile nel territorio e

nell'ordine topografico della psyche, è un corpo estraneo rispetto alia

contingenza mutevole deH'immanenza sensibile. II corpo aritmetico-
geometrico dell'architettura accade come il corpo estraneo delfeterno
nel tempo.

L'architettura di pietra o di suoni, e poi anche la pratica fdosofica
del pensiero e della memoria, in quanto manifestano la possibilité di
una immutabile ripetibilità, accadono come i corpi estranei del nomos
maestoso rispetto all'immanenza.

Anche per questo la straordinaria legale spazialità architettonica si

offre come il «buon schema», lo schema conveniente per rappresentare
l'esercizio platonico e poi teologico dell'anamnesi. Questa, pro-
lungando a suo modo l'esercizio della memoria del poeta epico, opera
la risalita a un superiore livedo ontologico48.

E la «zattera della memoria» già nel Fedone sembra poter compiere
questo viaggio associativo ffa gradi «veritativi» diversi soltanto
camminando per vie e snodi, incontrando « bivi e trivi», percorrendo
l'immutabilità temporale di una grande topografia spaziale, analoga in
definitiva a quella già incontrata nel Fedro. L'ordine di incremento e

conservazione del ricordo trova anche nell'architettura, in quanto
possibilité del1'immutabile nell'immanenza, la possibilité di una topografia
dell'intériorité. La coscienza che si vuole fare sovratemporale trova
nella fissità percorribile e ripetibile delle costruzioni architettoniche, in
quella che diventerà la loro vitruviana e integrale firmitas, i campi, i

48 Cf. Jean-Pierre VERNANT, Mito e pensiero presso i greci, Torino, 1978, p. 93-
124.



Piatone e l'architettura del nomos 273

percorsi, i ponti, gli antri e i grandi saloni - la legge monumentale, o il
monumento della legge - da introiettare per tentare di dominare il gioco
sfuggevole delle associazioni. La modulazione privativa del tempo
trova il proprio ordine nella symmetria spaziale - la propria stra-
ordinaria instasi nella commodulatio. Si apre la «vasta reggia» della
memoria di Agostino, scandita da «campi», «antri», «caverne»,
« vasti quartieri »49.

2. Filosofi, astynomoi e agronomoi

Agisce con ogni probabilité in Piatone, quando mette a tema la potenza
etica e politica dell'architettura, anche il ricordo di Ippodamo di Mileto,
il quale sotto 1'influenza dei pitagorici, elaborö nel V secolo uno fra i

primi progetti tesi a sostituire un piano regolatore al tessuto spontaneo
della città più antica. Si parla appunto di «tracciato ippodameo» in

quella che oggi si indica come la storia dell urbanistica. Ma grazie
soprattutto a Aristotele sappiamo che Ippodamo affiancava strettamente
alla sua attività urbanistica proprio anche una riflessione di tipo
filosofico, dedicata appunto alla migliore costituzione politica della
città. Ed Ippodamo, alFinterno di questa ricerca integrale, progetto
forse i piani di Mileto e di Rodi e più verosimilmente la nuova
sistemazione del Pireo.

Nella Politica di Aristotele a proposito di Ippodamo si legge:

« Ippodamo figlio di Eurifonte da Mileto (che escogitö il piano regolatore della
città e divise il Pireo mediante strade e che per la brama di ostentazione moströ

pure in tutto il tenore di vita tale eccentricità da sembrare a taluni che vivesse in

modo troppo ricercato, con la folta zazzera e gli ornamenti costosi, e per di più
con la veste semplice ma pesante non solo d'inverno ma anche durante la

stagione estiva e che, infine, voile essere un erudito in tutta la scienza naturale)
fu il primo di quelli che, pur non occupandosi di politica, tentarono di dire

qualcosa sulla costituzione migliore. »50

Il milesio, d'altra parte, aveva già progettato una tripartizione del
territorio accompagnata da una tripartizione dello stato in tre gruppi o
classi, corne testimonia ancora Aristotele: «Immagino una città di
diecimila abitanti, divisa in tre classi, l'una composta di artigiani, l'altra
di agricoltori, la terza di guerrieri : il territorio avrebbe dovuto essere

49 Per alcune indicazioni su Agostino, cf. Frances Yates, L'arte della memoria,
Torino, 1993.

50 Aristotele, Politica, tr. it. R. Laurenti, Bari, 1973, II, 1267b.



274 Nicola Emery

diviso ugualmente in tre parti, una consacrata agli dei, una pubblica e

una riservata alle propriété individuali»51. E'tutt'altro che escluso che

questa speculazione abbia trovato qualche eco nel progetto platonico
della Repubblica, che come si sa scandisce la nota ripartizione del

corpo sociale della città ordinando reggitori, guardiani e produttori.
Ma il punto che qui preme evidenziare non è tanto questo.

Ippodamo è assumibile quasi a simbolo di un legame organico fra
l'orizzonte della politica e quello che chiameremmo della «proget-
tazione». «Il suo pensiero - è stato scritto - non sépara spazio fisico,
spazio politico e spazio urbano, ma Ii unisce in uno stesso sforzo di
riflessione »52.

Ora, qualcosa di questo genere lo si puo vedere anche in Platone,
ma evidentemente collocato all'interno dello straordinario orizzonte dei
suoi dialoghi e in relazione al ruolo che vi esercita quella che

vorremmo chiamare, un po'paradossalmente, l'estetica dell'immuta-
bile.

NeH'organigramma del potere di Magnesia, la città progettata nelle

Leggi, subito dopo Varchon tes paideias, il magistrate dell'educazione
cui spetta la posizione suprema53, sono schierati gli astynomoi, gli
agoranomoi e gli agronomoi54.

Ciö è quanta viene attentamente stabilito nel VI libro dell'opera:
«in relazione alle strade, agli edifici e alla disciplina di siffatte cose e

degli uomini, che non vi rechino danno e degli altri animali selvatici,

per mantenere l'ordine conveniente agli stati, sia all'interno della
cerchia della città sia in periferia, occorre eleggere queste tre specie di
magistrati».55 Possiamo provare a tradurre queste cariche parlando di
magistrati o di prefetti dell'architettura e delle strutture urbane e di

magistrati o amministratori del territorio. O ancora di guardiani, rispet-
tivamente, della città, àe\V agora e del territorio circostante. Ma cost
traducendo c'è il rischio che si perda la preoccupazione per il nomos,
per la realizzazione del suo stabile mondo disciplinato (kosmos)\
preoccupazione che è essenziale per ognuna di queste cariche, come è

evidente nella loro stessa denominazione: agronomoi, agoranomoi e

astynomoi. Più ancora che di inscrivere rispettivamente lo spazio

51 Aristotele, Politica, II, 1267b.
52 J.-P. Vernant, op. cit., p. 259.
53 Leggi, 765 e.
54 Leggi, VI 759a 7-8; 760b 6.
55 Leggi, VI 759 a 1-5.



Piatone e l'architettura del nomos 275

agreste, dell'asty e dell'agora nell'ordine della legge, si tratta di
produire una topografia senza la quale non si realizzerebbe affatto nella
polis il mondo disciplinato o il cosmo del nomos, di quel nomos che
nella fondazione filosofica della politica aspira ad essere mani-
festazione del perenne logos56. Nel concetto e nella pratica del nomos
infatti non puo non essere sempre al lavoro una topografia, come è

evidente se si tiene présente la derivazione di questo sostantivo dal
verbo nemein, che rinvia appunto anche all'atto del pastore di
appropriazione e spartizione della terra. Il nomos d'altra parte ci rinvia
al pascolo, alio spazio unitario purificato dalle «cattive erbacce» per
edificare il quale nella Repubblica si selezionano gli architetti ana-
logamente a come vi si selezionano e censurano pittori e poeti epici.

La topografia che si tratta di produire nelle Leggi per scrivere il
territorio come pelle e mappa del nomos deve scandire «l'ordine
conveniente aile città-stato», costruendo un concreto sistema di strut-
ture territoriali attento in primo luogo aile vie di comunicazione. La

topografia deve articolare e costruire, nello spazio interno e in quello
periferico, questo ordine «appropriato» e «conveniente», espresso qui
con l'avverbio prosekontos, che lega l'idea di convenienza e ap-
propriatezza all'idea di estensione e avanzamento: la legge si afferma

disegnando la pelle della terra, avanzando in essa come un bisturi e un

ago, producendo un grande e unitario tatuaggio di strade, fortificazioni,
recinzioni, localizzazioni. In questo senso nel Timeo effettivamente si

territorializza poi anche il corpo deU'uomo, lo si politicizza pre-
cisamente come una micro-polis. Ne scaturisce effettivamente la traccia
di quella che è stata indicata come una «topografia psicosomatica»57.
Se il corpo è come una città, questa città, analogamente ad Atene,
présenta una «delimitazione», un «istmo»58, ossia il collo, fra la testa,
sede dell'anima immortale che dalla terra ci innalza, e il petto, sede

della parte mortale che ha in sé inevitabili passioni. Nella parte
inferiore dell'istmo ha sede, fra il diaframma e il collo, la parte dell'anima

che partecipa del coraggio e dell'ira, e che puö dare ascolto alla

ragione: è il thymoeides (che nell'omologia psyche-polis della
Repubblica équivale ai phylakes). Mentre nella parte più bassa, sotto il
diaframma, avrà sede la parte che «ha in sé terribili e inevitabili

56 Cf. Repubblica, 445 d.

57 M. Vegetti, « Katabasis», in op. cit., p. 102.

58 Timeo, 69 e.



276 Nicola Emery

passioni»: ossia la parte libidica, Yepithymetikon della Repubblica
(nell'omologia équivalente ai commercianti e produttori indaffarati a

fare affari in proprio, rinchiusi nella cura esclusiva deWidion). Questo
sembra essere il Pireo del corpo, il luogo più basso e di loschi traffici,
della città come del corpo. Mentre al di sopra dell'istmo, al di sopra del
collo, la testa, radicata nel cielo, è testualmente équivalente
all'Acropoli, sede del comando e della ragione, ossia del logistikon,59
L'atlante politico, la mappa della polis, diventa atlante somatico e

biologico, tavola anatomica, dotata di una propria topografia ger-
archica. La città allora educa l'uomo anche nel senso che l'antro-
pologia, la mappa del corpo e dell'anima, è un effetto, una produzione,
una ripetizione, della topografia politica e della sua simbologia.

In altri passi delle Leggi la stessa idea di «ordine convenante» è

altresî espressa ricorrendo alla terminologia del prepon60. Nel contesto
di questa opera ultima e decisiva, deprecabilmente trascurata da una

parte della critica61, è particolarmente evidente che essa riceve un

significato pubblico e politico che era molto meno présente nell'ante-
riore elaborazione socratica, testimoniata neWIppia maggiore ma anche
da Senofonte, intorno alio stesso concetto del prepon62. Le Leggi
autorizzano fortemente la traduzione latina di questa idea nell'idea del
decorum62, un'idea che tramite Cicerone assumera un significato
centrale nella pratica e nella trattatistica, corne attesta il De architectura di
Vitruvio64.

Già nelle Leggi, del resto, è in un senso molto produttivo che viene
stabilito che il compito degli astinomi e degli altri magistrati consiste
nella cura (epimeleia) e nell'ordinamento (taxis) dell'insieme del ter-
ritorio (chora) e della città (asty e polis)65.

59 Timeo, 70 a.
60 Leggi, VI, 779 b 8.
61 La denuncia di questa « trascuratezza » ermeneutica delle Leggi, è uno dei tanti

meriti dell'opera di Alfred Edward Taylor, Platone. L'uomo e l'opéra, p. 717

esg.
62 Cf. Platone, Ippia Maggiore, tr. il. M. T. Liminta, Milano, 1998. Partico¬

larmente significativo è l'esempio del mestolo di legno di fico discusso in
290d-291 d; cf. Senofonte, Memorabili, Libro III, 8.

63 Pur senza riferimento aile Leggi, cf. Wladyslaw Tatarkiewicz, Storia di sei
Idee, Palermo, 1993, p. 191-195.

64 Cf. Vitruvio, De Architectura, a cura di Pierre Gros, trad, e commenta
A. Corso e E. Romano, Torino, 1997.

65 Leggi, VI, 758 e.



Piatone e l'architettura del nomos 277

Questo loro curare e sorvegliare è un kosmein, un disporre e tatuare
nell'ordine appropriato, come un kosmein è il fare dei filosofi arconti
della Repubblica66 e come lo è il fare del demiurgo del Timeo61, ossia di
colui che Pico della Mirandola nominerà appunto come « summus Pater
architectus Deus»6&. II tutto deve essere appunto prepon adeguato
all'istituzione della legge.

Gli «operatori territoriali » delle Leggi, in primo luogo, devono far
si che venga realizzata e rispettata la «corretta ripartizione » (orthes
dianomes) delle terre e delle abitazioni fra i cittadini dello stato69. La
loro opera microcosmica proprio sotto questo rispetto possiede una
essenziale funzione politica.

AWisonomia e alio spazio isotropo della città di Clistene e di
Solone, dovrebbe subentrare concretamente, grazie al loro progetto, una
concezione proporzionale e differenziata, certo anche « correttamente »

gerarchica, della giustizia e dello spazio70.

Sarebbe infatti «disumana ignoranza e compléta malvagità lasciare
che gli uomini diventino l'un 1'altro causa di odio per una distribuzione
delle terre e una assegnazione delle case»71 fatta senza rispettare criteri
di distribuzione proporzionali, fatta senza orthotes. La lottizzazione
arbitraria e l'eventuale edificazione e occupazione abusiva da parte di
questi privati genera disarmonia, discordia, potenziale stasis, all'interno
della città, lacerazione del pascolo, ossia del nomos. Proprio per questo
gli astynomoi devono sorvegliare «costringendo e punendo i negligenti,
devono darsi cura di ogni cosa in città e della pulizia e perché nessuno
dei privati occupi con costruzioni o fossati nessun luogo pubblico»72.

Per l'utopica Magnesia il criterio corretto è fissato in una divisione
che tiene per base il numéro 12, identificato con il numéro delle fratrie
originarie riunite, per un numéro complessivo e definitivo di 5040

66 «[...] leveranno gli occhi dell'anima a contemplare l'essere che è per tutte le

cose fonte di luce; vedranno il bene in see presolo quale modello attenderanno a

porre ordine e armonia (kosmein) nella città, nei cittadini e in se stessi» (Re-
pubblica, 540 b).

67 Cf. Timeo, 30a-31b.
68 G. Pico Della Mirandola, Discorso sulla dignità dell'uomo, tr. it.

G. Tognon, Brescia, 1987.
69 Leggi, V, 737 c.
70 Cf. Leggi, VI, 757c. Si vedano in proposito le osservazioni di J.-P. Vernant,

op. cit., p. 243-269.
71 Leggi, V, 737 b.
72 Leggi, VI, 779c.



278 Nicola Emery

cittadini. E i lotti vanno dimezzati di modo che ognuno abbia una parte
vicina al centro e una in campagna. La distribuzione produce armonia :

« tutte queste cose la legge deve determinare con proporzione e armonia
di rapporti reciproci». La progettazione territoriale della legge che si

vuole temperante trova nella matematica uno strumento di
fondamentale utilità. Infatti «sono utili universalmente le divisioni e le

variazioni dei numeri», e «per l'economia domestica, per la politica,
per ogni d'arte d'uomo nessuna disciplina che si apprenda dai fanciulli
ha tanta potenza come lo studio delle matematiche, nemmeno una»73.

La matematica sembra scandire lo stesso linguaggio della legge
superpartes, la sua potenza coincide con la maestà della legge che puo
instaurarsi con le proporzioni numeriche come sovrana.

Ma non solo i lotti ma anche «le strade della città, le case, gli
edifici, i porti, il mercato, le fontane e soprattutto i recinti consacrati, i

templi e tutto cio che vi è di simile»74 devono rispettare in modo
conveniente la proporzione comune stabilita e proprio per questo vanno
posti sotto l'autorevole e permanente sorveglianza dei loro sovra-
intendenti, dei loro epimeletas attentamente selezionati ed eletti.

Il disegno e la costruzione del territorio, l'organizzazione di quelle
che oggi si chiamano infrastrutture o strutture urbane e territoriali,
come le strade (o le autostrade, gli aeroporti, ecc.) non sono affatto
affare dei soli tecnici.

Gli agronomoi e gli astynomoi non sono affatto unilateralmente
technites, la loro opera organizza lo spazio di vita della polis, e pertanto
il loro ufficio, come quello degli educatori e dei maestri, rientra a pieno
titolo nella costruzione della bella e solida politica che deve costruire la

bella, solida e armoniosa città, la kallipolis della Politeia15.
Va qui notato che la realizzazione a tutti i livelli dello spazio di

questa orthes dianomes, proprio in quanto contribuisce a costruire un
autentico valore politico, in tanto è sentita non solo come utile ma al

tempo stesso anche come bella. Anche nelle Leggi è precisato che

«tutte queste opere e quelle simili a queste saranno di bellezza e utilità
al territorio»76.

73 Leggi, V, 747 b.
74 Leggi, VI, 758 e.
75 Cf. Repubblica.
76 Leggi, VI, 761 d 6,



Piatone e l'architettura del nomos 279

La bellezza (kosmos) non è affatto separata dall'utilità (ophelia)
pubblica-politica, realizzata con la corretta distribuzione della chora e

con la sua difesa.

Proprio la congiunzione di funzione e utilità (ophelia) e di geo-
metrica ornamentazione (kosmos), che determinerà la posizione incerta
delle arti costruttive nel sistema moderno delle belle arti, ne détermina,
qui all'opposto, l'eccellenza politico-filosofica.77

Primariamente utile per la polis sarà pero l'opéra di fortificazione.
Essa è del resto l'ufficio principale degli agronomoi:

«Il paese sia il più possibile fortificato contra i nemici, scavando fosse quanto
di bisogno, costruendo trinceramenti e tenendo lontani con fortificazioni il più
possibile ogni tentativo di danneggiare il territorio e le sue ricchezze. Potranno

usare in questi lavori del bestiame da soma e degli schiavi di ciascun luogo, e

lavoreranno per mezzo di questi, ad essi sovraintendendo; pero cercheranno di

scegliere il più possibile i giorni in cui non sono impegnati in lavori domestici.
Ai nemici il paese sia reso tutto inaccessibile, quanto più si puö aperto invece

agli amici, uomini, bestie da soma ed armenti, curando di rendere facili le

strade, il più possibile e una per una. »78

Utile, questa fortificazione che si avvale di fossati, trincee e mura sarà

davvero altrettanto bella e piacevole? Bello forse agli occhi del citta-
dino che si sente difeso, questo apparato territoriale non assumera un

opposto significato nello sguardo del nemico? Platone sente che la

topografia marziale della sua città rischia di trascinare in un'aporia il
suo stesso apparato concettuale, sul quale soffîa sempre la critica
relativistica della sofistica.

La congiunzione di bellezza e utilità (ophelia) era del resto già stata
elaborata proprio da Gorgia, che ne traeva la possibilità per operare una
riduzione relativistica del bello all'utile, ail'utile dell'interesse
contingente che si avvale di apate79. Ma non è certo la preoccupazione per

77 Questo è del resto un aspetto molto importante, che si ritroverà nel I secolo a. c.
nel De Architectura di Vitruvio, lui stesso anche professionalmente attestante,
in quanto funzionario delFImperatore per l'architettura, l'eminente significato
pubblico e politico di questa arte. E anche per Vitruvio l'architettura militare
riveste un ruolo di primo piano nella definizione dell'architettura. In epoca
rinascimentale sull'utilità civile dell'architettura il De Re Aedifictoria di Leon
Battista Alberti ha pagine fondamentale

78 Leggi, 761 a.

79 La Potenziale aporia è fissata, nel solco di Leopardi, da Giuseppe Rensi,
Motivi spirituali platonici, Milano 1933, p. 228-237; cf. anche G. Rensi,
Gorgia, con un saggio di M. Untersteiner, Genova, 1981.



280 Nicola Emery

10 sguardo del nemico, quanta piuttosto quella per la salute dei cittadini
e per i loro costumi che sembra spingere Piatone ad opporsi alla

progettazione di un doppio sistema di bastioni per difendere Magnesia,
11 primo al confine del territorio e il secondo intorno alla città80.

Realizzandolo, dice con una espressione interessante che rammenta
alcune analoghe délia Repubblica, «ci esporremmo giustamente
moltissimo al ridicolo», anche perché dietro il secondo sistema di mura
gli abitanti toglierebbero la vigilanza e comincerebbero a pensare di
«esser nati per non faticare», esponendo la città con la loro negligenza
a un ben noto processo dissolutivo. Platone pertanto decide, ac-
consentendo al progetto - forse veramente definibile corne dorico, non
solo in ricordo délia omonima melodia ammessa nella Repubblica81 -
di una città abitativa che si fa essa stessa fortezza :

«Se bisogna veramente che un qualche muro di difesa abbiano gli uomini, è

necessario fin da principio si gettino le fondamenta delle case dei privati, in
modo che tutta la città stessa sia una fortezza, e tutte le case siano disposte sulle
strade in modo regolare, fatte nella stessa forma, adatte alla difesa; non è

spiacevole a vedersi una città che ha l'aspetto di una sola casa, e sarebbe anche

cosa eccellente per la sicurezza dei singoli e dello stato sulla base délia facilità
cui si presta vigilanza. »82

Utilità difensiva e bellezza, o perlomeno «utilità» e «assenza di spiace-
volezza», cost appaiono nuovamente conciliate, anche se è ovvio che

l'aporia potenziale - è bello ciö che risulta di volta in volta prin-
cipalmente utile - non è affatto tolta.

Ma nella realizzazione di questa solida bellezza « politica » deve
intervenire non solo il rispetto aritmetico délia corretta distribuzione di
tutte le parti e délia loro difesa fortificata, ma deve esserci ancora, e al

contempo, una attenzione per il luogo, per il topos, per le condizioni
ambientali che vanno migliorate o anche esaltate nella loro sacralità.
Platone lo dice facendo in qualche modo sue, con ogni probabilità,
anche le indicazioni del trattatato di Ippocrate circa il legame fra la
scelta dei luoghi da edificare e la riduzione preventiva di alcune pato-

80 Leggi, 778 e.
81 Interessanti rimangono in proposito le considerazioni svolte da Gottfried

Bennello scomodo saggio «Mondo dorico. Indagine sui rapporti fra arte e

potenza», ora in G. Benn, Lo smalto sul nulla, trad. it. L. Zagari, Milano,
1992.

82 Leggi, VI, 779 b.



Piatone e l'architettura del nomos 281

logie83. L'organizzazione del territorio coincide con la disposizione
dello spazio di vita dell'uomo, e tanto per Ippocrate quanto per Piatone
è evidente che da scelte ambientali oculate, attente alla qualità dell'aria
e dell'acqua, dipenderà la salubrità délia vita. Anche questo è compito
che spetta nelle Leggi agli architetti territoriali, gli agronomoi :

«Si interessino che l'acqua del cielo non danneggi il paese, anzi gli giovi
scorrendo daU'alto nelle vallette dei monti, in quelle profonde; dirigano il suo
fluire con argini e fosse, in modo che il terreno di quelle valli assorbendo le

piogge e intridendosi d'acqua dia origine a ruscelli e sorgend per i campi e tutti
i luoghi posti più in basso, e rendano cosî anche i luoghi più aridi per natura
ricchi di molta buona acqua. Rendano più confortevoli le acque sorgive, sia che

si tratti di un fiume o di una fonte, migliorandole con piante e costruzioni, e

facendo conduire insieme il corso di molti ruscelli con escavazioni, donino
fertilità a tutto il luogo; dove poi ci sia nelle vicinanze qualche bosco o luogo
sacro, essi lo abbelliscano, indirizzando ai luoghi sacri agli dei i corsi d'acqua

per mezzo di irrigazioni in tutte le stagioni. Dovunque, in simili luoghi, è op-
portuno che i giovani costruiscano ginnasi per sé e per gli anziani, fornendoli di

bagni caldi per i vecchi, e li provvedano largamente di legna da ardere ben

secca; ciô servira anche agli ammalati e a coloro che sono prostrati nei corpi
stanchi dalle fatiche del lavoro dei campi; essi accoglieranno bene questo
servizio, e accogliere questo è molto superiore aile cure di un medico non del

tutto abile. »84

Queste opere - fortificazioni, sistemi di irrigazione, ginnasi con bagni e

terme, ma poi certo anche strade, porti, case - sono quelle in merito aile

quali Platone dice, come si è visto, che esse saranno «di bellezza e

utilità al territorio», dove si fa evidente che fra la bellezza delle
costruzioni e l'utilità dell'opera pubblica vi è un legame inscindibile e

costitutivo, corne analogamente inscindibile sarà in Vitruvio la rela-
zione fra utilitas, firmitas e venustas. La bella e responsabile opera
pubblica costituisce il kosmos délia bella politica, il suo gioiello, il suo
omamento-coronamento.

Bisogna insistervi: la funzione politica propria del lavoro dei fedeli
agronomoi, che assicurano la distribuzione corretta dello spazio e la sua
difesa, non puö non essere anche una funzione piena di implicazioni
ecologiche, cariche di un significato qualitativo per la salute. E'in ogni
caso evidente per Platone che la cura dell'ambiente circostante, tesa qui
a raccogliere e a distribuée opportunamente la «molta e buona acqua»

83 Cf. Ippocrate, Le arie, le acque, i luoghi, in Opere scelte, a cura di
M. Vegetti, Milano, 1969.

84 Leggi, VI, 761 b-d.



282 Nicola Emery

(poluydrous te kai euydrousf5, e tesa nel passo délia Repubblica più
sopra citato a curare «la brezza che spirando da floridi paesi apporti il
soffio corroborante della salute»86, debba proseguire fin dentro il cuore
délia città.

I tre astynomoi che agiscono all'interno dello spazio della città
dovranno infatti operare, in primo luogo, in stretto coordinamento - o
«ad imitazione» - di quanto hanno fatto e fanno al contempo nella
chora circostante gli agronomoi. Essi per essere efficienti e responsabili
divideranno le dodici parti della città capitale in rispettivi tre settori di
intervento

«e ad imitazione degli agronomoi cureranno le vie interne all'abitato, le strade
che dalla regione convergono tutte direttamente sulla città, e gli edifici, perché
tutto sia in regola con le leggi, cureranno le acque quante vengono a loro
inviate e cedute in consegna, dopo esser state ben regolate, dagli agronomoi,
affinché giungendo copiose e pure aile fontane abbelliscano e insieme giovino
alla città. »87

Il rapporto fra la periferia e il centro, fra la chora e Vasty è di equilibrio
idraulico - e si potrebbe studiare qualche analogia con il sistema
idraulico a cui rimanda la crescita delle ali dell'anima nel Fedro in
coincidenza con la visione della bellezza sensibile in cui traluce l'idea,
pregna di significati metapolitici.88

La freschezza dell'acqua che zampilla copiosa e pura nella città alta

e minérale, dove soffia al contempo il vento della salute che giunge da

altrove, vede caricare il suo significato primario, igienico-sanitario e

ambientale, anche di uno spessore simbolico. La fontana, simbolo di
vita perenne e sovratemporale, offre qui la visualizzazione di un'ar-
monizzazione politica degli elementi, che raccolti dall'esterno trovano
la loro bellezza e utilità piena di giovamento infine nell'interno e

sull'altura deH'acropoli.
L'ufficio degli astinomi è del resto chiamato non solo alla pro-

secuzione coordinata all'interno della funzione politica e ambientale
propria degli agronomoi, ma essenzialmente anche ad assumere una
funzione di organizzazione della localizzazione simbolica degli edifici.

Infatti, «trattandosi di un nuovo stato disabitato in precedenza,
sembra bene curare tutto l'aspetto, per cost dire dell'architettura, in

85 Leggi, 761b 5.
86 Repubblica, 401 c-d.
87 Leggi, 763 d.
88 Cf. Fedro, 252 d.



Piatone e l'architettura del nomos 283

generale, dire cioè come avrà ciascuna di queste cose e i templi e le
mura»89.

Ed è significativo che Platone tenga a evidenziare che la trattazione
di questo aspetto dell'architettura (oikodomikes) dovrebbe precedere,
contrariamente a quanto avviene nell'impianto testuale delle Leggi, la
trattazione delle norme circa i matrimoni da svolgersi in Magnesia90.
Anche questa precisazione ci fa capire che egli riconosce all'archi-
tettura una rilevante eloquenza simbolica, in grado di incidere non poco
sulla formazione ds\Y ethos.

Gli astinomi devono infatti curare l'eloquenza e la gerarchia
simbolica che promana dalla localizzazione in reciproca relazione degli
edifici, in specie di quelli istituzionali. Ma il loro compito, è notato già
qui, è arduo in quanto si tratta «di uno stato disabitato in precedenza»,
il che va inteso nel senso che esso non dispone immediatamente di una
tradizione alla quale far riferimento senza difficoltà91. In ogni caso, per
riannodare e ripetere

« bisogna costruire i templi tutto intomo alla piazza del mercato e tutta la città

capitale in cerchio verso le alture per ragioni di difesa e di pulizia. Vicino ai

templi la sede delle magistrature e i tribunali dove si riceveranno e si daranno le

sentenze ai cittadini, come in luoghi più che mai sacri sia per la loro funzione
che è attinente a cose santé, sia perché sede degli dei preposti a questa ultima, e

fra questi soprattutto quei tribunali in cui si giudicheranno con i processi
convenienti gli omicidi e tutti i delitti che si pagano con la morte. »92

Questa è insomma per Platone la città che educa l'uomo, o che avrebbe

dovuto educare l'uomo..., grazie in particolare all'azione di astinomi e

agronomoi. Ma su di loro il consiglio dei nomophylakes, i custodi e

servi del nomos, ulteriore istanza di controllo, deve esercitare ancora

sempre la sua permanente sorveglianza critica. I custodi supremi delle

Leggi, corne i filosofi archontes délia Repubblica, sanno infatti che la

posta in gioco è alta, sanno che la costruzione délia città e la cura délia
divisione decorosa délia proprietà délia terra e dello spazio pubblico,
l'ufficio degli astynomi, degli agoranomoi e degli agronomoi, hanno un
rivelante significato politico, militare, etico e non da ultimo simbolico. I
magistrati territoriali devono costruire e organizzare nel modo più
corretto possibile lo spazio pubblico, e regolare e censurare ogni hybris

89 Leggi, 778 b.
90 Leggi, 778 b-c.
91 Cf. M. DETIENNE, L'invention de la mythologie, Paris, 1981, p. 162e sg.
92 Leggi, 778 d.



284 Nicola Emery

privata (idion) in funzione dell'affermazione del primato dello spazio
comune (koinon)n. Proprio per questo questi architetti, tenden-
zialmente in analogia con il ceto dirigente della Repubblica, saranno
costretti a una «vita quotidiana modesta e priva di comodità», potranno
servirsi degli schiavi solo e soltanto «per i servizi pubblici e mai per i
servizi privati », e dovranno pressoché rinunciare, durante i due anni in
cui potranno esercitare la loro funzione pubblica, ad ogni proprietà
privata. Essi, come sappiamo, devono organizzare e far rispettare la
condivisione dello spazio, e la prima e simbolica condizione affinché
essi svolgano bene questo servizio consistera nel costringerli a con-
dividere il cibo, a distribuirselo reciprocamente in modo corretto. E'nel

pranzo in comune, nella koine ten diaitan, presumibile ricordo di un

pranzo sacrificale di significato iniziatico e fondativo, che sorge il
senso del rispetto per lo spazio pubblico, e il timoré della punizione per
chi vuole mangiarne troppo: «Gli agronomoi e gli altri magistrati della

vigilanza nella regione, nei due anni del loro incarico, vivranno se-
condo norme siffatte: prima di tutto in ogni luogo dovranno essere
istituiti per tutti i pasti in comune, nei quali ognuno di loro dovrà in

comune con gli altri prendere il vitto»94. Ma questa non è certo ancora
una norma sufficiente per escludere che la tentazione di prendere
privatamente di più non si riaffacci surrettizziamente in qualcuno degli
architetti territoriali. Perché conoscono l'animo umano, e perché as-

segnano alla cura del territorio comune un significato politico
fondamentale, i nomophylakes non possono pertanto astenersi dal minacciare
di lasciar addirittura «prendere a bastonate»95 quegli agronomoi e

quegli astynomoi che vengono meno al loro mandato pubblico e

antepongono il loro interesse «speculativo» privato all'interesse
comune, concretamente espresso nel nomos proporzionale della kallipolis
e nella orthes dianome dell'intera chora. Concepire questo articolato
sistema di magistrature del territorio e promettere addirittura
«bastonate» a chi deturpa il cosmo della polis e della chora, significa
riconoscere e affermare nel più perentorio dei modi che fra il progetto
etico della filosofia politica classica e l'organizzazione territoriale vi è

una vicinanza di essenza.

93 Cf. suWidian e il koinon le osservazioni di Hannah Arendt, Vita activa, trad,
it. S. Finzi, Milano, 1994, p. 18-53.

94 Leggi, VI, 762.
95 Leggi, VI, 762 b.



Piatone e l'architettura del nomos 285

La prima non si dà né puö esprimersi senza la seconda.
Non è certo qui il luogo per discutere il significato del célébré

olismo strutturante questa fondazione filosofica délia politica teorizzata
da Piatone. E non rientra evidentemente nei limiti, oltre che negli
interessi, del présente saggio pronunciarsi sul significato politico -
filosofico del progetto da «ingegneria sociale» di Platone. Nostro
interesse modesto e precipuo era piuttosto l'evidenziare il legame
essenziale reperibile nelle Leggi, ma tutt'altro che assente anche nella

Repubblica, fra l'indagine filosofica intorno alla legge e la dimensione
architettonica del territorio e délia città. La considerazione e l'espli-
citazione di questo legame sembra essere gravida di terni di riflessione
ancora ineliminabili e che andranno ripensati e estesi (ad esempio
riferendoli all'architettura del Timeo, scandita fra Locri, Atlantide e

Atene). Terni e motivi per ascoltare i quali non sembrerebbe adeguato
limitarsi ad osservare che la «société chiusa» nelle Leggi, genera
semplicemente uno spazio chiuso. Aggiungendo che questa chiusura

«spartana» segna il trionfo délia totalité e il soffocamento di ogni
spazio di liberté. Stimoli all'interno délia nostra prospettiva potranno
comunque venire anche da questa critica, innegabilmente molto sen-
sibile alla «pietrificazione» platonica. Non ci si dovrebbe d'altra parte
dimenticare che «société aperta» in ogni caso significa almeno ancora

per Popper société nelle quale è costituzionalmente possibile esercitare

il controllo delle decisioni96.
E allora, appunto, quale destino riserva la «société aperta» alla cura

(epimelia) e in questo senso al controllo e al progetto del sempre più
vasto pascolo architettonico E più discretamente, quale potrebbe
essere ancora, laddove si lasciasse cadere interamente il primato délia
dimensione pubblica, il fondamento di uno «strumento» concreto come
ad esempio un piano regolatore

Corne si sta modificando, o dissolvendo, d'altra parte, anche nei
valori spaziali la separazione fra spazio privato e pubblico

Proprio per non venir meno al compito a cui queste domande
chiamano, il dialogo fra architettura e filosofia resta allora necessario,
tanto più che nella memoria délia filosofia si incontrano gié da sempre
astynomoi e agronomoi.

96 Cf. Karl R. Popper, La società aperta e i suoi nemici, tr. it. R. Pavetto, Roma,
1973.



286 Nicola Emery

E tanto meglio se la memoria di questo rapporto ci indica con le sue

dure metafore che la franchezza critica puö essere anche radicale.

Questo non è che il segno del valore délia relazione.
Il territorio planetario e le architetture che lo popolano celebrano il

tramonto delFimmutabile, ne sono il grande teatro. E'allora anche il
tramonto del ripetibile? Che cosa ripetere - quale forma, quale buono
schema... -, e perché ripetere nel tempo del «congedo dai principi»?
A meno che questo tempo non coincida con la tirannia di un solo

«principio». Ma quale cammino e quale melodia «maestosi» potreb-
bero del resto essere seguiti e ripetuti laddove il dio attuale, secondo la

sua natura, sembra spostarsi e moltiplicarsi senza posa? Che cos'è
d'altra parte l'invenzione, che cosa essa puo ancora essere, dove nullo è

il senso delFimmutabile? Non deve agire anche sulla metafisica
soggettivistica dell'invenzione quel célébré «congedo dai principi»? O

quella che accade nel grande teatro del territorio, non è piuttosto
proprio ancora una ripetizione, la ripetizione appunto del nulla di ogni
immutabile? Ma anche per celebrarvi il mutamento corne divino
mutamento, recita più o meno geniale degli individui, o per criticarlo,
bisogna comunque riconoscere o ricordare il suo opposto, conoscere
Fimmutabile e pensarne ancora a fondo la genesi - pensarla, seguirla la

genesi delFimmutabile nella luce straordinaria délia ripetibile legge
dell'arte. Quest'ultimo forse è Faspetto più importante, concentrandosi
attorno al quale soltanto anche la novità potrebbe forse ritrovare il
carattere irripetibile, o la delinquenza, che le è essenziale97. Proprio per
questo Farchitetto oggi, o anche oggi, in ogni caso deve dialogare
soprattutto con il metafisico...

97 Andrebbero pensate in questo ambito queste parole, dalla metaforica molto
antica, di Nietzsche: «A portar via molti dal gregge - per questo io sono
venuto. Pieni di collera verso di me, hanno da essere il popolo e il gregge :

predone vuol essere chiamato dai pastori, Zarathustra. Io dico pastori, ma loro
si chiamano i buoni e i giusti. Pastori io dico : ma seguaci dell'ortodossia si

chiamano loro. Guardali questi buoni e giusti Chi odiano essi massimamente
Colui che spezza le loro tavole dei valori, il distruttore, il delinquente - questi è

pero il creatore», Cosi parlô Zarathustra, in Opere, vol. VI, tomo I, a. c. G.
Colli e M. Montinari, Milano, 1979, p. 17-18.


	Platone e l'architettura del nomos

