
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 60 (2001)

Artikel: Werden unsere Schlüsse auch zukünftig gültig sein? : Überlegungen
zur Temporalität der Logik

Autor: Linneweber-Lammerskitten, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882921

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882921
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia philosophica 60/2001

Helmut Linneweber-Lammerskitten

Werden unsere Schlüsse auch zukünftig gültig sein?

Überlegungen zur Temporalität der Logik

A.v a rule, modern philosophical logic uses an atemporal conception of basic logical

notions (e.g. <propositions>, <assertions>, <statements>, <sentences> etc.). Thus

the question, «Will the proposition p that is true today also be true tomorrow?»
should be regarded as a category mistake, and a fortiori the question, «Will our
inferences /conclusions that are valid/true today still be valid/true tomorrow?».
This is the case, at least, ifwe hold the view that the validity ofan inference is based

upon the truth of statements (by the law of conditionalisation) and the truth of the

conclusion is in a certain sense) dependent on the truth of the premises. In contrast
to this contemporary conception of atemporal truth and validity, some ancient and
medieval logicians used temporal notions for the bearers of truth and validity. This

paper examines two examples of logical positions where such a temporal position is

made explicit - Stoic logic and the Pseudo-Scott's theory of consequentia. It
furthermore gives epistemological reasons for the position that it is necessary for
philosophical logic to use an atemporal notion ofproposition and inference.

Der Titel meines Papers1 umfasst - infolge der Doppeldeutigkeit des

Ausdrucks «Schluss» - zwei verschiedene Fragen: a) «Werden unsere
Schlusssätze (wenn sie heute gültig resp. wahr sind) auch in Zukunft
gültig resp. wahr sein?» und b) «Werden unsere Schlussverfahren
(wenn sie heute gültig sind) auch in Zukunft gültig sein?». Beide Fragen

erscheinen indessen mit Blick auf unsere heutigen Vorstellungen
von logischen Standards irgendwie fremd, ja sie erwecken den
Eindruck, dass sie auf einem fundamentalen Missverständnis logischer
Zielsetzungen und Begriffsbildungen beruhen.

Die beiden Fragen haben etwas mit den Vexierfragen gemein, mit
denen die alten Eristiker ihre Zeitgenossen verwirrt und genervt haben,
wie etwa: «Hast du aufgehört, deinen Vater zu schlagen?»2 oder «Hast

1 Für Korrekturen und Hinweise möchte ich mich bei Manuel Grau Diez und
François Grandjean bedanken.

2 Diogenes Laertius 1980, II, 135.



216 Helmut Linneweber-Lammerskitten

du deine Hörner abgelegt?»3. In diesen Fragen wird nämlich jeweils
etwas vorausgesetzt, was derjenige, der sich überhaupt daran macht,
diese Fragen zu beantworten (und zwar unabhängig davon, ob er sie

mit «Ja» oder mit «Nein» beantwortet), zugesteht. In den antiken
Beispielen ist es die Gewalttätigkeit gegen den Vater bzw. die eigene
Gehörntheit, in den beiden logischen Fragen die Temporalität von
Propositionen resp. Schlussverfahren.

Im Sinne der heutigen Logik dagegen wird das Wahr- oder Falschsein

der als «Propositionen», «Aussagen», «theoretische Sätze» etc.
bezeichneten logischen Grundbausteine4 (und folglich der Schlüsse im
Sinne von Schlusssätzen) in der Regel als etwas Atemporales verstanden:

weder können diese Grundbausteine ihren Wahrheitswert wechseln,

i. e. zu einem Zeitpunkt wahr, zu einem anderen Zeitpunkt falsch
sein, noch können sie «immer», i. e. zu jedem Zeitpunkt wahr sein - sie

sind vielmehr ohne jeden Zeitbezug entweder schlicht wahr oder
schlicht falsch.5

Mit Bezug auf logische Schlüsse im Sinne von Schlussverfahren

gilt Entsprechendes: Die Gültigkeit von Schlussverfahren ist weder
zeitlich eingeschränkt (in dem Sinne, dass bestimmte Schlüsse zu
bestimmten Zeiten gültig und zu anderen Zeiten ungültig wären) noch ist
sie omnitemporal (i. e. eine (immer währende> Gültigkeit) - Schlussverfahren

sind vielmehr, wenn sie überhaupt gültig sind, atemporal gültig.

3 Windelband/Heimsoeth 1957, S. 75 Anm. 137.

4 Ich beschränke mich im Folgenden auf Propositionen, im Sinne von Größen,
die durch Aussagen resp. theoretische Sätze zum Ausdnick gebracht werden
können. Entsprechendes lässt sich mutatis mutandis jeweils auch für logische
Theorien sagen, die den Propositionsbegriff vermeiden (wie z.B. W.v.O. Qui-
ne) und stattdessen Aussagen oder theoretische Sätze als Grundbausteine
verwenden.

5 Dies trifft mutatis mutandis auch dann zu, wenn man als logische Grundgrößen
Satztoken resp. konkrete Behauptungssituationen zugrunde legt. Da diese so
aufgefassten Grundgrößen auf der Zeitachse nur einen Punkt einnehmen, ist die
Rede von «ewigen Wahrheiten» nicht mehr als eine Metapher: das Wahrsein
kann einer solchen Größe nur so lange zukommen, wie sie «existiert». «Ewig»
oder besser: «schlicht» wahr zu sein, kommt m. E. nicht den Token oder der in
einer konkreten Situation gemachten Behauptung zu, sondern dem
Behauptungsgehalt als intersubjektivem (objektivierten) Gebilde: demjenigen, was
auch eine andere oder ein anderer hätte behaupten können, und was deshalb in
seiner Wahrheit oder Falschheit vom Träger der Behauptung, der Situation, der
Sprache etc. unabhängig ist.



Werden unsere Schlüsse auch zukünftig gültig sein? 217

Nun verdankt sich die Atemporalität der logischen Grundgrößen
(Propositionen und Schlussverfahren) der logischen Rekonstruktion,
die diese Grundgrößen durch die zeitgenössische Logik erfahren haben:

Propositionen und Schlussverfahren sind atemporale Gebilde, weil der
theoretischen Rekonstruktion entsprechende Begriffe zugrunde gelegt
wurden. Wenn dem aber so ist, sind dann nicht andere Rekonstruktionen

denkbar, in denen es unter den genannten Größen auch temporal
bestimmte Größen gibt? Und falls ja: was wäre der Vorteil, was der
Nachteil solcher Rekonstruktionen? Tatsächlich hat es in der
Geschichte der Logik theoretische Ansätze gegeben, in denen die genannten

logischen Grundgrößen nicht als atemporale, sondern als zeitlich
bestimmte Größen betrachtet wurden, ja sogar als Größen, die hinsichtlich

ihrer Geltung einem Wandel in der Zeit unterliegen können.
Ich möchte in meinem Paper zunächst auf zwei historische Positionen

eingehen, die in der letztgenannten Weise einen Gegenpol zu der

atemporalen Konzeption bilden:

a) die stoische Theorie der Metapiptonta

b) die <Consequentia vera ut nunc>-Theorie des Pseudo-Scotus

Der stoischen Theorie liegt ein temporaler Propositionsbegriff6
zugrunde, der eine zeitliche Abhängigkeit der Schlüsse nach sich zieht,
der Theorie des Pseudo-Scotus eine Konzeption unvollständiger
Schlüsse, die zum selben Ergebnis führt. In einem weiteren Schritt
möchte ich dafür argumentieren, dass es aus epistemologischen Gründen

nötig ist, einer philosophischen Logik eine atemporale Konzeption
der zentralen logischen Grundbegriffe zugrunde zu legen.

6 Die Tendenz, den Gehalt alltagssprachiger Sätze wie «Sokrates ist wach» oder
«Sokrates geht spazieren» in logischen Kontexten als ein temporales Gebilde
zu rekonstruieren, ist nicht auf die Stoa beschränkt, sondern betrifft die Antike
(und das Mittelalter) insgesamt (Vgl. z.B. J. Hintikka 1974, Chap. 3). Während

bei anderen Logikern, man denke etwa an die Debatte über das

Seeschlachtbeispiel bei Aristoteles, offen bleibt, wie diese Gehalte näherhin
rekonstruiert werden sollen, wird dieser Punkt bei den Stoikern recht deutlich dargestellt.



218 Helmut Linneweber-Lammerskitten

Die stoische Theorie der Metapiptonta

Die logische Theorie der Stoa, namentlich die des Chrysipp, und die
konkurrierenden logischen Systeme der Dialektiker Diodoros Kronos
(gest. ca. 284 v. Chr.) und Philo von Megara (um 300 v. Chr.) haben -
im Gegensatz zur Logik des Aristoteles - sehr viel Ähnlichkeit mit der

zeitgenössischen Aussagenlogik. Die Ähnlichkeit ist so groß, dass

manche Logiker im 20. Jahrhundert von einer Vorwegnahme zeitgenössischer

aussagenlogischer Systeme gesprochen haben7: die philonische
Auffassung der «wenn-dann»-Verknüpfung wurde mit der Frege-
Russell'schen Definition der materialen Implikation, die diodorische
mit der Lewis'schen8 Definition der strikten Implikation und die Chrysipp

zugeschriebene, bei Sextus9 an dritter Stelle genannte Auffassung
der «wenn-dann»-Verknüpfung mit der Definition der strengen
Implikation, des Entailment oder der konnexen Implikation identifiziert.10
Übersehen oder zumindest in den Konsequenzen unterschätzt wurde
dabei jedoch, dass die von den antiken Logikern zugrunde gelegten
Grundgrößen, im stoischen Fall die Axiomata, sich von den heute

zugrunde gelegten Grundgrößen, Propositionen, Aussagen, Aussagesätzen

etc. gehörig unterscheiden. Während wir heute die durch den
Satz «Heute ist Montag» zum Ausdruck gebrachte Proposition so
verstehen, dass wir, um dasselbe zum Ausdruck zu bringen, einen Tag

später einen Satz wie «Gestern war Montag» gebrauchen müssen, ist
das durch den Satz «Heute ist Montag» zum Ausdruck gebrachte Axio-
ma einen Tag später wiederum durch denselben Satz zum Ausdruck zu

bringen. Die Konsequenz ist, dass einige stoische Axiomata - wie z. B.
das durch den Satz «Heute ist Montag» zum Ausdruck gebrachte -
ihren Wahrheitswert ändern: das genannte Axioma wechselt in der Nacht
von Sonntag auf Montag vom Wahrheitswert F zum Wahrheitswert W
und in der Nacht von Montag auf Dienstag vom Wahrheitswert W zum
Wahrheitswert F. Von diesen Axiomata, die ihren Wahrheitswert ändern
und «Metapiptonta» genannt wurden, unterschieden die Stoiker solche,

7 So spricht sich Bochenski (1978, S.135) dafür aus, die materiale Implikation
nach Philo von Megara «philonische Implikation» zu nennen.

8 I.e. C.I.Lewis (1883-1964) cf. C.I. Lewis/CH. Langford 1959.
9 Sextus 1958,11, 110-112.
10 Zur Übersicht über die genannten Implikationstypen vgl. Linneweber-

Lammerskitten 1994.



Werden unsere Schlüsse auch zukünftig gültig sein? 219

deren Wahrheitswert sich nicht ändert11. Zu den Letzteren gehören zum
einen einfache Axiomata, wie etwa das durch den Satz «Tugend nützt»
zum Ausdruck gebrachte, sowie komplexe Axiomata, die aus solchen
den Wahrheitswert nicht wechselnden Axiomata zusammengesetzt
sind, zum anderen aber auch bestimmte komplexe Axiomata, die (zum
Teil oder gänzlich) aus Metapiptonta zusammengesetzt sind, wie etwa
das durch den Satz «Wenn es Tag ist, ist es hell» zum Ausdruck
gebrachte Axioma12. Was heißt das aber genau, dass diese Axiomata ihren
Wahrheitswert nicht ändern? Es könnte zum einen heißen, dass sie in
einem omnitemporalen Sinn «immer wahr» resp. «immer falsch» sind,
oder aber, dass sie - wie die Propositionen - in einem atemporalen Sinn
schlicht wahr resp. schlicht falsch sind. Anzunehmen, dass die Stoiker
der erstgenannten Auffassung waren, ist aus einer ganzen Reihe von
Gründen das Plausiblere, insbesondere deshalb, weil zu diesem Typ

11 Ich lasse hier offen, ob das Ändern des Wahrheitswertes bzw. die Konstanz
desselben das Kriterium der Einteilung der Axiomata ausmachte oder nur eine

Konsequenz eines anders gearteten Einteilungskriteriums war: Bobzien
(1986) wählt das Zweite und argumentiert dafür, dass das Einteilungskriterium
darin bestand, dass der eine Axiomatyp sich auf veränderliche, der andere sich
auf unveränderliche Sachverhalte bezog.

12 Dass ein aus Metapiptonta zusammengesetztes Axioma nicht selbst wiederum
ein Metapipton sein muss, kann man sich am einfachsten anhand der philoni-
schen Implikationsverknüpfung klarmachen: Ein Implikationsaxioma im Sinne
des Philo von Megara ist genau dann wahr, wenn es nicht der Fall ist, dass das

Axioma, welches dem Antecedenssatz entspricht, wahr, das Axioma, welches
dem Nachsatz entspricht, aber falsch ist. Dies ist - Sonnenfinsternisse einmal
ausgeklammert - im Beispiel «Wenn es Tag ist, ist es hell» der Fall: Zwar können

die durch den Antecedens- und Konsequenssatz zum Ausdruck gebrachten
Axiomata den Wahrheitswert wechseln, nie aber so, dass das Antecedensaxio-
ma wahr, das Konsequensaxioma hingegen falsch ist. Entsprechendes gilt für
das Beispielaxioma, wenn wir die Implikationsverknüfung im Sinne der Chry-
sipp zugeschriebenen Definition auffassen: Ein Implikationsaxioma in diesem
Sinne ist genau dann wahr, wenn das Negat des Konsequensaxiomas mit dem
Antecedensaxioma inkompatibel ist. Versteht man die hier gemeinte Inkompa-
tibilitätsbedingung (wie allgemein akzeptiert) als eine semantische Bedingung,
dann ist das Bestehen oder Nicht-Bestehen der Inkompatibilität vom
Wahrheitswert der Axiomata unabhängig. Die unterschiedlichen Definitionen der

Implikation bei Philo von Megara und Chrysipp haben eine wichtige strukturelle

Konsequenz: Während es aufgrund der Philonischen Definition noch
vorkommen kann, dass ein Implikationsaxioma seinen Wahrheitswert wechselt, ist
dies durch die Definition des Chrysipp ausgeschlossen - ein Implikationsaxioma

(auch ein aus Metapiptonta zusammengesetztes) wechselt seinen
Wahrheitswert nicht.



220 Helmut Linneweber-Lammerskitten

auch die implikativen Axiomata gehören, die, wie im genannten
Beispiel, aus Elementen zusammengesetzt sein können, die sich in der Zeit
ändern. Wenn es aber mit Bezug auf die Elemente, aus denen ein
solches Axioma zusammengesetzt ist, kein Kategorienfehler ist, zu fragen,
ob sie immer wahr sind, wieso sollte es dann ein Kategorienfehler mit
Bezug auf das komplexe Gebilde sein?13

Damit ist aber klar, dass sich die stoische Logik von der heutigen
Aussagenlogik nicht dadurch unterscheidet, dass sie eine Erweiterung
der Aussagenlogik darstellt,14 sondern dass es sich von vornherein um
eine grundverschiedene Konzeption der logischen Grundbegriffe handelt.

Auswirkungen aufdie stoische Schlusslehre

Welche Auswirkungen hat die Tatsache, dass die Axiomata im Gegensatz

zu den Propositionen als zeitlich bestimmte Gebilde aufgefasst
werden, auf die Schlusslehre der Stoa? Von Chrysipp ist der Titel einer
Schrift über Schlüsse, die ihren Wahrheitswert wechseln, überliefert,
die Schrift selbst ist verloren gegangen. Es lässt sich aber leicht ein

Beispiel konstruieren15:

«Wenn Dio gestern spazieren ging, bewegte Dio sich gestern.
Nun ging Dio gestern spazieren.
Also bewegte Dio sich gestern.»

Sicherlich handelt es sich dabei um einen im Sinne der stoischen Logik
formal gültigen Schluss. Aber der Übergang von den Prämissen zur
Konklusio (im Sinne eines «Detachments», einer Abtrennung der Kon-
klusio von den Prämissen) ist - aufgrund des Metapipton «Dio ging
gestern spazieren» - zu bestimmten Zeiten statthaft und zu anderen

13 Zu weiteren wichtigen Gründen siehe Bobzien 1986, S. 38.
14 Die verschiedenen Varianten der Prädikatenlogik und Modallogik sind solche

Erweiterungen der Aussagenlogik, ebenso manche Zeitlogiken: in ihnen
vollzieht sich eine logische Differenzierung der inneren Propositionsstruktur, nicht
eine Ersetzung des Propositionsbegriffs (resp. des Aussagenbegriffs oder des

Begriffs des theoretischen Satzes) - auch der Begriff des offenen Satzes ersetzt
nicht den des theoretischen Satzes, sondern setzt ihn voraus: so wird das Zutreffen

eines offenen Satzes Fx auf ein gegebenes Objekt a auf die Wahrheit des

theoretischen Satzes Fa zurückgeführt (vgl. Quine 1974, S. 129). Die stoische

Axiomalogik ist hingegen nicht von der Art, dass in ihr eine solche Differenzierung

der inneren Propositionsstruktur angestrebt wäre.
15 Vgl. Bobzien 1986, S. 32.



Werden unsere Schlüsse auch zukünftig gültig sein? 221

Zeiten nicht statthaft. Denn wenn Dio gestern tatsächlich spazieren
ging, heute hingegen nicht, dann ist die Prämisse «Dio ging gestern
spazieren» nach stoischer Konzeption heute wahr, aber morgen falsch.
Obwohl der Schluss (im stoischen Sinne) heute wie morgen formal
gültig ist, kann man nicht in gleicher Weise von ihm Gebrauch machen.
Aus der Tatsache, dass die Prämissen über die Zeit hinweg als Axio-
mata dieselben (und nicht etwa nur der logischen Form nach gleich)
bleiben, andererseits aber ihren Wahrheitswert ändern können, ergibt
sich das Abtrennungsparadox, dass ein Axioma als Konklusio zu einem

Zeitpunkt t von den Prämissen abgetrennt, zu einem bestimmten anderen

Zeitpunkt hingegen nicht abgetrennt werden darf.16

Nehmen wir zusätzlich an, dass Dio heute nicht nur auf das

Spazierengehen, sondern auf jegliche Art von Bewegung verzichtet, dann ist
die Konklusion des Schlusses heute wahr, morgen hingegen falsch. Die
eingangs gestellte Frage «Werden unsere Schlusssätze (wenn sie heute

gültig resp. wahr sind) auch in Zukunft gültig resp. wahr sein?» lässt

sich auf der Grundlage der stoischen Logik also nicht einfach bejahen:
es gibt dieser Konzeption gemäß Schlüsse, deren Konklusion heute
wahr und morgen falsch ist.

Dasselbe gilt - aufgrund einer weiteren Eigenart der stoischen Logik

- auch für die zweite Frage. Neben den Axiomata, die den
Wahrheitswert wechseln, gibt es in der stoischen Logik auch solche, die
entstehen und vergehen. Ein Beispiel ist das Axioma, welches dem Satz

«Dieser existiert» korrespondiert, wobei wir annehmen wollen, dass

sich das Demonstrativpronomen «dieser» auf einen Menschen namens
«Dio» bezieht. Nach stoischer Auffassung korrespondiert diesem Satz

nur so lange ein Axioma, wie Dio existiert. Mithin wäre durch die
Satzfolge:

«Wenn Dio existiert, dann existiert dieser.

Nicht: dieser existiert.
Nicht: Dio existiert.»

zu Lebzeiten Dios ein gültiger Schluss (wenn auch ein solcher mit
falscher Prämisse) zum Ausdruck gebracht. Wenn Dio jedoch nicht mehr

16 Unter diesem Aspekt betrachtet, gewinnt die stoische Unterscheidung (Sextus
1958, II, 135 ff.) von Schlüssen, die gültig und wahr, und solchen, die zwar
gültig, aber nicht wahr sind, an Plausibilität: einige der gültigen Schlüsse
ändern im Lauf der Zeit ihren Wahrheitswert und sind deshalb nicht zu allen Zeiten

dazu geeignet, dass man mit ihnen schließt, i.e. die Konklusio abtrennt.



222 Helmut Linneweber-Lammerskitten

existiert, kommt kein gültiger Schluss zustande, genauer: es handelt
sich nicht einmal mehr um einen Schluss. Mithin ist auch die zweite
Frage «Werden unsere Schluss verfahren (wenn sie heute gültig sind)
auch in Zukunft gültig sein?» auf der Grundlage der stoischen Logik
nicht zu bejahen.17

Eine weitere Schwierigkeit - nämlich die der zeitlichen Sequenzierung

der Axiomata als Elemente eines Schlusses - macht der Bericht
des Sextus18 über die stoische Analyse des folgenden Trugschlusses
deutlich19:

«Nicht: (ich habe dir zunächst eine Behauptung vorgelegt und die Anzahl der
Sterne ist nicht gerade)
Ich habe dir aber zunächst eine Behauptung vorgelegt.
Also ist die Zahl der Sterne gerade.»

Der Schluss ist formallogisch gültig. Scheinbar sind auch beide Prämissen

wahr, denn da zunächst tatsächlich nichts behauptet ist, ist die
Negation der Konjunktion von «ich habe dir zunächst eine Behauptung
vorgelegt» mit jedem beliebigen Axioma wahr. Damit liegt aber auch
eine Behauptung vor, mithin ist auch die zweite Prämisse wahr.
Gleichwohl kann man sich nicht gut vorstellen, dass uns der Schluss
das, was verborgen ist (die Gradzahligkeit der Sterne), tatsächlich
enthüllt. Die Stoiker betrachteten diesen Schluss zu Recht als Trugschluss,
die stoische Auflösung besteht darin, darauf hinzuweisen, dass die beiden

Prämissen zwar in zeitlicher Folge beide wahr, aber nicht zusammen

wahr sind. Diese Auflösung gibt uns einigen Stoff, weitere
Probleme zu antizipieren, die eine logische Theorie, die auf zeitlich
bestimmten Größen als ihren Grundelementen aufbaut, lösen oder

17 Das Beispiel betrifft einen Fall, bei dem eine Folge von Sätzen zu einem be¬

stimmten Zeitpunkt t als Ausdruck eines gültigen Schlusses verstanden werden
kann, zu einem anderen Zeitpunkt hingegen nicht einmal zum Ausdruck eines
Schlusses hinreichend ist. Es kann hingegen aus systematischen Gründen kein
Beispiel eines Schlusses konstruiert werden, der zu t gültig und zu einem anderen

Zeitpunkt zwar noch ein Schluss, aber ungültig ist. Denn das würde voraussetzen,

dass es ein dem Schluss korrespondierendes implikatives Axioma gäbe,
welches zu t wahr, zu dem anderen Zeitpunkt jedoch falsch wäre. Da implikati-
ve Axiomata im Sinne der stoischen Theorie aber keine Metapiptonta sein können,

ist dies unmöglich.
18 Sextus 1958, II, 231 u. 234.
19 Übersetzung von M. Hossenfelder (Sextus 1985, S. 214).



Werden unsere Schlüsse auch zukünftig gültig sein? 223

möglicherweise tolerieren muss,20 so z.B. die zeitliche Indizierung von
Schlüssen, die Nichtrückführbarkeit von Kettenschlüssen auf einen
einzelnen Schluss, ein signifikanter Unterschied zwischen unverbundenen
Behauptungen und deren Konjunktion u. a. m. Auf diese Punkte will ich
hier nur andeutungsweise eingehen. Zum ersten: wenn auch der oben

genannte Einwand der Stoiker gegen den Fehlschluss zeigt, dass die
Stoiker das Problem einer Änderung des Wahrheitswerts innerhalb der

Prämissenmenge eines Schlusses erkannt und durch die verschärfte
Bedingung umgehen konnten, dass zum Übergang von den Prämissen zur
Konklusion nicht die Wahrheit der Prämissen zu verschiedenen Zeiten,
sondern die Wahrheit der Konjunktion der Prämissen zu einer
bestimmten Zeit gefordert ist, so taucht das nämliche Problem an anderen
Stellen wiederum auf. So ist dadurch, dass ein Schluss zu einem
bestimmten Zeitpunkt den Übergang von den Prämissen zur Konklusio
erlaubt, damit noch nicht sichergestellt, dass der Übergang auch dann
noch erlaubt ist, wenn der Schluss zusammen mit anderen Schlüssen in
einer Schlusskette und möglicherweise mehrmals an verschiedenen
Stellen gebraucht wird - vielmehr könnte es sein, dass beim letzten
Schritt in der Schlusskette zum Zeitpunkt tn eines der Kettenglieder
einen Übergang nicht mehr gestattet, welcher einige Augenblicke zuvor
noch zulässig war. Auf der Ebene des Zusammenfügens von Schlüssen

zu einer Schlusskette, wiederholt sich damit strukturell dasselbe
Problem, welches beim Zusammenfügen der Prämissen zu einem einzelnen

Schluss aufgetreten war. Daraus folgt zweitens, dass das für die
klassische, wenn auch nicht für alle alternativen Aussagenlogiken gültige

Metatheorem der Schnittregel - dass es zu jeder Schlusskette mit
gültigen Schlüssen einen gültigen Schluss gibt, der unmittelbar von den
verwendeten Prämissen auf die Konklusio schließt - nicht gültig ist.
Schließlich zeigt die stoische Lösung des Trugschlusses, dass es bei
einer temporalen Konzeption möglicherweise einen Unterschied macht,
ob wir mehrere Behauptungen als unverbunden in der Zeit abfolgend

20 Die folgenden Punkte stellen sich eher aus der heutigen theoretischen Perspek¬
tive. Dass die stoischen Logikerinnen in ihrem Selbstverständnis und ihrem
methodischen Anspruch zum Teil vom Selbstverständnis und den methodologischen

Vorstellungen der heutigen weit entfernt liegen, macht die Rekonstruktion
der Stoischen Syllogistik in Bobzien 1996 deutlich.



224 Helmut Linneweber-Lammerskitten

oder als eine an einen Zeitpunkt gebundene Konjunktion rekonstruieren.21

Fassen wir die wichtigsten Konsequenzen, die sich aus der
stoischen Axiomalehre für die Schlusslehre ergeben, kurz zusammen:
Erstens gibt es Schlüsse, die man zu einer bestimmten Zeit ziehen kann

(nämlich dann, wenn alle Prämissen wahr sind), zu einer anderen Zeit
hingegen nicht (nämlich dann, wenn eine der Prämissen falsch ist).22

Zweitens gibt es formal gültige Schlüsse, deren Konklusio zwar zu
einem bestimmten Zeitpunkt wahr, zu einem anderen Zeitpunkt jedoch
falsch ist. Drittens lassen sich Abfolgen von Axiomata konstruieren, die

zu einem bestimmten Zeitpunkt einen gültigen Schluss bilden, zu
einem späteren Zeitpunkt hingegen nicht mehr (weil eines der Prämissen-
axiomata «vergeht» und deshalb gar kein Schluss mehr zustande

kommt). Viertens ergeben sich aus der temporalen Konzeption der

Axiomata u.a. Probleme mit Bezug auf die zeitliche Abfolge von
Prämissen im Schluss resp. mit Bezug auf die zeitliche Abfolge von
Schlüssen in Schlussketten.

Die <Consequentia vera ut nuno-Theorie des Pseudo-Scotus

Ein weiteres Beispiel für eine Theorie, in der es Schlüsse oder

Folgerungsbeziehungen gibt, deren Gültigkeit sich in der Zeit ändern kann,

21 In Sequenzenschreibweise ausgedrückt: dass in einem entsprechenden Kalkül
nicht notwendig mit A, B [- C auch A & B (- C ein Theorem sein muss und
umgekehrt.

22 Es ist hier und bei den folgenden drei Punkten ganz entscheidend, zwischen
Schlüssen und Schlussschemata zu unterscheiden. Es geht hier darum, dass ein
und dieselbe Abfolge inhaltlich bestimmter Axiomata zu einer bestimmten Zeit
die Abtrennung eines bestimmten inhaltlich bestimmten Axiomas erlaubt, zu
einem anderen Zeitpunkt hingegen nicht. Auf der Ebene der Schlussschemata
ist das natürlich nicht bemerkenswert: dass zum Beispiel in der aristotelischen
Syllogistik ein und derselbe Modus, etwa Barbara, einmal so mit Inhalten
gefüllt werden kann, dass alle Prämissen wahr sind und somit ein Übergang von
diesen Prämissen zur Konklusio statthaft ist, ein anderes Mal aber so gefüllt
werden kann, dass eine der Prämissen falsch ist und somit der Übergang nicht
vollzogen werden kann, ist nicht erstaunlich, da es sich ja um verschiedene
Schlüsse (wenn auch desselben Schemas) handelt; Entsprechendes gilt mutatis
mutandis für die stoische Schlusslehre. Hier geht es aber darum, dass ein und
derselbe Schluss zu einer bestimmten Zeit zu ziehen möglich, zu einer anderen
Zeit hingegen unmöglich ist.



Werden unsere Schlüsse auch zukünftig gültig sein? 225

finden wir in einem Aristoteleskommentar des Pseudo-Scotus (Johannes

de Cornubia?)23. Pseudo-Scotus unterscheidet zwischen conse-
quentiae formales und consequentiae materiales, die letzteren werden
noch einmal in consequentiae (materiales) verae simplicitér und in
consequentiae (materiales) verae ut nunc unterschieden. Leider macht
Pseudo-Scotus nicht hinreichend deutlich, ob es sich bei den
Consequentiae um Implikationen auf der objektsprachlichen Ebene oder um
Folgerungsbeziehungen auf der Metaebene oder um Schlüsse handeln
soll. Die beabsichtigte Unterscheidung von drei Arten ist indessen am
einfachsten zu verstehen, wenn wir die Consequentiae als Schlüsse, und

zwar als Schlüsse in einem sehr weiten Sinn (der vollständige und

unvollständige Schlüsse umgreift) auffassen. Die consequentiae formales
sind dann als vollständige formal gültige Schlüsse zu verstehen, während

die consequentiae materiales unvollständige Schlüsse darstellen;
wobei man die letzteren noch einmal dahingehend unterscheiden kann,
ob die fehlende Prämisse notwendig wahr ist (verae simpliciter) oder
ob sie nur kontingenterweise wahr, und das heißt auch hier: zeitbezogen
zu dem entsprechenden Zeitpunkt (verae ut nunc) wahr ist. Ein Beispiel
für eine gültige Consequentia materialis vera simpliciter ist:

Ein Mensch läuft,

also läuft ein Lebewesen.

Die zu ergänzende (im Sinne Pseudo-Scotus': notwendig wahre)
Prämisse lautet: «Jeder Mensch ist ein Lebewesen». Ein Beispiel für eine

gültige Consequentia materialis vera ut nunc ist:

Sokrates läuft,

also läuft etwas Weißes.

Die zu ergänzende (bloß kontingenterweise und bloß auf den Moment
bezogen wahre) Prämisse lautet: «Sokrates ist weiß.»

Das heißt aber, dass in dem letztgenannten Beispiel nur dann von
der Prämisse «Sokrates läuft» auf die Konklusio «Etwas Weißes läuft»
geschlossen werden kann, wenn Sokrates zu diesem Zeitpunkt weiß ist.
Die Gültigkeit des Schlusses selbst, und nicht etwa bloß die Wahrheit

23 Vgl. zur Autorenschaft Bochenski 1978, S. 619. Der Kommentar des Pseu¬

do-Scotus zu den Analytica Priora des Aristoteles findet sich in den von
L. Wadding herausgegebenen Opera Omnia des Duns Scotus (Pseudo-
Scotus 1968). Vgl. zum Folgenden auch: Linneweber-Lammerskitten
1988, S. 112 ff. und 126 ff.



226 Helmut Linneweber-Lammerskitten

der Prämisse, ist hier für jeden Zeitpunkt t von dem Der-Fall-Sein eines

kontingenten Sachverhalts (dass Sokrates zu t weiß ist) abhängig
gemacht.

Auch hier haben wir also ein Beispiel (und könnten beliebig viele
weitere Beispiele konstruieren), in dem ein und derselbe Schluss zu
einer bestimmten Zeit gezogen und zu einer anderen Zeit nicht gezogen
werden kann. Im Unterschied zur stoischen Theorie kann dieser Fall

sogar dann eintreten, wenn die Prämissen ihren Wahrheitswert nicht
ändern, sondern zu beiden Zeitpunkten wahr sind - dann nämlich,
wenn der Sachverhalt, dessen Der-Fall-Sein die Voraussetzung für die

Gültigkeit der Consequentia vera ut nunc bildet, zu dem einen

Zeitpunkt der Fall, zu dem anderen nicht der Fall ist.24 Ein Beispiel dafür
wäre die oben genannte Consequentia, wenn Sokrates zu einem
bestimmten Zeitpunkt weiß ist und läuft, zu einem anderen Zeitpunkt
zwar läuft, aber nicht weiß ist.

Zweitens kann es wie in der stoischen Theorie vorkommen, dass die
Konklusio ein und desselben Schlusses zu einem Zeitpunkt wahr, zu
einem anderen Zeitpunkt falsch ist - auch hier mit der Verschärfung,
dass dazu nicht einmal gefordert ist, dass sich der Wahrheitswert einer
Prämisse ändert. Auch hier reicht es, dass der Sachverhalt, dessen Der-
Fall-Sein die Voraussetzung für die Gültigkeit der Consequentia vera ut

nunc bildet, zu dem einen Zeitpunkt der Fall, zu dem anderen nicht der
Fall ist. Ein Beispiel wäre wiederum die oben genannte Consequentia,
wenn Sokrates zu einem bestimmten Zeitpunkt weiß ist und läuft, zu
einem anderen Zeitpunkt zwar läuft, aber nicht weiß ist, und es auch
niemand anderen gibt, der sowohl weiß ist, als auch läuft.

Dieses letztgenannte Beispiel zeigt gleichzeitig drittens, dass es der
Theorie des Pseudo-Scotus gemäß (unvollständige) Schlüsse gibt, die
zu einem bestimmten Zeitpunkt gültig, zu einem anderen Zeitpunkt
hingegen ungültig sind. Dies ist theoretisch natürlich sehr unbefriedigend,

denn man würde normalerweise erwarten, dass der Begriff der

«logischen» oder «formalen» Gültigkeit gerade ausschließt, dass die

Gültigkeit von etwas Nichtformalem wie etwa dem Zeitpunkt der
Anwendung abhängig sein könnte. Tatsächlich handelt es sich weder hier

24 Analog zur Temporalisierung des Propositionsbegriffs vollzieht sich hier eine
Temporalisierung des Sachverhaltsbegriffs. Betrachtet man hingegen Tatsachen
als Sachverhalte, die der Fall sind, und leugnet man, dass Tatsachen der Zeit
unterworfen sind, so muss man diese Konzeption zurückweisen.



Werden unsere Schlüsse auch zukünftig gültig sein? 227

noch in moderneren Theorien unvollständiger Schlüsse um «logische»
oder «formale» Gültigkeit. Vielmehr wird die Gültigkeit von etwas
Materialem (i.e. dem der Fall-Sein eines bestimmten Sachverhalts)
abhängig gemacht: im strengen Sinne handelt es sich hier entgegen der

Auffassung des Pseudo-Scotus eben nicht um Schlüsse, sondern um
Schlussfragmente; oder anders ausgedrückt: eine Consequentia vera ut
nunc ist aus logischer Perspektive eher als unvollständige Formulierung

eines vollständigen formal gültigen Schlusses zu verstehen, denn
als vollständige Formulierung eines unvollständigen und deshalb
formal ungültigen, lediglich material gültigen Schlusses.

Viertens impliziert die Möglichkeit, dass sich eine Consequentia
hinsichtlich ihrer Gültigkeit in der Zeit verändern kann, ein
entsprechendes Problem für die Schlussketten: mehrere Consequentiae können

- zu ein und demselben Zeitpunkt betrachtet - gültig, als Glieder einer
Schlusskette in zeitlichem Nacheinander hingegen ungültig sein. Ferner
ist es nicht einerlei, in welcher Reihenfolgen die Consequentiae in einer
Schlusskette vorkommen: Es kann sein, dass ausgehend von ein und

der selben Prämissenmenge, deren Elemente allesamt zu allen
Zeitpunkten wahr sind, verschiedene, gleichermaßen gültige Schlussketten

existieren, die jedoch zu kontradiktorisch verschiedenen Ergebnissen
führen. Ein Beispiel wäre, dass zu einem Zeitpunkt t,, alle B auch C

sind, zu einem späteren Zeitpunkt t, jedoch kein B ein C ist,25 während
immer gilt, dass alle A B sind. Zu tg würde die Schlussfigur Barbara zur
gültigen Consequentia «Alle A sind B, also sind alle A auch C» führen,
zu t, würde hingegen die Schlussfigur Celarent zu der gültigen
Consequentia «Alle A sind B, also ist kein A ein C» führen. Kombiniert man
dies mit einem Schluss, der immer zur Konklusio «Alle D sind A»
führt, so erhalten wir zwei Schlussketten, die, obwohl sie sich nur in

der Reihenfolge der Glieder unterscheiden, zu konträren Ergebnissen,
nämlich «Alle D sind C» und «Kein D ist ein C» führen.

25 Ich setze hier voraus, dass die universalen Urteile ebenfalls temporal aufgefasst
werden können, also «Alle S sind P» so viel bedeutet wie: «Alle S sind zu t P»

bzw. «Kein S ist P» so viel wie «Kein S ist zu t P». Es lassen sich indessen auch
andere Beispiele mit singulären Urteilen konstruieren.



228 Helmut Linneweber-Lammerskitten

Wieso sind atemporale Grundgrößen
in der philosophischen Logik nötig?

Die Frage, ob unsere Schlüsse auch in Zukunft noch gültig sein werden,
ist sicher keine empirische Frage. Es ist aber auch keine Frage, die sich

philosophisch befriedigend mit Hinweis auf das atemporale
Propositionskonzept der heutigen Aussagenlogik als falsch gestellt einfach
zurückweisen lässt. Die Frage lässt sich nicht einfach abschieben, weil ihr
Sinn und die Art ihrer Beantwortung von der zugrunde gelegten Theorie

abhängig ist: sie ist auf der Grundlage der stoischen Logik und der

Consequentia-Theorie des Pseudo-Scotus durchaus sinnvoll, aber sie ist
auf dieser Grundlage nicht mit «Ja» zu beantworten; vielmehr gibt es

auf der Grundlage beider Theorien Beispiele von Schlüssen, die in dem
unterschiedenen Doppelsinn heute gültig und morgen ungültig sind, die

zu bestimmten Zeiten gezogen, zu andern Zeiten hingegen nicht
gebraucht werden können, und die schließlich zu weiteren Problemen in
Schlussketten Anlass geben.

Was ist nun von solchen Ansätzen zu halten, denen ein temporaler
Propositions- resp. Schlussbegriff zugrunde liegt? Betrachten wir dazu
zunächst die Ebene der Propositionen. Gewiss kommt die temporale
Konzeption der Propositionen (und ein möglicher Wandel des

Wahrheitswertes) dem Alltagsverständnis in gewisser Weise näher als eine

atemporale: vieles von dem, was früher einmal galt, zutraf oder wahr

war, gilt - so scheint es - heute nicht mehr, trifft nicht mehr zu, ist nicht
mehr wahr. Besonders im Rheinland kann man bisweilen zur Charakterisierung

eines sehr weit zurückliegenden Ereignisses den Satz hören:
«Das ist schon so lange her, das ist schon bald nicht mehr wahr». Aber
während es durchaus sein kann, dass sich im Laufe der Zeit vieles in
der Welt ändert, dass Bedeutungsverschiebungen in der Sprache
vorkommen und dass wir vieles von dem, was wir einmal für gültig gehalten

haben, mittlerweile für falsch halten, ist es für die Möglichkeit
unserer Erkenntnis erforderlich, dass die Darstellung unseres Wissens und
Meinens in Einzelbehauptungen, Schlüssen und komplexen Argumentationen

selbst einem Wandel in der Zeit nicht unterworfen ist. Gerade
damit wir ein Wissen oder Meinen von der Veränderung der Welt, von
der Veränderung der Sprache und von der Veränderung unseres Wissens

oder Meinens haben können und uns darüber argumentativ und
bisweilen kontrovers verständigen können, müssen uns theoretische
Instrumente zur Verfügung stehen, die dem zeitlichen Wandel nicht
unterliegen.



Werden unsere Schlüsse auch zukünftig gültig sein? 229

Im Fall der Veränderung der Welt muss es möglich sein, den Wandel

mit Blick in die Zukunft zu antizipieren und später mit Blick auf die

Vergangenheit in Erinnerung zu rufen, und zwar auch dann, wenn unser
Meinen in beiden Fällen unzutreffend26 ist: Jemand kann vor einer
Bundestagswahl der (möglicherweise falschen) Auffassung sein, einen
Tag nach der Wahl werde die Arbeitslosigkeit rapide zunehmen, und
ebenso ein Jahr nach der Bundestagswahl der Meinung sein, die
Arbeitslosigkeit habe nach der Bundestagswahl rapide zugenommen. Beiden

Blickrichtungen liegt ein identisches Paar theoretischer Größen

zugrunde: eine theoretische Größe, welche die Behauptung eines
vermeintlichen Zustands vor der Wahl, und eine zweite, welche die
Behauptung eines vermeintlichen Zustands nach der Wahl zum Gegenstand

hat.
Bei einem Wandel der Sprache muss es grundsätzlich (gegebenenfalls

durch Einführung neuer Termini und durch Beschränkung auf
bestimmte Sinnebenen) möglich sein, eine in der Vergangenheit gemachte
Behauptung trotz Wandels der Sprache auch in Zukunft durch einen
oder mehrere Sätze zum Ausdruck zu bringen.

Ebenso bleibt bei einem Wandel der eigenen (theoretischen)
Meinung etwas gleich: ein Paar zueinander kontradiktorischer Größen p
und non-p, mit Bezug auf welche sich die Meinung in der Zeit geändert
hat, sei es vom Akzeptieren von p zu non-p, sei es vom Akzeptieren
von non-p zu p, sei es von einer Enthaltung mit Bezug auf p und non-p
zu p oder umgekehrt usw. Das Letztere ist auch entscheidend für das

gleichzeitige Auftreten gegensätzlicher Meinungen von verschiedenen
Personen: zwei verschiedene Behauptungen sind nur dann gegensätzlich

(und nicht bloß verschieden) wenn sie ein Paar theoretischer Größen

(p und non-p) gemeinsam haben, auf welches sie sich beide - aber
in unterschiedlicher Weise des Akzeptierens und Ablehnens - beziehen.

In allen drei Fällen der Veränderung und des Wandels muss es sich

um eine theoretische Größe handeln, die über die Zeit unveränderlich
ist und zwar nicht bloß kontingenterweise, sondern aufgrund ihrer
theoretischen Konstruktion notwendigerweise unveränderlich ist.

Das bedeutet nicht, dass die Logik Sätze wie «Dio geht spazieren»
als Ausdruck möglicher Behauptungen oder möglicher Teilschritte in

26 Das zeigt, dass es nicht genügt, anzunehmen, dass es die Ereignisse sind, die in
der Zeit gleich bleiben.



230 Helmut Linneweber-Lammerskitten

Argumentationen außer Betracht lassen sollte.27 Tatsächlich besteht ja
weitest gehend Konsens, dass sich jede Äußerung eines solchen
situationsabhängigen Satzes ohne logischen Sinnverlust in einen situationsunabhängigen

Satz transformieren lässt - d. h., selbst wenn es, wie im Fall
der klassischen Aussagen- und Prädikatenlogik, keine unmittelbare

Formalisierung solcher Sätze gibt, so gibt es doch eine Formalisierung
der entsprechenden situationsunabhängigen Sätze; die situationsabhängigen

Sätze sind somit zwar nicht Gegenstand der logischen Theorie,
die Theorie ist aber auf sie anwendbar.

Es heißt auch nicht, dass Versuche, die klassische Logik durch
temporale Größen zu erweitern, abzulehnen wären. So wird etwa in der
Theorie der «Supervaluation»28 ein Begriff des «Statements» eingeführt,

der eine Veränderung des Wahrheitswerts in der Zeit zulässt: ein
Statement in diesem Sinne kann zu einem Zeitpunkt t hinsichtlich des

Wahrheitswerts unbestimmt sein, zu einem späteren Zeitpunkt hingegen
wahr (oder aber falsch) sein. Auch wenn es auf den ersten Blick so

erscheint, als werde hier anstelle eines atemporalen Grundbegriffs ein

temporaler zugrunde gelegt, so wird bei der Konstruktion doch bereits
der Begriff einer theoretischen bivalenten Größe insofern vorausgesetzt,

als die Wahrheit, Falschheit oder Unbestimmtheit eines komplexen

Statements auf bivalente Zuordnungen von Wahrheitswerten
zurückgeführt wird. Dies macht vor allem die Skizze der zugrunde
liegenden Idee29 deutlich: sofern seine Komponenten alle einen
Wahrheitswert haben, ist der Wahrheitswert des komplexen Statements
mit dem der korrespondierenden komplexen Proposition identisch. Haben

einige Komponenten keinen Wahrheitswert, so hat das komplexe
Gebilde auch keinen Wahrheitswert, es sei denn, die korrespondierende
Proposition ist wahr, unabhängig davon, welche Wahrheitswerte man
diesen Komponenten gibt (in diesem Fall ist auch das komplexe Statement

wahr), oder die korrespondierende Proposition ist falsch, unab-

27 Wie das Hintikka für die zeitgenössische Logik feststellt: «What we have said

expresses the spontaneous reaction of almost all modern logicians and philosophers

to the sentences of the kind we are discussing [i.e. <Socrates is awake>
und <Socrates is walking>, H. L.-L.]. A modern logician is likely to avoid the

use (and the mention) of such sentences as much as possible.» (Hintikka
1974, S. 52)

28 Wie z.B. in Bencivenga / Lambert / van Fraasen 1991.
29 Ebd., S. 42.



Werden unsere Schlüsse auch zukünftig gültig sein? 231

hängig davon, welche Wahrheitswerte man diesen Komponenten gibt
(dann ist das komplexe Statement falsch).30

Betrachten wir nun die Ebene der Schlüsse und Argumentationen.
Nicht nur für die isolierten Behauptungen, sondern ebenso für die
Begründungszusammenhänge spielen atemporale Gebilde eine wichtige
Rolle. Ob eine Begründung auf einem logisch gültigen Schluss beruht,
ist weder von demjenigen abhängig, der den Schluss zieht, noch von
der Zeit oder dem Ort, an dem der Schluss gezogen wird, genauso wie
auf der Ebene der Propositionen die Wahrheit einer Behauptung weder
von der Person dessen, der sie macht, abhängig ist, noch von der Zeit
oder dem Ort der Behauptung. Auch hier führt das Alltagsverständnis
leicht in die Irre. Sicher kann es sein, dass eine Begründung, die in der

Vergangenheit als stichhaltig angesehen wurde, in der Gegenwart als

untauglich abgetan wird. Das betrifft aber nicht die logische Struktur
der Begründung, sondern die in der Begründung benutzten Prämissen;
und auch bei diesen geht es nicht um einen Wandel von der Wahrheit
zur Falschheit, sondern darum, dass die Prämissen in der Vergangenheit
akzeptiert wurden und heute bestritten werden. Zweitens kann es sein,
dass in einem bestimmten Kontext zum Zeitpunkt t„ etwas als gültige
Begründung zählt, was in einem anderen Kontext zum Zeitpunkt t, als

ungültig angesehen wird. Etwa dann, wenn in einer Diskussion unter
Spezialisten diejenigen Prämissen nicht ausdrücklich formuliert werden,

die zwar für die formale Gültigkeit des Schlusses nötig sind, aber

30 In einem gewissen Sinne sind die Junktoren der so verstandenen Statements
wahrheitsfunktional, nämlich in dem Sinne, dass der «Wahrheitswert» (w, f, u)
des komplexen Gebildes vollständig durch die «Wahrheitswerte» der
Primstatements (w, f, u) bestimmt ist. Weiß man z. B., dass das Statement p wahr
und die Statements q und r unbestimmt sind, so kann man den «Wahrheitswert»
von p&(qvr) als «unbestimmt» berechnen. In einem anderen Sinn sind die
Junktoren jedoch nicht wahrheitsfunktional, nämlich in dem Sinne, dass der
«Wahrheitswert» (w, f, u) des komplexen Gebildes vollständig durch die
«Wahrheitswerte» (w, f, u) seiner Komponenten bestimmt ist. Weiß man nämlich

z.B. nur, dass die komplexen Statements x und y unbestimmt sind (kennt
jedoch ihre Struktur nicht), so kann man den Wahrheitswert des komplexen
Statements x vy nicht berechnen: steht etwa x als Platzhalter für p&q und y für
~(p&q), so ergibt sich der Wahrheitswert w; steht dagegen x als Platzhalter für
p&q und y ebenfalls für p&q, dann ergibt sich der «Wahrheitswert»
«unbestimmt». Ferner ist zu bedenken, dass es sich bei «unbestimmt» nicht wirklich
um einen Wahrheitswert handelt: mithin handelt es sich bei der Supervaluation
insofern nicht um eine Funktion, als sie nicht jedem Statement einen der zulässigen

Wahrheitswerte zuordnet.



232 Helmut Linneweber-Lammerskitten

nicht explizit formuliert werden müssen, weil jeder sie kennt und ohne

Schwierigkeit selbst ergänzen könnte; während in einer Diskussion unter

Laien gegebenenfalls alle Prämissen auch ausdrücklich formuliert
werden müssen. Hier ist es - in philosophischer Absicht - ganz wichtig,

zwischen der unvollständigen Formulierung einer vollständigen
Struktur und der vollständigen Formulierung einer unvollständigen
Struktur zu unterscheiden. In Wirklichkeit liegt in beiden Kontexten
dieselbe unvollständig formulierte formallogische Struktur zugrunde
und es gibt keine Abhängigkeit der Gültigkeit von Kontext und Zeit:
Formuliert man in beiden Fällen die fehlenden Prämissen, so wird
deutlich, dass es sich beide Male um einen (und denselben) gültigen
Schluss handelt.

Für das, was Schlüsse und Argumentationen im Allgemeinen leisten

sollen, ist es entscheidend, dass sie ihren Gültigkeitsstatus in der Zeit
nicht ändern können. Denn erstens sind wir aufgrund der Struktur unseres

Gedächtnisses darauf angewiesen, Schlussfolgerungen (Konklusionen)

in der Zukunft noch einmal wiederholen zu können, die wir in der

Vergangenheit schon einmal gemacht haben. Zweitens ist es vor allem
aus Gründen der Zeitökonomie nötig, dass wir die Abtrennungen, die

wir in der Vergangenheit gemacht haben, auch in der Zukunft nutzen
können, ohne dass wir sie noch einmal wiederholen müssen. Drittens ist
es wichtig, dass wir uns darauf verlassen können, dass sich die Gültigkeit

eines Schlusses über die Zeit nicht ändert, nur so haben wir eine

Chance, unsere eigenen Überlegungen zu überprüfen, indem wir
denselben Schluss noch einmal anwenden, und nur so haben wir die
Möglichkeit, die logische Struktur der Gedankengänge anderer Menschen
nachvollziehen zu können. Viertens ist es wegen der Begrenztheit unseres

Auffassungsvermögens wichtig, dass wir Argumentationen oder
Beweise in mehreren Schritten führen können31 und trotzdem gewährleistet

ist, dass das Endergebnis aus der zugrunde gelegten Prämissenmenge

folgt.

31 Hierin liegt m. E. vor allem der Unterschied zwischen einem Kalkül des natürli¬
chen Schließens und einem axiomatischen Kalkül: während beim Ersteren eine
kleine Anzahl von Grundfiguren zur Verfügung steht, mit deren Hilfe eine
Argumentation Schritt für Schritt aufgebaut wird, gibt jedes einzelne implikative
Theorem eines axiomatischen Kalküls die Legitimation zu einem einzigen (aber
einem auf einer möglicherweise sehr komplexen Prämissenstruktur aufbauenden)

Schritt.



Werden unsere Schlüsse auch zukünftig gültig sein? 233

Literatur

Bencivenga, E./Lambert, K./Fraasen, B.C.v. (1991), Logic, Bivalence
and Denotation, 2. Aufl., Atascadero

Bobzien, S. (1986), Die stoische Modallogik, Würzburg
— (1996), «Stoic Syllogistic», in: Oxford Studies in Ancient Philosophy, Bd. XIV,

S. 133-192

Bochenski, J. M. (1978), Formale Logik, 4. Aufl., Freiburg i. B.

Frede, M. (1974), Die Stoische Logik, Göttingen
J. Hintikka (1974), Knowledge and the known, Dordrecht
DIOGENES Laertius (1980), Lives of Eminent Philosophers, hg. von G. P. Goold,

übers, von R. D. Hicks, 2 Bde., Cambridge MA/London
Lewis, C. I. / Langford, C. H. (1959), Symbolic Logic, 2. verb, und erw. Aufl.,

New York
Linneweber-Lammerskitten, H. (1988), Untersuchungen zur Theorie des

hypothetischen Urteils, Münster

— (1994), «A Survey of the Derivability of Important Implicative Principles in
Alternative Systems of Prepositional Logic», in: G. Meggle/U. Wessels
(eds.), Analyomen I (Proceedings of the First Conference <Perspectives in
Analytical Philosophy>), Berlin/New York, S. 76-87

Mates, B. (1961), Stoic Logic, Berkeley/Los Angeles
Pseudo-Scotus (1968), In librum primum Priorum Analyticorum Aristotelis

quaestiones, in: Johannes Duns SCOTUS, Opera Omnia, Bd. 1, Hildesheim
(Wiederabdruck der Ausgabe von L. Wadding, Lyon 1639)

Quine, W. v. O. (1974), Grundzüge der Logik, Frankfurt a. M.
SEXTUS EMPIRICUS (1958), Pyrrhoniae institutiones, hg. von H. Mutschmann

und J. Mau, Leipzig
— (1985), Grundriß der pyrrhonischen Skepsis, eingel. und übers, von M. Hossen-

felder, Frankfurt a. M.

Windelband, W./Heimsoeth, H. (1957), Lehrbuch der Geschichte der Philo¬
sophie, 15. Aufl., Tübingen




	Werden unsere Schlüsse auch zukünftig gültig sein? : Überlegungen zur Temporalität der Logik

