
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 60 (2001)

Artikel: Konflikt und Gemeinsinn : Konstruktionen von Zeit in der politischen
Philosophie

Autor: Kater, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882919

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882919
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia philosophica 60/2001

Thomas Kater

Konflikt und Gemeinsinn
Konstruktionen von Zeit in der politischen Philosophie

Political philosophy does not only seek to formulate a system of norms to which

politics should adhere in the sway between continuity and change. More than that,
these systems ofnorms in addition also construct the time of the political. This
consists, first of all, in the identification of generally valid principles, which are however

always also related to time: to duration as the period of their validity; to the

future as the time of their realisation; as well as to the past as the time of their
possible basis of validity. Philosophical theories of the political are not only irreconcilable

on the basis of their respective norms and strategies of justification through
which they at first exclusively seem to distinguish themselves from each other, but
also with reference to the time they construct.

Das Jahr 1642 markiert das Anfangsdatum der politischen Philosophie
der Moderne. In diesem Jahr erscheint erstmals die Schrift De Cive, mit
der Thomas Hobbes nicht bloß beansprucht, das Mittelalter wie auch
die Antike zu überwinden. Vielmehr setzt er sich ausdrücklich in ein

epochales Verhältnis zur Vergangenheit: «Die Physik ist also eine neue

Erscheinung. Aber die Staatsphilosophie ist es noch weit mehr; ist sie

doch nicht älter [...] als das Buch, das ich selber über den Staatsbürger
geschrieben habe.»1 Hobbes beabsichtigt, die erste Begründung der

Staatsphilosophie insofern vorzunehmen, dass er es nicht nur ablehnt,
das Werk seiner Vorgänger fortzusetzen, sondern dieses zu bloßer,
überwundener Vergangenheit erklärt. Die Zeit seiner Philosophie ist die
Venzeit, die keinen Anschluss an die Vergangenheit sucht und auch gar
nicht mehr suchen muss, weil das nunmehr Neue zugleich das allein
Wahre ist. Das jedoch bedeutet nicht, dass Hobbes seine Philosophie als

Fortschritt gegenüber dem Vergangenen begreift. Einen Fortschritt der

Philosophie behauptet er nicht, da es zwar immer schon etwas gab, das

1 Th. Hobbes, De corpore, Widmungsbrief, S. 5. (Zitiert wird nach folgender
Ausgabe: Th. HOBBES, Elemente der Philosophie, Erste Abteilung, Der Körper,

hg. und übers, von K. Schuhmann, Hamburg 1997.)



174 Thomas Kater

als Philosophie bezeichnet worden ist, «aber deswegen gab es nicht
notwendig Philosophie.»2 Die Autoritäten der Vergangenheit gelten
nicht: Die Philosophie der Alten war bloß ein «Gespenst»3, das nun
endgültig ausgetrieben ist. Sie ist nicht einfach vergangen, ihre Zeit ist
vielmehr endgültig vorbei, sie ist im Neubeginn nicht nur überwunden,
sondern nicht einmal mehr als sinnvolles Vorher zu benennen, da «die

bisherigen Schriften der Moralphilosophen zur Erkenntnis der Wahrheit
nichts beigetragen haben.»4

Auch wenn Hobbes' Emphase, dass er die politische Philosophie als

solche erst begründet, befremdet, heißt das nicht, zu verkennen, dass er
eine strenge /Venbegründung vornimmt. Sie setzt ein mit der Ablehnung
der Voraussetzungen, die Polis existiere von Natur aus und der Mensch
sei von Natur aus auf die Gemeinschaft mit anderen orientiert.5 Der
Mensch ist kein zoon politikon, kein animal sociale, er ist «nicht von
Natur, sondern durch Zucht zur Gesellschaft geeignet.»6 Indem er
zugleich die Annahme zurückweist, politische Assoziationen existierten

von Natur aus, bestimmt er sie als etwas lediglich Hergestelltes: Sie

sind Kunst-Werke und damit nicht anders zu betrachten als Maschinen.
Die Aufgabe der politischen Philosophie ist entsprechend die (Re-)-
Konstruktion jenes «Automaten», jener sich selbst bewegenden
Maschine «genannt Gemeinwesen oder Staat, auf lateinisch civitas, der
nichts anderes ist als ein künstlicher Mensch».7

Der Konstruktionsplan für diese Maschine enthält drei Elemente:
Den Menschen, die Verträge, die dieser mit anderen schließt, sowie den

Staat als Resultat eines spezifischen Vertragsschlusses. Entscheidend
für den Konstruktionsplan ist, dass in ihm auf Grund der Auflösung des

2 Ebd.
3 Ebd.
4 Th. Hobbes, De Cive, Widmungsbrief, S. 61. (De cive und De homine wer¬

den zitiert nach folgender Ausgabe: Th. Hobbes, Vom Menschen, Vom Bürger,

Elemente der Philosophie 11/III, hg. von G. Gawlick, Hamburg 31994.)
5 Vgl. Aristoteles, Politik, 1253a2f.
6 Th. Hobbes, De Cive, I, 2, S. 76.
7 Th. Hobbes, Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und

bürgerlichen Staates, hg. von I. Fetscher, Frankfurt a. M. 51992, Einleitung,
S. 5. Diese konstruktivistische Begründung der Philosophie fällt zusammen mit
Hobbes' Bestimmung von Wissenschaft überhaupt: «Wissenschaft ist fürs
Wirkenkönnen da, ein Lehrsatz [...] für die Probleme, also für die Ausführung der
Konstruktion; und überhaupt wird jede Betrachtung um einer Handlung oder
eines Werkes willen angestellt.» (Th. Hobbes, De Corpore, I, 6, S. 20)



Konflikt und Gemeinsinn 175

Topos einer natürlichen Sozialität des Menschen die Möglichkeit seiner

politischen Vergesellschaftung als solche überhaupt erst begründet
werden muss: Das ist die erste Aufgabe politischer Philosophie.

Philosophisches Wissen ist nach Hobbes wahres Wissen, weil es
allein durch «richtiges Schließen»8 begründet werden kann. Richtige
Schlüsse können auf zwei Wegen erreicht werden: Entweder schließt
man von der Entstehungsart eines Objektes auf seine Eigenschaften
oder aber von den Eigenschaften auf einen «möglichen»9 Weg seiner

Entstehung. Das so gewonnene Wissen ist jedoch nicht Zweck an sich
selbst:

«Der Endzweck aber und das Ziel der Philosophie besteht darin, daß wir vorab

wahrgenommene Wirkungen zu unserer Annehmlichkeit nutzen können, oder
daß man, [...] indem man Körper aufeinander einwirken läßt, zum Nutzen des

menschlichen Lebens durch menschliche Aktivität Wirkungen hervorbringt, die
den im Geiste entworfenen entsprechen.»10

Philosophie ist damit der Ursprung aller dem Menschen dienlichen,
da nützlichen Gegebenheiten der sozialen Wirklichkeit und deshalb

gilt: Ohne Philosophie ist ein funktionierendes Miteinander undenkbar.
Der Plan für die (Re-)Konstruktion des künstlichen Menschern, jener
politischen Maschine, muss daher den genannten methodischen
Anforderungen genügen und zugleich jenem Endzweck dienen. Die drei Teile
des Konstruktionsplanes müssen also nicht nur methodisch richtig,
sondern zugleich in Hinsicht auf den Endzweck der Maschine
aufeinander bezogen werden. Der Mensch, zugleich ihr «Werkstoff und

Konstrukteur»", wird betrachtet in Bezug auf das, was ihm nützt, und Hobbes'

Anthropologie des Politischen ist nicht nur die Lehre von dem,

was der Mensch ist, sondern auch von dem, was ihm nützlich und
dienlich ist. Da sich aber der Nutzen der Philosophie zuerst bemisst «an
dem Unheil, das ihre Unkenntnis für uns zur Folge hat», muss zuerst
die «Wurzel alles Unheils» bestimmt werden, indem das Unheil und
dann auch der Nutzen aus der Natur des Menschen abgeleitet werden.12

Allerdings ergibt sich dadurch das Paradox, dass nur in der Natur des

8 Th. Hobbes, Leviathan, IV, 46, S. 507. Vgl. zu diesen methodologischen
Überlegungen: B. Ludwig, «Scientia civilis more geometrico. Die philosophische

Methodologie als architektonisches Prinzip in Hobbes' Leviathan», in:
Hobbes-Studies 8 (1995), S. 46-87.

9 Th. Hobbes, De corpore, I, 5, S. 20.
10 Ebd., I, 6, S. 20.
11 Th. Hobbes, Leviathan, Einleitung, S. 5.
12 Th. Hobbes, De corpore, I, 7, S. 21.



176 Thomas Kater

Menschen der Grund für das Politische gefunden werden kann, das

selbst wiederum zu ihrer Domestizierung begründet wird. Der Grund
des Politischen liegt in der Natur des Menschen und sein Zweck in ihrer
Begrenzung.

Entfaltet wird die Natur des Menschen durch die Beschreibung des

Naturzustandes als Zustand, «der Krieg genannt wird, und zwar [...]
Krieg eines jeden gegen jeden.»13 Die Gründe für den Krieg liegen
zuerst in der natürlichen Gleichheit der Menschen. «Die Natur hat die
Menschen hinsichtlich ihrer körperlichen und geistigen Fähigkeiten [...]
gleich geschaffen.»14 Aus dieser Gleichheit entsteht zunächst Konkurrenz

sowohl auf Grund des gleichzeitigen Strebens nach einem
bestimmten Gegenstand des Begehrens als auch auf Grund der «Gleichheit

der Hoffnung»15, das jeweilig Begehrte erreichen zu können. Aus
der Konkurrenz erwächst das Misstrauen, dass der je andere das Meinige

mit Gewalt an sich nimmt, wie auch er damit rechnen muss, dass ich
so handeln werde. Zusammen mit der Ruhmsucht «liegen also in der

menschlichen Natur drei hauptsächliche Konfliktsursachen: Erstens

Konkurrenz, zweitens Mißtrauen, drittens Ruhmsucht»16, aus denen
Gewaltakte durch das Streben nach Gewinn, Sicherheit und Ansehen

folgen.
Die Wirklichkeit der menschlichen Natur ist der Naturzustand als

Krieg aller gegen alle, und Konsequenz dieser «Schlußfolgerung aus
den Leidenschaften»17 ist eine prinzipiell unsichere Zukunft, deren
einzige Gewissheit der Krieg ist. Der Ursprung des Politischen in der Ge-

waltträchtigkeit der menschlichen Natur bedingt die Konstruktion der
Zukunft als unsicherer, da gewaltförmiger. Das ist die entscheidende

temporale Dimension des Naturzustandes, in dem die Grundbefindlichkeit
des Menschen «beständige Furcht»18 ist.

Aber nicht erst diese Rekurse auf den Naturzustand, sondern auch
schon die anthropologischen Grundbestimmungen, von denen her die

politische Philosophie von Hobbes verstanden werden muss,19 bein-

13 Th. Hobbes, Leviathan, I, 13, S. 96.
14 Ebd., S. 94.
15 Ebd., S. 94f.
16 Ebd., S. 95.
17 Ebd., S. 96.
18 Ebd.
19 «Die Anthropologie ist Grundlagenwissenschaft für die politische Philoso¬

phie.» (Ch. Chwaszcza, «Anthropologie und Moralphilosophie im ersten



Konflikt und Gemeinsinn III
halten eine spezifische Konzeption der Zeit. Der entscheidende Grundbegriff

des hobbesschen Denkens ist <Bewegung> und d. h., dass auch
der Mensch gedacht wird wesentlich von der Bewegung her, «da das
Leben selbst nichts anderes als Bewegung ist».20 Der Mensch als sich
bewegendes Wesen ist aber dadurch ausgezeichnet, dass er sich
willentlich bewegt, d. h., dass seine «Bewegungen immer von einem vorher

gedachten Wohin, Wodurch und Was abhängen.»21 Die entsprechenden

Vorstellungen des Menschen sind Anfänge der Bewegung, die zwei
Bewegungsrichtungen zulassen: Entweder richtet sich die Bewegung
durch die Vorstellung bzw. Empfindung auf das Objekt, das den Reiz

ausgelöst hat, oder sie wendet sich von ihm ab. Die Grundrichtungen
der willentlichen Bewegung sind Begehren und Abneigung und ob man
ein Ding begehrt oder sich von ihm abwendet, begründet zugleich seine

Qualifikation als gut oder schlecht. Damit hängen normative Auszeichnungen

lediglich ab von Begehren und Abneigung mit der Konsequenz
eines normativen Relativismus,22 der nur durch die Möglichkeit
willentlicher Bewegung überhaupt begrenzt wird, ist doch «das größte der
Güter [...] ein ungehindertes Fortschreiten zu immer weiteren Zielen.
[...] Denn das Leben ist beständige Bewegung, die in sich selbst kreist,
wenn sie geraden Weges nicht fortschreiten kann.»23

Der Mensch wird beschrieben als ein ausschließlich auf Fortschreiten

gerichtetes Wesen, dessen Grundbestimmung auf eine temporale
Dimension verweist: die Zukunft. Er, dem eigentümlich ist, dass ihn

«sogar der künftige Hunger hungrig macht»24, kann nicht zur Ruhe

kommen, muss sich immer wieder über die Gegenwart hinaus neue
Ziele setzen:

Teil des Leviathan», in: W. KERSTING [Hg.], Thomas Hobbes, Leviathan oder
Stoff, Form und Gewalt eines bürgerlichen und kirchlichen Staates [Klassiker-
Auslegen Bd. 5], Berlin 1996, S. 89) Entsprechend gilt: «Die Gültigkeit des

politischen Arguments ist von anthropologischen Voraussetzungen abhängig.»
(Ebd., S. 83)

20 Th. Hobbes, Leviathan, I, 6, S. 48.
21 Ebd., S. 39.
22 «Denn die Natur des Guten und Schlechten ist von den jeweilig zusammentref¬

fenden Bedingungen abhängig.» (Th. Hobbes, De homine, XI, 4, S. 22) Vgl.
zu den relativistischen Konsequenzen auch Ch. Chwaszcza, «Anthropologie
und Moralphilosophie im ersten Teil des Leviathan», a.a.O., S. 92ff.

23 Th. Hobbes, De homine, XI, 15, S. 29.
24 Ebd., X, 3, S. 17.



178 Thomas Kater

«Denn gesetzt, das letzte Ziel ist erreicht, so wird nichts mehr ersehnt, nichts

erstrebt. Daraus folgt, daß es von diesem Zeitpunkte an für den Menschen kein

Gut mehr gibt, ja daß der Mensch überhaupt nicht mehr empfindet. [...] und
nicht empfinden heißt: nicht leben.»25

Der Naturzustand als Zustand der Bedrohung durch Gewalt
widerspricht diesem Streben insofern, dass hier ein ungehindertes
Fortschreiten unmöglich ist. Die Möglichkeit wirklicher Gestaltung der je
individuellen Zukunft ist im Naturzustand verstellt, ein wirklicher
Lebensentwurf wert-, da sinnlos, weil nicht einmal die Möglichkeit der

Selbsterhaltung garantiert ist. Für die Selbsterhaltung wie für die

Planung des Lebens bedarf es aber eben einer «Gewähr für die Zukunft»26.

Da die unsichere Zukunft als temporale Bestimmung des Naturzustandes

abgeleitet wird aus der Natur des Menschen, ist auch die
Definition des Krieges als Wirklichkeit des Naturzustandes abhängig von
dieser temporalen Auszeichnung, denn es geht Hobbes nicht um den

«Krieg schlechthin»27 als Waffengang mit einem festgelegten Ende. Für
den Krieg des Naturzustandes als Krieg aller gegen alle ist vielmehr
Zeit als solche das entscheidende Merkmal:

«Denn Krieg besteht nicht nur in Schlachten oder Kampfhandlungen, sondern
in einem Zeitraum, in dem der Wille zum Kampf genügend bekannt ist. Und
deshalb gehört zum Wesen des Krieges der Begriff Zeit, wie zum Wesen des

Wetters. Denn wie das Wesen des schlechten Wetters nicht in ein oder zwei
Regenschauern liegt, sondern in einer Neigung hierzu während mehrerer Tage, so

besteht das Wesen des Kriegs nicht in tatsächlichen Kampfhandlungen, sondern

in der bekannten Bereitschaft dazu während der ganzen Zeit, in der man sich
des Gegenteils nicht sicher sein kann.»28

Diese Definition ist für die Frage nach der Konstruktion von Zeit in
Hobbes' politischer Philosophie von grundlegender Bedeutung, da Zeit
das Deftniens des Krieges ist: Die Zeit des Naturzustandes ist die Zeit

25 Ebd., XI, 15, S. 29. Auf Grund der normativen Auszeichnung der Bewegung
bestimmt Hobbes auch noch den Begriff der Glückseligkeit über das
Fortschreiten: «Glückseligkeit ist ein ständiges Fortschreiten des Verlangens von
einem Gegenstand zu einem anderen, wobei jedoch das Erlangen des einen
Gegenstandes nur der Weg ist, der zum nächsten Gegenstand führt.» Th.
Hobbes, Leviathan, I, 11, S. 75. Zugleich benennt Hobbes aber auch Glückseligkeit

als «ständiges Wohlergehen», d.h. als «ständigen Erfolg im Erlangen
der Dinge, die man von Zeit zu Zeit begehrt». (Ebd., I, 6, S. 48)

26 Th. Hobbes, De homine, XI, 6, S. 24.
27 Th. Hobbes, De cive, I, 12, S. 83.
28 Th. Hobbes, Leviathan, I, 13, S. 96.



Konflikt und Gemeinsinn 179

des Krieges, und da wiederum die Zeit des Krieges Zukunft als solche
ist, bezeichnet Ewigkeit als «endlose Aufeinanderfolge von Zeit»29 seine

ursprüngliche temporale Dimension: «Nun ist aber dieser Krieg seiner

eigenen Natur nach ewig».30
Für den Menschen sind die entscheidenden Perspektiven auf die

Zukunft Furcht und Hoffnung. Das sind die Affekte, die dem Begehren
eine spezifische Richtung geben. Furcht ist die Vorstellung des Verlustes

eines Gutes, das wir besitzen, und Hoffnung die Vorstellung vom
Verschwinden eines gegenwärtigen Übels, d. h., «Gegenstand der Hoffnung

ist ein scheinbares Gut, Gegenstand der Furcht ein entsprechendes
Übel.»31 Da Menschsein im Naturzustand Bedrohtsein heißt, ist hier
Furcht der grundlegende Affekt: Die Gegenwart wird Uberschritten im
Horizont der Furcht um das Leben, da es keine Zeit jenseits des Krieges
gibt. Aus der Bedrohung durch den ewigen Krieg wird aber auch das

Motiv abgeleitet für den Entschluss der Individuen, diesen Zustand
dauernder Unsicherheit zu verlassen, so dass «man infolge gegenseitiger

Furcht es für ratsam hält, aus einem solchen Zustande herauszutreten».32

Für die Überwindung des Naturzustandes aber reicht die Furcht
allein nicht aus, es muss sich Todesfurcht mit der Hoffnung auf Frieden
verbinden, d. h., die Sicht auf das Übel der Gewalt muss zusammenfallen

mit der Sicht auf das Gut des Friedens: Erst dann ist der Grund für
die Überwindung des Naturzustandes gegeben.

«Die Leidenschaften, die die Menschen friedfertig machen, sind Todesfurcht,
das Verlangen nach Dingen, die zu einem angenehmen Leben notwendig sind,
und die Hoffnung, sie durch Fleiß erlangen zu können. Und die Vernunft legt
die geeigneten Grundsätze des Friedens nahe, auf Grund derer die Menschen

zur Übereinstimmung gebracht werden können.»33

Den Schluss aus den Leidenschaften, der die Gewalt des Naturzustandes

begründet, ergänzt Hobbes durch den Schluss aus den
Leidenschaften, durch den seine Überwindung überhaupt denkbar werden
kann.

Die geeigneten Grundsätze>, die diese Überwindung wirklich werden

lassen und die den Frieden zu mehr machen als einem bloß schein-

29 Ebd., IV, 46, S. 516.
30 Th. Hobbes, De cive, 1,13, S. 84.
31 Th. Hobbes, De homine, XII, 4, S. 31 f.
32 Th. Hobbes, De cive, I, 13, S. 84.
33 Th. Hobbes, Leviathan, I, 13, S. 98.



180 Thomas Kater

baren Gut, sind enthalten in der vertraglichen Übereinkunft, mit der das

Instrumentarium zur endgültigen Überwindung der Gewalt des
Naturzustandes formuliert wird. Nur durch den Vertrag kann der Wille zum
Verlassen des Naturzustandes wirklich werden, denn die Individuen
übertragen mit ihm ihr individuelles Recht auf Gewaltausübung einer
ihnen übergeordneten Macht, die durch die Zentrierung der Gewalt in
der Lage ist, die individuelle Gewaltneigung zu unterdrücken und so
die Beziehungen zwischen den Menschen zu befrieden. Sie verzichten
auf ihr grundlegendes Recht zur vollständigen Selbstregierung durch
eine wechselseitige Übereinkunft: «Ich autorisiere diesen Menschen
oder diese Versammlung von Menschen und übertrage ihnen mein
Recht, mich zu regieren, unter der Bedingung, daß du ihnen ebenso
dein Recht übertrügst und alle ihre Handlungen autorisierst. »34

Der Staat ist damit die Institution, die legitimiert ist, auf Dauer die

Neigung zur Gewaltanwendung zu unterdrücken. Allerdings ist damit
der Grund des Krieges nicht verschwunden, denn die Neigung zur
Gewalt wird allenfalls stillgestellt. Unter der Oberfläche des Leviathan
schwelt der Krieg weiter, da die Menschen mit der Gründung des Staates

keine anderen geworden sind.35 Sie verzichten bloß auf Grund von
Furcht auf ihr Recht zur individuellen Gewaltausübung. Voraussetzung
für die Festlegung, was der Staat ist und soll, ist die Annahme, dass,

wenn Menschen sich begegnen, diese Begegnungen grundsätzlich
konfliktträchtig sind. Staatliche Macht muss daher nicht nur im Raum
gegeben sein, auch in der Zeit muss sie als allgegenwärtig gedacht werden.

Mit der temporalen Definition des Krieges ist auch das Politische

qua Staat immer schon temporal bestimmt, denn nur durch die «künstliche

Ewigkeit»36 des Staates kann der ewige Krieg des Naturzustandes
überwunden werden. Die Erhaltung seiner Macht ist damit die
entscheidende Aufgabe der Politik. Ihr Verlust führt zum Wiederaufflammen

des Krieges, zur Wiederkehr des Naturzustandes.

34 Ebd., II, 18, S. 134.
35 In seiner Untersuchung der Bildstrategien des Frontispizes zum Leviathan

kommt Horst Bredekamp zu dem Schluss: «Als Staatseffigies [••] überlagert
der Leviathan die natürliche Gegenwart des Wölfischen in einer unablässigen
Abfolge von Momenten. Dies macht seine zeitschaffende Vitalität aus, aber
hierin liegt auch sein Kardinalproblem: die Vermittlung von Momenten in Dauer.»

(H. Bredekamp, Thomas Hobbes visuelle Strategien. Der Leviathan:
Urbild des modernen Staates; Werkillustrationen und Porträts, Berlin 1999,
S. 108)

36 Th. Hobbes, Leviathan, II, 19, S. 151.



Konflikt und Gemeinsinn 181

«Deshalb ist es zur Erhaltung des Friedens unter den Menschen notwendig, daß

so, wie Regeln zur Konstruktion des künstlichen Menschen geschaffen worden
sind, auch Regeln zur Schaffung eines künstlichen ewigen Lebens eingeführt
werden, ohne das die Menschen, die von einer Versammlung regiert werden, in
jeder Generation in den Kriegszustand zurückfielen, und die von einem
Menschen Regierten, sobald dieser stirbt. Diese künstliche Ewigkeit nennt man das

Recht der Nachfolge,»37

Hobbes begründet die politische Philosophie der Moderne als

Philosophie der Zukunft, die den Zeit-Raum darstellt, in dem sich das

Regel- wie Institutionensystem des Politischen bewähren muss und auf
den hin es begründet wird. Auch über Hobbes hinaus bleibt diese
temporale Struktur der politischen Philosophie erhalten: Die Zukunft wird
zur Zeit des Liberalismus mit der Konsequenz, dass die Vergangenheit
wesentlich keine Rolle spielt. Die Vergangenheit des Politischen ist in
normativer Hinsicht allein der Naturzustand als immer schon überwundener.

Hobbes' Neubegründung der politischen Philosophie und sein

Anspruch, die Vergangenheit überwunden zu haben, wiederholen sich
in der Begründung des Staates als Überwindung des Naturzustandes,
der allerdings auf Grund der Natur der Menschen das bedrohende
Andere des Politischen bleibt und von dem her der Ewigkeitsanspruch des

Staates als Festschreibung der Zukunft abgeleitet wird.
Hobbes' Begründung des Politischen aus dem Naturzustand hat die

politische Philosophie entscheidend geprägt und ihre Aufgabe
bestimmt: Die Befriedung des Miteinander durch endgültige Überwindung

der Gewalt. Das Politische wird entsprechend begriffen als

geregeltes, d. h. institutionalisiertes und so allein gewaltresistentes Miteinander.

Doch die Lösung von Hobbes fand kaum Anhänger, dem

Leviathan, jenem «sterblichen Gott», war kein wirklich langes Leben

vergönnt. Aufgrund seiner erschreckenden Allmacht hat Hobbes'
Philosophie Kritiker auf den Plan gerufen, die im Wesentlichen zwar nicht
auf den Staat als Macht verzichten wollen, jedoch seine gewaltige All-
Macht nicht akzeptieren können.

Gerade bei Kant wird das deutlich, der sich Hobbes verpflichtet
weiß, zwar nicht sein Begründungsprogramm teilt, aber doch seiner
Idee des Naturzustandes verhaftet bleibt, denn dieser ist auch für Kant
«ein Zustand des Krieges [...], d. i. wenn gleich nicht immer ein
Ausbruch der Feindseligkeiten, doch immerwährende Bedrohung mit den-

37 Ebd.
38 Ebd., II, 17, S. 134.



182 Thomas Kater

selben.»39 Für Kant gehört es zur Natur des Menschen «Uber andere den

Meister zu spielen».40 Herrschsucht ist neben Habsucht und Ehrsucht
eine wesentliche Auszeichnung der menschlichen Natur. Gemäß der
hobbesschen Forderung «nosce te ipsum»41 soll diese Neigungen jeder
an sich selbst beobachten können: Weil man sich selbst kennt, darf man
von anderen nicht mehr erwarten als von sich selbst. Doch begründet
die «Neigung zur wechselseitigen Gewaltthätigkeit»42, die «Bösartigkeit

der menschlichen Natur»43, nicht die Notwendigkeit, den Naturzustand

zu verlassen. Kant bleibt zwar sprachlich in der Nähe von Hob-
bes, wenn er sagt, «Noth»44 zwinge den Menschen, den Naturzustand

zu verlassen, doch aus diesem Rekurs auf die Gewalt des Naturzustandes

in der Sprache von Hobbes wird die Aufgabe des Staates abgeleitet
und nicht sein Ursprung begründet.

Für Kants Konzeption des Naturzustandes ist von größter Bedeutung,

dass es schon hier grundsätzlich rechtfertigungsfähige
Rechtsbehauptungen qua Besitzbehauptungen gibt, wenn auch bloß «in der

Erwartung comparativ für einen rechtlichen»45 Besitz. D. h.: Im Naturzustand

ist Besitz bloß «provisorisch-rechtlicher»46 Natur. Entscheidend
ist, dass der Naturzustand als «Zustand [...] des Privatrechts»47 frei
gehalten ist von der anthropologisch begründeten Figur des Krieges
aller gegen alle. Die Frage der Gewaltneigung des Menschen spielt eine
bloß nachgeordnete Rolle, weil Gewalt die Folge eines «rechtlichen
Vakuums»48 ist. Ursache der Gewalt sind die unsicheren, da bloß
provisorischen Rechtsverhältnisse des Naturzustandes. Kant geht also insofern

entscheidend über Hobbes hinaus, dass er den Grund der Gewalt in
die rechtlichen Strukturen der Beziehungen zwischen Menschen
verlegt: Grund aller Gewalt sind ungeklärte Rechtsverhältnisse.

39 I. Kant, Zum ewigen Frieden, Akademie-Ausgabe VIII, S. 348 f. Vgl. dazu
auch K. Herb/B. Ludwig: «Naturzustand, Eigentum und Staat. Immanuel
Kants Relativierung des <ldeal des hobbes>», in: Kant-Studien 84 (1993),
S. 283-316.

40 I. Kant, Die Metaphysik der Sitten, Akademie-Ausgabe VI, S. 307.
41 Th. Hobbes, Leviathan, Einleitung, S. 6.
42 I. Kant, Zum ewigen Frieden, S. 375.
43 Ebd., S. 355.
44 I. Kant, Idee zu einer allgemeinen Geschichte in wettbürgerlicher Absicht,

Akademie-Ausgabe VIII, S. 24.
45 I. Kant, Die Metaphysik der Sitten, S. 257.
46 Ebd.
47 Ebd., S. 306.
48 B. Ludwig, Kants Rechtslehre, Hamburg 1988, S. 158.



Konflikt und Gemeinsinn 183

Die in temporaler Hinsicht entscheidende Bestimmung des
Naturzustandes ist auch hier die Zukunft als bedrohliche, da unsichere. Kant
leitet aber nicht aus der Furcht den Grund für das Verlassen des
Naturzustandes ab, auch wenn die Rede von der Not dies scheinbar nahe legt.
Die Überwindung des Naturzustandes wird nicht hergeleitet aus kon-
tingenten Affekten und nur deshalb gilt, dass es «nicht willkürlich sey,
aus dem Stande der Natur herauszugehen, sondern nothwendig nach

Regeln des Rechts.»49 Zugleich ist nicht die Anwendung von Gewalt
als Mittel der Rechtsbehauptung im Naturzustand unrecht, vielmehr tut
man «im höchsten Grade daran unrecht in einem Zustande sein und
bleiben zu wollen, der kein rechtlicher ist, d. i. in dem Niemand des

Seinen wider Gewaltthätigkeit sicher ist.»50 Der Naturzustand weist
Uber sich hinaus bloß durch die Frage nach den notwendigen rechtlichen

Bedingungen von Besitz: Wie können Besitz- und damit
Rechtsansprüche peremtorisch, d.h., wie können sie garantiert werden? Da

jeder Besitzanspruch so gedacht ist, dass er nicht nur möglich ist,
sondern auch wirklich, d. h. rechtlich werden kann, muss der Konflikt
zwischen kollidierenden Rechtsbehauptungen gelöst werden können. Werden

die Rechtsbehauptungen des Naturzustandes überführt in peremto-
rische Rechtsverhältnisse, ist der Grund der Gewalt beseitigt, sind die

Bedingungen des Miteinander befriedet.
Das Privatrecht enthält damit nicht allein die Erlaubnis, einen

Gegenstand grundsätzlich als meinen zu beanspruchen und ihn der

Nutzung durch andere zu entziehen, sondern zugleich ist es (privat)-
rechtlich erlaubt, andere zu zwingen, mit mir den Naturzustand zu
verlassen, um sich gemeinsam einer mit «Macht begleiteten Gesetzgebung»51

zu unterwerfen. D. h.: Zwar entspringt der Staat einem Gewaltakt

qua Zwangsakt, doch dieser Ursprung des Staates und damit des

Politischen aus der Gewalt berührt nicht die Legitimität der so entstandenen

Ordnung.

«Wenn es rechtlich möglich sein muß, einen äußeren Gegenstand als das Seine

zu haben: so muß es auch dem Subject erlaubt sein, jeden Anderen, mit dem es

zum Streit des Mein und Dein über ein solches Object kommt, zu nöthigen, mit
ihm zusammen in eine bürgerliche Verfassung zu treten.»52

49 I. Kant, Reflexion 6593, Akademie-Ausgabe XIX, S. 99f.
50 I. Kant, Die Metaphysik der Sitten, S. 307 f.
51 Ebd., S. 256.
52 Ebd.



184 Thomas Kater

Mit der Entlastung der Legitimation des Staates von anthropologischen

Annahmen ist es Kant möglich, die Existenz des Staates in einer

Rechtspflicht zu seiner Errichtung zu begründen. Die Notwendigkeit,
den Naturzustand zu verlassen, entspringt dem unbedingten Gebot: «du

sollst im Verhältnisse eines unvermeidlichen Nebeneinanderseins mit
allen anderen aus jenem heraus in einen rechtlichen Zustand, d. i. den

einer austheilenden Gerechtigkeit, übergehen.»53 Damit wird die
Überwindung des Naturzustandes durch die Logik des Rechts begründet:
Bloß provisorische Rechtsverhältnisse müssen überführt werden in
staatlich garantiertes Recht, damit sie peremtorisch werden können.

Den Naturzustand zu verlassen ist folglich eine Rechtspflicht, die zu

erzwingen jedes Individuum berechtigt ist. Der hobbessche Konstruktionsplan

mit Naturzustand, Vertrag und Staat wird von Kant übersetzt in

einen rechtslogischen Schluss, so dass die Legitimität des Staates nicht
den Klugheitsüberlegungen der Individuen, somit dem Vertrag, sondern
unmittelbar dem Recht entspringt.

Die so begründete Ordnung ist damit im Gegensatz zur «Friedensmaschine

Leviathan»54 kein Zweck an ihr selbst. Zwar ist auch für Kant
der Naturzustand das größte zu vermeidende Übel und «irgend eine

rechtliche, obzwar nur in geringem Grade rechtmäßige, Verfassung
besser [...] als gar keine»55, doch will er die Macht des Staates durch
Rekurs auf den Begriff des Rechts als reziproker Einschränkung der

Willkür der Individuen «nach einem allgemeinen Gesetze der
Freiheit»56 limitieren. Der Staat als «Form»57 bleibt zwar leviathanisch,
weil er als Grund von Rechtsverhältnissen überhaupt als unüberwind-
bar gesetzt ist. Zugleich jedoch gilt es, die Wirklichkeit der Rechtsverhältnisse

nach den Erfordernissen der «Idee des ursprünglichen
Vertrags»58 zu reformieren. Der Vertrag, bei Hobbes das Instrumentarium
zur Begründung des Staates, fungiert bei Kant als regulative Idee für
die Beurteilung wie Veränderung der je gegebenen politischen Verhältnisse.

Die Idee des Vertrages ist erst dann verwirklicht, wenn «das Ge-

53 Ebd., S. 307.
54 W. Kersting, Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, Darm¬

stadt 1994, S. 61.
55 I. Kant, Zum ewigen Frieden, S. 373.
56 I. Kant, Die Metaphysik der Sitten, S. 230.
57 Ebd., S. 311.
58 Ebd., S. 340.



Konflikt und Gemeinsinn 185

setz selbstherrschend ist und an keiner besonderen Person hängt»59. Erst

wenn die Republik Realität geworden ist, sind wahrhafte Rechtsverhältnisse

gegeben, ist der Grund der Gewalt beseitigt. Doch das bedeutet

nicht, dass damit die Gewalt auch als solche verschwunden ist. Sie
bleibt erhalten als legitimes Mittel der Rechtsdurchsetzung. Die Gewalt
bleibt, wenn auch nicht als Willkürgewalt des Leviathan, so doch als
Gewalt des Rechts.

Das hat entscheidende Konsequenzen für die Konstruktion von Zeit,
da die <künstliche Ewigkeit> in Bezug auf den Rechts-Staat ebenso von
Bedeutung ist wie in Bezug auf den Leviathan, da nur durch den Staat

Rechtsverhältnisse garantiert werden können. Ausgedrückt wird dieser

Ewigkeitsanspruch in Kants kategorischer Ablehnung eines Rechts auf
Widerstand wie in der Ablehnung der Revolution als Mittel der
Veränderung der Verhältnisse im Staat. Der Ewigkeitsanspruch des Staates

hat jedoch kein Verbot der Veränderung seiner Gestalt zur Folge, da die
Wirklichkeit der Rechtsverhältnisse so reformiert werden muss, dass

das Recht in der Republik, d.h. gemäß der Idee des ursprünglichen
Vertrages, zum einzigen Grund des Miteinander wird.

Die Zukunft als temporale Dimension des Politischen ist daher bei
Kant nicht nur die Zeit der (Rechts-)Sicherheit, sondern zugleich die
Zeit der Veränderung der politischen Verhältnisse. Die Zeit des politischen

Handelns ist begründet in der Voraussicht auf das Noch-nicht der

Wirklichkeit des Rechts gemäß seinem Begriff. Die Zukunft wahrhaften

Rechts als Wirklichkeit der Republik ragt hinein in die Gegenwart
und wird so zum kritischen Maßstab, von dem her die Gegenwart je für
sich erst sinnvoll beurteilbar wird. Die Ewigkeit als Zeit des Staates

wird ergänzt durch das Noch-nicht als Zeit seiner Reform.
Mit der Völlendung der Reform wird die Zeit der künstlichen

Ewigkeit) abgelöst durch die Zeit der <natürlichen> Ewigkeit des
«absolut rechtliche(n) Zustand(s)».60 Denn mit der Verwirklichung des

Rechts ist die Notwendigkeit der politischen Veränderung aufgehoben
wie auch der Grund aller Konflikte überwunden. Die Republik als

Wirklichkeit des absolut-rechtlichen Zustandes ist allein von wahrer
Dauer: «Dies ist die einzige bleibende Staatsverfassung».61 Die politischen

Verhältnisse sind beschreibbar und beurteilbar allein durch die

59 Ebd., S. 341.
60 Ebd.
61 Ebd.



186 Thomas Kater

Voraussicht auf eine je erst einzuholende Zukunft. Damit konstituiert
sich zugleich Geschichtsphilosophie als wesentlicher Teil der politischen

Philosophie. Kant formuliert die Bedingungen für die
Ausgestaltung des Politischen eben nicht bloß in Bezug auf seine Gegenwart,
als kritischen Maßstab zur Beurteilung der Wirklichkeit des Politischen,
sondern ergänzt dies um das geschichtsphilosophische Programm des

Rechtsfortschritts, demnach die Wirklichkeit der Verwirklichung des

Rechts in die Zukunft ausgelagert wird. Orientierungspunkt für das
politische Handeln ist so eine Zukunft, die nicht als gleichermaßen offen
wie unbekannt - und damit riskant - angenommen wird, sondern für
die die vollständige Verwirklichung des Rechts mit guten Gründen
voraussehbar ist.62

Kants geschichtsphilosophischer Optimismus ist heute ebenso
befremdend wie es wenig attraktiv ist, die Legitimation des Staates in das

Zentrum politischer Philosophie zu stellen. Die Aufgabe, die sich ihr
heute stellt, ist aber strukturell die gleiche, die auch Hobbes und Kant
bewegt hat: die Begründung stabiler, d. h. dauerhaft friedlicher Verhältnisse.

So versucht John Rawls seit A Theory of Justice die Theorie des

Gesellschaftsvertrages so zu reformulieren, dass mit einem dieser
Theorie analog verfahrenden Begründungsmodell die Bedingungen
einer gerechten Grundstruktur der Gesellschaft erläutert werden können.
Dies mündet in das Konzept der Gerechtigkeit als Fairness, mit dem
«faire Bedingungen sozialer Kooperation bestimmt werden».63 Es geht
Rawls dämm darzulegen, unter welchen Voraussetzungen soziale
Kooperation möglich ist angesichts der Tatsache, dass es über grundlegende

Fragen der Ausgestaltung der Gesellschaft immer wieder zu
Konflikten kommen kann. Für solche Konflikte sollen Verfahren zu ihrer
gewaltfreien Lösung bereitgestellt werden. Entsprechend gilt:

«Öffentliche politische Diskussionen lassen sich, wenn es um wesentliche
Verfassungsinhalte oder Fragen grundlegender Gerechtigkeit geht, immer (oder
fast immer) durch Gründe entscheiden, die von der vernünftigsten politischen
Gerechtigkeitskonzeption [...] identifiziert werden.»M

62 Auf dieser teleologischen Konstruktion basiert die Einheit der politischen Phi¬

losophie Kants. Vgl. Th. Kater, Politik, Recht, Geschichte. Zur Einheit der
politischen Philosophie Immanuel Kants, Würzburg 1999.

63 J. Rawls, Politischer Liberalismus, Frankfurt a.M. 1998, S. 89.
64 J. Rawls, «Erwiderung auf Habermas», in: Zur Idee des politischen Libera¬

lismus. John Rawls in der Diskussion, hg. von der Philosophischen Gesellschaft
Bad Homburg und W. Hinsch, Frankfurt a. M. 1997, S. 211.



Konflikt und Gemeinsinn 187

Die Konzeption der Gerechtigkeit als Fairness liefert die Prinzipien,
nach denen Konflikte <immer> durch Gründe entschieden werden können.

D. h., die die Grundstruktur beschreibende Konzeption verhält sich

grundsätzlich neutral zu den Ursachen möglicher Konflikte. Diese
Neutralität erst verleiht ihr den Anspruch auf Dauerhaftigkeit, so dass

nur so Gerechtigkeit auf Dauer überhaupt wirklich werden kann. Das

Prinzip dauerhaften Zwangs, das Hobbes eingeführt hat, wird ersetzt
durch die Dauerhaftigkeit der Prinzipien, die die Mittel für die Lösung
von Konflikten bereitstellen. Wenn diese allgemeine Anerkennung
genießen, ist das Problem der Stabilität einer Gesellschaft gelöst.

Die Anerkennung dieser Prinzipien ist aber nicht unproblematisch,
da ihre Anerkennungsfähigkeit nicht von einem sie tragenden
moralphilosophischen Konzept abhängen darf, ist doch dies mit modernen
liberalen Gesellschaften nicht vereinbar. In Anbetracht ihrer Wirklichkeit

kann eben nicht davon ausgegangen werden, dass es eine umfassende

Lehre gibt, die allgemein anerkennungsfähig ist. Vielmehr sind
moderne Gesellschaften geprägt vom «Faktum eines vernünftigen
Pluralismus umfassender Lehren, zu denen religiöse und nicht religiöse
Lehren gehören».65 Diese Lehren schließen nicht nur einander
hinsichtlich ihres jeweiligen Wahrheitsanspruches aus, sondern sind
vielmehr das Ergebnis des Vernunftgebrauchs in diesen Gesellschaften.

Folglich stellt sich das Problem, «wie die wohlgeordnete Gesellschaft
der Konzeption der Gerechtigkeit als Fairneß unter der Bedingung ihres

vernünftigen Pluralismus Einheit und Stabilität erlangen und erhalten
kann.»66

D.h., die Prinzipien, die das Miteinander strukturieren und
Konflikte nach Gerechtigkeitskriterien lösbar werden lassen, müssen
anerkennungsfähig sein jenseits weltanschaulicher Differenzen. Nur wenn
ihre Anerkennungsfähigkeit durch die Faktizität des vernünftigen
Pluralismus hindurch dargelegt werden kann, kann sinnvoll von einer
«sozialen Einheit»67 gesprochen werden, die als wahrhafte Einheit die gleiche

Dauerhaftigkeit beanspruchen kann, die von Hobbes' Leviathan
wie von Kants <absolut-rechtlichem Zustand) behauptet worden ist. Die
Gesellschaft selbst muss ihre Einheit qua «Stabilität» herstellen, d.h.

65 J. Rawls, Politischer Liberalismus, a.a.O., S. 22.
66 Ebd., S. 219.
67 Ebd., S. 115.



188 Thomas Kater

einen «Konsens über die politische Konzeption»68 anstreben. Der
Begriff, den Rawls für diese Bedingung eingeführt hat, ist overlapping
consensus>:

«Ein solcher Konsens schließt alle vernünftigen konträren religiösen,
philosophischen und moralischen Lehren ein, die in einer mehr oder weniger gerechten
verfassungsmäßigen Ordnung - einer Ordnung, in der das Kriterium der
Gerechtigkeit die politische Konzeption selbst ist - über Generationen hinweg
bestehen und eine ansehnliche Zahl von Anhängern gewinnen werden.»69

Rawls legt aber nicht die Regeln dar, nach denen ein solcher Konsens

überhaupt erreicht werden kann. Diese müssen der Bedingung
genügen, sich neutral zu verhalten gegenüber den konfligierenden
Weltanschauungen, deren Anhänger je für sich einen Konsens herstellen
müssen über die Anerkennung der Gerechtigkeitsprinzipien, nach

denen die Grundstruktur der Gesellschaft formuliert wird.
Charles Larmore hat für die «Rechtfertigung der liberalen Neutralität

[...] die beiden Normen des rationalen Dialogs und des gegenseitigen

Respekts»70 vorgeschlagen. Die Norm des gegenseitigen Respekts
verbietet, Zustimmung zu einer Position auf der Grundlage von Zwang
zu erzielen. Die Norm des rationalen Dialogs enthält den Anspruch,
dass sich die Beteiligten bei Kontroversen «auf einen neutralen Grund
bzw. auf die von allen geteilten Überzeugungen»71 zurückziehen. Von

diesem Ausgangspunkt aus sollen Konflikte entweder gelöst werden
können, indem eine der strittigen Positionen rational gerechtfertigt
werden kann, oder es ist gefordert, «die Meinungsverschiedenheiten zu

übergehen und eine Problemlösung auf der Grundlage dieser
Gemeinsamkeiten zu suchen».72 Diese beiden Normen sollen die notwendigen
wie hinreichenden Bedingungen zur Lösung strittiger Fragen über «die

Inkraftsetzung politischer Prinzipien»73 liefern. Das Prinzip der politischen

Neutralität kann entsprechend angewendet werden auf Rawls'
Problem, wie der overlapping consensus> zustande kommen kann, da

die Inhalte der beiden Normen unabhängig von den Inhalten der konfli-

68 Ebd., S. 219.
69 Ebd., S. 80f.
70 CH. LARMORE, «Politischer Liberalismus», in: A. Honneth (Hg.), Kom¬

munitarismus. Eine Debatte über die Grundlagen moderner Gesellschaften,
Frankfurt a. M. 1993, S. 141.

71 Ebd., S. 142.
72 Ebd.
73 Ebd., S. 143.



Konflikt und Gemeinsinn 189

gierenden Weltanschauungen gedacht werden können. Setzt man voraus,

dass mit diesem Instrumentarium Gerechtigkeit als Fairness durch
den vernünftigen Pluralismus hindurch allgemeine und öffentliche
Anerkennung findet, können die Normen des rationalen Dialogs und des

gegenseitigen Respekts auch noch die Auseinandersetzungen leiten, in
denen es um wesentliche Verfassungsinhalte und Fragen grundlegender

Gerechtigkeit geht>. Mit dem Prinzip der politischen Neutralität
formuliert Larmore so eine Verfahrensregel, nach der unter Rekurs auf

gute Gründe die Frage nach der die Gesellschaft strukturierenden
Gerechtigkeitskonzeption entschieden werden kann.

Zeit wird hier in zwei Hinsichten konstruiert: Zum einen werden
dauerhaft gültige Prinzipien für die Grundstruktur einer Gesellschaft

dargelegt, nach denen Gesellschaft in ihrer Existenz allein als stabil
gedacht werden kann. Zum anderen wird eine Verfahrensregel
vorgeschlagen, die mögliche Konfliktgründe so antizipiert, dass Debatten um
die konkrete Ausgestaltung der Gesellschaft auf der Basis dieser

Verfahrensregel geführt werden können, weil sie als neutral zu den hier
möglichen Konfliktgründen angenommen wird. D.h., dass Gesellschaft
als konfliktträchtiges Miteinander von Menschen betrachtet wird.
Strukturell bedeutet dies, dass der Liberalismus Konflikte, deren
konkrete Gründe unbekannt sind, immer schon antizipieren muss, um für
grundlegende Konflikte allgemein gültige Lösungsverfahren zu

begründen. Er liefert Verfahrensregeln, mit denen mögliche Konflikte, die
sich aus der faktischen Pluralität der Weltanschauungen ergeben, einer

Lösung zugeführt werden können. Folglich gilt: Die Zeit des Liberalismus

ist nicht die Gegenwart allein als Zeit der Konfliktlösung,
sondern immer auch eine unbekannte wie riskante Zukunft. Doch gibt es

keine wirkliche Voraussicht in die Zukunft, da sie immer riskant, da

konfliktträchtig bleiben wird. Gleichwohl ist sie nicht völlig offen: Die
Verfahrensprinzipien, die die Konflikte regulieren sollen, beanspruchen
unbedingte Geltung und damit ist ihre Dauerhaftigkeit gesetzt. Angesichts

einer riskanten Zukunft sollen sie Sicherheit insofern garantieren,
dass zwar Konflikte nicht als solche ausgeschlossen werden, doch
sichergestellt ist, dass sie grundsätzlich kooperativ gelöst werden können,
so dass allen beteiligten Parteien Gerechtigkeit hinsichtlich ihrer eigenen

Ansprüche widerfährt.
Die Geltung des Prinzips der politischen Neutralität aber unterliegt

einer entscheidenden Einschränkung: «Das Argument für die politische
Neutralität [...] findet nur auf Menschen Anwendung, die sich tatsächlich

für das Aushandeln von Prinzipien der politischen Gemeinschaft



190 Thomas Kater

interessieren.»74 Man kann dies zuspitzen zu der Frage, auf welcher
Basis angesichts konfligierender Weltanschauungen kooperatives
Verhalten denkbar ist. D. h., dass vor allem die Norm des gegenseitigen
Respekts die Frage aufwirft, aus welchem Grund ich den Anderen nicht
nur nicht ohne Zwang versuche zu überzeugen, sondern aus welchem
Grund ich ihn insofern respektiere, dass ich bereit bin, mit ihm in einen
rationalen Dialog einzutreten, ihn als legitimen Gesprächspartner
anerkenne. Der Liberalismus legt nur dar, «wie die elementaren
gesellschaftlichen Grundlagen politischer Beratungen ihrer Struktur und
ihrem Inhalt nach beschaffen sein müssen»75, beantwortet jedoch nicht
die Frage nach dem Grund sozialer Kooperation. Der Rekurs bloß auf
ihre Möglichkeit hat seinen Grund in der Konzentration auf den möglichen

Konflikt. Kooperation aber setzt voraus ein Gemeinsames, das

mich mit demjenigen, mit dem es zum Konflikt kommt, so verbindet,
dass bei aller möglichen Schärfe des Konflikts eine kooperative, d. h.

friedliche Lösung möglich bleibt. Durch den faktischen Pluralismus der

Weltanschauungen hindurch muss der Andere in Konflikten als legitimer

Gesprächspartner anerkannt werden. Den Grund der Anerkennung
kann der Liberalismus nicht bereitstellen, er formuliert bloß die
Notwendigkeit der Anerkennung bzw. des Respekts. Damit aber bleibt die
Zukunft über die Konstmktion von Regeln zur Lösung zukünftiger
Konflikte hinaus notwendig riskant, da durch die Regeln keine Gewissheit

entsteht, dass es auch einen Willen zur Konfliktlösung geben wird.
Das Faktum des Pluralismus in liberal verfassten Gesellschaften

wirft daher die Frage nach den Integrationspotentialen auf, die ihr
Auseinanderfallen, die Eskalation der Konflikte, verhindern, haben doch
die «Dissoziationskapazitäten»76 des Liberalismus «das Erlahmen der
sozialen Bindungskräfte [...] und Entzweiung»77 zur Folge. Die kom-
munitaristische Antwort auf diese Frage ist das Hervorheben des

Gemeinsamen, desjenigen, das Bürger teilen und das ihr Miteinander
konstituiert. Die Werte, die das gemeinschaftliche Miteinander der Individuen

begründen, werden je schon vorgefunden. Diese sind nichts, auf
das die Individuen sich immer erst einigen müssen, da sie ihnen immer

74 Ebd., S. 148.
75 J. Rawls, Politischer Liberalismus, a.a.O, S. 60f.
76 M. Walzer, «Die kommunitaristische Kritik am Liberalismus», in: A. Hon-

neth (Hg.), Kommunitarismus, a.a.O., S. 180.
77 J. Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt a. M.

1985, S. 166.



Konflikt und Gemeinsinn 191

schon verpflichtet sind: Das Integrationspotential ist die Geltung des
Üblichen.

Der Liberalismus lässt diese Konstellation außer Acht, weil er sich
auf die nonntransformierende Kraft modemer Gesellschaften konzentriert

und in diesem Kontext die Frage stellt, wie Konflikte gelöst werden

können, zu deren Lösung das je Übliche nichts beizutragen
vermag, weil es selbst fragwürdig werden kann. Der Liberalismus setzt da

ein, wo die Gemeinschaft beginnt sich aufzulösen, indem er Regularien
entwickelt, die zwar nicht notwendig zu einer Integration führen, aber
das Miteinander zumindest als gewaltfreies Nebeneinander ermöglichen.

Es geht damit nicht um Integration, sondern um Kooperation oder
zumindest Koordination. Zur Begründung seiner Normsysteme sieht er
deshalb konsequent von jeder Form der Gemeinschaft und den sie

tragenden Werten ab, d. h., er löst das Individuum aus seinen sozialen

Bindungen heraus. Nur unter dieser Voraussetzung ist es möglich, in

Bezug auf die individuellen Wertpräferenzen neutrale Regeln für die

Ordnung des Miteinander zu entwickeln.
Aber gerade diese Prämisse der A-Sozialität des «ungebundenen

Selbst»78 ist von kommunitaristischer Seite kritisiert worden. Denn eine

Person, die als ungebunden verstanden wird, kann nur freiwillige
Assoziationen eingehen, hat jedoch keine Bindung an Vorfindliches, das ihr
Ungebundensein aufheben würde. Die Befreiung des Individuums und
seine Souveränität, die einen wesentlichen Ertrag des Liberalismus
ausmachen, gehen einher mit einer Bindungslosigkeit, die die Frage
aufwirft: «Warum sollte ein ungebundenes Selbst irgend jemandem zu
irgend etwas verpflichtet sein?»79 Das Individuum entscheidet selbst,

wem es sich zu was verpflichtet, womit die Verpflichtung kontingent
wird. Der Zwang zur Verpflichtung, d. h. bloßer Gehorsam, ist auf
Grund der Freiheitsansprüche des Individuums ausgeschlossen:
Verpflichtung ist liberal nur zu begründen als Selbstverpflichtung. Damit
ist aus kommunitaristischer Sicht «das liberale Selbst dazu verurteilt,
zwischen Losgelöstheit einerseits und Verwicklung andererseits hin und
her zu taumeln.»80

78 M.J. Sandel, «Die verfahrensrechtliche Republik und das ungebundene
Selbst», in: A. HONNETH (Hg.), Kommunitarismus, a.a.O., S. 18-35.

79 W. Reese-Schäfer, Was ist Kommunitarismus?, Frankfurt a. M. 21995,

S. 17.

80 M. J. Sandel, «Die verfahrensrechtliche Republik und das ungebundene
Selbst», a.a.O., S. 30.



192 Thomas Kater

Auch wenn man der Gemeinschaftsemphase vieler Kommunitaristen

skeptisch gegenübersteht, ist der Rekurs auf ein geteiltes Gemeinsames

nicht ohne Bedeutung. Der Liberalismus kann zwar die Form der
Konfliktlösung darlegen, jedoch nicht ihren Grund. Da aber
Konfliktlösungsmechanismen nicht kontingent sein dürfen, bedarf es nicht bloß
eines Regelsystems, sondern auch eines Grundes, warum Individuen
miteinander notwendig kooperieren werden. Der Grund für gelingende
Konfliktlösungen ist ein Sinn für das Gemeinsame, das die Individuen
durch alle Unterschiede hindurch teilen. Das Gemeinsame, das den
Gemeinsinn der Bürger als Wille zum Miteinander trägt, aber ist in
kommunitaristischer Perspektive das Gewordene, das Geteilte der
Tradition. Die Zeit der Gemeinschaft ist die Zeit des Gedächtnisses, die
Zeit des Je-schon.

Das Wissen um das Gemeinsame, das durch alle Konflikte hindurch
Geteilte, ist allein in der Lage, den Gemeinsinn zu begründen, der eine

kooperative Konfliktlösung überhaupt erst möglich macht. Diese
basiert also auf einem Gemeinsamen, in dessen Horizont wir uns
wechselseitig anerkennen.

Mit der Konzentration auf die Konflikte der Gesellschaft und auf
Gemeinschaft als gelingendes Miteinander konstruieren Liberalismus
und Kommunitarismus je für sich unterschiedliche Zeiten des

Politischen, die sich im Rahmen der Liberalismus-Kommunitarismus
Kontroverse nicht vermitteln lassen. Vielleicht liegt in der Scheidung des

Noch-nicht und des Je-schon der tiefere Grund für das «Aneinander
vorbei», das Charles Taylor diagnostiziert.81 Allerdings vermitteln sich
die Zeit des Noch-nicht und die Zeit des Je-schon in der Wirklichkeit
des Politischen. Konflikte werden immer gelöst in einer Gegenwart, in
der das Noch-nicht akut wird und in die das Je-schon hineinreicht. Hier
fallen die Zeit des Liberalismus und die Zeit des Kommunitarismus
zusammen und erzeugen die Gegenwart als Eigenzeit der Konfliktlösung.
Diese Zeit des Politischen ist vorbei, wenn weder Regeln für die
Lösung von Konflikten noch Gemeinsinn als Wille zum Miteinander
gegeben sind.

81 Ch. Taylor, «Aneinander vorbei: Die Debatte über Liberalismus und
Kommunitarismus», in: A. Honneth (Hg.), Kommunitarismus, a.a.O.,
S. 131-156.


	Konflikt und Gemeinsinn : Konstruktionen von Zeit in der politischen Philosophie

