Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 60 (2001)

Artikel: Konflikt und Gemeinsinn : Konstruktionen von Zeit in der politischen
Philosophie

Autor: Kater, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882919

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882919
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia philosophica 60/2001

THOMAS KATER

Konflikt und Gemeinsinn
Konstruktionen von Zeit in der politischen Philosophie

Political philosophy does not only seek to formulate a system of norms to which
politics should adhere in the sway between continuity and change. More than that,
these systems of norms in addition also construct the time of the political. This con-
sists, first of all, in the identification of generally valid principles, which are how-
ever always also related to time: to duration as the period of their validity; to the
future as the time of their realisation; as well as to the past as the time of their pos-
sible basis of validity. Philosophical theories of the political are not only irreconcil-
able on the basis of their respective norms and strategies of justification through
which they at first exclusively seem to distinguish themselves from each other, but
also with reference to the time they construct.

Das Jahr 1642 markiert das Anfangsdatum der politischen Philosophie
der Moderne. In diesem Jahr erscheint erstmals die Schrift De Cive, mit
der Thomas Hobbes nicht blofl beansprucht, das Mittelalter wie auch
die Antike zu iiberwinden. Vielmehr setzt er sich ausdriicklich in ein
epochales Verhiltnis zur Vergangenheit: «Die Physik ist also eine neue
Erscheinung. Aber die Staatsphilosophie ist es noch weit mehr; ist sie
doch nicht ilter [...] als das Buch, das ich selber iiber den Staatsbiirger
geschrieben habe.»! Hobbes beabsichtigt, die erste Begriindung der
Staatsphilosophie insofern vorzunehmen, dass er es nicht nur ablehnt,
das Werk seiner Vorginger fortzusetzen, sondern dieses zu bloBer, iiber-
wundener Vergangenheit erkldrt. Die Zeit seiner Philosophie ist die
Neuzeit, die keinen Anschluss an die Vergangenheit sucht und auch gar
nicht mehr suchen muss, weil das nunmehr Neue zugleich das allein
Wabhre ist. Das jedoch bedeutet nicht, dass Hobbes seine Philosophie als
Fortschritt gegeniiber dem Vergangenen begreift. Einen Fortschritt der
Philosophie behauptet er nicht, da es zwar immer schon etwas gab, das

1  TH. HOBBES, De corpore, Widmungsbrief, S. 5. (Zitiert wird nach folgender
Ausgabe: TH. HOBBES, Elemente der Philosophie, Erste Abteilung, Der Kor-
per, hg. und iibers. von K. Schuhmann, Hamburg 1997.)



174 Thomas Kater

als Philosophie bezeichnet worden ist, «aber deswegen gab es nicht
notwendig Philosophie.»?* Die Autorititen der Vergangenheit gelten
nicht: Die Philosophie der Alten war bloB ein «Gespenst»?, das nun
endgiiltig ausgetrieben ist. Sie ist nicht einfach vergangen, ihre Zeit ist
vielmehr endgiiltig vorbei, sie ist im Neubeginn nicht nur tiberwunden,
sondern nicht einmal mehr als sinnvolles Vorher zu benennen, da «die
bisherigen Schriften der Moralphilosophen zur Erkenntnis der Wahrheit
nichts beigetragen haben.»*

Auch wenn Hobbes” Emphase, dass er die politische Philosophie als
solche erst begriindet, befremdet, heif3t das nicht, zu verkennen, dass er
eine strenge Neubegriindung vornimmit. Sie setzt ein mit der Ablehnung
der Voraussetzungen, die Polis existiere von Natur aus und der Mensch
sei von Natur aus auf die Gemeinschaft mit anderen orientiert.> Der
Mensch ist kein zoon politikon, kein animal sociale, er ist «nicht von
Natur, sondern durch Zucht zur Gesellschaft geeignet.»® Indem er zu-
gleich die Annahme zuriickweist, politische Assoziationen existierten
von Natur aus, bestimmt er sie als etwas lediglich Hergestelltes: Sie
sind Kunst-Werke und damit nicht anders zu betrachten als Maschinen.
Die Aufgabe der politischen Philosophie ist entsprechend die (Re-)-
Konstruktion jenes «Automaten», jener sich selbst bewegenden Ma-
schine «genannt Gemeinwesen oder Staat, auf lateinisch civitas, der
nichts anderes ist als ein kiinstlicher Mensch».”

Der Konstruktionsplan fiir diese Maschine enthilt drei Elemente:
Den Menschen, die Vertriige, die dieser mit anderen schliefit, sowie den
Staat als Resultat eines spezifischen Vertragsschlusses. Entscheidend
fiir den Konstruktionsplan ist, dass in ihm auf Grund der Auflésung des

2 Ebd.

3 Ebd.

4 TH. HOBBES, De Cive, Widmungsbrief, S. 61. (De cive und De homine wer-
den zitiert nach folgender Ausgabe: TH. HOBBES, Vom Menschen, Vom Biir-
ger, Elemente der Philosophie I1/11I, hg. von G. Gawlick, Hamburg *1994.)
Vgl. ARISTOTELES, Politik, 1253a2{.

TH. HOBBES, De Cive, 1, 2, S. 76.

TH. HOBBES, Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und
biirgerlichen Staates, hg. von I. Fetscher, Frankfurt a.M. *1992, Einleitung,
S. 5. Diese konstruktivistische Begriindung der Philosophie fallt zusammen mit
Hobbes‘ Bestimmung von Wissenschaft iiberhaupt: « Wissenschaft ist fiirs Wir-
kenkonnen da, ein Lehrsatz [...] fiir die Probleme, also fiir die Ausfithrung der
Konstruktion; und tiberhaupt wird jede Betrachtung um einer Handlung oder
eines Werkes willen angestellt.» (TH. HOBBES, De Corpore, |, 6, S. 20)

~l O\ Ln



Konflikt und Gemeinsinn 175

Topos einer natiirlichen Sozialitdt des Menschen die Moglichkeit seiner
politischen Vergesellschaftung als solche iiberhaupt erst begriindet
werden muss: Das ist die erste Aufgabe politischer Philosophie.

Philosophisches Wissen ist nach Hobbes wahres Wissen, weil es
allein durch «richtiges SchlieBen»® begriindet werden kann. Richtige
Schliisse konnen auf zwei Wegen erreicht werden: Entweder schlieBt
man von der Entstehungsart eines Objektes auf seine Eigenschaften
oder aber von den Eigenschaften auf einen «moglichen»® Weg seiner
Entstehung. Das so gewonnene Wissen ist jedoch nicht Zweck an sich
selbst:

«Der Endzweck aber und das Ziel der Philosophie besteht darin, da3 wir vorab
wahrgenommene Wirkungen zu unserer Annehmlichkeit nutzen konnen, oder
daB man, [...] indem man Korper aufeinander einwirken ldf6t, zum Nutzen des
menschlichen Lebens durch menschliche Aktivitit Wirkungen hervorbringt, die
den im Geiste entworfenen entsprechen.» 10

Philosophie ist damit der Ursprung aller dem Menschen dienlichen,
da niitzlichen Gegebenheiten der sozialen Wirklichkeit und deshalb
gilt: Ohne Philosophie ist ein funktionierendes Miteinander undenkbar.
Der Plan fiir die (Re-)Konstruktion des <kiinstlichen Menschen>, jener
politischen Maschine, muss daher den genannten methodischen Anfor-
derungen geniigen und zugleich jenem Endzweck dienen. Die drei Teile
des Konstruktionsplanes miissen also nicht nur methodisch richtig,
sondern zugleich in Hinsicht auf den Endzweck der Maschine aufei-
nander bezogen werden. Der Mensch, zugleich ihr « Werkstoff und Kon-
strukteur»'!, wird betrachtet in Bezug auf das, was ihm niitzt, und Hob-
bes‘ Anthropologie des Politischen ist nicht nur die Lehre von dem,
was der Mensch ist, sondern auch von dem, was ihm niitzlich und
dienlich ist. Da sich aber der Nutzen der Philosophie zuerst bemisst «an
dem Unbheil, das ihre Unkenntnis fiir uns zur Folge hat», muss zuerst
die «Wurzel alles Unheils» bestimmt werden, indem das Unheil und
dann auch der Nutzen aus der Natur des Menschen abgeleitet werden.'?
Allerdings ergibt sich dadurch das Paradox, dass nur in der Natur des

8 TH. HOBBES, Leviathan, 1V, 46, S. 507. Vgl. zu diesen methodologischen
Uberlegungen: B. LUDWIG, «Scientia civilis more geometrico. Die philoso-
phische Methodologie als architektonisches Prinzip in Hobbes* Leviathan», in:
Hobbes-Studies 8 (1995), S. 46-87.

9 TH. HOBBES, De corpore, 1, 5, S. 20.

10 Ebd, I, 6, S. 20.

11 TH. HOBBES, Leviathan, Einleitung, S. 5.

12 TH. HOBBES, De corpore, 1,7, S. 21.



176 Thomas Kater

Menschen der Grund fiir das Politische gefunden werden kann, das
selbst wiederum zu ihrer Domestizierung begriindet wird. Der Grund
des Politischen liegt in der Natur des Menschen und sein Zweck in ihrer
Begrenzung.

Entfaltet wird die Natur des Menschen durch die Beschreibung des
Naturzustandes als Zustand, «der Krieg genannt wird, und zwar [...]
Krieg eines jeden gegen jeden.»!? Die Griinde fiir den Krieg liegen zu-
erst in der natiirlichen Gleichheit der Menschen. «Die Natur hat die
Menschen hinsichtlich ihrer korperlichen und geistigen Fahigkeiten [...]
gleich geschaffen.»!* Aus dieser Gleichheit entsteht zundchst Konkur-
renz sowohl auf Grund des gleichzeitigen Strebens nach einem be-
stimmten Gegenstand des Begehrens als auch auf Grund der «Gleich-
heit der Hoffnung»'3, das jeweilig Begehrte erreichen zu kdnnen. Aus
der Konkurrenz erwichst das Misstrauen, dass der je andere das Meini-
ge mit Gewalt an sich nimmt, wie auch er damit rechnen muss, dass ich
so handeln werde. Zusammen mit der Ruhmsucht «liegen also in der
menschlichen Natur drei hauptsichliche Konfliktsursachen: Erstens
Konkurrenz, zweitens MiBtrauen, drittens Ruhmsucht»!¢, aus denen
Gewaltakte durch das Streben nach Gewinn, Sicherheit und Ansehen
folgen.

Die Wirklichkeit der menschlichen Natur ist der Naturzustand als
Krieg aller gegen alle, und Konsequenz dieser «SchluBfolgerung aus
den Leidenschaften»!” ist eine prinzipiell unsichere Zukunft, deren ein-
zige Gewissheit der Krieg ist. Der Ursprung des Politischen in der Ge-
walttrichtigkeit der menschlichen Natur bedingt die Konstruktion der
Zukunft als unsicherer, da gewaltformiger. Das ist die entscheidende
temporale Dimension des Naturzustandes, in dem die Grundbefindlich-
keit des Menschen «bestindige Furcht» 8 ist.

Aber nicht erst diese Rekurse auf den Naturzustand, sondern auch
schon die anthropologischen Grundbestimmungen, von denen her die
politische Philosophie von Hobbes verstanden werden muss,!® bein-

13 TH. HOBBES, Leviathan, 1, 13, S. 96.

14 Ebd., S. 94.

15 Ebd., S. 94f.

16 Ebd., S.95.

17 Ebd., S. 96.

18 Ebd.

19 «Die Anthropologie ist Grundlagenwissenschaft fiir die politische Philoso-
phie.» (CH. CHWASZCZA, «Anthropologie und Moralphilosophie im ersten



Konflikt und Gemeinsinn 177

halten eine spezifische Konzeption der Zeit. Der entscheidende Grund-
begriff des hobbesschen Denkens ist <Bewegung> und d.h., dass auch
der Mensch gedacht wird wesentlich von der Bewegung her, «da das
Leben selbst nichts anderes als Bewegung ist».20 Der Mensch als sich
bewegendes Wesen ist aber dadurch ausgezeichnet, dass er sich wil-
lentlich bewegt, d. h., dass seine «Bewegungen immer von einem vor-
her gedachten Wohin, Wodurch und Was abhidngen.»?! Die entsprechen-
den Vorstellungen des Menschen sind Anfinge der Bewegung, die zwei
Bewegungsrichtungen zulassen: Entweder richtet sich die Bewegung
durch die Vorstellung bzw. Empfindung auf das Objekt, das den Reiz
ausgelost hat, oder sie wendet sich von ihm ab. Die Grundrichtungen
der willentlichen Bewegung sind Begehren und Abneigung und ob man
ein Ding begehrt oder sich von ihm abwendet, begriindet zugleich seine
Qualifikation als gut oder schlecht. Damit hingen normative Auszeich-
nungen lediglich ab von Begehren und Abneigung mit der Konsequenz
eines normativen Relativismus,?? der nur durch die Moglichkeit wil-
lentlicher Bewegung tiberhaupt begrenzt wird, ist doch «das grofite der
Giiter [...] ein ungehindertes Fortschreiten zu immer weiteren Zielen.
[...] Denn das Leben ist bestindige Bewegung, die in sich selbst kreist,
wenn sie geraden Weges nicht fortschreiten kann.»?23

Der Mensch wird beschrieben als ein ausschliefSlich auf Fortschrei-
ten gerichtetes Wesen, dessen Grundbestimmung auf eine temporale
Dimension verweist: die Zukunft. Er, dem eigentiimlich ist, dass ihn
«sogar der kiinftige Hunger hungrig macht»?4, kann nicht zur Ruhe
kommen, muss sich immer wieder iiber die Gegenwart hinaus neue
Ziele setzen:

Teil des Leviathan», in: W. KERSTING [Hg.], Thomas Hobbes, Leviathan oder
Stoff, Form und Gewalt eines biirgerlichen und kirchlichen Staates [Klassiker-
Auslegen Bd. 5], Berlin 1996, S. 89) Entsprechend gilt: «Die Giiltigkeit des
politischen Arguments ist von anthropologischen Voraussetzungen abhéngig.»
(Ebd,, S. 83)

20 TH. HOBBES, Leviathan, 1, 6, S. 48.

21 Ebd.;S. 39,

22 «Denn die Natur des Guten und Schlechten ist von den jeweilig zusammentref-
fenden Bedingungen abhiingig.» (TH. HOBBES, De homine, XI, 4, S. 22) Vgl.
zu den relativistischen Konsequenzen auch CH. CHWASZCZA, «Anthropologie
und Moralphilosophie im ersten Teil des Leviathan», a.a.0., S. 92 ff.

23 TH. HOBBES, De homine, XI, 15, S. 29.

24 Ebd. X, 3,S. 17.



178 Thomas Kater

«Denn gesetzt, das letzte Ziel ist erreicht, so wird nichts mehr ersehnt, nichts
erstrebt. Daraus folgt, daB es von diesem Zeitpunkte an fiir den Menschen kein
Gut mehr gibt, ja daf der Mensch iiberhaupt nicht mehr empfindet. [...] und
nicht empfinden heift: nicht leben.»25

Der Naturzustand als Zustand der Bedrohung durch Gewalt wider-
spricht diesem Streben insofern, dass hier ein <wngehindertes Fort-
schreiten> unmoglich ist. Die Moglichkeit wirklicher Gestaltung der je
individuellen Zukunft ist im Naturzustand verstellt, ein wirklicher Le-
bensentwurf wert-, da sinnlos, weil nicht einmal die Moglichkeit der
Selbsterhaltung garantiert ist. Fiir die Selbsterhaltung wie fiir die Pla-
nung des Lebens bedarf es aber eben einer «Gewihr fiir die Zukunft»2.

Da die unsichere Zukunft als temporale Bestimmung des Naturzu-
standes abgeleitet wird aus der Natur des Menschen, ist auch die Defi-
nition des Krieges als Wirklichkeit des Naturzustandes abhédngig von
dieser temporalen Auszeichnung, denn es geht Hobbes nicht um den
«Krieg schlechthin»?? als Waffengang mit einem festgelegten Ende. Fiir
den Krieg des Naturzustandes als Krieg aller gegen alle ist vielmehr
Zeit als solche das entscheidende Merkmal:

«Denn Krieg besteht nicht nur in Schlachten oder Kampfhandlungen, sondern
in einem Zeitraum, in dem der Wille zum Kampf geniigend bekannt ist. Und
deshalb gehort zum Wesen des Krieges der Begriff Zeir, wie zum Wesen des
Wetters. Denn wie das Wesen des schlechten Wetters nicht in ein oder zwei Re-
genschauern liegt, sondern in einer Neigung hierzu wihrend mehrerer Tage, so
besteht das Wesen des Kriegs nicht in tatsidchlichen Kampfhandlungen, sondern
in der bekannten Bereitschaft dazu wihrend der ganzen Zeit, in der man sich
des Gegenteils nicht sicher sein kann.»28

Diese Definition ist fiir die Frage nach der Konstruktion von Zeit in
Hobbes* politischer Philosophie von grundlegender Bedeutung, da Zeit
das Definiens des Krieges ist: Die Zeit des Naturzustandes ist die Zeit

25 Ebd., XI, 15, S. 29. Auf Grund der normativen Auszeichnung der Bewegung
bestimmt Hobbes auch noch den Begriff der Gliickseligkeit iiber das Fort-
schreiten: «Gliickseligkeit ist ein stindiges Fortschreiten des Verlangens von
einem Gegenstand zu einem anderen, wobei jedoch das Erlangen des einen Ge-
genstandes nur der Weg ist, der zum nichsten Gegenstand fiihrt.» TH.
HOBBES, Leviathan, I, 11, S. 75. Zugleich benennt Hobbes aber auch Gliickse-
ligkeit als «stindiges Wohlergehen», d.h. als «stindigen Erfolg im Erlangen
der Dinge, die man von Zeit zu Zeit begehrt». (Ebd., I, 6, S. 48)

26 TH. HOBBES, De homine, X1, 6, S. 24.

27 TH. HOBBES, De cive, 1, 12, S. 83.

28 TH. HOBBES, Leviathan, I, 13, S. 96.



Konflikt und Gemeinsinn 179

des Krieges, und da wiederum die Zeit des Krieges Zukunft als solche
ist, bezeichnet Ewigkeit als «endlose Aufeinanderfolge von Zeit»2? sei-
ne urspriingliche temporale Dimension: «Nun ist aber dieser Krieg sei-
ner eigenen Natur nach ewig».30

Fir den Menschen sind die entscheidenden Perspektiven auf die
Zukunft Furcht und Hoffnung. Das sind die Affekte, die dem Begehren
eine spezifische Richtung geben. Furcht ist die Vorstellung des Verlu-
stes eines Gutes, das wir besitzen, und Hoffnung die Vorstellung vom
Verschwinden eines gegenwiirtigen Ubels, d. h., «Gegenstand der Hoff-
nung ist ein scheinbares Gut, Gegenstand der Furcht ein entsprechendes
Ubel.»3' Da Menschsein im Naturzustand Bedrohtsein heif3t, ist hier
Furcht der grundlegende Affekt: Die Gegenwart wird iiberschritten im
Horizont der Furcht um das Leben, da es keine Zeit jenseits des Krieges
gibt. Aus der Bedrohung durch den ewigen Krieg wird aber auch das
Motiv abgeleitet fiir den Entschluss der Individuen, diesen Zustand
dauernder Unsicherheit zu verlassen, so dass «man infolge gegenseiti-
ger Furcht es fir ratsam hilt, aus einem solchen Zustande herauszutre-
ten».32

Fiir die Uberwindung des Naturzustandes aber reicht die Furcht al-
lein nicht aus, es muss sich Todesfurcht mit der Hoffnung auf Frieden
verbinden, d. h., die Sicht auf das Ubel der Gewalt muss zusammenfal-
len mit der Sicht auf das Gut des Friedens: Erst dann ist der Grund fiir
die Uberwindung des Naturzustandes gegeben.

«Die Leidenschaften, die die Menschen friedfertig machen, sind Todesfurcht,
das Verlangen nach Dingen, die zu einem angenehmen Leben notwendig sind,
und die Hoffnung, sie durch FleiB erlangen zu konnen. Und die Vernunft legt
die geeigneten Grundsitze des Friedens nahe, auf Grund derer die Menschen
zur Ubereinstimmung gebracht werden kdnnen.»33

Den Schluss aus den Leidenschaften, der die Gewalt des Naturzu-
standes begriindet, ergiinzt Hobbes durch den Schluss aus den Leiden-
schaften, durch den seine Uberwindung liberhaupt denkbar werden
kann.

Die «geeigneten Grundsitze», die diese Uberwindung wirklich wer-
den lassen und die den Frieden zu mehr machen als einem blof3 schein-

29 Ebd., 1V, 46, S. 516.

30 TH. HOBBES, De cive, I, 13, S. 84.

31 TH. HOBBES, De homine, XII, 4, S. 31f.
32 TH. HOBBES, De cive, I, 13, S. 84.

33 TH. HOBBES, Leviathan, 1, 13, S. 98.



180 Thomas Kater

baren Gut, sind enthalten in der vertraglichen Ubereinkunft, mit der das
Instrumentarium zur endgiiltigen Uberwindung der Gewalt des Natur-
zustandes formuliert wird. Nur durch den Vertrag kann der Wille zum
Verlassen des Naturzustandes wirklich werden, denn die Individuen
tibertragen mit thm ihr individuelles Recht auf Gewaltausiibung einer
ithnen tibergeordneten Macht, die durch die Zentrierung der Gewalt in
der Lage ist, die individuelle Gewaltneigung zu unterdriicken und so
die Beziehungen zwischen den Menschen zu befrieden. Sie verzichten
auf ihr grundlegendes Recht zur vollstindigen Selbstregierung durch
eine wechselseitige Ubereinkunft: «Ich autorisiere diesen Menschen
oder diese Versammlung von Menschen und iibertrage ihnen mein
Recht, mich zu regieren, unter der Bedingung, daf$ du ihnen ebenso
dein Recht iibertrigst und alle ihre Handlungen autorisierst. »*

Der Staat ist damit die Institution, die legitimiert ist, auf Dauer die
Neigung zur Gewaltanwendung zu unterdriicken. Allerdings ist damit
der Grund des Krieges nicht verschwunden, denn die Neigung zur Ge-
walt wird allenfalls stillgestellt. Unter der Oberfliche des Leviathan
schwelt der Krieg weiter, da die Menschen mit der Griindung des Staa-
tes keine anderen geworden sind.?’ Sie verzichten blof auf Grund von
Furcht auf ihr Recht zur individuellen Gewaltausiibung. Voraussetzung
fiir die Festlegung, was der Staat ist und soll, ist die Annahme, dass,
wenn Menschen sich begegnen, diese Begegnungen grundsétzlich kon-
flikttrachtig sind. Staatliche Macht muss daher nicht nur im Raum ge-
geben sein, auch in der Zeit muss sie als allgegenwiirtig gedacht wer-
den. Mit der temporalen Definition des Krieges ist auch das Politische
qua Staat immer schon temporal bestimmt, denn nur durch die «kiinst-
liche Ewigkeit»3¢ des Staates kann der ewige Krieg des Naturzustandes
iiberwunden werden. Die Erhaltung seiner Macht ist damit die ent-
scheidende Aufgabe der Politik. Thr Verlust fiihrt zum Wiederaufflam-
men des Krieges, zur Wiederkehr des Naturzustandes.

34 Ebd,II, I8, S. 134.

35 In seiner Untersuchung der Bildstrategien des Frontispizes zum Leviathan
kommt Horst Bredekamp zu dem Schluss: «Als Staatseffigies [...] iiberlagert
der Leviathan die natiirliche Gegenwart des Wolfischen in einer unabldssigen
Abfolge von Momenten. Dies macht seine zeitschaffende Vitalitit aus, aber
hierin liegt auch sein Kardinalproblem: die Vermittlung von Momenten in Dau-
er» (H. BREDEKAMP, Thomas Hobbes visuelle Strategien. Der Leviathan:
Urbild des modernen Staates; Werkillustrationen und Portriits, Berlin 1999,
S. 108)

36 TH. HOBBES, Leviathan, II, 19, S. 151.



Konflikt und Gemeinsinn 181

«Deshalb ist es zur Erhaltung des Friedens unter den Menschen notwendig, daf3
so, wie Regeln zur Konstruktion des kiinstlichen Menschen geschaffen worden
sind, auch Regeln zur Schaffung eines kiinstlichen ewigen Lebens eingefiihrt
werden, ohne das die Menschen, die von einer Versammlung regiert werden, in
jeder Generation in den Kriegszustand zuriickfielen, und die von einem Men-
schen Regierten, sobald dieser stirbt. Diese kiinstliche Ewigkeit nennt man das
Recht der Nachfolge.»37

Hobbes begriindet die politische Philosophie der Moderne als Phi-
losophie der Zukunft, die den Zeit-Raum darstellt, in dem sich das Re-
gel- wie Institutionensystem des Politischen bewidhren muss und auf
den hin es begriindet wird. Auch iiber Hobbes hinaus bleibt diese tem-
porale Struktur der politischen Philosophie erhalten: Die Zukunft wird
zur Zeit des Liberalismus mit der Konsequenz, dass die Vergangenheit
wesentlich keine Rolle spielt. Die Vergangenheit des Politischen ist in
normativer Hinsicht allein der Naturzustand als immer schon iiberwun-
dener. Hobbes‘ Neubegriindung der politischen Philosophie und sein
Anspruch, die Vergangenheit iiberwunden zu haben, wiederholen sich
in der Begriindung des Staates als Uberwindung des Naturzustandes,
der allerdings auf Grund der Natur der Menschen das bedrohende An-
dere des Politischen bleibt und von dem her der Ewigkeitsanspruch des
Staates als Festschreibung der Zukunft abgeleitet wird.

Hobbes* Begriindung des Politischen aus dem Naturzustand hat die
politische Philosophie entscheidend geprigt und ihre Aufgabe be-
stimmt; Die Befriedung des Miteinander durch endgiiltige Uberwin-
dung der Gewalt. Das Politische wird entsprechend begriffen als gere-
geltes, d.h. institutionalisiertes und so allein gewaltresistentes Mitein-
ander. Doch die Losung von Hobbes fand kaum Anhidnger, dem
Leviathan, jenem «sterblichen Gott»3, war kein wirklich langes Leben
vergonnt. Aufgrund seiner erschreckenden Allmacht hat Hobbes* Phi-
losophie Kritiker auf den Plan gerufen, die im Wesentlichen zwar nicht
auf den Staat als Macht verzichten wollen, jedoch seine gewaltige All-
Macht nicht akzeptieren konnen.

Gerade bei Kant wird das deutlich, der sich Hobbes verpflichtet
weill, zwar nicht sein Begriindungsprogramm teilt, aber doch seiner
Idee des Naturzustandes verhaftet bleibt, denn dieser ist auch fiir Kant
«ein Zustand des Krieges [...], d.i. wenn gleich nicht immer ein Aus-
bruch der Feindseligkeiten, doch immerwihrende Bedrohung mit den-

37 Ebd.
38 Ebd, I, 17, S. 134.



182 Thomas Kater

selben.»? Fiir Kant gehort es zur Natur des Menschen «iiber andere den
Meister zu spielen».*® Herrschsucht ist neben Habsucht und Ehrsucht
eine wesentliche Auszeichnung der menschlichen Natur. Gemil3 der
hobbesschen Forderung «nosce te ipsum»*' soll diese Neigungen jeder
an sich selbst beobachten konnen: Weil man sich selbst kennt, darf man
von anderen nicht mehr erwarten als von sich selbst. Doch begriindet
die «Neigung zur wechselseitigen Gewaltthitigkeit»*?, die «Bosartig-
keit der menschlichen Natur»*3, nicht die Notwendigkeit, den Naturzu-
stand zu verlassen. Kant bleibt zwar sprachlich in der Nithe von Hob-
bes, wenn er sagt, «Noth»* zwinge den Menschen, den Naturzustand
zu verlassen, doch aus diesem Rekurs auf die Gewalt des Naturzustan-
des in der Sprache von Hobbes wird die Aufgabe des Staates abgeleitet
und nicht sein Ursprung begriindet.

Fiir Kants Konzeption des Naturzustandes ist von groBter Bedeu-
tung, dass es schon hier grundsitzlich rechtfertigungsfahige Rechtsbe-
hauptungen qua Besitzbehauptungen gibt, wenn auch bloB «in der Er-
wartung comparativ fiir einen rechtlichen»* Besitz. D. h.: Im Naturzu-
stand ist Besitz bloB «provisorisch-rechtlicher»* Natur. Entscheidend
ist, dass der Naturzustand als «Zustand [...] des Privatrechts»4! frei
gehalten ist von der anthropologisch begriindeten Figur des Krieges
aller gegen alle. Die Frage der Gewaltneigung des Menschen spielt eine
bloB nachgeordnete Rolle, weil Gewalt die Folge eines «rechtlichen
Vakuums»*® ist. Ursache der Gewalt sind die unsicheren, da blo} provi-
sorischen Rechtsverhidltnisse des Naturzustandes. Kant geht also inso-
fern entscheidend iiber Hobbes hinaus, dass er den Grund der Gewalt in
die rechtlichen Strukturen der Beziehungen zwischen Menschen ver-
legt: Grund aller Gewalt sind ungeklirte Rechtsverhiltnisse.

39 1. KANT, Zum ewigen Frieden, Akademie-Ausgabe VIII, S. 348f. Vgl. dazu
auch K. HERB/B. LUDWIG: «Naturzustand, Eigentum und Staat. Immanuel
Kants Relativierung des <deal des hobbes>», in: Kant-Studien 84 (1993),
S. 283-316.

40 I. KANT, Die Metaphysik der Sitten, Akademie-Ausgabe VI, S. 307.

41 TH. HOBBES, Leviathan, Einleitung, S. 6.

42 1. KANT, Zum ewigen Frieden, S. 375.

43 Ebd., S. 355.

44 1. KANT, Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht,
Akademie-Ausgabe VIII, S. 24.

45 1. KANT, Die Metaphysik der Sitten, S. 257.

46 Ebd.

47 Ebd., S. 306.

48 B. LUDWIG, Kants Rechtslehre, Hamburg 1988, S. 158.



Konflikt und Gemeinsinn 183

Die in temporaler Hinsicht entscheidende Bestimmung des Natur-
zustandes ist auch hier die Zukunft als bedrohliche, da unsichere. Kant
leitet aber nicht aus der Furcht den Grund fiir das Verlassen des Natur-
zustandes ab, auch wenn die Rede von der Not dies scheinbar nahe legt.
Die Uberwindung des Naturzustandes wird nicht hergeleitet aus kon-
tingenten Affekten und nur deshalb gilt, dass es «nicht willkiirlich sey,
aus dem Stande der Natur herauszugehen, sondern nothwendig nach
Regeln des Rechts.»*® Zugleich ist nicht die Anwendung von Gewalt
als Mittel der Rechtsbehauptung im Naturzustand unrecht, vielmehr tut
man «im hochsten Grade daran unrecht in einem Zustande sein und
bleiben zu wollen, der kein rechtlicher ist, d.1. in dem Niemand des
Seinen wider Gewaltthadtigkeit sicher ist.»*® Der Naturzustand weist
tber sich hinaus blof durch die Frage nach den notwendigen rechtli-
chen Bedingungen von Besitz: Wie konnen Besitz- und damit Rechts-
anspriiche peremtorisch, d.h., wie konnen sie garantiert werden? Da
jeder Besitzanspruch so gedacht ist, dass er nicht nur moglich ist, son-
dern auch wirklich, d. h. rechtlich werden kann, muss der Konflikt zwi-
schen kollidierenden Rechtsbehauptungen gelost werden kénnen. Wer-
den die Rechtsbehauptungen des Naturzustandes iiberfiihrt in peremto-
rische Rechtsverhiltnisse, ist der Grund der Gewalt beseitigt, sind die
Bedingungen des Miteinander befriedet.

Das Privatrecht enthidlt damit nicht allein die Erlaubnis, einen
Gegenstand grundsitzlich als meinen zu beanspruchen und ihn der
Nutzung durch andere zu entziehen, sondern zugleich ist es (privat)-
rechtlich erlaubt, andere zu zwingen, mit mir den Naturzustand zu ver-
lassen, um sich gemeinsam einer mit «Macht begleiteten Gesetzge-
bung»3! zu unterwerfen. D. h.: Zwar entspringt der Staat einem Gewalt-
akt qua Zwangsakt, doch dieser Ursprung des Staates und damit des
Politischen aus der Gewalt beriihrt nicht die Legitimitit der so entstan-
denen Ordnung.

«Wenn es rechtlich moglich sein muB, einen duBeren Gegenstand als das Seine
zu haben: so muB} es auch dem Subject erlaubt sein, jeden Anderen, mit dem es
zum Streit des Mein und Dein iiber ein solches Object kommt, zu ndthigen, mit
ihm zusammen in eine biirgerliche Verfassung zu treten.»32

49 I. KANT, Reflexion 6593, Akademie-Ausgabe XIX, S. 99f.
50 I. KANT, Die Metaphysik der Sitten, S. 307 f.

51 Ebd,, 5. 256.

32 Ebd.



184 Thomas Kater

Mit der Entlastung der Legitimation des Staates von anthropologi-
schen Annahmen ist es Kant moglich, die Existenz des Staates in einer
Rechtspflicht zu seiner Errichtung zu begriinden. Die Notwendigkeit,
den Naturzustand zu verlassen, entspringt dem unbedingten Gebot: «du
sollst im Verhiltnisse eines unvermeidlichen Nebeneinanderseins mit
allen anderen aus jenem heraus in einen rechtlichen Zustand, d.i. den
einer austheilenden Gerechtigkeit, iibergehen.»5 Damit wird die Uber-
windung des Naturzustandes durch die Logik des Rechts begriindet:
Blof3 provisorische Rechtsverhiltnisse miissen iiberfithrt werden in
staatlich garantiertes Recht, damit sie peremtorisch werden konnen.
Den Naturzustand zu verlassen ist folglich eine Rechtspflicht, die zu
erzwingen jedes Individuum berechtigt ist. Der hobbessche Konstrukti-
onsplan mit Naturzustand, Vertrag und Staat wird von Kant iibersetzt in
einen rechtslogischen Schluss, so dass die Legitimitit des Staates nicht
den Klugheitsiiberlegungen der Individuen, somit dem Vertrag, sondern
unmittelbar dem Recht entspringt.

Die so begriindete Ordnung ist damit im Gegensatz zur «Friedens-
maschine Leviathan»3 kein Zweck an ihr selbst. Zwar ist auch fiir Kant
der Naturzustand das grofBte zu vermeidende Ubel und «irgend eine
rechtliche, obzwar nur in geringem Grade rechtmiBige, Verfassung
besser [...] als gar keine»>5, doch will er die Macht des Staates durch
Rekurs auf den Begriff des Rechts als reziproker Einschrinkung der
Willkiir der Individuen «nach einem allgemeinen Gesetze der Frei-
heit»5¢ limitieren. Der Staat als «Form»37 bleibt zwar leviathanisch,
weil er als Grund von Rechtsverhiltnissen iiberhaupt als uniiberwind-
bar gesetzt ist. Zugleich jedoch gilt es, die Wirklichkeit der Rechtsver-
hiltnisse nach den Erfordernissen der «Idee des urspriinglichen Ver-
trags»® zu reformieren. Der Vertrag, bei Hobbes das Instrumentarium
zur Begriindung des Staates, fungiert bei Kant als regulative Idee fiir
die Beurteilung wie Veridnderung der je gegebenen politischen Verhilt-
nisse. Die Idee des Vertrages ist erst dann verwirklicht, wenn «das Ge-

53 Ebd., S. 307.

54 W. KERSTING, Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, Darm-
stadt 1994, S. 61.

55 1. KANT, Zum ewigen Frieden, S. 373.

56 1. KANT, Die Metaphysik der Sitten, S. 230.

57 Ebd.; S. 311,

58 Ebd., S. 340.



Konflikt und Gemeinsinn 185

setz selbstherrschend ist und an keiner besonderen Person hiangt»3. Erst
wenn die Republik Realitit geworden ist, sind wahrhafte Rechtsver-
hiltnisse gegeben, ist der Grund der Gewalt beseitigt. Doch das bedeu-
tet nicht, dass damit die Gewalt auch als solche verschwunden ist. Sie
bleibt erhalten als legitimes Mittel der Rechtsdurchsetzung. Die Gewalt
bleibt, wenn auch nicht als Willkiirgewalt des Leviathan, so doch als
Gewalt des Rechts.

Das hat entscheidende Konsequenzen fiir die Konstruktion von Zeit,
da die <kiinstliche Ewigkeit> in Bezug auf den Rechts-Staat ebenso von
Bedeutung ist wie in Bezug auf den Leviathan, da nur durch den Staat
Rechtsverhiltnisse garantiert werden konnen. Ausgedriickt wird dieser
Ewigkeitsanspruch in Kants kategorischer Ablehnung eines Rechts auf
Widerstand wie in der Ablehnung der Revolution als Mittel der Verin-
derung der Verhiltnisse im Staat. Der Ewigkeitsanspruch des Staates
hat jedoch kein Verbot der Veriinderung seiner Gestalt zur Folge, da die
Wirklichkeit der Rechtsverhiltnisse so reformiert werden muss, dass
das Recht in der Republik, d.h. gemdll der Idee des urspriinglichen
Vertrages, zum einzigen Grund des Miteinander wird.

Die Zukunft als temporale Dimension des Politischen ist daher bei
Kant nicht nur die Zeit der (Rechts-)Sicherheit, sondern zugleich die
Zeit der Verinderung der politischen Verhiltnisse. Die Zeit des politi-
schen Handelns ist begriindet in der Voraussicht auf das Noch-nicht der
Wirklichkeit des Rechts gemi3 seinem Begriff. Die Zukunft wahrhaf-
ten Rechts als Wirklichkeit der Republik ragt hinein in die Gegenwart
und wird so zum kritischen Maflstab, von dem her die Gegenwart je fiir
sich erst sinnvoll beurteilbar wird. Die Ewigkeit als Zeit des Staates
wird ergidnzt durch das Noch-nicht als Zeit seiner Reform.

Mit der Vollendung der Reform wird die Zeit der <kiinstlichen
Ewigkeit> abgelost durch die Zeit der «natiirlichen> Ewigkeit des «ab-
solut rechtliche(n) Zustand(s)».®® Denn mit der Verwirklichung des
Rechts ist die Notwendigkeit der politischen Verinderung aufgehoben
wie auch der Grund aller Konflikte iiberwunden. Die Republik als
Wirklichkeit des absolut-rechtlichen Zustandes ist allein von wahrer
Dauer: «Dies ist die einzige bleibende Staatsverfassung».6! Die politi-
schen Verhiltnisse sind beschreibbar und beurteilbar allein durch die

59 Ebd, S. 341.
60 Ebd.
61 Ebd.



186 Thomas Kater

Voraussicht auf eine je erst einzuholende Zukunft. Damit konstituiert
sich zugleich Geschichtsphilosophie als wesentlicher Teil der politi-
schen Philosophie. Kant formuliert die Bedingungen fiir die Ausge-
staltung des Politischen eben nicht blof in Bezug auf seine Gegenwart,
als kritischen Maf3stab zur Beurteilung der Wirklichkeit des Politischen,
sondern erginzt dies um das geschichtsphilosophische Programm des
Rechtsfortschritts, demnach die Wirklichkeit der Verwirklichung des
Rechts in die Zukunft ausgelagert wird. Orientierungspunkt fiir das po-
litische Handeln ist so eine Zukunft, die nicht als gleichermaBlen offen
wie unbekannt — und damit riskant — angenommen wird, sondern fiir
die die vollstindige Verwirklichung des Rechts mit guten Griinden vor-
aussehbar ist.%

Kants geschichtsphilosophischer Optimismus ist heute ebenso be-
fremdend wie es wenig attraktiv ist, die Legitimation des Staates in das
Zentrum politischer Philosophie zu stellen. Die Aufgabe, die sich ihr
heute stellt, ist aber strukturell die gleiche, die auch Hobbes und Kant
bewegt hat: die Begriindung stabiler, d. h. dauerhaft friedlicher Verhilt-
nisse. So versucht John Rawls seit A Theory of Justice die Theorie des
Gesellschaftsvertrages so zu reformulieren, dass mit einem dieser
Theorie analog verfahrenden Begriindungsmodell die Bedingungen ei-
ner gerechten Grundstruktur der Gesellschaft erlidutert werden kénnen.
Dies miindet in das Konzept der Gerechtigkeit als Fairness, mit dem
«faire Bedingungen sozialer Kooperation bestimmt werden».® Es geht
Rawls darum darzulegen, unter welchen Voraussetzungen soziale Ko-
operation moglich ist angesichts der Tatsache, dass es iiber grundlegen-
de Fragen der Ausgestaltung der Gesellschaft immer wieder zu Kon-
flikten kommen kann. Fiir solche Konflikte sollen Verfahren zu ihrer
gewaltfreien Losung bereitgestellt werden. Entsprechend gilt:

«Offentliche politische Diskussionen lassen sich, wenn es um wesentliche Ver-
fassungsinhalte oder Fragen grundlegender Gerechtigkeit geht, immer (oder
fast immer) durch Griinde entscheiden, die von der verniinftigsten politischen
Gerechtigkeitskonzeption [...] identifiziert werden.»64

62 Auf dieser teleologischen Konstruktion basiert die Einheit der politischen Phi-
losophie Kants. Vgl. TH. KATER, Politik, Recht, Geschichte. Zur Einheit der
politischen Philosophie Immanuel Kants, Wiirzburg 1999.

63 J. RAWLS, Politischer Liberalismus, Frankfurt a. M. 1998, S. 89.

64 J. RawLs, «Erwiderung auf Habermas», in: Zur Idee des politischen Libera-
lismus. John Rawls in der Diskussion, hg. von der Philosophischen Gesellschaft
Bad Homburg und W. Hinsch, Frankfurt a. M. 1997, S. 211.



Konflikt und Gemeinsinn 187

Die Konzeption der Gerechtigkeit als Fairness liefert die Prinzipien,
nach denen Konflikte <immer> durch Griinde entschieden werden kon-
nen. D. h., die die Grundstruktur beschreibende Konzeption verhilt sich
grundsitzlich neutral zu den Ursachen moglicher Konflikte. Diese
Neutralitédt erst verleiht ihr den Anspruch auf Dauerhaftigkeit, so dass
nur so Gerechtigkeit auf Dauer tiberhaupt wirklich werden kann. Das
Prinzip dauerhaften Zwangs, das Hobbes eingefiihrt hat, wird ersetzt
durch die Dauerhaftigkeit der Prinzipien, die die Mittel fiir die Lsung
von Konflikten bereitstellen. Wenn diese allgemeine Anerkennung ge-
niefen, 1st das Problem der Stabilitédt einer Gesellschaft gelost.

Die Anerkennung dieser Prinzipien ist aber nicht unproblematisch,
da ihre Anerkennungsfihigkeit nicht von einem sie tragenden moral-
philosophischen Konzept abhidngen darf, ist doch dies mit modernen
liberalen Gesellschaften nicht vereinbar. In Anbetracht ihrer Wirklich-
keit kann eben nicht davon ausgegangen werden, dass es eine umfas-
sende Lehre gibt, die allgemein anerkennungsfihig ist. Vielmehr sind
moderne Gesellschaften geprigt vom «Faktum eines verniinftigen Plu-
ralismus umfassender Lehren, zu denen religiose und nicht religidse
Lehren gehoren».%> Diese Lehren schlieBen nicht nur einander hin-
sichtlich ihres jeweiligen Wahrheitsanspruches aus, sondern sind viel-
mehr das Ergebnis des Vernunftgebrauchs in diesen Gesellschaften.
Folglich stellt sich das Problem, «wie die wohlgeordnete Gesellschaft
der Konzeption der Gerechtigkeit als Fairnef3 unter der Bedingung ihres
verniinftigen Pluralismus Einheit und Stabilitit erlangen und erhalten
kann.»%6

D.h., die Prinzipien, die das Miteinander strukturieren und Kon-
flikte nach Gerechtigkeitskriterien losbar werden lassen, miissen aner-
kennungsfihig sein jenseits weltanschaulicher Differenzen. Nur wenn
ihre Anerkennungsfihigkeit durch die Faktizitit des verniinftigen Plu-
ralismus hindurch dargelegt werden kann, kann sinnvoll von einer «so-
zialen Einheit»®” gesprochen werden, die als wahrhafte Einheit die glei-
che Dauerhaftigkeit beanspruchen kann, die von Hobbes‘ Leviathan
wie von Kants «absolut-rechtlichem Zustand> behauptet worden ist. Die
Gesellschaft selbst muss ihre Einheit qua «Stabilitit» herstellen, d. h.

65 J. RAWLS, Politischer Liberalismus, a.a. 0., S. 22.
66 Ebd., S. 219.
67 Ebd., S.115.



188 Thomas Kater

einen «Konsens iiber die politische Konzeption»® anstreben. Der Be-
griff, den Rawls fiir diese Bedingung eingefiihrt hat, ist <overlapping
consensus»:

«Ein solcher Konsens schlief3t alle verniinftigen kontriren religiosen, philoso-
phischen und moralischen Lehren ein, die in einer mehr oder weniger gerechten
verfassungsmiBigen Ordnung — einer Ordnung, in der das Kriterium der Ge-
rechtigkeit die politische Konzeption selbst ist — iiber Generationen hinweg be-
stehen und eine ansehnliche Zahl von Anhingern gewinnen werden.»69

Rawls legt aber nicht die Regeln dar, nach denen ein solcher Kon-
sens iiberhaupt erreicht werden kann. Diese miissen der Bedingung ge-
niigen, sich neutral zu verhalten gegeniiber den konfligierenden Welt-
anschauungen, deren Anhinger je fiir sich einen Konsens herstellen
miissen iber die Anerkennung der Gerechtigkeitsprinzipien, nach de-
nen die Grundstruktur der Gesellschaft formuliert wird.

Charles Larmore hat fiir die «Rechtfertigung der liberalen Neutrali-
tit [...] die beiden Normen des rationalen Dialogs und des gegenseiti-
gen Respekts»” vorgeschlagen. Die Norm des gegenseitigen Respekts
verbietet, Zustimmung zu einer Position auf der Grundlage von Zwang
zu erzielen. Die Norm des rationalen Dialogs enthilt den Anspruch,
dass sich die Beteiligten bei Kontroversen «auf einen neutralen Grund
bzw. auf die von allen geteilten Uberzeugungen»’! zuriickziehen. Von
diesem Ausgangspunkt aus sollen Konflikte entweder gelost werden
konnen, indem eine der strittigen Positionen rational gerechtfertigt
werden kann, oder es ist gefordert, «die Meinungsverschiedenheiten zu
tibergehen und eine Problemlosung auf der Grundlage dieser Gemein-
samkeiten zu suchen».” Diese beiden Normen sollen die notwendigen
wie hinreichenden Bedingungen zur Losung strittiger Fragen iiber «die
Inkraftsetzung politischer Prinzipien»”? liefern. Das Prinzip der politi-
schen Neutralitidt kann entsprechend angewendet werden auf Rawls*
Problem, wie der <overlapping consensus> zustande kommen kann, da
die Inhalte der beiden Normen unabhingig von den Inhalten der konfli-

68 Ebd, S.219.

69 Ebd., S. 80f.

70 CH. LARMORE, «Politischer Liberalismus», in: A. HONNETH (Hg.), Kom-
munitarismus. Eine Debatte iiber die Grundlagen moderner Gesellschaften,
Frankfurt a. M. 1993, S. 141.

71 Ebd., S. 142.

72 Ebd.

73 Ebd., S. 143.



Konflikt und Gemeinsinn 189

gierenden Weltanschauungen gedacht werden konnen. Setzt man vor-
aus, dass mit diesem Instrumentarium Gerechtigkeit als Fairness durch
den verniinftigen Pluralismus hindurch allgemeine und 6ffentliche An-
erkennung findet, kdnnen die Normen des rationalen Dialogs und des
gegenseitigen Respekts auch noch die Auseinandersetzungen leiten, in
denen es um «wesentliche Verfassungsinhalte und Fragen grundlegen-
der Gerechtigkeit geht>. Mit dem Prinzip der politischen Neutralitit
formuliert Larmore so eine Verfahrensregel, nach der unter Rekurs auf
gute Griinde die Frage nach der die Gesellschaft strukturierenden Ge-
rechtigkeitskonzeption entschieden werden kann.

Zeit wird hier in zwel Hinsichten konstruiert: Zum einen werden
dauerhaft giiltige Prinzipien fiir die Grundstruktur einer Gesellschaft
dargelegt, nach denen Gesellschaft in ihrer Existenz allein als stabil ge-
dacht werden kann. Zum anderen wird eine Verfahrensregel vorge-
schlagen, die mogliche Konfliktgriinde so antizipiert, dass Debatten um
die konkrete Ausgestaltung der Gesellschaft auf der Basis dieser Ver-
fahrensregel gefiihrt werden konnen, weil sie als neutral zu den hier
moglichen Konfliktgriinden angenommen wird. D. h., dass Gesellschaft
als konflikttrachtiges Miteinander von Menschen betrachtet wird.
Strukturell bedeutet dies, dass der Liberalismus Konflikte, deren kon-
krete Griinde unbekannt sind, immer schon antizipieren muss, um fiir
grundlegende Konflikte allgemein giiltige Losungsverfahren zu be-
griinden. Er liefert Verfahrensregeln, mit denen mogliche Konflikte, die
sich aus der faktischen Pluralitit der Weltanschauungen ergeben, einer
Losung zugefiihrt werden konnen. Folglich gilt: Die Zeit des Libera-
lismus ist nicht die Gegenwart allein als Zeit der Konfliktlosung, son-
dern immer auch eine unbekannte wie riskante Zukunft. Doch gibt es
keine wirkliche Voraussicht in die Zukunft, da sie immer riskant, da
konflikttrichtig bleiben wird. Gleichwohl ist sie nicht vollig offen: Die
Verfahrensprinzipien, die die Konflikte regulieren sollen, beanspruchen
unbedingte Geltung und damit ist ihre Dauerhaftigkeit gesetzt. Ange-
sichts einer riskanten Zukunft sollen sie Sicherheit insofern garantieren,
dass zwar Konflikte nicht als solche ausgeschlossen werden, doch si-
chergestellt ist, dass sie grundsitzlich kooperativ gelost werden konnen,
so dass allen beteiligten Parteien Gerechtigkeit hinsichtlich ihrer eige-
nen Anspriiche widerfahrt.

Die Geltung des Prinzips der politischen Neutralitdt aber unterliegt
einer entscheidenden Einschrinkung: «Das Argument fiir die politische
Neutralitit [...] findet nur auf Menschen Anwendung, die sich tatsédch-
lich fiir das Aushandeln von Prinzipien der politischen Gemeinschaft



190 Thomas Kater

interessieren.»’* Man kann dies zuspitzen zu der Frage, auf welcher
Basis angesichts konfligierender Weltanschauungen kooperatives Ver-
halten denkbar ist. D.h., dass vor allem die Norm des gegenseitigen
Respekts die Frage aufwirft, aus welchem Grund ich den Anderen nicht
nur nicht ohne Zwang versuche zu iiberzeugen, sondern aus welchem
Grund ich ihn insofern respektiere, dass ich bereit bin, mit ihm in einen
rationalen Dialog einzutreten, ihn als legitimen Gesprichspartner aner-
kenne. Der Liberalismus legt nur dar, «wie die elementaren gesell-
schaftlichen Grundlagen politischer Beratungen ihrer Struktur und ih-
rem Inhalt nach beschaffen sein miissen»’3, beantwortet jedoch nicht
die Frage nach dem Grund sozialer Kooperation. Der Rekurs blof auf
ihre Moglichkeit hat seinen Grund in der Konzentration auf den mogli-
chen Konflikt. Kooperation aber setzt voraus ein Gemeinsames, das
mich mit demjenigen, mit dem es zum Konflikt kommt, so verbindet,
dass bei aller moglichen Schirfe des Konflikts eine kooperative, d.h.
friedliche Losung moglich bleibt. Durch den faktischen Pluralismus der
Weltanschauungen hindurch muss der Andere in Konflikten als legiti-
mer Gesprichspartner anerkannt werden. Den Grund der Anerkennung
kann der Liberalismus nicht bereitstellen, er formuliert blof3 die Not-
wendigkeit der Anerkennung bzw. des Respekts. Damit aber bleibt die
Zukunft iiber die Konstruktion von Regeln zur Losung zukiinftiger
Konflikte hinaus notwendig riskant, da durch die Regeln keine Gewiss-
heit entsteht, dass es auch einen Willen zur Konfliktlésung geben wird.
Das Faktum des Pluralismus in liberal verfassten Gesellschaften
wirft daher die Frage nach den Integrationspotentialen auf, die ihr Au-
seinanderfallen, die Eskalation der Konflikte, verhindern, haben doch
die «Dissoziationskapazititen»’ des Liberalismus «das Erlahmen der
sozialen Bindungskrifte [...] und Entzweiung»’’ zur Folge. Die kom-
munitaristische Antwort auf diese Frage ist das Hervorheben des Ge-
meinsamen, desjenigen, das Biirger teilen und das ihr Miteinander kon-
stituiert. Die Werte, die das gemeinschaftliche Miteinander der Indivi-
duen begriinden, werden je schon vorgefunden. Diese sind nichts, auf
das die Individuen sich immer erst einigen miissen, da sie ihnen immer

74 Ebd., S. 148.

75 J. RAWLS, Politischer Liberalismus, a.a.0, S. 60f.

76 M. WALZER, «Die kommunitaristische Kritik am Liberalismus», in: A. HON-
NETH (Hg.), Kommunitarismus, a.a.0., S. 180.

77 J. HABERMAS, Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt a. M.
1985, S. 166.



Konflikt und Gemeinsinn 191

schon verpflichtet sind: Das Integrationspotential ist die Geltung des
Ublichen.

Der Liberalismus lisst diese Konstellation aufler Acht, weil er sich
auf die normtransformierende Kraft modemer Gesellschaften konzen-
triert und in diesem Kontext die Frage stellt, wie Konflikte gelost wer-
den konnen, zu deren Losung das je Ubliche nichts beizutragen ver-
mag, well es selbst fragwiirdig werden kann. Der Liberalismus setzt da
ein, wo die Gemeinschaft beginnt sich aufzultsen, indem er Regularien
entwickelt, die zwar nicht notwendig zu einer Integration fiihren, aber
das Miteinander zumindest als gewaltfreies Nebeneinander ermogli-
chen. Es geht damit nicht um Integration, sondern um Kooperation oder
zumindest Koordination. Zur Begriindung seiner Normsysteme sieht er
deshalb konsequent von jeder Form der Gemeinschaft und den sie tra-
genden Werten ab, d.h., er 10st das Individuum aus seinen sozialen
Bindungen heraus. Nur unter dieser Voraussetzung ist es moglich, in
Bezug auf die individuellen Wertpriferenzen neutrale Regeln fiir die
Ordnung des Miteinander zu entwickeln.

Aber gerade diese Primisse der A-Sozialitdt des «ungebundenen
Selbst»’® ist von kommunitaristischer Seite kritisiert worden. Denn eine
Person, die als ungebunden verstanden wird, kann nur freiwillige Asso-
ziationen eingehen, hat jedoch keine Bindung an Vorfindliches, das ihr
Ungebundensein aufheben wiirde. Die Befreiung des Individuums und
seine Souverdnitit, die einen wesentlichen Ertrag des Liberalismus
ausmachen, gehen einher mit einer Bindungslosigkeit, die die Frage
aufwirft: «Warum sollte ein ungebundenes Selbst irgend jemandem zu
irgend etwas verpflichtet sein?»” Das Individuum entscheidet selbst,
wem es sich zu was verpflichtet, womit die Verpflichtung kontingent
wird. Der Zwang zur Verpflichtung, d.h. bloBer Gehorsam, ist auf
Grund der Freiheitsanspriiche des Individuums ausgeschlossen: Ver-
pflichtung ist liberal nur zu begriinden als Selbstverpflichtung. Damit
ist aus kommunitaristischer Sicht «das liberale Selbst dazu verurteilt,
zwischen Losgelostheit einerseits und Verwicklung andererseits hin und
her zu taumeln.»80

78 M.J. SANDEL, «Die verfahrensrechtliche Republik und das ungebundene
Selbst», in: A. HONNETH (Hg.), Kommunitarismus, a.a.O., S. 18-35.

79 W. REESE-SCHAFER, Was ist Kommunitarismus?, Frankfurt a. M. ?1995,
S.17.

80 M. J. SANDEL, «Die verfahrensrechtliche Republik und das ungebundene
Selbst», a.a.0., S. 30.



192 Thomas Kater

Auch wenn man der Gemeinschaftsemphase vieler Kommunitari-
sten skeptisch gegeniibersteht, ist der Rekurs auf ein geteiltes Gemein-
sames nicht ohne Bedeutung. Der Liberalismus kann zwar die Form der
Konfliktlosung darlegen, jedoch nicht ihren Grund. Da aber Konfliktlo-
sungsmechanismen nicht kontingent sein diirfen, bedarf es nicht blof3
eines Regelsystems, sondern auch eines Grundes, warum Individuen
miteinander notwendig kooperieren werden. Der Grund fiir gelingende
Konfliktlosungen ist ein Sinn fiir das Gemeinsame, das die Individuen
durch alle Unterschiede hindurch teilen. Das Gemeinsame, das den
Gemeinsinn der Biirger als Wille zum Mitemnander trigt, aber ist in
kommunitaristischer Perspektive das Gewordene, das Geteilte der Tra-
dition. Die Zeit der Gemeinschaft ist die Zeit des Gedichtnisses, die
Zeit des Je-schon.

Das Wissen um das Gemeinsame, das durch alle Konflikte hindurch
Geteilte, ist allein in der Lage, den Gemeinsinn zu begriinden, der eine
kooperative Konfliktlosung iiberhaupt erst moglich macht. Diese ba-
siert also auf einem Gemeinsamen, in dessen Horizont wir uns wech-
selseitig anerkennen.

Mit der Konzentration auf die Konflikte der Gesellschaft und auf
Gemeinschaft als gelingendes Miteinander konstruieren Liberalismus
und Kommunitarismus je fiir sich unterschiedliche Zeiten des Politi-
schen, die sich im Rahmen der Liberalismus-Kommunitarismus Kon-
troverse nicht vermitteln lassen. Vielleicht liegt in der Scheidung des
Noch-nicht und des Je-schon der tiefere Grund fiir das «Aneinander
vorbei», das Charles Taylor diagnostiziert.®! Allerdings vermitteln sich
die Zeit des Noch-nicht und die Zeit des Je-schon in der Wirklichkeit
des Politischen. Konflikte werden immer gelost in einer Gegenwart, in
der das Noch-nicht akut wird und in die das Je-schon hineinreicht. Hier
fallen die Zeit des Liberalismus und die Zeit des Kommunitarismus zu-
sammen und erzeugen die Gegenwart als Eigenzeit der Konfliktlosung.
Diese Zeit des Politischen ist vorbei, wenn weder Regeln fiir die Lo-
sung von Konflikten noch Gemeinsinn als Wille zum Miteinander ge-
geben sind.

81 CH. TAYLOR, «Aneinander vorbei: Die Debatte {iber Liberalismus und
Kommunitarismus», in: A. HONNETH (Hg.), Kommunitarismus, a.a.O.,
S. 131-156.



	Konflikt und Gemeinsinn : Konstruktionen von Zeit in der politischen Philosophie

