Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 60 (2001)

Artikel: Storia e decisione : Husserl e Nietzsche
Autor: Savi, Cristina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882918

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882918
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia philosophica 60/2001

CRISTINA SAVI

Storia e decisione
Husserl e Nietzsche

This contribution deals with the late Nietzsche's and the late Husserl’s thought on
history. It shows how both authors attempt to think about history in terms of a type
of cycle between memory and anticipation: between the past, insofar as it is pre-
served in the present as the memory of the history of occidental decay,; and the fu-
ture, which is anticipated in the present in the form of a decision from which a phi-
losophical task for the future arises. Some difficulties which confront this attempt to
think about history — whose special interest lies in the fact that it is common to two
very different forms of thought that are even often contrasted — are investigated.
These relate to the concept of subjectivity which lives on in both authors in different
ways.

«Der Ubergang ist fiir das historische Vorstellen je nur das Fliichtige
und <Episodische>, das verschwindet vor dem, was iibergangen und
wohin libergangen wurde. Geschichtlich jedoch, aus der Wesung der
Wahrheit des Seyns gedacht, sammelt sich in ihm die Einzigkeit der
Geschichte in die Einheit des Ab-bruches zwischen Vollendung und
Anfang. Die historische Unscheinbarkeit des Ubergangs und die ge-
schichtliche Wiirde seiner einzigen Tragkraft in das Gewesene und
das Kiinftige entsprechen sich. Ubergang ist daher nie Vermittelung,
sondern Ent-scheidung, die sich nur in das griinden kann, wofiir sie
als das zu Griindende entscheidet.»

Martin Heidegger!

Con la mia relazione intendo proporre qualche riflessione sulla «e» che
congiunge i due termini che definiscono il tema del convegno in corso:
«memoria» e «progetto». Dietro questa «parolina» — «e» — si nasconde
un vero e proprio intrico di articolazioni possibili. Per parte mia, mi
porrd un compito molto limitato: cercherd di avvicinarmi a quella

1 M. HEIDEGGER, Gesamtausgabe, Bd. 66: Besinnung, Frankfurt a. M. 1997,
pp. 404-405.



162 Cristina Savi

particolare congiunzione fra i due termini che mi pare realizzata dal
pensiero storico del tardo Husserl e, d’altra parte, del tardo Nietzsche,
per mostrare come due autori tanto diversi, che perseguono istanze
filosofiche persino contrapposte, abbiano entrambi tentato (con esiti
incerti) di pensare la storia instaurando una sorta di circolarita fra la
memoria del passato e il proprio progetto filosofico per I’avvenire.?

2 Perché proprio Husserl e Nietzsche? Innanzitutto, per un motivo contingente: la
presente relazione espone brevemente alcuni dei risultati di una ricerca su
«Husserl e Nietzsche» di prossima pubblicazione, realizzata fra il 1995 e il
1997 grazie ad una borsa del Dipartimento dell’Istruzione e della Cultura del
Canton Ticino. Questo ovviamente non spiega l’accostamento decisamente
inusuale fra i due pensatori all’interno della ricerca stessa. A questo proposito, ¢
bene precisare che I’accostamento non ¢ assolutamente determinato da ragioni
di natura filologica, quanto da precisi intenti teoretici. Per quanto mi € riuscito
di mostrare nel lavoro citato, infatti, la conoscenza husserliana dei testi e del
pensiero nietzschiano & stata piuttosto superficiale e sommaria. Va anzi detto
che, sin dagli anni giovanili, quando Husserl cita esplicitamente Nietzsche, lo fa
per dare un nome ad una sorta di nemico filosofico-culturale da confutare ad
ogni costo (cfr. ad esempio il frammento dall’introduzione alla lezione del
semestre estivo 1897 su «Ethik und Rechtsphilosophie» in; E. HUSSERL,
Husserliana, Bd. XXVIII: Vorlesungen iiber Ethik und Wertlehre 1908-1914,
Dordrecht/Boston/London 1988, pp. 381-383). Questa decisa e dichiarata
ostilita non esclude perd che gli sviluppi tardi del suo pensiero mostrino alcune
analogie strutturali con gli sviluppi tardi del pensiero nietzschiano. Gia nel
1962, Rudolf Boehm attird I’attenzione su questo punto in un articolo intitolato
«Deux points de vue: Husserl et Nietzsche» (in: Archivio di filosofia [1962], pp.
167-181) che mirava a sollevare e mostrare la legittimitd di una domanda di
fondo, cui studi futuri avrebbero dovuto dare una risposta. Si chiedeva Boehm,
in conclusione del suo articolo: «Welcher Wille zur Macht sich im Ideal — oder
im Mythus> — der europdischen Vernunft und des Vernunftrechts Europas ver-
birgt — und welches Erbe europiischen und menschheitlichen Rationalismus in
der Metaphysik des Willens zur Macht?» (citato dalla versione tedesca: «Hus-
serl und Nietzsche» in R. BOEHM, Vom Gesichtspunkt der Phénomenologie.
Husserl-Studien, Den Haag 1968, pp. 235-236). In seguito non si pud dire che
la questione posta da Boehm abbia tormentato il sonno degli studiosi di Husserl
e di Nietzsche. E tuttavia a me ¢ sembrato che valesse la pena di raccogliere il
suo invito. Se fra due pensatori tanto distanti per stile e intenti, comunemente
considerati all’origine di correnti filosofiche novecentesche alternative se non
antitetiche, fosse stato possibile individuare (o costruire?) un terreno comune,
con costellazioni concettuali e aporie in qualche modo confrontabili, si sarebbe
certamente scoperto qualcosa di molto profondo sulle vicende filosofiche del
secolo che si ¢ appena chiuso, sulle quali, grazie anche alla mediazione di
Heidegger, Husserl e Nietzsche hanno inciso in modo antitetico ma ugualmente
potente.



Storia e decisione 163

Qualche chiarimento terminologico, per cominciare. Per «memoria»
intenderd «l’esser presente del passato, il darsi del passato nel presen-
te»; simmetricamente, «progetto» (traduce veramente «Voraussicht»?)
stara per «l’esser presente del futuro, il darsi del futuro nel presente».
La «e» di «memoria e progetto» congiunge dunque il darsi del passato
nel presente e il darsi del futuro nel presente. Come li congiunge?

Se per rispondere ci lasciamo orientare dai concetti ordinari obiet-
tivi di «passato» e di «futuro», sembra innanzitutto che fra i loro modi
di darsi, € quindi fra memoria e progetto, sussista un’ineliminabile
asimmetria. Il passato si da come irreversibilmente determinato, mentre
il futuro, per quanto prefigurato nel progetto, ¢ ancora aperto:

«Das «muss>, das die Erwartung in sich birgt, — dice Husserl3 — ist keine abso-
lute Notwendigkeit des Seins, sondern Notwendigkeit eines antizipierten Seins.
[...] a priori undurchstreichbar ist dabei nur die Form einer moglichen Zukunft
und wohl auch, dass iiberhaupt etwas kommen wird.»

Fra I’anticipazione del futuro e il futuro, insomma, non c’¢ lo stesso
rapporto che vige fra la rammemorazione del passato e il passato: nella
misura in cui ¢ determinato, del senso del futuro anticipato fa parte la
possibilita di essere altrimenti. Certo anche la rammemorazione pud
€ssere imprecisa e incorrere in veri € propri errori, ma rimane riferita
all’in sé del passato come totalita dei fatti realmente accaduti, mentre la
possibilita della delusione & un momento costitutivo dell’anticipazione
di cio che ancora ha da compiersi. Ma quest’asimmetria fra 1 modi di
darsi di passato e futuro li rende sostanzialmente indifferenti I’uno
all’altro: il passato € cio che € stato in un modo determinato € non pud
piu essere altrimenti, non sara il futuro a ridisegnarlo retroattivamente;
il futuro & cid che & ancora aperto, potra indifferentemente ripetere op-
pure negare il passato. Da questo punto di vista, dunque, sotto la «e» di
memoria e progetto si nasconde un rapporto puramente estrinseco: il
mero formale trapassare, nel presente, del progetto in memoria.

In realta, perd, I’esperienza comune mostra anche che il rapporto fra
i due termini € ben pit organico e di dipendenza reciproca: la memoria
definisce il quadro entro cui si instaura il progetto, e il progetto, a sua
volta, ridefinisce gli equilibri della memoria. Questo emerge quando
anziché farsi orientare dai concetti ordinari obiettivi di «passato» e
«futuro», si tengano fermi i concetti ordinari di «memoria» € «pro-

3 E. HUSSERL, Husserliana, Bd. XI: Analysen zur passiven Synthesis (1918-
1926), Den Haag 1966, pp. 211-212.



164 Cristina Savi

getto» e si colga il riferimento essenziale a una «soggettivita» proget-
tante /rammemorante che media fra i due termini, traendo dalla me-
moria motivazioni per il progetto e dischiudendo/occludendo vie della
memoria a partire dal senso che il progetto proietta a ritroso sul passato.

Questa «soggettivita» progettante/ rammemorante, che si fa garante
del nesso organico che lega memoria e progetto, pud esser pensata in
vari modi. Si puo in particolare ritenere che essa instauri questo nesso,
oppure che essa sia questo nesso. Nel primo caso essa viene pensata
come soggetto, che ha fuort di sé il mondo e la sua temporalita, gli
orizzonti temporali obiettivi della storia passata e degli scenar futur;
nel secondo come storia, ossia come divenire intrecciato di soggetto e
mondo. Il soggetto, per quanto costituisca il luogo in cui si danno e si
congiungono passato e futuro, ha il passato e il futuro fuori di sé e
media, con un atto pitt 0 meno motivato, fra due termini che, per quanto
non interamente indifferenti, rimangono estranei. La soggettivita pen-
sata come storia, invece, nell’intreccio di memoria e progetto ¢ presente
a se stessa e decide di se stessa perché é il passato e il futuro del
presente in cul si danno il passato e il futuro. Questa soggettivita non
media con un atto, ma € essa stessa mediazione, e mediazione fra sé e
sé: non & un punto astratto che ha dietro di sé un passato di cui si
ricorda e davanti a sé un futuro che progetta, ma & ’intreccio cos-
tantemente fluente di passato e futuro, di memoria e progetto. Rispetto
al soggetto finito, che ha 1l mondo e la storia obiettiva fuori di sé, ¢
Soggettivita assoluta.

Pensati alla luce del rferimento a questo secondo tipo di
soggettivita, anche 1 concetti di «passato» e «futuro» acquistano un
senso nuovo. Qui il futuro anticipato assume il carattere di una
necessitd diversa, ma altrettanto ferrea della «necessitd assoluta
dell’essere». Qui del senso del progettato non fa parte il poter essere
altrimenti; al contrario, ci0 che € posto nel progetto & necessario, ed &
necessario non nel mero senso che accadra sicuramente oppure nel
senso che io lo voglio, 0o «lo devo», ma nel senso che io lo sono, in
quanto mi decido nel progetto come colui che lo sara. Sim-
metricamente il passato perde il significato di serie di eventi de-
terminati e determinanti che mi stanno alle spalle, cessa di rappre-
sentare il duro essere che ¢ quel che ¢ e predetermina il mio presente,
per acquisire il carattere di apertura ordinariamente riservato al futuro,
per divenire ci0 che il progetto lo fara esser stato.



Storia e decisione 165

IL.

Non pretendo certo con questo di aver chiarito né il concetto di
«soggettivita come storia», né 1 concetti di «passato» e «futuro» ad esso
connessi, né I'intreccio di memoria e progetto che tale «soggettivita»
rappresenta. Non credo neppure che questo chiarimento possa realiz-
zarsi compiutamente. Il pensiero filosofico quando accenna a questo
intreccio vivente di passato e futuro, che ¢ al tempo stesso intreccio di
essere € azione, di necessita e libertd, si fa costantemente esoterico.
Penso in particolare a certe pagine di Nietzsche sull’eterno ritorno (ad
esempio alla famosa immagine della porta carraia presente nello
Zarathustra, in cui si congiungono scontrandosi le due vie del passato e
del futuro*), o alle notturne allusioni di Schelling alla contrazione delle
varie dimensioni della temporalita nell’autodecisione dell’uomo nella
creazione originaria presenti nelle Untersuchungen iiber das Wesen der
menschlichen Freiheit’, o, infine, a quanto dice Heidegger nel com-
mento a questo testo di Schellings. Leggendo queste pagine si ha la
netta impressione che 1. se questo intreccio si lascia intendere, cio
possa accadere solo a condizione di trovarsi nell’attimo della decisione
storica in cui si inanellano passato e futuro e da cui scaturiscono
memoria € progetto; € 2. che forse questo intreccio non si lascia
interamente comprendere perché la «soggettivita come storia» € un
quadrato rotondo e per pensare davvero la storia come intreccio di
passato e futuro, di essere e azione, di necessita e liberta, ¢ piu prudente
abbandonare ogni’ riferimento al concetto di «soggettivita» elaborato

4 F. NIETZSCHE, Kritische Studienausgabe [=KSA], Miinchen/Berlin/New
York 1988, vol. 4, pp. 199-200.

5 F.W.J. SCHELLING, Philosophische Untersuchungen iiber das Wesen der
menschlichen Freiheit und die damit zusammenhdngenden Gegenstinde,
Frankfurt a. M. 1975, pp. 77-79.

6 M. HEIDEGGER, Schellings Abhandlung iiber das Wesen der menschlichen
Freiheit (1809), Tibingen 1971, pp. 186-187.

7 Ossia anche i riferimenti impliciti, non pienamente consapevoli. In Husserl
questi riferimenti impliciti sono piu evidenti: la scelta, intervenuta dopo la
pubblicazione della prima edizione delle Logische Untersuchungen, di
introdurre nella problematica fenomenologica il concetto di «soggettivita
trascendentale» non solo rinvia Husserl a Descartes, ma lo inserisce — ne sia o
no pienamente consapevole — nella tradizione filosofica dell’idealismo tedesco.
Ho cercato di mostrare altrove come, da un punto di vista storico-filologico,
I’anello di congiunzione fra Husserl e questa tradizione sia costituito da Paul
Natorp (cfr. C. SAv1, «Cassirer, Husserl e la «deduzione soggettiva> kantiana»



166 Cristina Savi

dalla tradizione filosofica moderna e, pil in particolare, dell’idealismo
tedesco®.

Tuttavia, malgrado la sua oscuritd, questo € 1’orizzonte entro cui,
naturalmente con molte oscillazioni, sia Husserl che Nietzsche inter-
pretano la storia. La storia — afferma Nietzsche sin dall’epoca della
Seconda inattuale® e finira per sottolineare anche Husserl nella Krisis e
in vari manoscritti risalenti agli stessi anni dell’opera tarda'® — non si
riduce alla mera successione obiettiva degli eventi, alla crosta esteriore
dei fatti. Per quanto questa sia una rappresentazione comune, che
abbaglia una certa storiografia e lo stesso storicismo, esiste un’altra
storia, pensata filosoficamente a partire dalla «soggettivita» (per usare
un termine husserliano) o dalla vita diveniente (per usare un termine
nietzschiano), una storia pensata a partire dall’ «Erlebnis» della stori-
citd, una storia «utile alla vita», che assume, rispetto, alla prima il
carattere dell’autenticita. Si tratta della storia esperita come orizzonte

in: Studi filosofici 20 [1997], pp. 201-214). 1l discorso su Nietzsche ¢ piu
complesso perché qui viene a mancare ogni riferimento terminologico alla
«Soggettivitd assoluta». La mia tesi, che mi limito ad enunciare rinviando per
I’argomentazione alla ricerca citata alla nota 2, si rifa, entro certi limiti, a quella
heideggeriana: a mio avviso, lungi dall’allontanarsi dalla tradizione filosofica
dell’idealismo tedesco elaborando il concetto di «volonta di potenza», Nietz-
sche con questo concetto porta alle estreme conseguenze la nozione hegeliana
di «Spirito». In proposito cfr. M. HEIDEGGER, Nietzsche, Pfullingen 1961,
vol. II, pp. 296-303.

8 E questa la via che imboccherd Heidegger tentando di pensare la storia
(Geschichte) come «Ereignis» dell’essere. L’uomo — dira all’epoca dei Beitréige
zur Philosophie — diviene realmente storico (geschichtlich) solo quando viene
interamente superata la sua umanizzazione — il dominio dell’'uomo come
soggetto — e la sua essenza viene dischiusa a partire dal suo riferimento
all’essere che «avviene» nella storia. Un pensiero radicale della storia, che va di
pari passo con l|'instaurazione della storicita autentica, implica insomma la
distruzione del concetto di «soggettivita» e |’abbandono dell’interpretazione
della natura dell’'uomo alla luce della nozione di «soggetto». Cfr. ad esempio
M. HEIDEGGER, Gesamtausgabe, Bd. 65: Beitrédge zur Philosophie (Vom Er-
eignis), Frankfurt a. M. 1979, pp. 492-494; ¢ M. HEIDEGGER, Gesamtausga-
be, Bd. 66: Besinnung, Frankfurt a. M. 1997, p. 168.

Cfr. in particolare F. NIETZSCHE, KSA, vol. 1, pp. 293-294.

10 Cfr. in particolare E. HUSSERL, Husserliana, Bd. VI: Die Krisis der europdii-
schen Wissenschaften und die transzendentale Phdanomenologie [=Krisis], Den
Haag 1954, pp. 71-74; ¢ E. HUSSERL, «Teleologie in der Philosophiege-
schichte», in: Husserliana, Bd. XXIX: Die Krisis der europdischen Wissen-
schaften und die transzendentale Phinomenologie. Ergdnzungsband. Texte aus

dem Nachlaf$ 1934-1935, Dordrecht 1994, pp. 362-420.



Storia e decisione 167

passato e futuro del presente vivente della decisione e dell’azione
filosofiche.

L’elaborazione di questo concetto di storia implica innanzitutto la
disobiettivazione del tempo storico e la sua reinterpretazione come
tempo vissuto, o, in altri termini, la trasformazione del tempo storico da
lineare a circolare o quasi-circolare. Il tempo cessa di venir rappre-
sentato come processo lineare di decadenza dell’apertura del futuro
nella determinatezza del passato. Il presente cessa di essere il punto in
cui il futuro che gli scorre costantemente incontro come possibilita si
capovolge in passato, che torna ad allontanarsi a ritroso come realta
effettuale. La linea del tempo si piega a circonferenza e si salda sul
presente, che assume lo statuto di 1. luogo di apparizione del passato
aperto dal futuro, in quanto l'anticipazione, nel presente, del compito
futuro piomba a ritroso sul passato e lo fa apparire come passato
orientato da un senso; e 2. luogo di produzione, di creazione del futuro
dal passato, in quanto dalla memoria del passato, che torna costante-
mente nel presente, scaturisce, conservante-innovante, il progetto per il
futuro. Ma, in secondo luogo, il presente acquista questo statuto di
luogo di apparizione e produzione della storia, perché il presente ¢
«decisione». Il termine, naturalmente, non va inteso nel suo significato
ordinario, non indica cio¢ un comportamento pratico, l’atto di un
individuo o di un collettivo che si pone un fine piuttosto di un altro.
«Decisione» indica invece 1’«autodecisione storica» con cui ’'umanita
decide di se stessa, dispone del proprio destino e nel contempo
dischiude il senso del proprio passato, attraverso il progetto filosofico
elaborato dal suo «funzionario» (Husserl!!) o «legislatore» (Nietz-
sche!2).

Né Husserl né Nietzsche hanno di fatto elaborato teoreticamente
questo concetto di storia. Se si cercasse nei loro testi una tematiz-
zazione esplicita e sistematica di questa visione, non la si troverebbe. E
tuttavia I’hanno in qualche modo esperito e presupposto nella propria
autocomprensione. Mostrarlo € un lavoro indiziario che ho tentato di
compiere nella ricerca di cul ho detto!3 e che qui, ovviamente, non puo
essere riproposto. Soprattutto la trasformazione del tempo storico da
lineare in circolare avviene, in entrambi gli autori, in modo decisamente

11 E. HUSSERL, Krisis, p. 15 e p. 72.
12 F. NIETZSCHE, KSA, vol. 5, p. 145; vol. 11, pp. 258-259 e pp. 611-613.
13 Cfr. sopra nota 2.



168 Cristina Savi

oscuro. Per darne conto, sarebbe necessario, per quel che riguarda
Nietzsche, dare un’interpretazione dei vari passi in cui si accenna alla
dottrina dell’eterno ritorno. E abbiamo gia richiamato I’esoterismo che
li caratterizza! Per quanto riguarda Husserl, invece, oltre a raccogliere i
vari indizi presenti nei testi in cui si occupa del problema della storia,
sarebbe necessario compiere un’operazione, ben pitt impegnativa, che,
come ha notato Elisabeth Stroker!4, Husserl stesso non sembra aver
realizzato: mettere in relazione le ricerche sulla temporalita immanente
con le meditazioni sulla storia e utilizzarle per la comprensione della
struttura del tempo storico.

E ovvio che per tutto questo, qui, manca il tempo. Ma per non
lasciar mancare del tutto qualche riferimento testuale, richiamerd due
brani molto noti, entrambi tardi, entrambi convulsi ed esaltati, in cui
emerge come per autocollocarsi nella storia, sia Nietzsche che Husserl
abbiano bisogno del concetto di «decisione», cosi come lo abbiamo
definito. Nel capitolo di Ecce Homo intitolato «Warum ich ein Schick-
sal bin» 1> Nietzsche afferma:

«Es wird sich einmal an meinen Namen die Erinnerung an etwas Ungeheures
ankniipfen, — an eine Kirisis, wie sie keine auf Erden gab, an die tiefste Collisi-
on, an eine Entscheidung heraufbeschworen gegen Alles, was bis dahin ge-
glaubt, gefordert, geheiligt worden war.»

E piu sotto da un nome a questa decisione:

«Umwerthung aller Werthe: das ist meine Formel fiir einen Akt hochster
Selbstbesinnung der Menschheit, der in mir Fleisch und Genie geworden ist.»

Qui I’azione filosofica di Nietzsche ¢ inserita nel contesto di quella
che oggi chiameremmo «una svolta epocale», una grande crisi storica,
in cui I'umanita prende una decisione su se stessa e questa decisione €
anticipata nel progetto filosofico nietzschiano di «trasvalutazione dei
valori». Gli stessi identici elementi — la crisi, la decisione con cui
'umanita decide del proprio stesso essere, ’anticipazione di questa
decisione nel progetto filosofico — si ritrovano nel § 7 della Krisis!®,
dove Husserl scrive fra I’altro:

14 E. STROKER, «Zeit und Geschichte in der Phinomenologie. Zur Frage ihres
Zusammenhanges», in: Phdnomenologische Forschungen, Bd. 14: Zeit und
Zeitlichkeit bei Husserl und Heidegger, Freiburg/Miinchen 1973, pp. 111-137.

15 F. NIETZSCHE, KSA, vol. 6, p. 365.

16 E. HUSSERL, Krisis, p. 15.



Storia e decisione 169

«Die ganz personliche Verantwortung fiir unser eigenes wahrhaftes Sein als
Philosophen in unserer innerpersonlichen Berufenheit trigt zugleich in sich die
Verantwortung fiir das wahre Sein der Menschheit, das nur als Sein auf ein Te-
los hin ist und, wenn iiberhaupt, zur Verwirklichung nur kommen kann durch
Philosophie — durch uns, wenn wir im Ernste Philosophen sind.»

Certo I’intonazione delle due pagine cui ho accennato € diversa:
nell’autodefinirsi, Nietzsche parla come individuo, mentre Husserl ha
di mira il proprio «esser filosofo»; d’altra parte Nietzsche contribuisce
ad approfondire la crisi da cui 'umanita uscira attraverso la trasvalu-
tazione dei valori, mentre Husserl la vive come una disgrazia storica,
cui occorre reagire contrapponendole I'ideale di una filosofia e di
un’umanitd autentiche; infine nella trasvalutazione dei valori nietz-
schiana 1’'umanita crea ex-novo il proprio essere, I’'uomo diviene oltre-
uomo, mentre nell’instaurazione della filosofia husserliana 1’umanita
ritrova il proprio essere eterno, solo temporaneamente offuscato dalla
crisi. Nietzsche insomma ¢ un rivoluzionario,!” Husserl un restau-
ratore'8. Ma cio non toglie che nel pensare la storia a partire dalla

17 Cfr. F. NIETZSCHE, KSA, vol. 11, pp. 611-613: «Endlich ging mir auf, dass es
zwei unterschiedliche Arten von Philosophen giebt, einmal solche, welche ir-
gend einen grossen Thatbestand von Werthschitzungen, das heisst ehemaligen
Werthsetzungen und Werthschépfungen (logischen oder moralischen), festzu-
halten haben, sodann aber solche, welche selber Gesetzgeber von Werthschit-
zungen sind. [...] Die eigentlichen Philosophen aber sind Befehlende und Ge-
setzgeber, sie sagen: so soll es sein! Sie bestimmen erst das Wohin und Wozu
des Menschen und verfiigen dabei iiber die Vorarbeit der philosophischen Ar-
beiter, jener Uberwiiltiger der Vergangenheit.»

18 Cfr. E. HUSSERL, Krisis, pp. 16-17: «Es erweist sich mit der neuen Aufgabe
und ihrem universalen apodiktischen Boden die praktische Moglichkeit einer
neuen Philosophie: durch die Tat. Es zeigt sich aber auch, dass auf diesen neuen
Sinn von Philosophie die ganze Philosophie der Vergangenheit, obschon ihr
selbst unbewusst, innerlich ausgerichtet war.» Pu0 essere utile notare, tuttavia,
che in un passo in un parla della decisione della filosofia kant-fichtiana a favore
dell’idealismo, Husserl, mutatis mutandis, si avvicina parecchio al linguaggio
rivoluzionario di Nietzsche: «Diese neue Philosophie [= la filosofia kant-
fichtiana] schafft ein vollig neues und das allein echte Menschheitsideal. Eine
vollige Umwertung aller Werte liegt ja klarlich in ihr beschlossen. [... sie] zeigt
den Weg, den einzigen Weg zur Erlosung in der Erhebung zum echten Mensch-
heitsideal wahrer Sittlichkeit. Mir dieser inneren Wiedergeburt, die Sache eines
einzigen heroischen Entschlusses ist, erwdchst ein villig neuer Menschentypus.
Solange der Mensch noch am <Affekt des Seins> krankt, in der Qual sinnlicher
Begierden der Mannigfaltigkeit irdischer Dinge und Antriebe preisgegeben,
lebt er notwendig ein zerstreutes, gewissermallen ausgegossenes Dasein. Die
Distraktion des unseligen Sinnenmenschen wandelt sich durch jene Wiederge-



170 Cristina Savi

decisione filosofica del presente i due si trovino sulla stessa barca, una
barca post-hegeliana, in cui la grande sintesi hegeliana di storia e
«soggettivitd» viene declinata agli scopi di un pensiero che, lungi dal
sorgere al tramonto e dal fermarsi alla comprensione di cio che & stato,
pretende di instaurare il futuro e fa del rinnovamento e della rigene-
razione dell’umanita la propria bandiera.

La barca, pero, fa acqua... Gli indizi sono molti, le ragioni com-
plesse e ho tentato di metterle a fuoco nella ricerca che ho gia citato. In
generale, il concetto di «decisione», che, come abbiamo visto, costi-
tuisce il luogo in cui si fa e appare la storia, in cui si intrecciano
memoria e progetto, in cui si annodano 1 fili del passato e del futuro, in
cui la crisi trova un punto di risoluzione e si capovolge nella rinascita
dell’umanita o, come preferisce dire Nietzsche, nella nascita dell’oltre-
uomo, non si rivela del tutto penetrabile alla ragione e oppone re-
sistenze alla comunicazione. Un piccolo indizio di questo fatto & gia
emerso ed ¢ costituito dalla retorica esaltata che entrambi 1 filosofi sono
costretti a mettere in atto quando si avvicinano a questo concetto: una
retorica che forse non stupisce in Nietzsche, ma che & ben piu in-
consueta in Husserl. Dietro tanto chiasso, forse si nasconde 1’ineffabile.
Un altro indizio, ben piu significativo, sta nell’oscillazione, anch’essa
presente nel pensiero di entrambi gli autori, fra due interpretazioni del
corso storico che, per ragioni opposte, mancano il concetto di «de-
cisione» che abbiamo definito: una perché sostituisce alla «decisione»
dell’'umanita, la «decisione» personale o individuale del filosofo, I’altra
perché, nell’annodare i fili di passato e futuro, elide addirittura il con-
cetto. Dal primo punto di vista la storia si trasforma nell’autobiografia
del filosofo. Nietzsche lo afferma anche senza pudore: la storia au-
tentica € storia vissuta e la storia vissuta € I’immenso orizzonte passato
e futuro che una personalita forte (nel senso che ha la forza di pro-
gettare e costruire il futuro e di vivere la storia dell’umanita come se
fosse la propria storia) si porta appresso.'® Husserl, come ¢ da at-
tendersi, € piu cauto, ma anch’egli, nel chiarire il proprio metodo di
considerazione storica, afferma che comprendere I'unita teleologica
della storia, al di sotto della crosta obiettiva dei fatti, significa intendere

burt in die Konzentration eines neuen geistigen Menschen, des in freier Selbst-
tatigkeit sich selbst immerfort schaffenden Idealisten.» («Fichtes Menschheits-
ideal» [1917], in: E. HUSSERL, Husserliana, Bd. XXV: Aufscitze und Vortréiige
[1911-1921], pp. 279-280, [corsivo c.s.])

19 Cfr. F. NIETZSCHE, KSA, vol. 1, pp. 293-294 ¢ vol. 3, p. 565.



Storia e decisione 171

il corso storico come se fosse attraversato da una volonta personale e
rivolto verso la realizzazione di un compito personale.? All’estremo
opposto, 1l concetto di decisione viene abbandonato e la storia cessa di
essere I’intreccio vivente di memoria e progetto, per divenire una suc-
cessione di eventi retta da una necessita obiettiva. Questa deriva sub-
entra quando Nietzsche e Husserl chiariscono il rapporto fra passato e
futuro come passaggio dalla crisi alla sua risoluzione: talvolta la
tentazione di intendere questo passaggio come una necessita inscritta
negli stessi eventi si fa fortissima, e 1 due filosofi si lasciano andare a
interpretare dialetticamente o quasi dialetticamente il rapporto fra la
crisi e la nuova epoca della storia dell’'umanita che le succedera
necessariamente. La dissoluzione dell’ideale di una filosofia universale,
che "'umanita, nella propria fondazione originaria, ha posto a se stessa
— si spinge a dire Husserl nella Krisis?! — rappresenta in realta la forza
propulsiva dello sviluppo storico. E piu di una volta Nietzsche presenta
la trasvalutazione dei valori come un autosuperamento del nichilismo.?

Queste oscillazioni, oltre a costituire un indizio dell’oscurita che
avvolge il concetto di decisione, lasciano forse trapelare qualcosa delle
ragioni di tale oscuritd. A ben pensarci, infatti, si tratta di ricadute
all’indietro rispetto all’orizzonte che abbiamo conseguito dal momento
in cui, per pensare il rapporto fra memoria e progetto, abbiamo intro-
dotto il concetto di «soggettivita come storia». Nella prima deriva, alla
«soggettivitd come storia» si sostituisce il soggetto personale o indi-
viduale, che, certo, in se stesso ¢ storia, ma & anche nella storia?3; nella
seconda si perde interamente il riferimento alla soggettivita. Cio che
dunque fa problema e tende a sottrarsi ¢ proprio il concetto di «sog-
gettivita come storia». Husserl e Nietzsche gli si avvicinano da an-
golature apparentemente molto diverse: in Nietzsche ¢ il concetto di
«volonta di potenza» o di «mondo del divenire» che si avvicina all’idea
limite di cid che ho chiamato «soggettivita come storia»24, in Husserl

20 E. HUSSERL, Krisis, pp. 71-73.

21 E. HUSSERL, Krisis, p. 10.

22 Cfr. ad esempio F. NIETZSCHE, KSA, vol. 13, pp. 189-190.

23 In Husserl questa oscillazione fra due concetti di soggettivita & addirittura
strutturale ed ha a che fare con I’enigma del parallelismo (della coincidenza e
differenza) fra la soggettivita psichica (che & nel mondo) e la soggettivita
trascendentale (che costituisce il mondo), e con I’enigma del passaggio dalla
prima alla seconda attraverso 1'epoché/riduzione fenomenologica. Cfr. ad
esempio E. HUSSERL, Krisis, pp. 182-185.

24 Cfr. sopra nota 7.



172 Cristina Savi

una certa interpretazione della «soggettivita trascendentale»?’. Eppure,
malgrado le importanti differenze, le oscurita strutturali cui questi con-
cetti danno luogo sono identiche. Un piccolo, piccolismo, riflesso lo ab-
biamo colto in questa breve discussione dell’intreccio di memoria e
progetto che costituisce la «soggettivita come storia» o, se si preferisce,
la «Soggettivita assoluta».

25 Non ¢ certo questo il luogo per passare in rassegna le varie declinazioni di
questo concetto cardine della fenomenologia husserliana. Per cercare di farmi
intendere mi limiter® a precisare che la «soggettivita trascendentale» assomiglia
alla «volonta di potenza» nietzschiana e a ci0 che qui abbiamo chiamato
«soggettivitd come storia», quando venga pensata come mero campo di feno-
meni animato dal flusso della vita costituente, che non ha piu il mondo fuori di
sé, ma lo costituisce nei suoi vari strati; come campo di fenomeni, quindi, che
coincide con il mondo stesso che diviene, anche se non per una propria
intrinseca motilita, ma perché attraversato da una sorta di energia donatrice di
senso. Purtroppo questa concezione della soggettivita, cui Husserl allude con le
metafore del «campo», del «flusso», della «vita» (cfr. ad esempio E. HUS-
SERL, Krisis, p. 159 e p. 179), non ¢ affatto stabile ed univoca, ma viene
sovente offuscata da altre interpretazioni di questo concetto. Da un lato la
«soggettivita trascendentale» appare come mero essere psichico (contrapposto
all’essere mondano); dall’altro come essere suscettibile di conoscenza
apodittica (nel senso che & assolutamente data a se stessa). E innegabile che
queste altre concezioni della soggettivita assoluta siano presenti in Husserl allo
stesso titolo e in modo persino pil esplicito della prima. A mio avviso, pero,
quando si guarda al pensiero husserliano dalla prospettiva del suo punto di
arrivo e non del suo punto di partenza, esse possono essere considerate come
dei residui delle vie attraverso cui Husserl si avvicina alla «soggettivita trascen-
dentale»: la via attraverso la critica della psicologia descrittiva e la via cartes-
iana, che passa attraverso I’elaborazione del progetto filosofico di una scienza
assoluta (cfr. R. BERNET/I. KERN/E. MARBACH, Edmund Husserl. Dar-
stellung seines Denkens, Hamburg 1989, pp. 81-103). Possono essere con-
siderate, insomma, come dei residui di quelle istanze che muovono origina-
riamente il pensiero di Husserl, ma sembrano giungere solo in pochi momenti
felici ad una vera conciliazione: Uirriducibile psicologismo da un lato, I’ideale
epistemologico di una scienza assolutamente fondata dall’altro. Cfr. in pro-
posito C. SAVI, Husserl e lo scetticismo, Milano 1995, pp. 217-242.



	Storia e decisione : Husserl e Nietzsche

