
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 60 (2001)

Artikel: Storia e decisione : Husserl e Nietzsche

Autor: Savi, Cristina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882918

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882918
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sludia philosophica 60/2001

Cristina Savi

Storia e decisione
Husserl e Nietzsche

This contribution deals with the late Nietzsche's and the late Husserl's thought on
history. It shows how both authors attempt to think about history in terms of a type
of cycle between memory and anticipation: between the past, insofar as it is
preserved in the present as the memory of the history of occidental decay: and the

future, which is anticipated in the present in the form of a decision from which a
philosophical taskfor the future arises. Some difficulties which confront this attempt to
think about history - whose special interest lies in the fact that it is common to two

very different forms of thought that are even often contrasted - are investigated.
These relate to the concept ofsubjectivity which lives on in both authors in different
ways.

«Der Übergang ist fur das historische Vorstellen je nur das Flüchtige
und <Episodische>, das verschwindet vor dem, was übergangen und

wohin übergangen wurde. Geschichtlich jedoch, aus der Wesung der
Wahrheit des Seyns gedacht, sammelt sich in ihm die Einzigkeit der
Geschichte in die Einheit des Ab-bruches zwischen Vollendung und

Anfang. Die historische Unscheinbarkeit des Übergangs und die
geschichtliche Würde seiner einzigen Tragkraft in das Gewesene und
das Künftige entsprechen sich. Übergang ist daher nie Vermittelung,
sondern Ent-scheidung, die sich nur in das gründen kann, wofür sie
als das zu Gründende entscheidet.»

Martin Heidegger1

i.

Con la mia relazione intendo proporre qualche riflessione sulla «e» che

congiunge i due termini che definiscono il tema del convegno in corso:
«memoria» e «progetto». Dietro questa «parolina» - «e» - si nasconde

un vero e proprio intrico di articolazioni possibili. Per parte mia, mi
porrô un compito molto limitato: cercherö di avvicinarmi a quella

1 M. Heidegger, Gesamtausgabe, Bd. 66: Besinnung, Frankfurt a.M. 1997,

pp. 404-405.



162 Cristina Savi

particolare congiunzione fra i due termini che mi pare realizzata dal

pensiero storico del tardo Husserl e, d'altra parte, del tardo Nietzsche,

per mostrare come due autori tanto diversi, che perseguono istanze
filosofiche persino contrapposte, abbiano entrambi tentato (con esiti

incerti) di pensare la storia instaurando una sorta di circolarità fra la
memoria del passato e il proprio progetto ftlosofico per l'avvenire.2

2 Perché proprio Husserl e Nietzsche? Innanzitutto, per un motivo contingente: la

présente relazione espone brevemente alcuni dei risultati di una ricerca su

«Husserl e Nietzsche» di prossima pubblicazione, realizzata fra il 1995 e il
1997 grazie ad una borsa del Dipartimento dell'Istruzione e délia Cultura del
Canton Ticino. Questo ovviamente non spiega l'accostamento decisamente
inusuale fra i due pensatori aU'interno délia ricerca stessa. A questo proposito, è

bene precisare che l'accostamento non è assolutamente determinate da ragioni
di natura filologica, quanto da precisi intenti teoretici. Per quanto mi è riuscito
di mostrare nel lavoro citato, infatti, la conoscenza husserliana dei testi e del

pensiero nietzschiano è stata piuttosto superficiale e sommaria. Va anzi detto
che, sin dagli anni giovanili, quando Husserl cita esplicitamente Nietzsche, lo fa

per dare un nome ad una sorta di nemico filosofico-culturale da confutare ad

ogni costo (cfr. ad esempio il frammento dall'introduzione alla lezione del
semestre estivo 1897 su «Ethik und Rechtsphilosophie» in: E. Husserl,
Husserliana, Bd. XXV11I: Vorlesungen über Ethik und Wertlehre 1908-1914,
Dordrecht/Boston/London 1988, pp. 381-383). Questa decisa e dichiarata
ostilità non esclude perö che gli sviluppi tardi del suo pensiero mostrino alcune
analogie strutturali con gli sviluppi tardi del pensiero nietzschiano. Già nel
1962, Rudolf Boehm attiré l'attenzione su questo punto in un articolo intitolato
«Deux points de vue: Husserl et Nietzsche» (in: Archivio difilosofia [1962], pp.
167-181) che mirava a sollevare e mostrare la legittimità di una domanda di
fondo, cui studi futuri avrebbero dovuto dare una risposta. Si chiedeva Boehm,
in conclusione del suo articolo: «Welcher Wille zur Macht sich im Ideal - oder
im <Mythus> - der europäischen Vernunft und des Vernunftrechts Europas
verbirgt - und welches Erbe europäischen und menschheitlichen Rationalismus in
der Metaphysik des Willens zur Macht?» (citato dalla versione tedesca: «Husserl

und Nietzsche» in R. Boehm, Vom Gesichtspunkt der Phänomenologie.
Husserl-Studien, Den Haag 1968, pp. 235-236). In seguito non si puö dire che
la questione posta da Boehm abbia tormentato il sonno degli studiosi di Husserl
e di Nietzsche. E tuttavia a me è sembrato che valesse la pena di raccogliere il
suo invito. Se fra due pensatori tanto distanti per stile e intenti, comunemente
considerati aH'origine di correnti filosofiche novecentesche alternative se non
antitetiche, fosse stato possibile individuare (o costruire?) un terreno comune,
con costellazioni concettuali e aporie in qualche modo confrontabili, si sarebbe
certamente scoperto qualcosa di molto profondo sulle vicende filosofiche del
secolo che si è appena chiuso, sulle quali, grazie anche alla mediazione di
Heidegger, Husserl e Nietzsche hanno inciso in modo antitetico ma ugualmente
potente.



Storia e decisione 163

Qualche chiarimento terminologico, per cominciare. Per «memoria»
intenderö «Fesser présente del passato, il darsi del passato nel présente»;

simmetricamente, «progetto» (traduce veramente «Voraussicht»!)
starà per «Fesser présente del futuro, il darsi del future nel présente».
La «e» di «memoria e progetto» congiunge dunque il darsi del passato
nel présente e il darsi del futuro nel présente. Corne li congiunge?

Se per rispondere ci lasciamo orientare dai concetti ordinari obiet-
tivi di «passato» e di «futuro», sembra innanzitutto che fra i lore modi
di darsi, e quindi fra memoria e progetto, sussista un'ineliminabile
asimmetria. Il passato si dà come irreversibilmente determinate, mentre
il futuro, per quanto prefigurato nel progetto, è ancora aperto:

«Das <muss>, das die Erwartung in sich birgt, - dice HusserP - ist keine absolute

Notwendigkeit des Seins, sondern Notwendigkeit eines antizipierten Seins.

[...] a priori undurchstreichbar ist dabei nur die Form einer möglichen Zukunft
und wohl auch, dass überhaupt etwas kommen wird.»

Fra Fanticipazione del futuro e il futuro, insomma, non c'è lo stesso

rapporte che vige fra la rammemorazione del passato e il passato: nella
misura in cui è determinate, del senso del futuro anticipate fa parte la

possibilité di essere altrimenti. Certo anche la rammemorazione puö
essere imprecisa e incorrere in veri e propri errori, ma rimane riferita
all'in sé del passato come totalité dei fatti realmente accaduti, mentre la

possibilité délia delusione è un momento costitutivo dell'anticipazione
di ciö che ancora ha da compiersi. Ma quest'asimmetria fra i modi di
darsi di passato e futuro li rende sostanzialmente indifferenti l'uno
all'altro: il passato è ciö che è stato in un modo determinate e non puö

più essere altrimenti, non saré il futuro a ridisegnarlo retroattivamente;
il futuro è ciö che è ancora aperto, potré indifferentemente ripetere op-
pure negare il passato. Da questo punto di vista, dunque, sotto la «e» di
memoria e progetto si nasconde un rapporte puramente estrinseco: il
mere formale trapassare, nel présente, del progetto in memoria.

In realté, pero, Fesperienza comune mostra anche che il rapporte fra
i due termini è ben più organico e di dipendenza reciprocal la memoria
definisce il quadro entre cui si instaura il progetto, e il progetto, a sua

volta, ridefinisce gli equilibri délia memoria. Questo emerge quando
anziché farsi orientare dai concetti ordinari obiettivi di «passato» e

«futuro», si tengano fermi i concetti ordinari di «memoria» e «pro-

3 E. Husserl, Husserliana, Bd. XI: Analysen zur passiven Synthesis (1918-
1926), Den Haag 1966, pp. 211-212.



164 Cristina Savi

getto» e si colga il riferimento essenziale a una «soggettività» proget-
tante / rammemorante che media fra i due termini, traendo dalla
memoria motivazioni per il progetto e dischiudendo/occludendo vie della
memoria a partire dal senso che il progetto proietta a ritroso sul passato.

Questa «soggettività» progettante / rammemorante, che si fa garante
del nesso organico che lega memoria e progetto, puö esser pensata in
vari modi. Si puö in particolare ritenere che essa instauri questo nesso,

oppure che essa sia questo nesso. Nel primo caso essa viene pensata
come soggetto, che ha fuori di sé il mondo e la sua temporalità, gli
orizzonti temporali obiettivi della storia passata e degli scenari futuri;
nel secondo come storia, ossia come divenire intrecciato di soggetto e

mondo. II soggetto, per quanto costituisca il luogo in cui si danno e si

congiungono passato e future, ha il passato e il future fuori di sé e

media, con un atto più o meno motivate, fra due termini che, per quanto
non interamente indifferenti, rimangono estranei. La soggettività pensata

come storia, invece, nell'intreccio di memoria e progetto è présente
a se stessa e decide di se stessa perché è il passato e il future del

présente in cui si danno il passato e il future. Questa soggettività non
media con un atto, ma è essa stessa mediazione, e mediazione fra sé e

sé: non è un punto astratto che ha dietro di sé un passato di cui si

ricorda e davanti a sé un future che progetta, ma è l'intreccio cos-
tantemente fluente di passato e future, di memoria e progetto. Rispetto
al soggetto finite, che ha il mondo e la storia obiettiva fuori di sé, è

Soggettività assoluta.
Pensati alla luce del riferimento a questo secondo tipo di

soggettività, anche i concetti di «passato» e «future» acquistano un
senso nuovo. Qui il future anticipate assume il carattere di una
necessità diversa, ma altrettanto ferrea della «necessità assoluta
dell'essere». Qui del senso del progettato non fa parte il poter essere
altrimenti; al contrario, ciö che è posto nel progetto è necessario, ed è

necessario non nel mere senso che accadrà sicuramente oppure nel
senso che io lo voglio, o «lo devo», ma nel senso che io lo sono, in

quanto mi decido nel progetto come colui che lo sarà. Sim-
metricamente il passato perde il significato di serie di eventi de-
terminati e determinanti che mi stanno aile spalle, cessa di rappre-
sentare il dure essere che è quel che è e prédétermina il mio présente,
per acquisire il carattere di apertura ordinariamente riservato al future,
per divenire ciö che il progetto lo farà esser stato.



Storia e decisione 165

II.

Non pretendo certo con questo di aver chiarito né il concetto di
«soggettività come storia», né i concetti di «passato» e «futuro» ad esso
connessi, né l'intreccio di memoria e progetto che tale «soggettività»
rappresenta. Non credo neppure che questo chiarimento possa realiz-
zarsi compiutamente. Il pensiero filosofico quando accenna a questo
intreccio vivente di passato e futuro, che è al tempo stesso intreccio di
essere e azione, di nécessita e libertà, si fa costantemente esoterico.
Penso in particolare a certe pagine di Nietzsche sull'eterno ritorno (ad

esempio alia famosa immagine della porta carraia présente nello
Zarathustra, in cui si congiungono scontrandosi le due vie del passato e

del futuro4), o alle nottume allusioni di Schelling alia contrazione delle
varie dimensioni della temporalità nell'autodecisione dell'uomo nella
creazione originaria presenti nelle Untersuchungen über das Wesen der
menschlichen Freiheit, o, infine, a quanto dice Heidegger nel
commente a questo testo di Schelling6. Leggendo queste pagine si ha la

netta impressione che 1. se questo intreccio si lascia intendere, cio

possa accadere solo a condizione di trovarsi nell'attimo della decisione
storica in cui si inanellano passato e futuro e da cui scaturiscono
memoria e progetto; e 2. che forse questo intreccio non si lascia
interamente comprendere perché la «soggettività come storia» è un
quadrate rotondo e per pensare davvero la storia corne intreccio di

passato e futuro, di essere e azione, di necessità e libertà, è più prudente
abbandonare ognP riferimento al concetto di «soggettività» elaborato

4 F. Nietzsche, Kritische Studienausgabe [=KSA], München/Berlin/New
York 1988, vol. 4, pp. 199-200.

5 F. W. J. SCHELLING, Philosophische Untersuchungen über das Wesen der
menschlichen Freiheit und die damit zusammenhängenden Gegenstände,
Frankfurt a. M. 1975, pp. 77-79.

6 M. Heidegger, Schellings Abluindlung über das Wesen der menschlichen
Freiheit 1809), Tübingen 1971, pp. 186-187.

7 Ossia anche i riferimenti impliciti, non pienamente consapevoli. In Husserl
questi riferimenti impliciti sono più evidenti : la scelta, intervenuta dopo la

pubblicazione della prima edizione delle Logische Untersuchungen, di
introdurre nella problematica fenomenologica il concetto di «soggettività
trascendentale» non solo rinvia Husserl a Descartes, ma lo inserisce - ne sia o

no pienamente consapevole - nella tradizione filosofica dell'idealismo tedesco.
Ho cercato di mostrare altrove corne, da un punto di vista storico-filologico,
l'anello di congiunzione fra Husserl e questa tradizione sia costituito da Paul

Natorp (cfr. C. Savi, «Cassirer, Husserl e la <deduzione soggettiva> kantiana»



166 Cristina Savi

dalla tradizione fdosofica moderna e, più in particolare, dell'idealismo
tedesco8.

Tuttavia, malgrado la sua oscurità, questo è l'orizzonte entro cui,
naturalmente con moite oscillazioni, sia Husserl che Nietzsche inter-

pretano la storia. La storia - afferma Nietzsche sin dall'epoca della
Seconda inattuale9 e fïnirà per sottolineare anche Husserl nella Krisis e

in vari manoscritti risalenti agli stessi anni dell'opera tarda10 - non si

riduce alla mera successione obiettiva degli eventi, alia crosta esteriore
dei fatti. Per quanto questa sia una rappresentazione comune, che

abbaglia una certa storiografia e lo stesso storicismo, esiste un'altra
storia, pensata fdosoficamente a partire dalla «soggettività» (per usare

un termine husserliano) o dalla vita diveniente (per usare un termine

nietzschiano), una storia pensata a partire dall' «Erlebnis» della stori-

cità, una storia «utile alia vita», che assume, rispetto, alia prima il
carattere dell'autenticità. Si tratta della storia esperita come orizzonte

in: Studi filosofici 20 [1997], pp. 201-214). Il discorso su Nietzsche è più
complesso perché qui viene a mancare ogni riferimento terminologico alia

«Soggettività assoluta». La mia tesi, che mi limito ad enunciare rinviando per
l'argomentazione alla ricerca citata alla nota 2, si rifà, entro certi limiti, a quella
heideggeriana: a mio avviso, lungi dall'allontanarsi dalla tradizione fdosofica
dell'idealismo tedesco elaborando il concetto di «volontà di potenza», Nietzsche

con questo concetto porta alle estreme conseguenze la nozione hegeliana
di «Spirito». In proposito cfr. M. Heidegger, Nietzsche, Pfullingen 1961,
vol. II, pp. 296-303.

8 È questa la via che imboccherà Heidegger tentando di pensare la storia
(Geschichte) come «Ereignis» dell'essere. L'uomo - dirà all'epoca dei Beiträge
zur Philosophie - diviene realmente storico (geschichtlich) solo quando viene
interamente superata la sua umanizzazione - il dominio dell'uomo come
soggetto - e la sua essenza viene dischiusa a partire dal suo riferimento
all'essere che «avviene» nella storia. Un pensiero radicale della storia, che va di
pari passo con l'instaurazione della storicità autentica, implica insomma la
distruzione del concetto di «soggettività» e l'abbandono dell'interpretazione
della natura dell'uomo alia luce della nozione di «soggetto». Cfr. ad esempio
M. Heidegger, Gesamtausgabe, Bd. 65: Beiträge zur Philosophie (Vom
Ereignis), Frankfurt a.M. 1979, pp. 492-494; e M. Heidegger, Gesamtausgabe,

Bd. 66: Besinnung, Frankfurt a.M. 1997, p. 168.

9 Cfr. in particolare F. Nietzsche, KSA, vol. 1, pp. 293-294.
10 Cfr. in particolare E. HUSSERL, Husserliana, Bd. VI: Die Krisis der europäi¬

schen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie [=Krisis], Den

Haag 1954, pp. 71-74; e E. Husserl, «Teleologie in der Philosophiegeschichte»,

in: Husserliana, Bd. XXIX: Die Krisis der europäischen
Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Ergänzungsband. Texte aus
dem Nachlaß 1934-1935, Dordrecht 1994, pp. 362-420.



Storia e decisione 167

passato e future del présente vivente délia decisione e dell'azione
filosofiche.

L'elaborazione di questo concetto di storia implica innanzitutto la
disobiettivazione del tempo storico e la sua reinterpretazione come
tempo vissuto, o, in altri termini, la trasformazione del tempo storico da
lineare a circolare o quasi-circolare. Il tempo cessa di venir rappre-
sentato corne processo lineare di decadenza dell'apertura del future
nella determinatezza del passato. Il présente cessa di essere il punto in
cui il future che gli scorre costantemente incontro corne possibilità si

capovolge in passato, che torna ad allontanarsi a ritroso corne realtà
effettuale. La linea del tempo si piega a circonferenza e si salda sul

présente, che assume lo statute di 1. luogo di apparizione del passato

aperto dal future, in quanto I'anticipazione, nel présente, del compito
future piomba a ritroso sul passato e lo fa apparire corne passato
orientato da un senso; e 2. luogo di produzione, di creazione del future
dal passato, in quanto dalla memoria del passato, che torna costantemente

nel présente, scaturisce, conservante-innovante, il progetto per il
future. Ma, in secondo luogo, il présente acquista questo statuta di
luogo di apparizione e produzione délia storia, perché il présente è

«decisione». Il termine, naturalmente, non va inteso nel suo significato
ordinario, non indica cioè un comportamento pratico, l'atto di un
individuo o di un collettivo che si pone un fine piuttosto di un altro.
«Decisione» indica invece l'«autodecisione storica» con cui l'umanità
decide di se stessa, dispone del proprio destino e nel contempo
dischiude il senso del proprio passato, attraverso il progetto filosofico
elaborato dal suo «funzionario» (Husserl11) o «legislatore»
(Nietzsche12).

Né Husserl né Nietzsche hanno di fatto elaborato teoreticamente

questo concetto di storia. Se si cercasse nei lore testi una tematiz-
zazione esplicita e sistematica di questa visione, non la si troverebbe. E

tuttavia l'hanno in qualche modo esperito e presupposto nella propria
autocomprensione. Mostrarlo è un lavoro indiziario che ho tentato di

compiere nella ricerca di cui ho detto13 e che qui, ovviamente, non puô
essere riproposto. Soprattutto la trasformazione del tempo storico da

lineare in circolare avviene, in entrambi gli autori, in modo decisamente

11 E. Husserl, Krisis, p. 15 e p. 72.
12 F. Nietzsche, KSA, vol. 5, p. 145; vol. 11, pp. 258-259 e pp. 611-613.
13 Cfr. sopra nota 2.



168 Cristina Savi

oscuro. Per darne conto, sarebbe necessario, per quel che riguarda
Nietzsche, dare un'interpretazione dei vari passi in cui si accenna alia
dottrina dell'eterno ritorno. E abbiamo già richiamato 1'esoterismo che
Ii caratterizza! Per quanta riguarda Husserl, invece, oltre a raccogliere i
vari indizi presenti nei testi in cui si occupa del problema della storia,
sarebbe necessario compiere un'operazione, ben più impegnativa, che,

come ha notato Elisabeth Ströker14, Husserl stesso non sembra aver
realizzato: mettere in relazione le ricerche sulla temporalité immanente

con le meditazioni sulla storia e utilizzarle per la comprensione della
struttura del tempo storico.

È ovvio che per tutto questo, qui, manca il tempo. Ma per non
lasciar mancare del tutto qualche riferimento testuale, richiamerö due

brani molto noti, entrambi tardi, entrambi convulsi ed esaltati, in cui

emerge come per autocollocarsi nella storia, sia Nietzsche che Husserl
abbiano bisogno del concetto di «decisione», cosî come lo abbiamo
definito. Nel capitolo di Ecce Homo intitolato «Warum ich ein Schicksal

bin»15 Nietzsche afferma:

«Es wird sich einmal an meinen Namen die Erinnerung an etwas Ungeheures
anknüpfen, - an eine Krisis, wie sie keine auf Erden gab, an die tiefste Collision,

an eine Entscheidung heraufbeschworen gegen Alles, was bis dahin
geglaubt, gefordert, geheiligt worden war.»

E più sotto dà un nome a questa decisione:

«Umwerthung aller Werthe: das ist meine Formel für einen Akt höchster

Selbstbesinnung der Menschheit, der in mir Fleisch und Genie geworden ist.»

Qui l'azione filosofica di Nietzsche è inserita nel contesta di quella
che oggi chiameremmo «una svolta epocale», una grande crisi storica,
in cui l'umanità prende una decisione su se stessa e questa decisione è

anticipata nel progetto filosofico nietzschiano di «trasvalutazione dei
valori». Gli stessi identici elementi - la crisi, la decisione con cui
l'umanità decide del proprio stesso essere, l'anticipazione di questa
decisione nel progetto filosofico - si ritrovano nel § 7 della Krisis16,
dove Husserl scrive fra l'altro:

14 E. Ströker, «Zeit und Geschichte in der Phänomenologie. Zur Frage ihres
Zusammenhanges», in: Phänomenologische Forschungen, Bd. 14: Zeit und
Zeitlichkeit bei Husserl und Heidegger, Freiburg/München 1973, pp. 111-137.

15 F. Nietzsche, KSA, vol. 6, p. 365.
16 E. Husserl, Krisis, p. 15.



Storia e decisione 169

«Die ganz persönliche Verantwortung für unser eigenes wahrhaftes Sein als

Philosophen in unserer innerpersönlichen Berufenheit trägt zugleich in sich die
Verantwortung für das wahre Sein der Menschheit, das nur als Sein auf ein Te-
los hin ist und, wenn überhaupt, zur Verwirklichung nur kommen kann durch
Philosophie - durch uns, wenn wir im Ernste Philosophen sind.»

Certo l'intonazione delle due pagine cui ho accennato è diversa:
neH'autodefinirsi, Nietzsche parla come individuo, mentre Husserl ha
di mira il proprio «esser filosofo»; d'altra parte Nietzsche contribuisce
ad approfondire la crisi da cui l'umanità uscirà attraverso la trasvalu-
tazione dei valori, mentre Husserl la vive come una disgrazia storica,
cui occorre reagire contrapponendole 1'ideale di una filosofta e di
un'umanità autentiche; inftne nella trasvalutazione dei valori nietz-
schiana l'umanità créa ex-novo il proprio essere, l'uomo diviene oltre-

uomo, mentre nell'instaurazione della filosofta husserliana l'umanità
ritrova il proprio essere eterno, solo temporaneamente offuscato dalla
crisi. Nietzsche insomma è un rivoluzionario,17 Husserl un restau-
ratore18. Ma ciö non toglie che nel pensare la storia a partire dalla

17 Cfr. F. Nietzsche, KSA, vol. 11, pp. 611-613: «Endlich ging mir auf, dass es

zwei unterschiedliche Arten von Philosophen giebt, einmal solche, welche
irgend einen grossen Thatbestand von Werthschätzungen, das heisst ehemaligen
Werthsetzungen und Werthschöpfungen (logischen oder moralischen), festzuhalten

haben, sodann aber solche, welche selber Gesetzgeber von Werthschätzungen

sind. [...] Die eigentlichen Philosophen aber sind Befehlende und
Gesetzgeber, sie sagen: so soll es sein! Sie bestimmen erst das Wohin und Wozu
des Menschen und verfügen dabei über die Vorarbeit der philosophischen
Arbeiter, jener Überwältiger der Vergangenheit.»

18 Cfr. E. Husserl, Krisis, pp. 16-17: «Es erweist sich mit der neuen Aufgabe
und ihrem universalen apodiktischen Boden die praktische Möglichkeit einer
neuen Philosophie: durch die Tat. Es zeigt sich aber auch, dass auf diesen neuen
Sinn von Philosophie die ganze Philosophie der Vergangenheit, obschon ihr
selbst unbewusst, innerlich ausgerichtet war.» Puö essere utile notare, tuttavia,
che in un passo in un parla della decisione della filosofia kant-fichtiana a favore
delPidealismo, Husserl, mutatis mutandis, si avvicina parecchio al linguaggio
rivoluzionario di Nietzsche: «Diese neue Philosophie [= la filosofia kant-
fichtiana] schafft ein völlig neues und das allein echte Menschheitsideal. Eine
völlige Umwertung aller Werte liegt ja klärlich in ihr beschlossen. [... sie] zeigt
den Weg, den einzigen Weg zur Erlösung in der Erhebung zum echten
Menschheitsideal wahrer Sittlichkeit. Mit dieser inneren Wiedergeburt, die Sache eines

einzigen heroischen Entschlusses ist, erwächst ein völlig neuer Menschentypus.
Solange der Mensch noch am <Affekt des Seins> krankt, in der Qual sinnlicher
Begierden der Mannigfaltigkeit irdischer Dinge und Antriebe preisgegeben,
lebt er notwendig ein zerstreutes, gewissermaßen ausgegossenes Dasein. Die
Distraktion des unseligen Sinnenmenschen wandelt sich durch jene Wiederge-



170 Cristina Savi

decisione filosofica del présente i due si trovino sulla stessa barca, una
barca post-hegeliana, in cui la grande sintesi hegeliana di storia e

«soggettività» viene declinata agli scopi di un pensiero che, lungi dal

sorgere al tramonto e dal fermarsi alia comprensione di ciö che è stato,
pretende di instaurare il futuro e fa del rinnovamento e della rigene-
razione deU'umanità la propria bandiera.

La barca, perd, fa acqua... Gli indizi sono molti, le ragioni com-
plesse e ho tentato di metterle a fuoco nella ricerca che ho già citato. In

generale, il concetto di «decisione», che, come abbiamo visto, costi-
tuisce il luogo in cui si fa e appare la storia, in cui si intrecciano
memoria e progetto, in cui si annodano i fili del passato e del futuro, in
cui la crisi trova un punto di risoluzione e si capovolge nella rinascita
deU'umanità o, come preferisce dire Nietzsche, nella nascita dell'oltre-
uomo, non si rivela del tutto penetrabile alla ragione e oppone re-
sistenze alla comunicazione. Un piccolo indizio di questo fatto è già
emerso ed è costituito dalla retorica esaltata che entrambi i filosofi sono
costretti a mettere in atto quando si avvicinano a questo concetto: una
retorica che forse non stupisce in Nietzsche, ma che è ben più in-
consueta in Husserl. Dietro tanto chiasso, forse si nasconde l'ineffabile.
Un altro indizio, ben più significativo, sta nell'oscillazione, anch'essa

présente nel pensiero di entrambi gli autori, fra due interpretazioni del

corso storico che, per ragioni opposte, mancano il concetto di
«decisione» che abbiamo definito: una perché sostituisce alla «decisione»

deU'umanità, la «decisione» personale o individuale del filosofo, l'altra
perché, nell'annodare i fili di passato e futuro, elide addirittura il
concetto. Dal primo punto di vista la storia si trasforma nell'autobiografia
del filosofo. Nietzsche lo afferma anche senza pudore: la storia au-
tentica è storia vissuta e la storia vissuta è l'immenso orizzonte passato
e futuro che una personalità forte (nel senso che ha la forza di pro-
gettare e costruire il futuro e di vivere la storia deU'umanità corne se

fosse la propria storia) si porta appresso.19 Husserl, corne è da at-

tendersi, è più cauto, ma anch'egli, nel chiarire il proprio metodo di
considerazione storica, afferma che comprendere l'unità teleologica
della storia, al di sotto della crosta obiettiva dei fatti, significa intendere

burt in die Konzentration eines neuen geistigen Menschen, des in freier
Selbsttätigkeit sich selbst immerfort schaffenden Idealisten.» («Fichtes Menschheitsideal»

[1917], in: E. Husserl, Husserliana, Bd. XXV: Aufsätze und Vorträge
[1911-1921], pp. 279-280, [corsivo c.s.|)

19 Cfr. F. Nietzsche, KSA, vol. 1, pp. 293-294 e vol. 3, p. 565.



Storia e decisione 171

il corso storico come se fosse attraversato da una volontà personale e

rivolto verso la realizzazione di un compito personale.20 All'estremo
opposto, il concetto di decisione viene abbandonato e la storia cessa di
essere l'intreccio vivente di memoria e progetto, per divenire una suc-
cessione di eventi retta da una necessità obiettiva. Questa dériva
subentra quando Nietzsche e Husserl chiariscono il rapporto fra passato e

futuro come passaggio dalla crisi alia sua risoluzione: talvolta la

tentazione di intendere questo passaggio come una necessità inscritta
negli stessi eventi si fa fortissima, e i due filosofi si lasciano andare a

inteipretare dialetticamente o quasi dialetticamente il rapporto fra la

crisi e la nuova epoca della storia dell'umanità che le succédera
necessariamente. La dissoluzione dell'ideale di una filosofia universale,
che l'umanità, nella propria fondazione originaria, ha posto a se stessa

- si spinge a dire Husserl nella Krisis21 - rappresenta in realtà la forza

propulsiva dello sviluppo storico. E più di una volta Nietzsche présenta
la trasvalutazione dei valori corne un awtosuperamento del nichilismo.22

Queste oscillazioni, oltre a costituire un indizio deU'oscurità che

avvolge il concetto di decisione, lasciano forse trapelare qualcosa delle

ragioni di taie oscurità. A ben pensarci, infatti, si tratta di ricadute
all'indietro rispetto aU'orizzonte che abbiamo conseguito dal momento
in cui, per pensare il rapporto fra memoria e progetto, abbiamo intro-
dotto il concetto di «soggettività corne storia». Nella prima dériva, alla

«soggettività corne storia» si sostituisce il soggetto personale o indi-
viduale, che, certo, in se stesso è storia, ma è anche nella storia23; nella
seconda si perde interamente il riferimento alla soggettività. Cio che

dunque fa problema e tende a sottrarsi è proprio il concetto di
«soggettività corne storia». Husserl e Nietzsche gli si avvicinano da an-

golature apparentemente molto diverse: in Nietzsche è il concetto di
«volontà di potenza» o di «mondo del divenire» che si avvicina all'idea
limite di ciô che ho chiamato «soggettività corne storia»24, in Husserl

20 E. Husserl, Krisis, pp. 71-73.
21 E. Husserl, Krisis, p. 10.

22 Cfr. ad esempio F. Nietzsche, KSA, vol. 13, pp. 189-190.
23 In Husserl questa oscillazione fra due concetti di soggettività è addirittura

strutturale ed ha a che fare con l'enigma del parallelismo (della coincidenza e

differenza) fra la soggettività psichica (che è nel mondo) e la soggettività
trascendentale (che costituisce il mondo), e con l'enigma del passaggio dalla
prima alla seconda attraverso l'epoc/îé/riduzione fenomenologica. Cfr. ad

esempio E. Husserl, Krisis, pp. 182-185.
24 Cfr. sopra nota 7.



172 Cristina Savi

una certa interpretazione délia «soggettività trascendentale»25. Eppure,
malgrado le important! differenze, le oscurità strutturali cui questi concetti

danno luogo sono identiche. Un piccolo, piccolismo, riflesso lo ab-
biamo colto in questa breve discussione dell'intreccio di memoria e

progetto che costituisce la «soggettività come storia» o, se si preferisce,
la «Soggettività assoluta».

25 Non è certo questo il luogo per passare in rassegna le varie declinazioni di

questo concetto cardine délia fenomenologia husserliana. Per cercare di farmi
intendere mi limiterè a precisare che la «soggettività trascendentale» assomiglia
alla «volontà di potenza» nietzschiana e a ciö che qui abbiamo chiamato
«soggettività corne storia», quando venga pensata come mero campo di feno-
meni animato dal flusso délia vita costituente, che non ha più il mondo fuori di
sé, ma lo costituisce nei suoi vari strati; come campo di fenomeni, quindi, che
coincide con il mondo stesso che diviene, anche se non per una propria
intrinseca motilità, ma perché attraversato da una sorta di energia donatrice di
senso. Purtroppo questa concezione délia soggettività, cui Husserl allude con le
metafore del «campo», del «flusso», délia «vita» (cfr. ad esempio E.
HUSSERL, Krisis, p. 159 e p. 179), non è affatto stabile ed univoca, ma viene
sovente offuscata da altre interpretazioni di questo concetto. Da un lato la

«soggettività trascendentale» appare come mero essere psichico (contrapposto
all'essere mondano); dall'altro corne essere suscettibile di conoscenza
apodittica (nel senso che è assolutamente data a se stessa). È innegabile che

queste altre concezioni délia soggettività assoluta siano presenti in Husserl alio
stesso titolo e in modo persino più esplicito délia prima. A mio avviso, perö,
quando si guarda al pensiero husserliano dalla prospettiva del suo punto di
arrivo e non del suo punto di partenza, esse possono essere considerate come
dei residui delle vie attraverso cui Husserl si avvicina alla «soggettività
trascendentale»: la via attraverso la critica délia psicologia descrittiva e la via cartes-
iana, che passa attraverso l'elaborazione del progetto ftlosofico di una scienza
assoluta (cfr. R. Bernet/I. Kern/E. Marbach, Edmund Husserl.
Darstellung seines Denkens, Hamburg 1989, pp. 81-103). Possono essere
considerate, insomma, come dei residui di quelle istanze che muovono origina-
riamente il pensiero di Husserl, ma sembrano giungere solo in pochi momenti
felici ad una vera conciliazione: l'irriducibile psicologismo da un lato, l'ideale
epistemologico di una scienza assolutamente fondata daU'altro. Cfr. in pro-
posito C. Savi, Husserl e lo scetticismo, Milano 1995, pp. 217-242.


	Storia e decisione : Husserl e Nietzsche

