
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 60 (2001)

Artikel: Das liberale Autonomieprinzip in einer sich verändernden Welt

Autor: Marti, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882917

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882917
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia philosophica 60/2001

Urs Marti

Das liberale Autonomieprinzip
in einer sich verändernden Welt1

Although modern egalitarian liberalism meets with a favourable response in
philosophical debate, its effective political influence is limited. There are mainly three

reasons for this. In the first place, contrary to dominant conservative positions,
liberalism supposes that the rules of social order can be changed through rational
deliberation. Secondly, liberalism is being threatened today by the loss of its
institutional preconditions. Thirdly, liberalism is confronted with the reproach that its

concept of freedom is inadequate to deal with global disparities of power and
wealth. If liberalism seems to be at the same time too radical, and not radical
enough, radical alternatives to liberalism can nevertheless only be credible if they

accept the ethical principle ofequal individual freedom.

Es ist noch nicht lange her, da erfreuten sich Erzählungen über den
weltweiten Siegeszug der liberalen Demokratie großer Beliebtheit.
Allerdings bestand auch nach 1989 kein Konsens darüber, was zu den
unverzichtbaren Bestandteilen liberaler Ordnung gehört. Verkündete
Francis Fukuyama in The End of History and the Last Man2, mit dem

globalen Triumph der liberalen Demokratie sei die ideologische
Entwicklung der Menschheit zu ihrer Vollendung gelangt, so setzte Bruce
Ackerman in seinem ebenfalls 1992 erschienenen Buch The Future of
Liberal Revolution3 die Hoffnung in das verschüttete revolutionäre
Potential des Liberalismus und sah in den Ereignissen von 1989 die Chance

für einen Neubeginn. Fukuyama räumte zwar ein, der weltweite
Durchbruch der kapitalistischen Konsumkultur alleine garantiere noch
nicht die Ausbreitung demokratischer Ordnung. Er war indes
überzeugt, im Streben der Menschen nach Anerkennung das fehlende Glied

1 Für kritische Kommentare danke ich Stefanie Brander, Birgit Christensen, Ka¬

trin Meyer, Brigitte Studer und Véronique Zanetti.
2 Fukuyama 1992; vgl. vor allem S. 79ff., 179 ff., 284 ff., 393 f.
3 Ackerman 1992; vgl. vor allem S. 8 ff., 121 f.



144 Urs Marti

zwischen liberaler Ökonomie und liberaler Politik gefunden zu haben.
Ackerman vermochte dagegen in den Verheißungen der Konsumgesellschaft

bloß armselige Befriedigungen und keineswegs das letzte Wort
der Geschichte zu erkennen. Ihm ging es darum, angesichts des Scheiterns

des Kommunismus das rationalistische Projekt der Revolution,
der sozialen Umgestaltung zu retten. Wie viele liberale Intellektuelle
verwies er auf die gemeinsame Herkunft von Liberalismus und
Kommunismus aus dem Geist der Aufklärung, auf zahlreiche Übereinstimmungen

im Prinzipiellen. Solche Affinitäten verleiteten konservative
Autoren zu ganz anderen Interpretationen des Umbruchs von 1989. Im
Scheitern des Marxismus glaubte etwa Werner Becker4 ein Indiz für
das Scheitern der rationalistischen politischen Philosophie schlechthin
erkannt zu haben, wozu er auch maßgebliche Positionen des modernen
Liberalismus wie namentlich die Ansätze von Rawls und Habermas
zählte. Gegen die abstrakte Universalität des individualistischen
Liberalismus spielte er die Kraft der Traditionen aus.

Wer politische Prinzipien ausschließlich als Ausdruck kultureller
Traditionen versteht und deren rationale Begründung für ein sinnloses

Unterfangen hält, kann leicht zum Schluss kommen, Liberalismus und
Demokratie seien Privilegien des Westens. Anders als etwa für Richard

Rorty ist für Ackerman ein solcher Relativismus unhaltbar. Tatsächlich
lässt sich die Reduktion von Demokratie und Menschenrechten auf eine
exklusive Kultur des Westens vor dem Hintergrund der westlichen
Geschichte nicht rechtfertigen.5 Entsprechende Auffassungen sind heute

allerdings bis ins akademische Milieu hinein populär, dies vor allem
dank Samuel Huntingtons The Clash of Civilizations6. Huntington weist
die Idee der Universalität einer liberalen, aufgeklärten Zivilisation als

falsch, unmoralisch und gefährlich zurück; die Weltpolitik der Zukunft
zeichnet er als Arena interkultureller Konflikte. Das wissenschaftliche
Fundament seiner Thesen ist jedoch dürftig. Um sie zu untermauern,
wäre eine ernsthafte Auseinandersetzung mit der Schwierigkeit, Begriffe

wie Kultur und Gemeinschaft zu definieren, nötig. Huntington
begnügt sich mit einer simplen, wenn auch keineswegs harmlosen
Definition; Kultur definiert er als die umfassendste Identifikationsmöglichkeit,

die sich Menschen anbietet, wobei er Identität als Resultat der Ab-

4 Becker 1996.
5 Ackerman 1992, S. 67f., 134f.; vgl. Marti 1996.
6 Huntington 1996, S. 49-54,199-202, 510 f.



Das liberale Autonomieprinzip in einer sich verändernden Welt 145

und Ausgrenzung, der Identifikation des «Feindes» deutet. Politische
Beziehungen, so sah es bekanntlich schon Carl Schmitt, beruhen auf
der Voraussetzung, dass zwischen dem Eigenen und dem Fremden exis-
tenzielle Konflikte möglich sind. Die universalen Ideale des Liberalismus

sind im Urteil von Schmitt denn auch unpolitische Ideale. Der
politische Feind ist der Fremde; seine Fremdheit reicht aus, um Konflikte
zu provozieren, die weder durch eine allgemein akzeptierte normative
Regelung noch durch eine neutrale Instanz entschieden werden
können.7

Wer mit dem Verweis auf die kulturell bedingte Relativität politischer

Normen bestreitet, dass liberale und demokratische Prinzipien
global konsensfähig sind, muss interkulturelle Spannungen allerdings
nicht zwingend in Begriffen existentieller Bedrohung beschreiben.
Gewiss können inkommensurable Erfahrungen Kommunikationsbarrieren
schaffen. Doch in den so genannten Kulturkonflikten der Gegenwart
fehlen gemeinsame Erfahrungshintergründe, wie sie hauptsächlich der

globale Kapitalismus schafft, in der Regel gar nicht. In unterschiedlichen

kulturellen Kontexten artikulieren sich heute Autonomieforderungen,

die aus der gesellschaftlichen Modernisierung resultieren oder
darauf reagieren. Kulturrelativistische Einwände gegen bestimmte
Rechtsansprüche erweisen sich nicht selten als Vörwand; sie dienen der

Rechtfertigung einer Politik, die einen Zustand asymmetrischer
Machtverteilung zwischen Geschlechtern, sozialen Klassen oder Gruppen
aufrechterhalten will. Schließlich unterstellt der Kulturrelativismus
häufig zu Unrecht eine homogene politisch-ethische Kultur von Nationen

oder Regionen. Es mag beispielsweise durchaus sein, dass sich eine

Mehrheit der Bürgerinnen und Bürger westlicher Länder zu
liberaldemokratischen Werten bekennt, dennoch ist fraglich, ob unter ihnen
ein Konsens besteht hinsichtlich des Inhalts solcher Prinzipien sowie
hinsichtlich der Konsequenzen, die sich daraus für Politik und Gesetzgebung

ergeben.
Tatsächlich ist die Rede von einer westlich-liberalen Wertegemeinschaft

irreführend, wie schon der Umstand zeigt, dass «Liberalismus»
im anglo-amerikanischen und im kontinental-europäischen Kontext
nicht die gleiche Bedeutung hat. Begriffsbestimmungen des Liberalismus

enthalten meist Kombinationen mehrerer Elemente. Liberalismus
lässt sich als ein Ideenkomplex definieren, der durch die Postulate der

7 Schmitt 1963, S. 27, 54ff.



146 Urs Marti

Selbstbestimmungsfähigkeit vernünftiger Individuen, der individuellen
Freiheitsrechte gegenüber dem Staat, der verfassungsmäßigen
Herrschaft sowie der Selbstregulierung der Ökonomie durch Markt und
Wettbewerb abgesteckt ist.8 Zwischen den verschiedenen Richtungen
des Liberalismus besteht hinsichtlich der Rangordnung dieser Prinzipien

jedoch kein Konsens. Ideengeschichtlich wird unterschieden
zwischen einem klassischen, tendenziell konservativen Liberalismus, der
sich primär an Prinzipien wie Privateigentum und Marktfreiheit orientiert,

sowie einem modernen, sozialdemokratisch ausgerichteten
Liberalismus, dessen besondere Sorge der individuellen Selbstverwirklichung

gilt.9 Dem modernen Liberalismus sind wichtige Impulse zu
verdanken, die die normative Reflexion in den letzten Jahrzehnten
belebt haben. Er lässt sich als theoretischer Ausdruck einer
wohlfahrtsstaatlich-interventionistischen Politik deuten, die seit der Periode des

New Deal bis in die ersten Nachkriegsjahrzehnte in westlichen Ländern

erfolgreich war. Als John Rawls dem Sozialliberalismus 1971 mit der

Veröffentlichung von A Theory of Justice ein theoretisches Fundament

gab, hatte diese Richtung gemessen an ihrem politischen Einfluss ihren
Höhepunkt bereits erreicht. Ronald Dworkins 1978 unternommener
Versuch einer Begriffsbestimmung ist von der Einsicht motiviert, dass

sich nicht mehr von selbst versteht, was als liberal gelten soll. Dworkin
zufolge erfordert eine liberale Haltung den Einsatz für Verteilungsgerechtigkeit,

aktive Wirtschaftspolitik und den Kampf gegen
gesellschaftliche Diskriminierung.10

Der hohe theoretische Anspruch, der die wichtigsten Arbeiten des

modernen, egalitären Liberalismus auszeichnet, wie auch die starke
Resonanz, auf die sie innerhalb der philosophischen Diskussion stoßen,
kontrastieren eigentümlich mit der bescheidenen Wirkung, die sie auf
die Politik ausüben. Gemessen an den in liberalen Demokratien gegenwärtig

dominierenden wirtschafts- und sozialpolitischen Auffassungen
nehmen sich egalitär-liberale Postulate radikal aus. Die gerechte
Verteilung von Nutzen und Lasten der sozialen Kooperation, auf die
Rawls' Gerechtigkeitskonzeption zielt,11 erfordert die Korrektur der
gegebenen Verteilungsordnung, sofern sie einer moralisch willkürlichen

8 Schiller 1992, S. 299.
9 Ryan 1993, S. 293 ff.
10 Dworkin 1985; vor allem S. 183, 187.
11 Zum Folgenden Rawls 1975, S. 23, 30, 83, 94, 112, 123, 308, 560.



Das liberale Autonomieprinzip in einer sich verändernden Welt 147

«Lotterie der Natur» entspricht. Rawls' Entwurf liegt die Überzeugung
zugrunde, ein bestehendes Gesellschaftssystem sei keine unveränderliche

Ordnung, sondern ein «menschliches Handlungsmuster». Die Wahl
eines Gesellschaftssystems erweist sich als ein Problem der Verteilung
sozialer Grundgüter. In Rawls' Sicht ist es sogar denkbar, dass die
Lösung in einer sozialistischen Ordnung besteht,12 vorausgesetzt, diese

respektiert den Vorrang der gleichen Grundfreiheiten.
Eine im Sinne der von Rawls bestimmten Kriterien gerechte Gesellschaft

muss Prinzipien entsprechen, denen Menschen als freie und gleiche

Vernunftwesen unter fairen Bedingungen zustimmen würden. Eine
Theorie, die einzig hypothetische Entscheidungen vernünftiger,
autonomer Individuen als politische Legitimitätskriterien gelten lässt und
sowohl den religiös-kulturellen Traditionen wie dem Markt die normative

Kompetenz abspricht, dürfte im politischen Alltag zeitgenössischer
liberaler Demokratien auf allenfalls bescheidene Sympathien stoßen.

Innerhalb der philosophischen Diskussion erwächst dem
liberalegalitären Autonomie-Gedanken von konservativer, kommunitaristi-
scher, libertärer und postmoderner Seite mehr oder weniger dezidierter
Widerspruch. Der seit einiger Zeit politisch dominierende Neoliberalismus,

der konservative und libertäre Motive verknüpft, stützt sich auf
andere theoretische Prämissen als der egalitäre Liberalismus. Friedrich
von Hayek hielt die Auffassung, wonach Gesetze einem autonomen
gesetzgeberischen Willen entspringen, für verhängnisvoll; ihm zufolge
sind grundlegende normative Maßstäbe von der Natur beziehungsweise
von der spontan entstandenen Marktordnung vorgegeben. Hayek wies
denn auch den modernen, nicht auf Verhaltensregeln, sondern auf
individuellen Rechtsansprüchen basierenden Gerechtigkeitsbegriff zurück.

Folgerichtig vermochte er im Prinzip der Volkssouveränität nur den

Ausdruck rationalistischen Aberglaubens zu sehen. Seine libertären

Nachfolger polemisieren heute mit Vorliebe gegen den «rights-
liberal ism».13

Politisch befindet sich der egalitäre Liberalismus in der Defensive.
Weltweit wenden sich (sozial-)demokratische Parteien von seinen Po-
stulaten ab und orientieren sich zunehmend an diffusen Konzepten
einer neuen Mitte. Auch philosophisch scheint der egalitäre Liberalismus

12 Rawls 1975, S. 83, 305 ff., 314 ff.
13 Hayek 1969, S. 71 f.; 1980, S. 74f.; 1981, S. 93-103, 139 f., 150 f.; Jasay

1995, S. 51-63.



148 Urs Marti

auf dem Rückzug zu sein; Wolfgang Kersting vermag in dessen

Gerechtigkeitstheorien neuerdings nur noch «begrifflich exaltierte
Konstruktionsspiele» zu erblicken, die politisch unbrauchbar sind.14 Nicht
nur die Idee distributiver Gerechtigkeit, sondern die rationalistische

Konzeption individueller Autonomie insgesamt stößt bei den
philosophischen Gegnern des Liberalismus auf Ablehnung.

Den Zusammenhang zwischen einem bestimmten Verständnis von
Autonomie sowie dem rationalistischen Ansatz des modernen Liberalismus

hat Jeremy Waldron überzeugend herausgearbeitet.15 Entscheidend

in seiner Argumentation ist der Hinweis auf die aufklärerischen
Wurzeln des liberalen Denkens. Gemäß liberaler Überzeugung muss
sich jede Autorität vor dem Tribunal der Vernunft verantworten, und
die sozialen Regeln müssen gegenüber jeder individuellen Vernunft
gerechtfertigt werden. Die Idee individueller Autonomie findet ihre
notwendige Ergänzung in der Idee der Zustimmung aller betroffenen
Individuen als Quelle der politischen Legitimität. Vertragstheoretische
Begründungsmodelle sind aber bekanntlich mit erheblichen Problemen

verknüpft: Wird die tatsächliche Zustimmung aller als Kriterium gefordert,

dürfte kaum eine bestehende Gesellschaft als legitim gelten; wird
dagegen der Vertragsschluss bloß als Hypothese vorausgesetzt, so muss
die Theorie vorgängig Kriterien vernünftiger Entscheidung aufstellen
und akzeptieren, dass die Vernunft aller potentiellen Vertragspartner
eine kontrafaktische Annahme ist. Liberale Politik kann dann allerdings
nicht neutral sein, wie Waldron festhält; sie ist auf starke Annahmen
hinsichtlich der Vernunft der politischen Akteure angewiesen. Auch in
weiterer Hinsicht erweist sich der Liberalismus als radikale Theorie,
deren Affinitäten zum Marxismus unübersehbar sind. Mit diesem teilt
er die Überzeugung, dass gesellschaftliche Ordnungen für die menschliche

Vernunft transparent und alle Machtstrukturen einschließlich jener
im privaten und ökonomischen Bereich legitimationsbedürftig und
aufgrund rationaler Erörterung veränderbar sind.

Der Autonomiebegriff des egalitären Liberalismus beruht auf
Voraussetzungen, die im klassisch-liberalen und libertären wie auch im
kommunitaristischen Freiheitsverständnis fehlen. Für Antirationalisten
wie Hayek und Oakeshott ist bereits die Idee vernünftiger Gesetzge-

14 Kersting 2000, S. 5 f.
15 Waldron 1993; vor allem S. 37 ff., 43 ff., 55-62.



Das liberale Autonomieprinzip in einer sich verändernden Welt 149

bung anstößig.16 Auf breiten Widerspruch stößt sodann das
abstraktindividualistische Ideal der Person, wie es Kant formuliert hat und wie
es zeitgenössische liberale Theorien aufnehmen. Rawls hält Kants
Begriff der Autonomie für das entscheidende Element seiner Ethik. Dieser
zufolge sind moralische Gesetze Gegenstand von Vernunftentscheidungen

und müssen unter Bedingungen angenommen werden, die die
Menschen als freie, gleiche und vernünftige Wesen kennzeichnen.17 Mit
Hilfe der Urzustands-Hypothese sucht Rawls Kants Auffassung zu
konkretisieren. Im Urzustand kommt den Parteien rationale Autonomie
zu, sie sind frei, eine bestimmte Vorstellung des Guten zu wählen, ihren
Vorteil zu suchen und ihre Ziele zu verwirklichen. Als Bürgerinnen und

Bürger müssen sie aber zugleich vernünftig sein; nur insofern sie faire
Regeln sozialer Kooperation anerkennen, kommt ihnen vollständige
politische Autonomie zu. Das Vernünftige - das Handeln gemäß uni-
versalisierbaren Maximen - ist dem Rationalen - der Wahrnehmung
eigener Interessen - übergeordnet, Gerechtigkeitsprinzipien dürfen
mithin nicht im Namen von ökonomischen Nutzenerwägungen relativiert

werden.18 Ähnlich wie Rawls konstruiert Jürgen Habermas seine

politische Philosophie auf dem Fundament der Idee vernünftiger
Selbstgesetzgebung.19 Er sucht den Nachweis der Gleichursprünglich-
keit von privater und öffentlicher Autonomie beziehungsweise von
Menschenrechten und Volkssouveränität dadurch zu erbringen, dass er
die Ausübung politischer Autonomie als kommunikative Praxis
bestimmt. Im Sinne einer diskurstheoretisch verstandenen Konzeption der

Selbstgesetzgebung sind nur jene Handlungsnormen gültig, denen alle
Betroffenen als Teilnehmer an vernünftigen Diskursen zustimmen können.

Ihre öffentliche Autonomie können die Staatsbürgerinnen und

Staatsbürger nur dann ausüben, wenn ihre private Autonomie gesichert
ist, zugleich können sie nur dank der Ausübung ihrer öffentlichen
Autonomie zu einem Konsens hinsichtlich der Regelung ihrer privaten
Autonomie gelangen.

Das liberale Autonomiekonzept geht zurück auf Kants Definition
des Rechts als «Inbegriff der Bedingungen, unter denen die Willkür des

einen mit der Willkür des andern nach einem allgemeinen Gesetze der

16 Waldron 1999, S. 17-23; vgl. Oakeshott 1991.
17 Rawls 1975, S. 283 f.
18 Rawls 1992, S. 87f., 93-105; 1998, S. 148-159.
19 Habermas 1992, S. 122-135, 153ff.; 1996, S. 298-303; 1998, S. 173-177;

vgl. auch Brunkhorst 1994, Zweiter Teil.



150 Urs Marti

Freiheit zusammen vereinigt werden kann»20. Die von Rousseau und
Kant entwickelte Lehre von der Volkssouveränität ist für dieses Konzept

insofern maßgeblich, als sie weder im Sinne libertärer Auffassungen

den Vorrang der privaten Autonomie, noch im Sinne bestimmter
republikanischer Positionen den Vorrang der öffentlichen Autonomie
behauptet. Eine politische Ordnung ist dann legitim, wenn sie individuelle

Freiheit garantiert und wenn freie Individuen ihr zustimmen können.

Gemäß der Idee der Selbstgesetzgebung müssen die Adressaten
des Rechts zugleich dessen Autoren sein. Eine solche Auffassung setzt

vernünftige Individuen voraus, deren Handlungsmotiv die Bereitschaft
darstellt, ausgehend vom Verständnis ihrer selbst als autonomer Wesen
auch alle anderen als autonome Wesen zu respektieren; zugleich setzt
sie eine politische Realität voraus, worin individuelle Autonomie keine
Fiktion ist. Die Globalisierung der Wirtschaft und die dadurch bewirkte
Relativierung der nationalstaatlichen Souveränität bedeuten im
Hinblick auf diese Voraussetzungen nicht unbedingt einen Fortschritt.
Wenn Staaten ihre Regelungskompetenz freiwillig oder gezwungenermaßen

an andere Institutionen abgeben, die im Sinne der Zustimmung
aller Betroffenen nicht als legitimiert gelten können, dann korreliert der
Souveränitätsverlust mit einer generellen Abnahme der Möglichkeit
demokratischer Regelung. Beim Zustandekommen weltpolitisch
relevanter Entscheidungen sind heute weder die Beteiligung aller Parteien
noch deren gleiche Freiheit gewährleistet. Die Ideen einer globalen
Selbstgesetzgebung und einer souveränen Weltrepublik bleiben solange
utopisch, als ein Zustand, in dem weltweit gilt, dass die möglichen
Adressaten des Rechts zugleich dessen Urheber sind, nicht erreicht ist.
Die Frage, ob das Autonomiekonzept des egalitären Liberalismus global

konsensfähig ist, muss vorderhand wohl abschlägig beantwortet
werden. Dies hat aber nichts mit kulturellen Differenzen zu tun,
sondern mit fehlenden institutionellen Bedingungen. Ein globaler
demokratischer Gesetzgebungsprozess kann erst in Gang kommen, wenn
sämtliche Erdenbürgerinnen und -bürger über effektive Partizipationsmöglichkeiten

verfügen und frei entscheiden können, was eine tief
greifende Veränderung der bestehenden Machtverteilung bedingt.

Ein vorläufiges Fazit muss somit negativ ausfallen: Wenn das auf
die Entfaltung individueller Autonomie zielende liberale Projekt im 20.

Jahrhundert zwar nur ansatzweise realisiert worden ist, der Politik aber

20 Kant WA VIII, S. 337, Metaphysik der Sitten A 33.



Das liberale Autonomieprinzip in einer sich verändernden Welt 151

doch Wege zu weisen vermochte, so droht ihm im Zuge der Globalisierung

und insbesondere der wirtschafts- und sozialpolitischen Deregulierung

der Verlust jener institutionellen Voraussetzungen, vor deren
Hintergrund seine Postulate überhaupt sinnvoll erhoben werden können.21

Die Radikalität des Liberalismus gerät mit den ökonomischen und
politischen Machtverhältnissen der Gegenwart notwendig in Konflikt. Es

mag durchaus sein, dass der egalitäre Liberalismus nicht im Namen
eines radikaleren Begriffs von Gleichheit bestritten werden kann, weil
es keinen radikaleren Begriff von Gleichheit gibt, wie Dworkin
behauptet. Allerdings ist Kymlickas Vermutung, das egalitäre Axiom des

Liberalismus habe Konsequenzen, die die liberal-kapitalistischen
Institutionen sprengen würden, ebenso plausibel.22 Die Radikalisierung
liberaler Postulate erscheint dann als konsequent, wenn sie von der

Frage nach den Möglichkeitsbedingungen individueller Autonomie
motiviert ist. Aus dem von Kant postulierten grundlegenden Recht der

gleichen subjektiven Handlungsfreiheit lässt sich ein Recht auf Einbezug

in ein handlungsfähiges politisches Gemeinwesen herleiten. Negative

und aktive Freiheitsrechte ergänzen sich notwendig. Auch positiven

Freiheitsrechten kommt im egalitären Liberalismus eine wichtige
Bedeutung zu, doch bleibt ihr erwünschtes Ausmaß umstritten.
Grundsätzlich stellt sich die Frage, ob das Recht auf Autonomie nicht
notwendig ein Recht auf sämtliche Voraussetzungen einschließt, welche
erforderlich sind, um Autonomie zu verwirklichen. Als «basic rights»
bezeichnet Henry Shue Rechte, deren Genuss notwendige Bedingung
für den Genuss jedes anderen möglichen Rechts ist. Shue zählt dazu

Sicherheit, Subsistenz und elementare Freiheitsrechte wie insbesondere

politisch-gesellschaftliche Partizipationsrechte. Basale Rechte sind
soziale Garantien für die Befriedigung elementarer Bedürfnisse. Sie
verschaffen, wie es Shue formuliert, den Machtlosen ein Veto gegenüber
den sie bedrohenden wirtschaftlichen und politischen Gewalten.23

Von der Frage nach der effektiven Entscheidungsfreiheit der
Machtlosen ist jene Kritik motiviert, die dem Liberalismus nicht ein zu
abstraktes, sondern im Gegenteil ein zu konkretes Menschenbild
vorwirft, das nur Interessen und Handlungsmöglichkeiten privilegierter
Bevölkerungsteile berücksichtigt. Wie Onora O'Neill gezeigt hat, sind

21 Vgl. Habermas 1998, S. 91-196.
22 Vgl. Dworkin 1990, S. 301, Kymlicka 1996, S. 95 ff.
23 Shue 1996, S. 18f., 67f., 71 f.



152 Urs Marti

Gerechtigkeitstheorien, die Erfahrungen von Ohnmacht und
Fremdbestimmung ausblenden, wie sie insbesondere die Situation armer Frauen
in armen Ländern prägen, der Situation der Unterprivilegierten
unangemessen, gleichgültig, ob sie sich als liberal oder als kommunitari-
stisch verstehen. Die Inadäquatheit ist jedoch, so O'Neills Argument,
keine Folge der Abstraktion. Normative Theorien können auf Abstraktionen

nicht verzichten, müssen sich aber vor Idealisierungen hüten.
Die Abstraktion von Geschlecht, Klasse und Nationalität ist solange
zulässig, als sie nicht eine bestimmte Idealvorstellung zum Maßstab
erhebt, der zum Beispiel nur männliche Angehörige höherer sozialer
Schichten in westlichen Industrieländern genügen können. Idealisierung

liegt vor, wenn von der effektiven Handlungsfähigkeit privilegierter

politischer Akteure auf die Handlungsfähigkeit aller potentiellen
Akteure geschlossen wird. Gerechtigkeitstheorien müssen folglich
danach beurteilt werden, ob sie eine befriedigende Antwort auf die Frage
zu geben vermögen, wie Menschen selbst in Situationen politischer
Ausgrenzung und ökonomischer Abhängigkeit die Chance haben, die
ihnen zugedachte Position zu verweigern oder neu auszuhandeln.24

Wer moniert, die Bedingungen der Möglichkeit, gewisse Freiheitsrechte

effektiv zu genießen, seien im Liberalismus nicht hinreichend
bedacht, kann dennoch mit diesem universalistische und egalitäre
Überzeugungen teilen. Zu prüfen ist, inwiefern zeitgenössische linke
Positionen liberale Postulate radikalisieren, inwiefern sie diese
grundlegend in Frage stellen. Affinitäten zum Liberalismus sind in den letzten

Jahrzehnten etwa von Autoren betont worden, die dem analytischen
Marxismus zugerechnet werden. In der von dieser Seite unternommenen

Rekonstruktion der normativen Grundlagen der marxistischen
Philosophie kommt dem Autonomiebegriff vorrangige Bedeutung zu.
Die angebliche Souveränität des Konsumenten erweist sich in dieser
Sicht als fiktiv, weil der Markt der Ort heteronomer Präferenzenbildung
ist. Individuelle Bedürfnisbefriedigung kann, so formuliert es Jon Elster,

kein Kriterium für politische Normen und Entscheidungen sein,

wenn individuelle Bedürfnisse durch Prozesse geformt werden, die die

Entscheidung vorwegnehmen. Das einseitig negative Freiheitsverständnis

wird im Namen der individuellen Autonomie kritisiert, weil es

das Problem der Fremdbestimmung in der Artikulation von Bedürfnissen

und Interessen ausblendet. Präferenzen können in dieser Sicht erst

24 O'Neill 1993.



Das liberale Autonomieprinzip in einer sich verändernden Welt 153

dann als rational gelten, wenn sie unter Bedingungen der
Selbstbestimmung zustande kommen, wenn Personen optimal informiert und
über realistische Alternativen aufgeklärt sind. Autonomes Handeln setzt
somit gesellschaftliche Freiheit in einem Maß voraus, das in liberalen
Theorien in der Regel unterboten wird; dazu gehört insbesondere die

gleichmäßige Verteilung der ökonomischen Mittel, die die autonome
Ausbildung von Präferenzen erlauben.25

Die Antwort auf die Frage nach der Vereinbarkeit von Liberalismus
und Marxismus hängt zu einem guten Teil davon ab, ob das liberale
oder das aristotelische Element bei Marx stärker betont wird. Die
Aufspaltung des Menschen in bourgeois und citoyen beraubt ihn, so
argumentiert der junge Marx, der Kooperationsmöglichkeiten, der
«gesellschaftlichen Kräfte», die er braucht, um handeln und seine Umgebung
politisch gestalten zu können. Seit 1845 gilt Marx' Interesse dann vor
allem der Dialektik von individueller und kollektiver Autonomie. Im
späteren Werk wird die Kritik präziser: die liberale Menschenrechtsauffassung

blendet jene Sphären der Gesellschaft aus, in der die Mehrheit
der Menschen nicht über die Macht verfügt, frei und nach Maßgabe
ihres wohlverstandenen Eigeninteresses zu entscheiden.26 Aus dieser
Kritik lassen sich als Forderungen die Durchsetzung individueller
Freiheitsrechte in der Produktionssphäre sowie die Veränderung der
Produktionsverhältnisse gemäß dem Kriterium ihrer Kompatibilität mit der

gleichen Freiheit aller Menschen herleiten. Nun fungiert das Prinzip
individueller Autonomie in der Theorie von Marx zwar als grundlegendes

normatives Kriterium, diese Theorie ist jedoch zugleich von einem
Grundsatz der aristotelischen Ethik geprägt: Legitim kann eine
Sozialordnung in der Sicht von Marx nur dann sein, wenn sie den Menschen
die Entwicklung und vollständige Ausbildung der in ihnen angelegten
Fähigkeiten erlaubt.

Dem aristotelischen Prinzip, demzufolge Menschen ihre angeborenen

oder erlernten Fähigkeiten einsetzen und entwickeln wollen,
kommt im Rahmen einer Theorie des Guten entscheidende Bedeutung
zu, und darauf ist eine liberale Gerechtigkeitskonzeption angewiesen,
wie Rawls festhält. Teleologische beziehungsweise perfektionistische
Grundsätze dürfen jedoch den Vorrang des Rechten vor dem Guten

25 Elster 1983, S. 20ff.; 1987, S. 211-243; 1991.
26 Marx MEW 1, S. 363-370, «Zur Judenfrage»; MEW 3, S. 65-77, Deutsche

Ideologie; MEW 25, S. 189 ff., Das Kapital I.



154 Urs Marti

nicht in Frage stellen.27 Ansätze, die Konzeptionen von Aristoteles und
Marx aufnehmen, werden heute namentlich von Martha Nussbaum und

Amartya Sen vertreten. Nussbaum und Sen weisen die kommunitaristi-
sche und kulturrelativistische Kritik des Liberalismus zurück, gleichwohl

anerkennen sie die Rawls'sche Vorrangregel nicht. Sen versteht
die Rawls'schen Primärgüter als Mittel zum Zweck der Freiheit. In
seinem eigenen Ansatz geht es dagegen, wie er betont, um den Zweck
selbst, um den Umfang der Freiheit.28 Wird Freiheit als das von allen
anzustrebende höchste Gut bestimmt und als Begriff definiert, der
sowohl Freiheitsrechte wie die Möglichkeit, die je eigene Konzeption des

guten Lebens zu verwirklichen, beinhaltet, dann wird die Vorrangregel
hinfällig. Nussbaum schreibt der Politik umfassende Kompetenzen zu
und spricht in diesem Kontext von der Priorität des Guten. Sie ist sich

der Gefahren des Paternalismus jedoch bewusst. Die Aufgabe der Politik

besteht denn auch in ihrer Konzeption nicht darin, den Menschen
eine bestimmte Konzeption des Guten aufzuzwingen, wohl aber darin,
die materiellen und institutionellen Voraussetzungen bereitzustellen, die
Menschen in den Stand versetzen, bestimmte Tätigkeiten ausüben, ihre

Anlagen entwickeln, sich weiterbilden und frei entscheiden zu können.
Der Staat ist verantwortlich für die Förderung menschlicher Fähigkeiten,

vor allem der Entscheidungsfähigkeit. Ihm obliegt, so Nussbaums

Formulierung, die Beseitigung aller Hindernisse, die zwischen
Menschen und der vollen Entfaltung ihrer Fähigkeiten stehen, wozu auch

Produktionsverhältnisse und patriarchale Strukturen gehören. Die von
egalitären Liberalen vorgeschlagene schwache Theorie des Guten wie
die von ihnen geforderte Neuverteilung der Ressourcen wird dieser

Sachlage nicht gerecht. Nussbaum zufolge muss die Politik auf eine
institutionelle und soziale Revolution zielen und sich dabei an einer
starken ethischen Konzeption von Selbstbestimmung und
Selbstverwirklichung orientieren.29

Neuerdings legt Nussbaum größeren Wert auf die Verankerung ihres
Ansatzes im politischen Liberalismus. Die gleiche Wahlfreiheit aller
Menschen in grundlegenden Angelegenheiten ist für sie der wichtigste
universell gültige Wert. Freiheit ist notwendig mit einer Position
verbunden, die die Ausübung dieses Rechts erlaubt; entsprechend weit

27 Rawls 1975, S. 43 f., 433-437, 463-472.
28 Sen 1992, S. XI, 36ff.
29 Nussbaum 1999, S. 32-45.



Das liberale Autonomieprinzip in einer sich verändernden Welt 155

geht die Verantwortung des Staates, der Rechte garantiert. Alle
Menschen sollen ihre eigene Konzeption des Guten verwirklichen können,
wobei einzig der Anspruch der anderen Menschen auf gleiche Freiheit
ihrem Streben nach Entfaltung Grenzen setzt. Nussbaum behauptet
einen engen Zusammenhang zwischen ihrem Begriff von Fähigkeiten
und der Idee der Menschenrechte, wobei sie sowohl an bürgerliche und

politische wie an soziale und ökonomische Freiheitsrechte denkt. Sie

schlägt schließlich vor, Rechte als kombinierte, sowohl die innere
Entwicklung der Anlagen wie auch die äußeren Bedingungen der
Ausübung umfassende Fähigkeiten zu verstehen.30 Sens Kritik der
Rawls'schen Gerechtigkeitstheorie zielt in die gleiche Richtung. Positive

Freiheit meint bei Sen nicht nur und nicht primär das Recht auf
Teilhabe am gesellschaftlichen Wohlstand, sondern die Macht, sich
zwischen verschiedenen Alternativen entscheiden und die Entscheidung
umsetzen zu können. Ähnlich wie Marx begreift Sen Unfreiheit auch
als das Ergebnis fehlender Handlungs- und Entfaltungsmöglichkeiten,
wie sie durch soziale und ökonomische Verhältnisse bedingt sein können.

Wie Marx sieht Sen indes die Schwierigkeit, dass gerade eine
egalitäre Theorie vom Faktum der Ungleichheit der Menschen ausgehen

muss, um Lösungen definieren zu können, die allen Menschen gerecht
werden. In diesem Kontext fragt er nach der «Fokalvariablen», nach
dem gerechtigkeitsrelevanten Gegenstand der Gleichverteilung. Die

Frage hat bekanntlich schon Marx zur Kritik egalitärer Gerechtigkeitsauffassungen

veranlasst. Es ist also zu untersuchen, wie egalitäre Kriterien

zu bestimmen sind, damit sie in der Anwendung nicht ein «Recht
der Ungleichheit» sanktionieren.31 Jenes Gut, von dem alle Menschen
idealerweise einen gleichen Anteil bekommen sollten, wäre als

Handlungsvermögen zu bezeichnen, als Freiheit der Wahl und Ausführung
von Lebensplänen. Die von liberaler Seite proklamierte Priorität negativer

und allenfalls aktiver Freiheiten vor sozialen und ökonomischen
Bedürfnissen wird Sen zufolge der Realität der Armut nicht gerecht.
Zwar bestimmt auch er eine Vörrangregel, orientiert sich dabei aber an
einer radikalen Konzeption von Freiheit; er spricht von «substantive
freedoms». Als ein soziales Produkt ist Freiheit ihm zufolge angewiesen

auf eine ganze Reihe von Voraussetzungen, die von Nahrung und

30 NUSSBAUM 2000, S. 51-59, 68f., 74, 84-86, 96-101.
31 Marx MEW 19, S. 21, «Kritik des Gothaer Programms».



156 Urs Marti

Gesundheit über Ausbildung bis hin zu Partizipation und der Abwesenheit

von ökonomischem Zwang reichen.32 Der Aristotelismus von Sen

und Nussbaum wie übrigens auch Ansätze eines marxistischen
Liberalismus33 orientieren sich letztlich ebenso wie der moderne Liberalismus
am Grundsatz, wonach die Legitimität einer politisch-sozialen Ordnung
sich am Grad individueller Freiheit und Selbstbestimmung bemisst, den
sie gewährt, die Freiheit des Individuums jedoch ihre Grenzen in der

gleichen Freiheit aller anderen finden muss. Wenn die freie Lebensgestaltung

als das höchste Gut bestimmt und eine Regel des Vorrangs des

Rechten vor dem Guten oft nicht explizit definiert wird, wird implizit
dennoch Rawls' Grundsatz befolgt, wonach Recht und Gerechtigkeit
die Grenze ziehen und das Gute das Ziel setzt.34

Gleichsam als normatives Gewissen bleibt die Idee individueller
Autonomie auch für radikale Philosophien unverzichtbar. Anzufügen
bleibt in diesem Zusammenhang, dass Kants Begriff von Autonomie
nicht gleichbedeutend ist mit Freiheit, Selbstbestimmung, Unabhängigkeit

oder individueller Souveränität. Die Freiheit des Willens im Sinne
der Unabhängigkeit vom Einfluss fremder Ursachen bestimmt Kant als

negative Freiheit. Positive Freiheit dagegen ist Autonomie als die

Fähigkeit des Willens, sich selbst ein Gesetz zu geben; das Prinzip der
Autonomie ist der kategorische Imperativ.35 Unter positiver Freiheit
wird heute gemeinhin etwas anderes verstanden, etwa, im Anschluss an

Thomas Marshall, ein Recht auf Teilhabe am Produkt der gesellschaftlichen

Kooperation, oder, im Anschluss an Sen, «empowerment» als

Anspruch auf ausreichende Macht, um selbstgewählte Ziele verwirklichen

zu können. Dennoch ist Kants Unterscheidung auch für die

zeitgenössische politische Philosophie wegleitend. Idealerweise sollte die

Aufgabe von Staat und Gesetzgebung darin bestehen, jenes Ausmaß

negativer Freiheit im Sinne der Unabhängigkeit von fremdem Zwang
zu garantieren, das erforderlich ist, damit Menschen sowohl autonom
entscheiden als auch entsprechend dieser Entscheidung handeln können.

Heteronomie manifestiert sich sowohl in der Gestalt von Privilegien

als auch in der Gestalt von Ohnmacht.

32 Sen 1992, S. 2, 31-34, 39-42; 1999, S. XII, 5, 18, 31, 63 ff., 75, 283 ff.; vgl.
Crocker 1995.

33 Vgl. Gilbert 1990, Reiman 1997.
34 Rawls 1975, S. 50; 1992, S. 365.
35 Kant WA VII, S. 74f., 81 f., Grundlegung zur Metaphysik der Sitten A 87,

97f.; vgl. O'Neill 2000, S. 29-49.



Das liberale Autonomieprinzip in einer sich verändernden Welt 157

Angesichts der Tatsache, dass die Mehrheit der Weltbevölkerung
heute keine reelle Chance hat, an der Gestaltung der wirtschaftlichen
und politischen Ordnung zu partizipieren, mutet die liberale Idee der

Selbstbestimmung wie ein Versprechen an, das mit der kapitalistischen
Modernisierung an Sprengkraft gewinnt, innerhalb der kapitalistischen
Ordnung aber an Grenzen stößt. Kant hat in der Zeit der Französischen
Revolution bei seinen gelehrten Zeitgenossen einen uneigennützigen
Enthusiasmus für das Prinzip der republikanischen Verfassung konstatiert.

Heute lässt sich bei politisch engagierten Menschen von einem
Enthusiasmus für den Grundsatz der gleichen Autonomie aller
Erdenbürgerinnen und -bürger sprechen. Ob dieser Enthusiasmus die künftige
Weltpolitik zu inspirieren vermag und seinen Niederschlag in
institutionellen, ökonomischen und sozialen Reformen finden wird, ist heute

schwer zu entscheiden. Die Überwindung des globalen Zustands
ungleicher Verteilung von Macht, Rechten, sozialen Gütern und
Entwicklungschancen wird ohne weitreichende ökonomische Regulierungen

und Umverteilungen, ohne Einschränkungen des Ressourcenverbrauchs

und Veränderungen von Konsumgewohnheiten keine Aussicht
auf Erfolg haben. Politische Handlungsmaximen sind daraufhin zu prüfen,

ob sie die Handlungsmöglichkeiten anderer Menschen, das heißt
auch von Menschen anderer Länder und Weltregionen, nicht vermindern;

folglich sind insbesondere Forderungen nach unbeschränkter
Wirtschafts- und Handelsfreiheit am Kriterium ihrer Kompatibilität mit
der gleichen Handlungsfreiheit aller Menschen zu messen. In manchen
Fällen wird ein Gewinn an Handlungsfähigkeit auf Seiten der bislang
Benachteiligten nur aus einem Verlust, einer Einschränkung der
Handlungsfreiheit auf Seiten der bislang Privilegierten resultieren können;
solche «Umverteilungen» werden mit großer Wahrscheinlichkeit
Konflikte provozieren, die den Enthusiasmus dämpfen könnten. Aber
womöglich kann eine «Positivierung» oder «Materialisierung» des

Freiheitsbegriffs dazu beitragen, bei der Mehrheit der bislang Benachteiligten

neue Begeisterung für liberale Ideale zu wecken.
Der Blick auf die Welt der Gegenwart hinterlässt einen zwiespältigen

Eindruck. Oberflächlich gesehen scheint die Geschichte eher Fu-

kuyama als Ackerman Recht gegeben zu haben. Die grenzenlose
Expansion der kapitalistischen Marktwirtschaft scheint unaufhaltsam zu
sein und wird als Selbstzweck von immer mehr politischen Kräften
bejaht. Dabei wird die angebliche Unmöglichkeit, liberale Postulate

konsequent umzusetzen und demokratische Verhältnisse aufzubauen,
oft als notwendiges Übel in Kauf genommen. Solange jedoch die Frage



158 Urs Marti

offen bleibt, wo in dieser neuen Welt die Demokratie ihren Ort finden
kann, behalten Kräfte der politischen Veränderung ihre Chance. Kann
ein revolutionärer Liberalismus in dieser Situation neues Profil gewinnen?

Gewiss ist, dass die Glaubwürdigkeit künftiger revolutionärer
Projekte daran zu prüfen ist, ob sie auf einen Zustand zielen, der den im
Kapitalismus erreichten Grad von Freiheit nicht vermindert, sondern
erhöht. Ungewiss ist dagegen, ob der linke, egalitäre Liberalismus, der
sich durch ein hoch entwickeltes Sensorium für Ungerechtigkeiten
auszeichnet, überhaupt fähig und gewillt ist, sich mit der Frage nach der
Revolution ernsthaft auseinander zu setzen. In einer rätselhaften
Formulierung hat Rawls wahrscheinlich einer schwerwiegenden Sorge des

Liberalismus Ausdruck gegeben: Man muss, so Rawls, «versuchen, den

Tag der Abrechnung so weit wie möglich hinauszuschieben und die

Gesellschaft so einzurichten, dass er womöglich gar nicht anbricht»36.

Literatur

ACKERMAN, B. (1992), The Future of Liberal Revolution, New Haven/London

Becker, W. (1996), «Die Überlegenheit der Demokratie», in: K. Bayertz
(Hg.), Politik und Ethik, Stuttgart, S. 40-62

BRUNKHORST, H. (1994), Demokratie und Differenz. Egalitärer Individualismus,
Fankfurt a. M

Crocker, D. A. (1995), «Functioning and Capability: The Foundations of Sen's
and Nussbaum's Development Ethic», in: M. Nussbaum/J. Glover,
Women, Culture and Development, Oxford, S. 153-198

Dworkin, R. (1985), «Liberalism» [1978], in: A Matter of Principle, Cambridge
MA/London, S. 181-204

— (1990), Bürgerrechte ernstgenommen, Frankfurt a. M. [OA 1978]

Elster, J. (1983), Sour grapes. Studies in the subversion of rationality, Cam¬

bridge
— (1987), Subversion der Rationalität, Frankfurt a. M. / New York

— (1991), «The Possibility of Rational Politics», in D. Held (ed.): Political
Theory Today, Cambridge, S. 115-142

Fukuyama, F. (1992), Das Ende der Geschichte, München [OA 1992]

Gilbert, A. (1990), Democratic individuality, Cambridge/New York

Habermas, J. (1992), Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des

Rechts und des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt a. M.

— (1996), Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theorie, Frank¬

furt a. M.

36 Rawls 1975, S. 337



Das liberale Autonomieprinzip in einer sich verändernden Welt 159

— 1998), Die postnationale Konstellation. Politische Essays, Frankfurt a. M.
Hayek, F. A. v. (1969), Freiburger Studien, Tübingen
— (1980), Recht, Gesetzgebung und Freiheit, Bd. 1: Regeln und Ordnung, Mün¬

chen [OA 1973]

— (1981), Recht, Gesetzgebung und Freiheit, Bd. 2: Die Illusion der sozialen Ge¬

rechtigkeit, Landsberg am Lech [OA 1976]

HUNTINGTON, S. P. (1996), Kampfder Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpoli¬
tik im 21. Jahrhundert, München/Wien [OA 1996]

JASAY, A. DE (1995), Liberalismus neugefaßt - fiir eine entpolitisierte Gesell¬

schaft, Berlin [OA 1991]

Kant, 1. (WA), Werkausgabe, Frankfurt a. M. 1968

KERSTING, W. (2000), Theorien der sozialen Gerechtigkeit, Stuttgart/Weimar
Kymlicka, W. (1996), Politische Philosophie heute. Eine Einführung, Frankfurt

a.M. [OA 1990]

Marti, U. (1996), «Die Fallen des Paternalismus. Eine Kritik an Richard Rortys
politischer Philosophie», in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 2, S. 259-270

Marx, K./Engels, F. (MEW), Werke, Berlin/Ost 1956ff.
NUSSBAUM, M. C. (1999), Gerechtigkeit oder Das gute Leben, Frankfurt a.M.
— (2000), Women and Human Development. The Capabilities Approach, Cam¬

bridge
Oakeshott, M. (1991), «Rationalism in politics» [1947], in: Rationalism in poli¬

tics and other essays, Indianapolis, S. 5-42

O'Neill, O. (1993), «Justice, Gender, and International Boundaries», in: M.
NUSSBAUM/A. Sen (eds.): The Quality ofLife, Oxford, S. 303-323

— (2000), Bounds ofJustice, Cambridge

Rawls, J. (1975), Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt a.M. [OA 1971]

— (1992), Die Idee des politischen Liberalismus. Aufsätze 1978-1989, Frank¬

furt a. M.

— (1998), Politischer Liberalismus, Frankfurt a.M. [OA 1993]

Reiman, J. (1997), Critical Moral Liberalism, Lanham/London
Ryan, A. (1993), «Liberalism», in: R.E. Goodin/Ph. Pettit (eds.), A Com¬

panion to Contemporary Political Philosophy, Oxford, S. 291-311

Schiller, T. (1992), «Liberalismus», in: Lexikon der Politik, Bd. 1: Politische
Theorien, hg. von D. Nohlen und R.-O. Schultze, München, S. 298-305

Schmitt, C. (1963), Der Begriff des Politischen, Text von 1932 mit einem Vor¬

wort und drei Corollarien, Berlin
Sen, A. (1992), Inequality Reexamined, New York/Oxford
— 1999), Development as Freedom, New York

Shue, H. (1996), Basic Rights: Subsistence, Affluence and U.S. Foreign Policy,
Second Edition, Princeton/New Jersey

Waldron, J. (1993), «Theoretical foundations of liberalism» [1987], in: Liberal
rights. Collected papers 1981-1991, Cambridge UP, S. 35-62

— (1999), The Dignity ofLegislation, Cambridge




	Das liberale Autonomieprinzip in einer sich verändernden Welt

