Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 60 (2001)

Artikel: Das liberale Autonomieprinzip in einer sich verandernden Welt
Autor: Marti, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882917

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882917
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia philosophica 60/2001

URS MARTI

Das liberale Autonomieprinzip
in einer sich verindernden Welt!

Although modern egalitarian liberalism meets with a favourable response in phi-
losophical debate, its effective political influence is limited. There are mainly three
reasons for this. In the first place, contrary to dominant conservative positions, lib-
eralism supposes that the rules of social order can be changed through rational
deliberation. Secondly, liberalism is being threatened today by the loss of its insti-
tutional preconditions. Thirdly, liberalism is confronted with the reproach that its
concept of freedom is inadequate to deal with global disparities of power and
wealth. If liberalism seems to be at the same time too radical, and not radical
enough, radical alrernatives to liberalism can nevertheless only be credible if they
accept the ethical principle of equal individual freedom.

Es ist noch nicht lange her, da erfreuten sich Erzihlungen iiber den
weltweiten Siegeszug der liberalen Demokratie grofler Beliebtheit. Al-
lerdings bestand auch nach 1989 kein Konsens dariiber, was zu den un-
verzichtbaren Bestandteilen liberaler Ordnung gehort. Verkiindete
Francis Fukuyama in The End of History and the Last Man?, mit dem
globalen Triumph der liberalen Demokratie sei die ideologische Ent-
wicklung der Menschheit zu ihrer Vollendung gelangt, so setzte Bruce
Ackerman in seinem ebenfalls 1992 erschienenen Buch The Future of
Liberal Revolution® die Hoftfnung in das verschiittete revolutionire Po-
tential des Liberalismus und sah in den Ereignissen von 1989 die Chan-
ce fiir einen Neubeginn. Fukuyama rdumte zwar ein, der weltweite
Durchbruch der kapitalistischen Konsumkultur alleine garantiere noch
nicht die Ausbreitung demokratischer Ordnung. Er war indes iiber-
zeugt, im Streben der Menschen nach Anerkennung das fehlende Glied

1 Fiir kritische Kommentare danke ich Stefanie Brander, Birgit Christensen, Ka-
trin Meyer, Brigitte Studer und Véronique Zanetti.

FUuKuyaMA 1992; vgl. vor allem S. 791f., 179 ff., 284 ff., 393 f.

ACKERMAN 1992; vgl. vor allem S. 8ff., 121f.

[OSIN o }



144 Urs Marti

zwischen liberaler Okonomie und liberaler Politik gefunden zu haben.
Ackerman vermochte dagegen in den VerheiBungen der Konsumgesell-
schaft bloB armselige Befriedigungen und keineswegs das letzte Wort
der Geschichte zu erkennen. Ihm ging es darum, angesichts des Schei-
terns des Kommunismus das rationalistische Projekt der Revolution,
der sozialen Umgestaltung zu retten. Wie viele liberale Intellektuelle
verwies er auf die gemeinsame Herkunft von Liberalismus und Kom-
munismus aus dem Geist der Aufklirung, auf zahlreiche Ubereinstim-
mungen im Prinzipiellen. Solche Affinititen verleiteten konservative
Autoren zu ganz anderen Interpretationen des Umbruchs von 1989. Im
Scheitern des Marxismus glaubte etwa Werner Becker* ein Indiz fiir
das Scheitern der rationalistischen politischen Philosophie schlechthin
erkannt zu haben, wozu er auch maligebliche Positionen des modernen
Liberalismus wie namentlich die Ansitze von Rawls und Habermas
zihlte. Gegen die abstrakte Universalitit des individualistischen Libe-
ralismus spielte er die Kraft der Traditionen aus.

Wer politische Prinzipien ausschlieBlich als Ausdruck kultureller
Traditionen versteht und deren rationale Begriindung fiir ein sinnloses
Unterfangen hilt, kann leicht zum Schluss kommen, Liberalismus und
Demokratie seien Privilegien des Westens. Anders als etwa fiir Richard
Rorty ist fiir Ackerman ein solcher Relativismus unhaltbar. Tatsdchlich
lasst sich die Reduktion von Demokratie und Menschenrechten auf eine
exklusive Kultur des Westens vor dem Hintergrund der westlichen Ge-
schichte nicht rechtfertigen.’ Entsprechende Auffassungen sind heute
allerdings bis ins akademische Milieu hinein populir, dies vor allem
dank Samuel Huntingtons The Clash of CivilizationsS. Huntington weist
die Idee der Universalitit einer liberalen, aufgeklirten Zivilisation als
falsch, unmoralisch und gefihrlich zuriick; die Weltpolitik der Zukunft
zeichnet er als Arena interkultureller Konflikte. Das wissenschaftliche
Fundament seiner Thesen ist jedoch diirftig. Um sie zu untermauern,
wire eine ernsthafte Auseinandersetzung mit der Schwierigkeit, Begrif-
fe wie Kultur und Gemeinschaft zu definieren, nétig. Huntington be-
gniigt sich mit einer simplen, wenn auch keineswegs harmlosen Defi-
nition; Kultur definiert er als die umfassendste Identifikationsmoglich-
keit, die sich Menschen anbietet, wobei er Identitiit als Resultat der Ab-

4 BECKER 1996.
5 ACKERMAN 1992, S. 671, 134f.; vgl. MARTI 1996.
6 HUNTINGTON 1996, S. 49-54, 199-202, 510f.



Das liberale Autonomieprinzip in einer sich veriindernden Welt 145

und Ausgrenzung, der Identifikation des «Feindes» deutet. Politische
Beziehungen, so sah es bekanntlich schon Carl Schmitt, beruhen auf
der Voraussetzung, dass zwischen dem Eigenen und dem Fremden exis-
tenzielle Konflikte moglich sind. Die universalen Ideale des Liberalis-
mus sind im Urteil von Schmitt denn auch unpolitische Ideale. Der po-
litische Feind ist der Fremde; seine Fremdheit reicht aus, um Konflikte
zu provozieren, die weder durch eine allgemein akzeptierte normative
Regelung noch durch eine neutrale Instanz entschieden werden kon-
nen.’

Wer mit dem Verweis auf die kulturell bedingte Relativitédt politi-
scher Normen bestreitet, dass liberale und demokratische Prinzipien
global konsensfihig sind, muss interkulturelle Spannungen allerdings
nicht zwingend in Begriffen existentieller Bedrohung beschreiben. Ge-
wiss konnen inkommensurable Erfahrungen Kommunikationsbarrieren
schaffen. Doch in den so genannten Kulturkonflikten der Gegenwart
fehlen gemeinsame Erfahrungshintergriinde, wie sie hauptsichlich der
globale Kapitalismus schafft, in der Regel gar nicht. In unterschiedli-
chen kulturellen Kontexten artikulieren sich heute Autonomieforderun-
gen, die aus der gesellschaftlichen Modernisierung resultieren oder da-
rauf reagieren. Kulturrelativistische Einwinde gegen bestimmte
Rechtsanspriiche erweisen sich nicht selten als Vorwand; sie dienen der
Rechtfertigung einer Politik, die einen Zustand asymmetrischer Macht-
verteilung zwischen Geschlechtern, sozialen Klassen oder Gruppen
aufrechterhalten will. SchlieBlich unterstellt der Kulturrelativismus
hidufig zu Unrecht eine homogene politisch-ethische Kultur von Natio-
nen oder Regionen. Es mag beispielsweise durchaus sein, dass sich eine
Mehrheit der Biirgerinnen und Biirger westlicher Linder zu liberal-
demokratischen Werten bekennt, dennoch ist fraglich, ob unter ihnen
ein Konsens besteht hinsichtlich des Inhalts solcher Prinzipien sowie
hinsichtlich der Konsequenzen, die sich daraus fiir Politik und Gesetz-
gebung ergeben.

Tatsichlich ist die Rede von einer westlich-liberalen Wertegemein-
schaft irrefiihrend, wie schon der Umstand zeigt, dass «Liberalismus»
im anglo-amerikanischen und im kontinental-europdischen Kontext
nicht die gleiche Bedeutung hat. Begriffsbestimmungen des Liberalis-
mus enthalten meist Kombinationen mehrerer Elemente. Liberalismus
ldsst sich als ein Ideenkomplex definieren, der durch die Postulate der

7  SCHMITT 1963, S. 27, 54 ff.



146 Urs Marti

Selbstbestimmungsfihigkeit verniinftiger Individuen, der individuellen
Freiheitsrechte gegeniiber dem Staat, der verfassungsmiBigen Herr-
schaft sowie der Selbstregulierung der Okonomie durch Markt und
Wettbewerb abgesteckt ist.® Zwischen den verschiedenen Richtungen
des Liberalismus besteht hinsichtlich der Rangordnung dieser Prinzipi-
en jedoch kein Konsens. Ideengeschichtlich wird unterschieden zwi-
schen einem klassischen, tendenziell konservativen Liberalismus, der
sich primér an Prinzipien wie Privateigentum und Marktfreiheit orien-
tiert, sowie einem modernen, sozialdemokratisch ausgerichteten Libe-
ralismus, dessen besondere Sorge der individuellen Selbstverwirkli-
chung gilt.? Dem modernen Liberalismus sind wichtige Impulse zu
verdanken, die die normative Reflexion in den letzten Jahrzehnten be-
lebt haben. Er ldsst sich als theoretischer Ausdruck einer wohlfahrts-
staatlich-interventionistischen Politik deuten, die seit der Periode des
New Deal bis in die ersten Nachkriegsjahrzehnte in westlichen Lindern
erfolgreich war. Als John Rawls dem Sozialliberalismus 1971 mit der
Veroffentlichung von A Theory of Justice ein theoretisches Fundament
gab, hatte diese Richtung gemessen an ihrem politischen Einfluss ihren
Hohepunkt bereits erreicht. Ronald Dworkins 1978 unternommener
Versuch einer Begriffsbestimmung ist von der Einsicht motiviert, dass
sich nicht mehr von selbst versteht, was als liberal gelten soll. Dworkin
zufolge erfordert eine liberale Haltung den Einsatz fiir Verteilungsge-
rechtigkeit, aktive Wirtschaftspolitik und den Kampf gegen gesell-
schaftliche Diskriminierung.!?

Der hohe theoretische Anspruch, der die wichtigsten Arbeiten des
modernen, egalitdren Liberalismus auszeichnet, wie auch die starke Re-
sonanz, auf die sie innerhalb der philosophischen Diskussion stof3en,
kontrastieren eigentiimlich mit der bescheidenen Wirkung, die sie auf
die Politik ausiiben. Gemessen an den in liberalen Demokratien gegen-
wirtig dominierenden wirtschafts- und sozialpolitischen Auffassungen
nehmen sich egalitir-liberale Postulate radikal aus. Die gerechte Ver-
teilung von Nutzen und Lasten der sozialen Kooperation, auf die
Rawls’ Gerechtigkeitskonzeption zielt,!! erfordert die Korrektur der
gegebenen Verteilungsordnung, sofern sie einer moralisch willkiirlichen

8 SCHILLER 1992, S, 299.

9 RyAN 1993, S. 293 ff.

10 DWORKIN 1985; vor allem S. 183, 187.

11 Zum Folgenden RAWLS 1975, S. 23, 30, 83, 94, 112, 123, 308, 560.



Das liberale Autonomieprinzip in einer sich verindernden Welt 147

«Lotterie der Natur» entspricht. Rawls’” Entwurf liegt die Uberzeugung
zugrunde, ein bestehendes Gesellschaftssystem sei keine unverinderli-
che Ordnung, sondern ein «menschliches Handlungsmuster». Die Wahl
eines Gesellschaftssystems erweist sich als ein Problem der Verteilung
sozialer Grundgiiter. In Rawls’ Sicht ist es sogar denkbar, dass die Lo-
sung in einer sozialistischen Ordnung besteht,!? vorausgesetzt, diese
respektiert den Vorrang der gleichen Grundfreiheiten.

Eine im Sinne der von Rawls bestimmten Kriterien gerechte Gesell-
schaft muss Prinzipien entsprechen, denen Menschen als freie und glei-
che Vernunftwesen unter fairen Bedingungen zustimmen wiirden. Eine
Theorie, die einzig hypothetische Entscheidungen verniinftiger, auto-
nomer Individuen als politische Legitimititskriterien gelten ldsst und
sowohl den religios-kulturellen Traditionen wie dem Markt die norma-
tive Kompetenz abspricht, diirfte im politischen Alltag zeitgendssischer
liberaler Demokratien auf allenfalls bescheidene Sympathien stofen.
Innerhalb der philosophischen Diskussion erwichst dem liberal-
egalitiren Autonomie-Gedanken von konservativer, kommunitaristi-
scher, libertdrer und postmoderner Seite mehr oder weniger dezidierter
Widerspruch. Der seit einiger Zeit politisch dominierende Neolibera-
lismus, der konservative und libertire Motive verkniipft, stiitzt sich auf
andere theoretische Primissen als der egalitire Liberalismus. Friedrich
von Hayek hielt die Auffassung, wonach Gesetze einem autonomen
gesetzgeberischen Willen entspringen, fiir verhidngnisvoll; ihm zufolge
sind grundlegende normative MaBstibe von der Natur beziehungsweise
von der spontan entstandenen Marktordnung vorgegeben. Hayek wies
denn auch den modernen, nicht auf Verhaltensregeln, sondern auf indi-
viduellen Rechtsanspriichen basierenden Gerechtigkeitsbegnff zuriick.
Folgerichtig vermochte er im Prinzip der Volkssouverdnitit nur den
Ausdruck rationalistischen Aberglaubens zu sehen. Seine libertiren
Nachfolger polemisieren heute mit Vorliebe gegen den «rights-
liberalism».!3

Politisch befindet sich der egalitire Liberalismus in der Defensive.
Weltweit wenden sich (sozial-)demokratische Parteien von seinen Po-
stulaten ab und orientieren sich zunehmend an diffusen Konzepten ei-
ner neuen Mitte. Auch philosophisch scheint der egalitdre Liberalismus

12 RawLs 1975, S. 83, 305 ft., 314 ff.
13 HAYEK 1969, S. 71f.; 1980, S. 74f; 1981, S. 93-103, 139f., 150f.; JASAY
1895, 5..51-63.



148 Urs Marti

auf dem Riickzug zu sein; Wolfgang Kersting vermag in dessen Ge-
rechtigkeitstheorien neuerdings nur noch «begrifflich exaltierte Kon-
struktionsspiele» zu erblicken, die politisch unbrauchbar sind.'* Nicht
nur die Idee distributiver Gerechtigkeit, sondern die rationalistische
Konzeption individueller Autonomie insgesamt stoft bei den philoso-
phischen Gegnern des Liberalismus auf Ablehnung.

Den Zusammenhang zwischen einem bestimmten Verstindnis von
Autonomie sowie dem rationalistischen Ansatz des modemen Libera-
lismus hat Jeremy Waldron iiberzeugend herausgearbeitet.!> Entschei-
dend in seiner Argumentation ist der Hinweis auf die aufklidrerischen
Wurzeln des liberalen Denkens. Gemii liberaler Uberzeugung muss
sich jede Autoritit vor dem Tribunal der Vernunft verantworten, und
die sozialen Regeln miissen gegeniiber jeder individuellen Vernunft ge-
rechtfertigt werden. Die Idee individueller Autonomie findet ihre not-
wendige Erginzung in der Idee der Zustimmung aller betroffenen Indi-
viduen als Quelle der politischen Legitimitit. Vertragstheoretische Be-
griindungsmodelle sind aber bekanntlich mit erheblichen Problemen
verkniipft: Wird die tatsdchliche Zustimmung aller als Kriterium gefor-
dert, diirfte kaum eine bestehende Gesellschaft als legitim gelten; wird
dagegen der Vertragsschluss blof} als Hypothese vorausgesetzt, so muss
die Theorie vorgingig Kriterien verniinftiger Entscheidung aufstellen
und akzeptieren, dass die Vernunft aller potentiellen Vertragspartner
eine kontrafaktische Annahme ist. Liberale Politik kann dann allerdings
nicht neutral sein, wie Waldron festhilt; sie ist auf starke Annahmen
hinsichtlich der Vernunft der politischen Akteure angewiesen. Auch in
weiterer Hinsicht erweist sich der Liberalismus als radikale Theorie,
deren Affinititen zum Marxismus uniibersehbar sind. Mit diesem teilt
er die Uberzeugung, dass gesellschaftliche Ordnungen fiir die mensch-
liche Vernunft transparent und alle Machtstrukturen einschlie8lich jener
im privaten und dkonomischen Bereich legitimationsbediirftig und auf-
grund rationaler Erorterung veridnderbar sind.

Der Autonomiebegriff des egalitdren Liberalismus beruht auf Vor-
aussetzungen, die im klassisch-liberalen und libertiren wie auch im
kommunitaristischen Freiheitsverstindnis fehlen. Fiir Antirationalisten
wie Hayek und Oakeshott ist bereits die Idee verniinftiger Gesetzge-

14 KERSTING 2000, S. 5f.
15 WALDRON 1993; vor allem S. 37 ff., 43ff., 55-62.



Das liberale Autonomieprinzip in einer sich verandernden Welt 149

bung anstoBig.'® Auf breiten Widerspruch stot sodann das abstrakt-
individualistische Ideal der Person, wie es Kant formuliert hat und wie
es zeitgendssische liberale Theorien aufnehmen. Rawls hilt Kants Be-
griff der Autonomie fiir das entscheidende Element seiner Ethik. Dieser
zufolge sind moralische Gesetze Gegenstand von Vernunftentscheidun-
gen und miissen unter Bedingungen angenommen werden, die die
Menschen als freie, gleiche und verniinftige Wesen kennzeichnen.!” Mit
Hilfe der Urzustands-Hypothese sucht Rawls Kants Auffassung zu
konkretisieren. Im Urzustand kommt den Parteien rationale Autonomie
zu, sie sind frei, eine bestimmte Vorstellung des Guten zu wihlen, ihren
Vorteil zu suchen und ihre Ziele zu verwirklichen. Als Biirgerinnen und
Biirger miissen sie aber zugleich verniinftig sein; nur insofern sie faire
Regeln sozialer Kooperation anerkennen, kommt ihnen vollstindige
politische Autonomie zu. Das Vemiinftige — das Handeln gemiB uni-
versalisierbaren Maximen — ist dem Rationalen — der Wahrnehmung
eigener Interessen — iibergeordnet, Gerechtigkeitsprinzipien diirfen
mithin nicht im Namen von 6konomischen Nutzenerwigungen relati-
viert werden.!® Ahnlich wie Rawls konstruiert Jiirgen Habermas seine
politische Philosophie auf dem Fundament der Idee verniinftiger
Selbstgesetzgebung.!® Er sucht den Nachweis der Gleichurspriinglich-
keit von prvater und offentlicher Autonomie beziehungsweise von
Menschenrechten und Volkssouverinitit dadurch zu erbringen, dass er
die Austibung politischer Autonomie als kommunikative Praxis be-
stimmt. Im Sinne einer diskurstheoretisch verstandenen Konzeption der
Selbstgesetzgebung sind nur jene Handlungsnormen giiltig, denen alle
Betroffenen als Teilnehmer an verniinftigen Diskursen zustimmen kon-
nen. lhre oOffentliche Autonomie konnen die Staatsbiirgerinnen und
Staatsbiirger nur dann ausiiben, wenn ihre private Autonomie gesichert
ist, zugleich konnen sie nur dank der Ausiibung ihrer offentlichen Au-
tonomie zu einem Konsens hinsichtlich der Regelung ihrer privaten
Autonomie gelangen.

Das liberale Autonomiekonzept geht zuriick auf Kants Definition
des Rechts als «Inbegriff der Bedingungen, unter denen die Willkiir des
einen mit der Willkiir des andern nach einem allgemeinen Gesetze der

16 WALDRON 1999, S. 17-23; vgl. OAKESHOTT 1991.

17 RAwLS 1975, S. 283 1.

18 RawLs 1992, S. 87f., 93-105; 1998, S. 148-159.

19 HABERMAS 1992, S. 122-135, 153 ff,; 1996, S. 298-303; 1998, S. 173-177,
vgl. auch BRUNKHORST 1994, Zweiter Teil.



150 Urs Marti

Freiheit zusammen vereinigt werden kann»?9, Die von Rousseau und
Kant entwickelte Lehre von der Volkssouveridnitit ist fiir dieses Kon-
zept insofern malgeblich, als sie weder im Sinne libertirer Auffassun-
gen den Vorrang der privaten Autonomie, noch im Sinne bestimmter
republikanischer Positionen den Vorrang der oOffentlichen Autonomie
behauptet. Eine politische Ordnung ist dann legitim, wenn sie individu-
elle Freiheit garantiert und wenn freie Individuen ihr zustimmen kon-
nen. Gemdl der Idee der Selbstgesetzgebung miissen die Adressaten
des Rechts zugleich dessen Autoren sein. Eine solche Auffassung setzt
verniinftige Individuen voraus, deren Handlungsmotiv die Bereitschaft
darstellt, ausgehend vom Verstindnis ihrer selbst als autonomer Wesen
auch alle anderen als autonome Wesen zu respektieren; zugleich setzt
sie eine politische Realitit voraus, worin individuelle Autonomie keine
Fiktion ist. Die Globalisierung der Wirtschaft und die dadurch bewirkte
Relativierung der nationalstaatlichen Souverdnitit bedeuten im Hin-
blick auf diese Voraussetzungen nicht unbedingt einen Fortschritt.
Wenn Staaten ihre Regelungskompetenz freiwillig oder gezwungener-
maflen an andere Institutionen abgeben, die im Sinne der Zustimmung
aller Betroffenen nicht als legitimiert gelten konnen, dann korreliert der
Souveridnitdtsverlust mit einer generellen Abnahme der Moglichkeit
demokratischer Regelung. Beim Zustandekommen weltpolitisch rele-
vanter Entscheidungen sind heute weder die Beteiligung aller Parteien
noch deren gleiche Freiheit gewdhrleistet. Die Ideen einer globalen
Selbstgesetzgebung und einer souverinen Weltrepublik bleiben solange
utopisch, als ein Zustand, in dem weltweit gilt, dass die moglichen
Adressaten des Rechts zugleich dessen Urheber sind, nicht erreicht ist.
Die Frage, ob das Autonomiekonzept des egalitdren Liberalismus glo-
bal konsensfihig ist, muss vorderhand wohl abschligig beantwortet
werden. Dies hat aber nichts mit kulturellen Differenzen zu tun, son-
dern mit fehlenden institutionellen Bedingungen. Ein globaler demo-
kratischer Gesetzgebungsprozess kann erst in Gang kommen, wenn
simtliche Erdenbiirgerinnen und -biirger tiber effektive Partizipations-
moglichkeiten verfiigen und frei entscheiden kénnen, was eine tief grei-
fende Verinderung der bestehenden Machtverteilung bedingt.

Ein vorldufiges Fazit muss somit negativ ausfallen: Wenn das auf
die Entfaltung individueller Autonomie zielende liberale Projekt im 20.
Jahrhundert zwar nur ansatzweise realisiert worden ist, der Politik aber

20 KANT WA VIIIL, S. 337, Metaphysik der Sitten A 33.



Das liberale Autonomieprinzip in einer sich verindernden Welt 151

doch Wege zu weisen vermochte, so droht ihm im Zuge der Globalisie-
rung und insbesondere der wirtschafts- und sozialpolitischen Deregulie-
rung der Verlust jener institutionellen Voraussetzungen, vor deren Hin-
tergrund seine Postulate iiberhaupt sinnvoll erhoben werden kdnnen.2!
Die Radikalitdt des Liberalismus gerdt mit den ckonomischen und po-
litischen Machtverhiltnissen der Gegenwart notwendig in Konflikt. Es
mag durchaus sein, dass der egalitire Liberalismus nicht im Namen
eines radikaleren Begriffs von Gleichheit bestritten werden kann, weil
es keinen radikaleren Begriff von Gleichheit gibt, wie Dworkin be-
hauptet. Allerdings ist Kymlickas Vermutung, das egalitire Axiom des
Liberalismus habe Konsequenzen, die die liberal-kapitalistischen In-
stitutionen sprengen wiirden, ebenso plausibel.?? Die Radikalisierung
liberaler Postulate erscheint dann als konsequent, wenn sie von der
Frage nach den Mboglichkeitsbedingungen individueller Autonomie
motiviert ist. Aus dem von Kant postulierten grundlegenden Recht der
gleichen subjektiven Handlungsfreiheit ldsst sich ein Recht auf Einbe-
zug in ein handlungsfahiges politisches Gemeinwesen herleiten. Nega-
tive und aktive Freiheitsrechte erginzen sich notwendig. Auch positi-
ven Freiheitsrechten kommt im egalitiren Liberalismus eine wichtige
Bedeutung zu, doch bleibt ihr erwiinschtes Ausmall umstrtten. Grund-
sdtzlich stellt sich die Frage, ob das Recht auf Autonomie nicht not-
wendig ein Recht auf sidmtliche Voraussetzungen einschlie3t, welche
erforderlich sind, um Autonomie zu verwirklichen. Als «basic rights»
bezeichnet Henry Shue Rechte, deren Genuss notwendige Bedingung
fiir den Genuss jedes anderen moglichen Rechts ist. Shue zéhlt dazu
Sicherheit, Subsistenz und elementare Freiheitsrechte wie insbesondere
politisch-gesellschaftliche Partizipationsrechte. Basale Rechte sind so-
ziale Garantien fiir die Befriedigung elementarer Bediirfnisse. Sie ver-
schaffen, wie es Shue formuliert, den Machtlosen ein Veto gegeniiber
den sie bedrohenden wirtschaftlichen und politischen Gewalten.?3

Von der Frage nach der effektiven Entscheidungsfreiheit der
Machtlosen ist jene Kritik motiviert, die dem Liberalismus nicht ein zu
abstraktes, sondern im Gegenteil ein zu konkretes Menschenbild vor-
wirft, das nur Interessen und Handlungsmoglichkeiten privilegierter
Bevolkerungsteile beriicksichtigt. Wie Onora O’Neill gezeigt hat, sind

21 Vgl. HABERMAS 1998, S. 91-196.
22 Vgl. DWORKIN 1990, S. 301, KYMLICKA 1996, S. 95 ff.
23 SHUE 1996, S. 18f., 671, 71f.



152 Urs Marti

Gerechtigkeitstheorien, die Erfahrungen von Ohnmacht und Fremdbe-
stimmung ausblenden, wie sie insbesondere die Situation armer Frauen
in armen Lindern pridgen, der Situation der Unterprivilegierten unan-
gemessen, gleichgiiltig, ob sie sich als liberal oder als kommunitari-
stisch verstehen. Die Inadédquatheit ist jedoch, so O’Neills Argument,
keine Folge der Abstraktion. Normative Theorien kénnen auf Abstrak-
tionen nicht verzichten, miissen sich aber vor Idealisierungen hiiten.
Die Abstraktion von Geschlecht, Klasse und Nationalitit ist solange
zuldssig, als sie nicht eine bestimmte Idealvorstellung zum Malstab
erhebt, der zum Beispiel nur médnnliche Angehorige hoherer sozialer
Schichten in westlichen Industrielindern geniigen konnen. Idealisie-
rung liegt vor, wenn von der effektiven Handlungsfihigkeit privile-
gierter politischer Akteure auf die Handlungsfahigkeit aller potentiellen
Akteure geschlossen wird. Gerechtigkeitstheorien miissen folglich da-
nach beurteilt werden, ob sie eine befriedigende Antwort auf die Frage
zu geben vermogen, wie Menschen selbst in Situationen politischer
Ausgrenzung und okonomischer Abhédngigkeit die Chance haben, die
ihnen zugedachte Position zu verweigemn oder neu auszuhandeln.?*

Wer moniert, die Bedingungen der Moglichkeit, gewisse Freiheits-
rechte effektiv zu genieBen, seien im Liberalismus nicht hinreichend
bedacht, kann dennoch mit diesem universalistische und egalitiire
Uberzeugungen teilen. Zu priifen ist, inwiefern zeitgendssische linke
Positionen liberale Postulate radikalisieren, inwiefern sie diese grund-
legend in Frage stellen. Affinitdten zum Liberalismus sind in den letz-
ten Jahrzehnten etwa von Autoren betont worden, die dem analytischen
Marxismus zugerechnet werden. In der von dieser Seite unternomme-
nen Rekonstruktion der normativen Grundlagen der marxistischen
Philosophie kommt dem Autonomiebegriff vorrangige Bedeutung zu.
Die angebliche Souverinitit des Konsumenten erweist sich in dieser
Sicht als fiktiv, weil der Markt der Ort heteronomer Priferenzenbildung
ist. Individuelle Bediirfnisbefriedigung kann, so formuliert es Jon Els-
ter, kein Kriterium fiir politische Normen und Entscheidungen sein,
wenn individuelle Bediirfnisse durch Prozesse geformt werden, die die
Entscheidung vorwegnehmen. Das einseitig negative Freiheitsver-
stindnis wird im Namen der individuellen Autonomie kritisiert, weil es
das Problem der Fremdbestimmung in der Artikulation von Bediirfnis-
sen und Interessen ausblendet. Priferenzen konnen in dieser Sicht erst

24 O’NEILL 1993,



Das liberale Autonomieprinzip in einer sich verindernden Welt 153

dann als rational gelten, wenn sie unter Bedingungen der Selbstbe-
stimmung zustande kommen, wenn Personen optimal informiert und
tiber realistische Alternativen aufgeklirt sind. Autonomes Handeln setzt
somit gesellschaftliche Freiheit in einem Mal voraus, das in liberalen
Theorien in der Regel unterboten wird; dazu gehort insbesondere die
gleichmiBige Verteilung der okonomischen Mittel, die die autonome
Ausbildung von Priferenzen erlauben.

Die Antwort auf die Frage nach der Vereinbarkeit von Liberalismus
und Marxismus hdngt zu einem guten Teil davon ab, ob das liberale
oder das aristotelische Element bei Marx stidrker betont wird. Die Auf-
spaltung des Menschen in bourgeois und citoyen beraubt ihn, so argu-
mentiert der junge Marx, der Kooperationsmoglichkeiten, der «gesell-
schaftlichen Krifte», die er braucht, um handeln und seine Umgebung
politisch gestalten zu konnen. Seit 1845 gilt Marx’ Interesse dann vor
allem der Dialektik von individueller und kollektiver Autonomie. Im
spiteren Werk wird die Kritik priziser: die liberale Menschenrechtsauf-
fassung blendet jene Sphiren der Gesellschaft aus, in der die Mehrheit
der Menschen nicht iiber die Macht verfiigt, frei und nach Maligabe
ihres wohlverstandenen Eigeninteresses zu entscheiden.?® Aus dieser
Kritik lassen sich als Forderungen die Durchsetzung individueller Frei-
heitsrechte in der Produktionssphire sowie die Verdnderung der Pro-
duktionsverhiltnisse gemidll dem Kriterium ihrer Kompatibilitdt mit der
gleichen Freiheit aller Menschen herleiten. Nun fungiert das Prinzip
individueller Autonomie in der Theorie von Marx zwar als grundlegen-
des normatives Kriterium, diese Theorie ist jedoch zugleich von einem
Grundsatz der aristotelischen Ethik gepridgt: Legitim kann eine Sozial-
ordnung in der Sicht von Marx nur dann sein, wenn sie den Menschen
die Entwicklung und vollstindige Ausbildung der in ihnen angelegten
Fihigkeiten erlaubt.

Dem aristotelischen Prinzip, demzufolge Menschen ihre angebore-
nen oder erlernten Fahigkeiten einsetzen und entwickeln wollen,
kommt im Rahmen einer Theorie des Guten entscheidende Bedeutung
zu, und darauf ist eine liberale Gerechtigkeitskonzeption angewiesen,
wie Rawls festhilt. Teleologische beziehungsweise perfektionistische
Grundsitze diirfen jedoch den Vorrang des Rechten vor dem Guten

25 ELSTER 1983, S. 20ff.; 1987, S. 211-243; 1991.
26 MARX MEW 1, S. 363-370, «Zur Judenfrage»; MEW 3, S. 65-77, Deutsche
Ideologie; MEW 25, S. 1891f., Das Kapital 1.



154 Urs Marti

nicht in Frage stellen.?’” Ansiitze, die Konzeptionen von Aristoteles und
Marx aufnehmen, werden heute namentlich von Martha Nussbaum und
Amartya Sen vertreten. Nussbaum und Sen weisen die kommunitaristi-
sche und kulturrelativistische Kritik des Liberalismus zuriick, gleich-
wohl anerkennen sie die Rawls’sche Vorrangregel nicht. Sen versteht
die Rawls’schen Primirgiiter als Mittel zum Zweck der Freiheit. In sei-
nem eigenen Ansatz geht es dagegen, wie er betont, um den Zweck
selbst, um den Umfang der Freiheit.2® Wird Freiheit als das von allen
anzustrebende hochste Gut bestimmt und als Begriff definiert, der so-
wohl Freiheitsrechte wie die Moglichkeit, die je eigene Konzeption des
guten Lebens zu verwirklichen, beinhaltet, dann wird die Vorrangregel
hinféllig. Nussbaum schreibt der Politik umfassende Kompetenzen zu
und spricht in diesem Kontext von der Prioritit des Guten. Sie ist sich
der Gefahren des Paternalismus jedoch bewusst. Die Aufgabe der Poli-
tik besteht denn auch in ihrer Konzeption nicht darin, den Menschen
eine bestimmte Konzeption des Guten aufzuzwingen, wohl aber darin,
die materiellen und institutionellen Voraussetzungen bereitzustellen, die
Menschen in den Stand versetzen, bestimmte Tétigkeiten ausiiben, ihre
Anlagen entwickeln, sich weiterbilden und frei entscheiden zu konnen.
Der Staat ist verantwortlich fiir die Forderung menschlicher Fihigkei-
ten, vor allem der Entscheidungsfihigkeit. Thm obliegt, so Nussbaums
Formulierung, die Beseitigung aller Hindernisse, die zwischen Men-
schen und der vollen Entfaltung ihrer Fahigkeiten stehen, wozu auch
Produktionsverhiltnisse und patriarchale Strukturen gehoren. Die von
egalitiren Liberalen vorgeschlagene schwache Theorie des Guten wie
die von ihnen geforderte Neuverteilung der Ressourcen wird dieser
Sachlage nicht gerecht. Nussbaum zufolge muss die Politik auf eine
institutionelle und soziale Revolution zielen und sich dabei an einer
starken ethischen Konzeption von Selbstbestimmung und Selbstver-
wirklichung orientieren.?”

Neuerdings legt Nussbaum grofleren Wert auf die Verankerung ihres
Ansatzes im politischen Liberalismus. Die gleiche Wahlfreiheit aller
Menschen in grundlegenden Angelegenheiten ist fiir sie der wichtigste
universell giiltige Wert. Freiheit ist notwendig mit einer Position ver-
bunden, die die Ausiibung dieses Rechts erlaubt; entsprechend weit

27 RAWLS 1975, S.43f., 433-437, 463-472.
28 SEN 1992, S. X1, 36ff.
29 NussBAUM 1999, S. 32-45.



Das liberale Autonomieprinzip in einer sich verindernden Welt 155

geht die Verantwortung des Staates, der Rechte garantiert. Alle Men-
schen sollen ihre eigene Konzeption des Guten verwirklichen konnen,
wobei einzig der Anspruch der anderen Menschen auf gleiche Freiheit
threm Streben nach Entfaltung Grenzen setzt. Nussbaum behauptet ei-
nen engen Zusammenhang zwischen ihrem Begriff von Fihigkeiten
und der Idee der Menschenrechte, wobei sie sowohl an biirgerliche und
politische wie an soziale und 6konomische Freiheitsrechte denkt. Sie
schldgt schliellich vor, Rechte als kombinierte, sowohl die innere Ent-
wicklung der Anlagen wie auch die d@uBeren Bedingungen der Aus-
tibung umfassende Fihigkeiten zu verstehen.®® Sens Kritik der
Rawls’schen Gerechtigkeitstheorie zielt in die gleiche Richtung. Positi-
ve Freiheit meint bei Sen nicht nur und nicht primér das Recht auf Teil-
habe am gesellschaftlichen Wohlstand, sondern die Macht, sich zwi-
schen verschiedenen Alternativen entscheiden und die Entscheidung
umsetzen zu konnen. Ahnlich wie Marx begreift Sen Unfreiheit auch
als das Ergebnis fehlender Handlungs- und Entfaltungsméglichkeiten,
wie sie durch soziale und 6konomische Verhiltnisse bedingt sein kon-
nen.

Wie Marx sieht Sen indes die Schwiengkeit, dass gerade eine ega-
litire Theorie vom Faktum der Ungleichheit der Menschen ausgehen
muss, um Losungen definieren zu konnen, die allen Menschen gerecht
werden. In diesem Kontext fragt er nach der «Fokalvariablen», nach
dem gerechtigkeitsrelevanten Gegenstand der Gleichverteilung. Die
Frage hat bekanntlich schon Marx zur Kritik egalitdrer Gerechtigkeits-
auffassungen veranlasst. Es ist also zu untersuchen, wie egalitire Krite-
rien zu bestimmen sind, damit sie in der Anwendung nicht ein «Recht
der Ungleichheit» sanktionieren.3! Jenes Gut, von dem alle Menschen
idealerweise einen gleichen Anteil bekommen sollten, wire als Hand-
lungsvermégen zu bezeichnen, als Freiheit der Wahl und Ausfithrung
von Lebensplianen. Die von liberaler Seite proklamierte Prioritit nega-
tiver und allenfalls aktiver Freiheiten vor sozialen und 6konomischen
Bediirfnissen wird Sen zufolge der Realitit der Armut nicht gerecht.
Zwar bestimmt auch er eine Vorrangregel, orientiert sich dabei aber an
einer radikalen Konzeption von Freiheit; er spricht von «substantive
freedoms». Als ein soziales Produkt ist Freiheit ihm zufolge angewie-
sen auf eine ganze Reihe von Voraussetzungen, die von Nahrung und

30 NussBAUM 2000, S. 51-59, 68f., 74, 84-86, 96-101.
31 MARX MEW 19, S. 21, «Kritik des Gothaer Programms».



156 Urs Marti

Gesundheit iber Ausbildung bis hin zu Partizipation und der Abwesen-
heit von 6konomischem Zwang reichen.?? Der Aristotelismus von Sen
und Nussbaum wie iibrigens auch Ansitze eines marxistischen Libera-
lismus3? orientieren sich letztlich ebenso wie der moderne Liberalismus
am Grundsatz, wonach die Legitimitit einer politisch-sozialen Ordnung
sich am Grad individueller Freiheit und Selbstbestimmung bemisst, den
sie gewihrt, die Freiheit des Individuums jedoch ihre Grenzen in der
gleichen Freiheit aller anderen finden muss. Wenn die freie Lebensge-
staltung als das hochste Gut bestimmt und eine Regel des Vorrangs des
Rechten vor dem Guten oft nicht explizit definiert wird, wird implizit
dennoch Rawls’ Grundsatz befolgt, wonach Recht und Gerechtigkeit
die Grenze ziehen und das Gute das Ziel setzt.34

Gleichsam als normatives Gewissen bleibt die Idee individueller
Autonomie auch fiir radikale Philosophien unverzichtbar. Anzufiigen
bleibt in diesem Zusammenhang, dass Kants Begriff von Autonomie
nicht gleichbedeutend ist mit Freiheit, Selbstbestimmung, Unabhingig-
keit oder individueller Souverdnitiit. Die Freiheit des Willens im Sinne
der Unabhingigkeit vom Einfluss fremder Ursachen bestimmt Kant als
negative Freiheit. Positive Freiheit dagegen ist Autonomie als die Fi-
higkeit des Willens, sich selbst ein Gesetz zu geben; das Prinzip der
Autonomie ist der kategorische Imperativ.® Unter positiver Freiheit
wird heute gemeinhin etwas anderes verstanden, etwa, im Anschluss an
Thomas Marshall, ein Recht auf Teilhabe am Produkt der gesellschaft-
lichen Kooperation, oder, im Anschluss an Sen, «empowerment» als
Anspruch auf ausreichende Macht, um selbstgewéhlte Ziele verwirkli-
chen zu konnen. Dennoch ist Kants Unterscheidung auch fiir die zeit-
genossische politische Philosophie wegleitend. Idealerweise sollte die
Aufgabe von Staat und Gesetzgebung darin bestehen, jenes Ausmal
negativer Freiheit im Sinne der Unabhingigkeit von fremdem Zwang
zu garantieren, das erforderlich ist, damit Menschen sowohl autonom
entscheiden als auch entsprechend dieser Entscheidung handeln kon-
nen. Heteronomie manifestiert sich sowohl in der Gestalt von Privilegi-
en als auch in der Gestalt von Ohnmacht.

32 SEN 1992, S. 2, 31-34, 39-42; 1999, S. XII, 5, 18, 31, 63 ff., 75, 283 ff.; vgl.
CROCKER 1995.

33 Vgl. GILBERT 1990, REIMAN 1997.

34 RAWLS 1975, S. 50; 1992, S. 365.

35 KanT WA VI, S. 74f., 81f., Grundlegung zur Metaphysik der Sitten A 87,
97f.; vgl. O’ NEILL 2000, S. 29-49.



Das liberale Autonomieprinzip in einer sich verindernden Welt 157

Angesichts der Tatsache, dass die Mehrheit der Weltbevilkerung
heute keine reelle Chance hat, an der Gestaltung der wirtschaftlichen
und politischen Ordnung zu partizipieren, mutet die liberale Idee der
Selbstbestimmung wie ein Versprechen an, das mit der kapitalistischen
Modernisierung an Sprengkraft gewinnt, innerhalb der kapitalistischen
Ordnung aber an Grenzen stoBt. Kant hat in der Zeit der Franzosischen
Revolution bei seinen gelehrten Zeitgenossen einen uneigenniitzigen
Enthusiasmus fiir das Prinzip der republikanischen Verfassung konsta-
tiert. Heute ldsst sich bei politisch engagierten Menschen von einem
Enthusiasmus fiir den Grundsatz der gleichen Autonomie aller Erden-
biirgerinnen und -biirger sprechen. Ob dieser Enthusiasmus die kiinftige
Weltpolitik zu inspirieren vermag und seinen Niederschlag in institu-
tionellen, 0konomischen und sozialen Reformen finden wird, ist heute
schwer zu entscheiden. Die Uberwindung des globalen Zustands un-
gleicher Verteilung von Macht, Rechten, sozialen Giitern und Ent-
wicklungschancen wird ohne weitreichende konomische Regulierun-
gen und Umverteilungen, ohne Einschrinkungen des Ressourcenver-
brauchs und Verdanderungen von Konsumgewohnheiten keine Aussicht
auf Erfolg haben. Politische Handlungsmaximen sind daraufhin zu prii-
fen, ob sie die Handlungsmoglichkeiten anderer Menschen, das heif3t
auch von Menschen anderer Linder und Weltregionen, nicht vermin-
dern; folglich sind insbesondere Forderungen nach unbeschrinkter
Wirtschafts- und Handelsfreiheit am Kriterium ihrer Kompatibilitidt mit
der gleichen Handlungsfreiheit aller Menschen zu messen. In manchen
Fillen wird ein Gewinn an Handlungstihigkeit auf Seiten der bislang
Benachteiligten nur aus einem Verlust, einer Einschriankung der Hand-
lungsfreiheit auf Seiten der bislang Privilegierten resultieren konnen;
solche «Umverteilungen» werden mit groler Wahrscheinlichkeit Kon-
flikte provozieren, die den Enthusiasmus didmpfen konnten. Aber wo-
moglich kann eine «Positivierung» oder «Materialisierung» des Frei-
heitsbegriffs dazu beitragen, bei der Mehrheit der bislang Benachtei-
ligten neue Begeisterung fiir liberale Ideale zu wecken.

Der Blick auf die Welt der Gegenwart hinterldsst einen zwiespilti-
gen Eindruck. Oberfldchlich gesehen scheint die Geschichte eher Fu-
kuyama als Ackerman Recht gegeben zu haben. Die grenzenlose Ex-
pansion der kapitalistischen Marktwirtschaft scheint unaufhaltsam zu
sein und wird als Selbstzweck von immer mehr politischen Kriften
bejaht. Dabei wird die angebliche Unmoglichkeit, liberale Postulate
konsequent umzusetzen und demokratische Verhiltnisse aufzubauen,
oft als notwendiges Ubel in Kauf genommen. Solange jedoch die Frage



158 Urs Marti

offen bleibt, wo in dieser neuen Welt die Demokratie ihren Ort finden
kann, behalten Krifte der politischen Veriinderung ihre Chance. Kann
ein revolutiondrer Liberalismus in dieser Situation neues Profil gewin-
nen? Gewiss ist, dass die Glaubwiirdigkeit kiinftiger revolutionirer
Projekte daran zu priifen ist, ob sie auf einen Zustand zielen, der den im
Kapitalismus erreichten Grad von Freiheit nicht vermindert, sondern
erhoht. Ungewiss ist dagegen, ob der linke, egalitire Liberalismus, der
sich durch ein hoch entwickeltes Sensorium fiir Ungerechtigkeiten aus-
zeichnet, iiberhaupt fihig und gewillt ist, sich mit der Frage nach der
Revolution ernsthaft auseinander zu setzen. In einer ritselhatten For-
mulierung hat Rawls wahrscheinlich einer schwerwiegenden Sorge des
Liberalismus Ausdruck gegeben: Man muss, so Rawls, «versuchen, den
Tag der Abrechnung so weit wie moglich hinauszuschieben und die
Gesellschaft so einzurichten, dass er womdglich gar nicht anbricht»36.

Literatur

ACKERMAN, B. (1992), The Future of Liberal Revolution, New Haven/London
BECKER, W. (1996), «Die Uberlegenheit der Demokratie», in: K. BAYERTZ
(Hg.), Politik und Ethik, Stuttgart, S. 40-62

BRUNKHORST, H. (1994), Demokratie und Differenz. Egalitdrer Individualismus,
Fankfurt a. M

CROCKER, D. A. (1995), «Functioning and Capability: The Foundations of Sen’s
and Nussbaum’s Development Ethic», in: M. NUSSBAUM/J. GLOVER, Wo-
men, Culture and Development, Oxford, S. 153-198

DWORKIN, R. (1985), «Liberalism» [1978], in: A Matter of Principle, Cambridge
MA /London, S. 181-204

— (1990), Biirgerrechte ernstgenommen, Frankfurt a. M. [OA 1978]

ELSTER, J. (1983), Sour grapes. Studies in the subversion of rationality, Cam-
bridge

— (1987), Subversion der Rationalitat, Frankfurt a. M./ New York

— (1991), «The Possibility of Rational Politics», in D. HELD (ed.): Political
Theory Today, Cambridge, S. 115-142

FUuKuYAMA, F. (1992), Das Ende der Geschichte, Miinchen [OA 1992]

GILBERT, A. (1990), Democratic individuality, Cambridge/New York

HABERMAS, J. (1992), Faktizitdit und Geltung. Beitrdge zur Diskurstheorie des
Rechts und des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt a. M.

— (1996), Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theorie, Frank-
furt a. M.

36 RAwLS 1975, S. 337.



Das liberale Autonomieprinzip in einer sich veriindernden Welt 159

— (1998), Die postnationale Konstellation. Politische Essays, Frankfurt a. M.

HAYEK, F. A.v. (1969), Freiburger Studien, Tiibingen

— (1980), Recht, Gesetzgebung und Freiheit, Bd. 1: Regeln und Ordnung, Miin-
chen [OA 1973]

— (1981), Recht, Gesetzgebung und Freiheit, Bd. 2: Die lllusion der sozialen Ge-
rechtigkeit, Landsberg am Lech [OA 1976]

HUNTINGTON, S.P. (1996), Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpoli-
tik im 21. Jahrhundert, Miinchen/ Wien [OA 1996]

JASAY, A. DE (1995), Liberalismus neugefafit — fiir eine entpolitisierte Gesell-
schaft, Berlin [OA 1991]

KANT, 1. (WA), Werkausgabe, Frankfurt a. M. 1968

KERSTING, W. (2000), Theorien der sozialen Gerechtigkeit, Stuttgart/ Weimar

KyYMLICKA, W. (1996), Politische Philosophie heute. Eine Einfithrung, Frankfurt
a.M. [OA 1990]

MARTI, U. (1996), «Die Fallen des Paternalismus. Eine Kritik an Richard Rortys
politischer Philosophie», in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 2, S. 259-270

MARX, K./ENGELS, F. (MEW), Werke, Berlin/Ost 1956 ff.

NuUssSBAUM, M. C. (1999), Gerechtigkeit oder Das gute Leben, Frankfurt a. M.

— (2000), Women and Human Development. The Capabilities Approach, Cam-
bridge

OAKESHOTT, M. (1991), «Rationalism in politics» [1947], in: Rationalism in poli-
tics and other essays, Indianapolis, S. 5-42

O’NEILL, O. (1993), «Justice, Gender, and International Boundaries», in: M,
NussBAUM/ A. SEN (eds.): The Quality of Life, Oxford, S. 303-323

— (2000), Bounds of Justice, Cambridge

RAwLs, J. (1975), Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt a. M. [OA 1971]

— (1992), Die Idee des politischen Liberalismus. Aufsdtze 1978-1989, Frank-
furt a. M.

— (1998), Politischer Liberalismus, Frankfurt a. M. [OA 1993]

REIMAN, J. (1997), Critical Moral Liberalism, Lanham/London

RYAN, A. (1993), «Liberalism», in: R.E. GOODIN/PH. PETTIT (eds.), A Com-
panion to Contemporary Political Philosophy, Oxford, S. 291-311

SCHILLER, T. (1992), «Liberalismus», in: Lexikon der Politik, Bd. 1: Politische
Theorien, hg. von D. Nohlen und R.-O. Schultze, Miinchen, S. 298-305

ScHMITT, C. (1963), Der Begriff des Politischen, Text von 1932 mit einem Vor-
wort und drei Corollarien, Berlin

SEN, A. (1992), Inequality Reexamined, New York/Oxford

— (1999), Development as Freedom, New York

SHUE, H. (1996), Basic Rights: Subsistence, Affluence and U.S. Foreign Policy,
Second Edition, Princeton/New Jersey

WALDRON, J. (1993), «Theoretical foundations of liberalism» [1987], in: Liberal
rights. Collected papers 1981-1991, Cambridge UP, S. 35-62

— (1999), The Dignity of Legislation, Cambridge






	Das liberale Autonomieprinzip in einer sich verändernden Welt

