
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 60 (2001)

Artikel: Über die projektive Selbstimplikation der Geschichtsphilosophie als
Hermeneutik politischen Handelns : Überlegungen zu Kant

Autor: Cheneval, Francis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882916

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882916
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia philosophica 60/2001

Francis Cheneval

Über die projektive Selbstimplikation der
Geschichtsphilosophie als Hermeneutik politischen Handelns

Überlegungen zu Kant

This article interprets Kant's philosophy of history as a hermeneutics of political
action. The notion of history, understood as the objective process of cultural
development, cannot be based on the categorical knowledge of theoretical reason. It is

founded on a formal teleological principle without which nature cannot be understood

as a system. Secondly, the notion ofhistory is based on the teleological
interpretation of the process of cultural development. The punctum saliens is that this

interpretation is given by those who are, or can be, at the same time the agents of
history. In the case of history, empirical experience and responsibility converge with
regard to those who actually participate in political action. The practical principles
and the ultimate telos of action can therefore become the principles of history, its

self-fulfilling prophecy. However, in order to avoid the antinomy of practical
reason, only law, and not morality in its totality, can be realised in history through
political action. The prediction that law, republicanism and peace will become reality
is based (a) on the refidation of the antinomy of culture and morals; and (b) on the

perception ofa convergence between the positive attitude ofspectators of liberating
political action and general conditions ofpublicity.

Einleitung

Kant hat sich das Problem der Voraussicht nicht nur als eines der
Möglichkeit der genauen Bestimmung und Beobachtung von Naturgesetzlichkeit

gestellt, sondern er hat in seiner Philosophie nach dem Weltbegriff

versucht, die Möglichkeit der Verbindung von Voraussagen zum
natürlichen Kulturprozess mit der praktischen Philosophie zu verbinden.

Dies im Hinblick auf die Beantwortung der Frage nach einer Hoffnung

auf eine gesellschaftliche Organisation, die sich den normativen
Kriterien der praktischen Philosophie annähert und eine kosmopolitische

Rechtsgemeinschaft verwirklicht.



128 Francis Cheneval

Um seine Fragestellung richtig zu situieren, muss klargestellt werden,

dass es nicht um die Konvergenz von Natur und Moral, von Glück
und Pflicht geht, die ohne Gottes- und Seelenpostulat nicht denkbar ist1

und in der Religionsschrift zum theologischen Chiliasmus des Gottesstaats

führt2. Im Blickpunkt des Interesses des späten Kant steht eine

eingeschränkte Frage, nämlich diejenige nach der historischen
Möglichkeit einer zukünftigen Realisierung des Rechts der Menschheit. Er
nannte dies den philosophischen Chiliasmus.3 Diese weltbürgerliche
und nicht gottesstaatsbürgerliche Perspektive beruht auf Kants Trennung

von Recht und Moral.4 Sie bedarf keiner Gotteshypothese, weil
sie keine kosmologische Konvergenz von Natur und Moral voraussetzen

muss und keinen Schöpfer einer moralischen Natur braucht. Sie

bedarf keiner Unsterblichkeitshypothese, weil sie nicht ein individuelles

Heil, das heißt eine Realisierung des Glücks eines jeden tugendhaften

Individuums begründen will. Vielmehr ersetzt sie das

Unsterblichkeitspostulat durch das Konzept der unendlichen Reihe von Zeugungen,
durch die unendliche Geschichte, deren Endzweck nicht das Glück für
jedes Individuum, sondern die Herstellung von allgemeinen
Rechtsbedingungen ist. Die kosmopolitische These einer Konvergenz von Natur
(Kultur als Naturzweck) und Recht (als Moral im äußeren Verhältnis
der Menschen) muss sich aber dem Problem des methodischen Status

von teleologischen Urteilen über die Natur stellen. Ihre metaphysische
Altlast ist nicht die Gottes- und Unsterblichkeitslehre, sondern die Na-

turteleologie.

1 I. Kant, Kritik der Urteilskraft [KU], in: Kants gesammelte Schriften, hg. von
der Königlichen Preußischen Akademie [AA], V, S. 453.

2 I. Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft [Religion],
in: AA, VI, S. 34, 97-98. Folgende Autorinnen identifizieren Kants Endzweck
als die ethische Tugendgemeinschaft der Religionsschrift unter Vernachlässigung

des philosophischen Chiliasmus der universalen Rechtsgemeinschaft:
G.W. Barnes, «In Defense of Kant's Doctrine of the Highest Good», in:

Philosophical Forum 2 (1971), S. 446-458; A. Reath, «Two Conceptions of
the Highest Good in Kant», in: Journal of the History of Philosophy 26 (1988),
S. 593-619; S. Anderson-Gold, «Kant's Ethical Commonwealth: The

Highest Good as a Social Goal», in: International Philosophical Quaterly 26

(1986), S. 23-32. Auch C. Korsgaard (Creating the Kingdom of Ends,

Cambridge 1996, S. 33) meint, dass das Verhältnis zwischen Ethik und juristischer

Friedenslehre für Kant die vollständige Verwirklichung des Reichs der
Zwecke auf Erden bedeute.

3 I. Kant, Religion, S. 34.
4 Vgl. W. KERSTING, Wohlgeordnete Freiheit, Frankfurt a. M. 1993, S. 136-142.



Über die projektive Selbstimplikation der Geschichtsphilosophie 129

Innerhalb dieses Problemkomplexes hat Kant eine originelle und für
eine Faktizität und Geltung verbindende Theorie der Gesellschaft
relevante These entwickelt, die in diesem Artikel skizziert werden soll. Als
missing link der gesuchten Verbindung von Natur und Freiheit zur
Begründung der Hoffnung auf das Recht erscheint darin der Mensch, insofern

er die nomologisch heterogenen Sphären von Natur und auf das
Recht eingeschränkter Moral in seinem Handeln, insbesondere in
seinem politischen Handeln verbindet. Durch dieses Handeln ist er
«Schöpfern des Rechts als einer «anderen Natur». Wie dies möglich ist
und worauf die Hoffnung beruht, dass es auch tatsächlich geschehen
könnte, erklärt Kant mit den nun zu erläuternden Thesen: (1) des her-
meneutischen und nicht theoretischen Charakters der Betrachtung des

natürlichen Kulturprozesses; (2) der Tatsache, dass in dieser Hermeneutik

nicht theoretische Gegenstände, sondern Handlungsprinzipien
bestimmend sind; (3) dass in einem Handeln nach praktischen Prinzipien

der Kulturprozess praktisch umgepolt werden kann; (4) dass der
Enthusiasmus der Zuschauer der Französischen Revolution das Faktum
einer moralischen Anlage der Menschen liefert; (5) dass im Kontext
von Publizität diese Anlage zur Entfaltung kommt und den Kulturprozess

tatsächlich nach praktischen Prinzipien umpolen wird.

1. Der hermeneutische Status der Naturteleologie

Beim Problem des Zusammenhangs von Naturteleologie und

Geschichtsprognose handelt es sich um einen in der Forschung ausführlich
behandelten Gegenstandsbereich, dessen Erschließung zur allgemeinen
Einsicht geführt hat, dass die Aussagen über die Natur als Geschichtssubjekt

von der kritischen Transformation der Teleologie und reflektierenden

Urteilskraft her zu interpretieren sind.5 Bei Kant ist die Natur-

5 Vgl. zum Folgenden Y. Yovel, Kant and the Philosophy ofHistory, Princeton
1980, S. 125-198; G. Kohler, Geschmacksurteil und ästhetische Erfahrung,
Berlin/New York 1980, S. 41-45, 46-50; G. Krämling, Die systembildende
Rolle von Ästhetik und Kultuiphilosophie bei Kant, Freiburg/München 1985,
S. 145-203; P. KLEINGELD, Fortschritt und Vernunft. Zur Geschichtsphilosophie

Kants, Berlin 1995, S. 110-134; G. Cavallar, Pax Kantiana.
Systematisch-historische Untersuchung des Entwurfs «Zum ewigen Frieden» (1795)
von Immanuel Kant, Wien/Köln/Weimar 1992, S. 274-287; V. ZANETTI, La
nature a-t-elle une fin? Le problème de la téléologie chez Kant, Bruxelles 1994,
S. 173-226; L. Siep, «Das Recht als Ziel der Geschichte», in: C. Fricke/P.
KÖNIG/T. Petersen (Hg.), Das Recht der Vernunft. Kant und Hegel über



130 Francis Cheneval

teleologie eine zur Konzeption der Möglichkeit einer Realisierung der
Übereinstimmung zwischen Natur und Rechtsprinzip in die Natur hinein

gelegte und hinein gedachte Finalität. Diese Denkfigur ist insofern
nicht zirkulär, als dass die Natur ohne Teleologie nicht als System
verstanden werden kann. Der Begriff der Zweckmäßigkeit ist theoretisch

zur Herstellung systematischer Einheit der Natur notwendig. Die
Zweckmäßigkeit ist aber keine Kategorie, sondern eine regulative Idee.
Da das Rechtsprinzip seinerseits ein reiner Formalismus bleibt, wenn es

nicht im Hinblick auf Zwecke und deren erfolgreiche Bewirkung
gedacht wird, bietet sich im Begriff der Zweckmäßigkeit die Möglichkeit
des Denkens einer nomologischen Gleichursprünglichkeit von Natur
und auf das Recht beschränkter Moral. Diese mögliche Übereinstimmung

von Naturkausalität und Freiheit im äußeren Verhältnis bildet den

Horizont von Kants Geschichtsphilosophie.
Das Urteil, dass die Natur in concreto dieser Zweckmäßigkeit

entspricht, kann gemäß der Präzisierung Kants in der KU und anderen

Schriften immer nur ein Urteil der reflektierenden Urteilskraft und
somit niemals dogmatisch sein. Daraus folgt auch, dass der theoretische

Begriff der Zweckmäßigkeit der Natur eine rein formale Bestimmung
ihrer systematischen Einheit ist. Seine Verwendung in der praktischen
Philosophie im Sinn eines Naturrechts ist damit gerade nicht begründet.

Denken, Erkennen und Handeln, Stuttgart-Bad Cannstatt 1995, S. 355-364; J.-
M. MüGLIONI, «Le principe téléologique de la philosophie kantienne», in:
Revue Germanique 6 (1996), S. 113-127; V. Gerhardt, Immanuel Kants
Entwurf z.um Ewigen Frieden, Darmstadt 1995, S. 107-125; Th. Mertens,
«Zweckmäßigkeit der Natur und politische Philosophie bei Kant», in:
Zeitschrift für philosophische Forschung 49 (1995), S. 220-240.; L. Krasnoff,
«The Fact of Politics: History and Teleology in Kant», in: European Journal of
Philosophy 2/1 (1994), S. 22-40; M. Kraft, «Kant's Theory of Teleology»,
in: International Philosophical Quaterly 22 (1982) S. 41-50; B. Bourgeois,
«Kunst der Natur und List der Vernunft», in: C. Fricke/P. König/T.
Petersen (Hg.), Das Recht der Vernunft, Stuttgart-Bad Cannstatt 1995, S. 381-
404; R. A. Makkreel, «Kant and the Interpretation of Nature and History»,
in: The Philosophical Forum 21/1-2 (1989-1990), S. 169-181; B.T. Wil-
KINS, «Teleology in Kant's Philosophy of History», in: History and Theory 5

(1966), S. 172-185. - Eine Ausnahme bildet R. Brandts deterministische
These («Historisch-kritische Beobachtungen zu Kants Friedensschrift», in: R.

Merkel/R. Wittmann (Hg.), Zum ewigen Frieden, Frankfurt a.M. 1995,
S. 46-47), wonach die Natur den moralischen Handlungszweck tatsächlich
selbst realisiert. Vgl. auch ders., «Zum <Streit der Fakultäten>», in: R.

Brandt FW. Stark (Hg.), Neue Autographen und Dokumente zu Kants
Leben, Schriften und Vorlesungen, Hamburg 1987, S. 42.



Über die projektive Selbstimplikation der Geschichtsphilosophie 131

Die Naturteleologie ist kein dem Menschen äußerliches Normensystem,
sondern eine von der Vernunft ausgehende Interpretation der Natur als
System. Die autonome Selbstsetzung des Endzwecks durch die praktische

Vernunft findet ihre Entsprechung in der notwendigen Voraussetzung

der Naturteleologie der theoretischen Vernunft, die ohne eine solche

die Natur nicht als Einheit verstehen kann. Da dieser teleologische
Begriff der Natur von der theoretischen Vernunft nur formal bestimmt
wird, nicht authentisch bestimmbar ist und somit dem von der praktischen

Vernunft gesetzten Endzweck des Handelns gar nicht widersprechen

kann (die Natur an sich hat eben keine Zwecke), kann er mit den
Inhalten des von der praktischen Philosophie bestimmten Endzwecks
besetzt werden. Die Hoffnung gründet also zunächst in der Feststellung,

dass die Vernunft sich die Natur gar nicht anders als zweckhaft
denken kann, dass aber die Zwecke der Natur selbst nicht erkennbar
sind.

2. Naturinterpretation als politische Hermeneutik

«Natur» bedeutet deshalb innerhalb der normativen Geschichtsphilosophie

immer die ektypische Natur, das vom Menschen zu schaffende

Gegenbild der Verstandeswelt in der Sinnenwelt. Das moralische
Gesetz versetzt uns «der Idee nach in eine Natur, in welcher reine
Vernunft, wenn sie mit dem ihr angemessenen physischen Vermögen
begleitet wäre, das höchste Gut hervorbringen würde»6. Der Wille
gewinnt durch sie die Möglichkeit, die Sinnenwelt als ein Ganzes

vernünftiger Wesen zu wollen.7 Die Naturteleologie ist deshalb nicht
die Theorie der Herstellung einer weltbürgerlichen Gemeinschaft durch
den deterministischen Gang der Natur, sondern die interpretative
Herstellung der Realisierungsmöglichkeit sittlich-politischen Handelns.

In einem wichtigen Artikel hat R. Makkreel dargelegt, dass Hannah
Arendt in ihrem Hinweis auf den ersten Teil der KU als Theorie des

Politischen bei Kant etwas ganz Wesentliches gesehen hatte, dass aber

dieser Ansatz auf das reflektierende Urteil im Allgemeinen, also auch

auf den teleologischen Teil ausgedehnt werden muss, wobei das
Verständnis des reflektierenden Urteils als Interpretation den Zusammen-

6 I. Kant, Kritik der praktischen Vernunft [KpV], in: AA, V, S. 43.
7 Ebd.



132 Francis Cheneval

hang zwischen Ästhetik, Teleologie und Moral herstellt.8 Arendt hatte
in einer Zwischenbetrachtung über den sensus communis in der Maxime
der Urteilskraft den Ursprung eines genuin politischen Denkens gesehen.

Kant zeige, dass der Mensch immer als Mitglied einer Gemeinschaft

urteilt und dass er sich als Mitglied einer Weltgemeinschaft unter
der Idee des ursprünglichen Vertrags begreifen und zu politischem
Handeln gelangen kann.9 R. Makkreel hat den Bezug dieses Ansatzes

zum teleologischen Urteil über die Natur und den Zusammenhang zur
Interpretation der Geschichte und der Politik dargelegt. Die intersubjektive

Geltung von ästhetischen Urteilen stützt Kant auf die Idee des

gemeinschaftlichen Sinnes, in welcher der Einzelne reflexiv auf die

Vorstellungsart aller anderen Menschen und somit auf die gesamte
Menschenvernunft Bezug nimmt und dabei der Illusion entgeht, seine

subjektive Privatmeinung für objektiv zu halten.10 Diese kosmopolitische

Ästhetik steht aber immer schon in einem bestimmten, teleologischen

Zusammenhang zur Moral. Das intersubjektiv vermittelbare
Gefallen an der Schönheit der Natur beruht auf einer Interpretation der
Natur, in der sich das ästhetische Gefühl als dem moralischen verwandt
erweist.11 Diese Verwandtschaft ist das Resultat einer Entzifferung und

Auslegung der Natur als einem mit dem Prinzip der Zweckmäßigkeit
allgemein übereinstimmendem Ganzen, als einem nach dem Paradigma
des Kunstwerkes hergestelltem Ganzen.12 Der ästhetische Gemeinsinn,
der im Urteilen eine politische Dimension hat und «gleichsam als aus

einem ursprünglichen Vertrage, der durch die Menschheit selbst dictirt
ist»13, steht dadurch in einem direkten Zusammenhang mit dem
teleologischen Urteil der reflektierenden Urteilskraft und der kosmopolitischen

Philosophie. Die sich in ästhetische und teleologische Urteile
verzweigende reflektierende Urteilskraft ist als allgemeines interprétatives

Vermögen des Menschen der Angelpunkt politischen Urteilens
und Handelns. Durch die von moralischen Prinzipien geleitete Teleologie

ist sie zugleich mit der Natur und der Moral und ihren Zwecken

8 Vgl. R. Makkreel, «Kant and the Interpretation of Nature and History»
(Anm. 5).

9 Vgl. H. Arendt, Lectures on Kant's Political Philosophy, Chicago 1982,
S. 75-77.

10 I. KANT, KU, S. 293.
11 I. KANT, KU, S. 301.
12 I. KANT, KU, S. 300-301.
13 I. Kant, KU, S. 297.



Über die projektive Selbstimplikation der Geschichtsphilosophie 133

verbunden. Kants Geschichtsphilosophie muss als Lehre von der Te-

leologie der «Künstlerin Natur»14 und ihrem letzten Zweck, der «Kultur
des Menschen»15 deshalb im Hinblick auf eine normative Theorie der
Politik gelesen werden. Die universale Rechtsgemeinschaft und die
kosmopolitische Geschichtsteleologie bilden den Horizont ästhetischen
und politischen Urteilens und Handelns, durch das allein das Recht
sinnenweltlich verwirklicht wird. Kants kosmopolitische Rechtsmetaphysik

wird im reflektierenden Urteil einer kosmopolitischen Geschichtsphilosophie

politisch operationalisierbar. Dies tritt vielleicht nirgends
so klar hervor, wie im geschichtsphilosophischen Teil der Friedensschrift.

Kant erläutert, dass vorausgesetzt werden kann, dass die Natur
auf Grund einer theoretisch nicht zu leugnenden und praktisch unbedingt

vorauszusetzenden Zweckmäßigkeit auf den objektiven
Endzweck des menschlichen Geschlechts, die Vereinigung der Menschheit,
hinarbeitet.16 Das Wirken der Natur wird der Vernunft nicht entgegengesetzt,

sondern von ihrer Interpretation abhängig gemacht. Der
Einwand, dass bei Kant nicht der Mensch, sondern die Natur die
Geschichte macht, trifft deshalb nicht zu. Kant invertierte das politisch
bedeutungsvolle Prinzip «ars imitatur naturam»17 zu einem hermeneuti-

14 I. Kant, Zum ewigen Frieden [Frieden], in: AA, VIII, S. 360.
15 I. Kant, KU, S. 429.
16 «Das, was diese Gewähr (Garantie) leistet, ist nichts Geringeres, als die große

Künstlerin Natur [...], aus deren mechanischem Laufe sichtbarlich Zweckmäßigkeit

hervorleuchtet, durch die Zwietracht der Menschen Eintracht selbst
wider ihren Willen emporkommen zu lassen, und darum, gleich als Nöthigung
einer ihren Wirkungsgesetzen nach uns unbekannten Ursache, Schicksal, bei

Erwägung aber ihrer Zweckmäßigkeit im Laufe der Welt, als tiefliegende
Weisheit einer höheren, auf den objectiven Endzweck des menschlichen
Geschlechts gerichteten und diesen Weltlauf prädeterminirenden Ursache Vorsehung

genannt wird, die wir zwar eigentlich nicht an diesen Kunstanstalten der
Natur erkennen, oder auch nur daraus auf sie schließen, sondern (wie in aller
Beziehung der Form der Dinge auf Zwecke Uberhaupt) nur hinzudenken können

und müssen, um uns von ihrer Möglichkeit nach der Analogie menschlicher

Kunsthandlungen einen Begriff zu machen, deren Verhältniß und

Zusammenstimmung aber zu dem Zwecke, den uns die Vernunft unmittelbar
vorschreibt, (dem moralischen) sich vorzustellen, eine Idee ist, die zwar in theoretischer

Absicht überschwenglich, in praktischer aber (z.B. in Ansehung des

Pflichtbegriffs vom ewigen Frieden, um jenen Mechanism der Natur dazu zu
benutzen) dogmatisch und ihrer Realität nach wohl gegründet ist». (I. Kant,
Frieden, S. 360-361).

17 Vgl. F. Cheneval, «Ars imitatur naturam als methodisches Prinzip der politi¬
schen Philosophie und seine Anwendung im Defensor Pads des Marsilius von



134 Francis Cheneval

sehen «natura imitatur artem»: die Natur wird nach dem Paradigma der

ars politico, als Künstlerin betrachtet.18 Der Mensch denkt sich nicht
durch einen Analogieschluss Gott als Herrscher des moralischen
Gottesstaates und Schöpfer einer moralischen Zwecken verpflichteten Natur,

wie in der KU, sondern er denkt sich im Horizont der Gattung analog

als hermeneutischer Schöpfer einer Natur, in der Handeln nach den
Gesetzen der praktischen Vernunft möglich ist.19 Er denkt sich die Natur

als natura ectypa, als eine dem Bestimmungsgrund des vernünftigen
Willens «nachgebildete» Natur.20

Kant hielt stets an der Unterscheidung zwischen der Kultur als dem

letzten Zweck der Natur21 und dem höchsten Gut als Endzweck der
Vernunft fest und verband die beiden nur im reflektierenden Urteil.22 An
keiner Stelle behauptete er, dass die Natur den Endzweck der praktischen

Freiheit realisiert und dass eine innergeschichtliche Identität
zwischen der Kultur und der Idee des höchsten Guts bestehen kann. Die
«Moralisierung» des natürlichen Zivilisationsprozesses durch das Recht

geschieht nicht mechanistisch, sondern hermeneutisch-approximativ im

politischen, das Recht etablierenden und reproduzierenden Handeln des

Menschen.23 Die Kultur als letzter Zweck der Natur verwirklicht sich in

Padua», in: Archives d'histoire doctrinale et littéraire du moyen âge 60 (1993),
S. 133-145.

18 Zum hermeneutischen Verständnis der Natur als Kunstwerk auch vgl. M.
Kraft, «Kant's Theory of Teleology» (Anm. 5), S. 46.

19 «Hiebei denkt sich der Mensch nach der Analogie mit der Gottheit, welche, ob

zwar subjectiv keines äußeren Dinges bedürftig, gleichwohl nicht gedacht werden

kann, daß sie sich in sich selbst verschlösse, sondern das höchste Gut außer
sich hervorzubringen selbst durch das Bewußtsein ihrer Allgenugsamkeit
bestimmt sei: welche Nothwendigkeit (die beim Menschen Pflicht ist) am höchsten

Wesen von uns nicht anders als moralisches Bedürfniß vorgestellt werden
kann». (I. Kant, Über den Gemeinspruch [Gemeinspruch], in: AA, VIII,
S. 280)

20 1. Kant, KpV, S. 43.
21 Zu Kants Kulturbegriff vgl. P. Kleingeld, Fortschritt und Vernunfi (Anm.

5), S. 44-47.
22 Vgl. 1. Kant, KU, S. 434. Vgl. Th. Mertens, «Zweckmäßigkeit der Natur

und politische Philosophie bei Kant» (Anm. 5), S. 233-239; B.T. WiLKlNS,
«Teleology in Kant's Philosophy of History» (Anm. 5), S. 181.

23 L. KraSNOFF (The Fact of Politics [Anm. 5], S. 28-29) unterscheidet zurecht
zwischen ungeselliger Geselligkeit und der These des sich selbst aufhebenden
Antagonismus (thesis of exhaustion). Folgenschwer ist aber seine Gleichsetzung

von Endzweck und letztem Zweck der Natur, die Kant explizit ablehnt.

Vgl. I. Kant, KU, S. 434.



Über die projektive Selbstimplikation der Geschichtsphilosophie 135

der Geschichte. In Bezug auf den Endzweck hingegen sind unter
theoretischem Gesichtspunkt «nur schwache Spuren der Annäherung»24 und
eine «provisorische Veranstaltung der Natur»25 zu erkennen, die für
Kant allerdings sehr wichtig sind, weil sie die von der kritischen Na-
turteleologie vorgenommene Widerlegung einer grundsätzlichen
Antinomie von Kulturprozess und höchstem Gut empirisch stützen. Mit
dem Begriff der Spur wird auch klar angezeigt, dass es sich hier nicht
um die Feststellung von Kausalrelationen, sondern um Interpretation
handelt.26 Die Natur bringt den Menschen durch die Kultur nur zu dem,
«was er selbst thun muss, um Endzweck zu sein»27. Die Natur schafft
Kultur nur als «Tauglichkeit eines vernünftigen Wesens zu beliebigen
Zwecken überhaupt»28, nur «in subsidium» zum praktischen
Endzweck29. Diese Tauglichkeit ist erst Voraussetzung zu einer moralischen,

bewussten, durch die Selbstgesetzgebung der Vernunft
bestimmten Geschichte.

Kants Fazit dieser Überlegungen ist nur die Feststellung der
Möglichkeit einer Betrachtung der Geschichte als Prozess, der das höchste
Gut in den Horizont sittlich-politischen Handelns rückt.30 Dies stellt nur
die Widerlegung der rousseauschen These der notwendigen Verbindung
von Kulturprozess und moralischer Dekadenz dar. Für den Fortgang der

Geschichte wesentlich ist nicht die Geschichtsphilosophie als
deterministische Theorie, sondern das sittlich-politische Handeln des
Menschen im geschichtsphilosophisch begründeten Horizont vernünftigen
Hoffens darauf, dass das Fortschreiten der Menschheit zum Besseren

«zwar bisweilen unterbrochen, aber nie abgebrochen sein werde»31.

Kants natürliche Geschichtsdialektik bewahrt den Imperativ der
Realisierung des höchsten Guts nur vor dem Einwand der prinzipiellen Un-

24 I. Kant, Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht
[Idee], in: AA, VIII, S. 27.

25 I. Kant, Frieden, S. 363.
26 Vgl. P. D. FENVES, A Peculiar Fate. Metaphysics and World-History in Kant,

London/Cornell 1990, S. 90-91.
27 1. Kant, KU,S. 431.
28 Ebd.
29 I. Kant, Gemeinspruch, S. 313.
30 «Ein philosophischer Versuch, die allgemeine Weltgeschichte nach einem Plane

der Natur, der auf die vollkommene bürgerliche Vereinigung in der Menschengattung

abziele, zu bearbeiten, muß als möglich und selbst für diese Naturabsicht

beförderlich angesehen werden». (I. Kant, Idee, S. 29)
31 I. Kant, Gemeinspruch, S. 309.



136 Francis Cheneval

möglichkeit seiner Realisierung, vor der Antinomie zwischen Kultur
und Moral. Sie erweist die Möglichkeit der Stiftung einer
Rechtsgemeinschaft, in welcher der Mensch, «wenn gleich nicht ein moralischguter

Mensch, dennoch ein guter Bürger zu sein gezwungen wird»32.
Sie behauptet nirgends die zukünftige Aktualität des höchsten Guts
durch einen deterministischen Gang der Geschichte. Die Natur bewirkt
keine moralischen Zwecke und keinen praktischen Endzweck.33 Kant
wendet sich sowohl gegen die rousseausche Theorie, dass ein dem

Zugriff des menschlichen Wollens und Handelns entzogener,
naturwüchsiger Zivilisationsprozess eine geschichtliche Annäherung an den

praktischen Endzweck der Rechtsgemeinschaft und eine entsprechende
Kosmopolitik verunmögliche, als auch gegen eine Lehre, dass diese
sich naturgeschichtlich verwirkliche. Kant entzieht durch seine
Geschichtsdialektik und Kulturhermeneutik dem sozialgeschichtlichen
Pessimismus Rousseaus und dem anthropologischen Pessimismus
derjenigen, die eine moralische Theorie von einer politischen Praxis
prinzipiell trennen wollen, die negative Beweiskraft.

3. Die Hermeneutik des natürlichen Kulturprozesses und die Möglich¬
keit einer normativen Kriterien entsprechenden Politik

Angesichts der Unmöglichkeit des theoretischen Unmöglichkeitsbeweises
der historisch-objektiven Annäherung an praktische Zwecke und

angesichts der Möglichkeit einer progressiven und positiven Interpretation

der Geschichte bekommt der praktische Zweck als Prinzip der
Politik die Eigenschaft eines geschichtsfähigen Handlungsprinzips.34
Anders gewendet bedeutet dies, dass die pessimistische Geschichte und
die auf ihr aufbauende, so genannt realistische, politisch repressive
Klugheitslehre nicht ein objektiv determiniertes Geschehen erkennt,

32 I. Kant, Frieden, S. 366.
33 Die Unterscheidung geht auch deutlich aus I. Kant, Gemeinspruch, S. 308-

309 hervor.
34 «Die Vernunft ist nicht erleuchtet genug, die Reihe der vorherbestimmenden

Ursachen zu übersehen, die den glücklichen oder schlimmen Erfolg aus dem
Thun und Lassen der Menschen nach dem Mechanism der Natur mit Sicherheit
vorher verkündigen (obgleich ihn dem Wunsche gemäß hoffen) lassen. Was

man aber zu thun habe, um im Gleise der Pflicht (nach Regeln der Weisheit) zu
bleiben, dazu und hiemit zum Endzweck leuchtet sie uns überall hell genug
vor». (1. Kant, Frieden, S. 370)



Über die projektive Selbstimplikation der Geschichtsphilosophie 137

sondern immer nur das Produkt ihrer eigenen, auf einem überhöhten
theoretischen Anspruch beruhenden Prinzipien beschreibt:

«Nun mögen dagegen politische Moralisten noch so viel über den Naturmecha-
nism einer in Gesellschaft tretenden Menschenmenge, welcher jene Grundsätze
entkräftete und ihre Absicht vereiteln werde, vernünfteln, oder auch durch
Beispiele schlecht organisirter Verfassungen alter und neuer Zeiten [...] ihre
Behauptung dagegen zu beweisen suchen, so verdienen sie kein Gehör; vornehmlich

da eine solche verderbliche Theorie das Übel wohl gar selbst bewirkt, was
sie vorhersagt».35

Die Friedensschrift operiert also bereits mit der im Streit der Fakultäten

weiter ausgeführten These des selbstimplikativen Charakters der

Geschichtsphilosophie. Nicht eine immer schon gegebene Realität,
sondern eine auf Grund der so genannt realistischen Theorie geschaffene

Realität verhindert die Reform der Politik nach den Prinzipien der
praktischen Vernunft. Die Gesellschaft ist eine ektypische, durch
menschliches Handeln hervorgebrachte und nur durch diesen herme-
neutischen Zirkel zu verstehende «Natur»:

«Unsere Politiker machen, so weit ihr Einfluß reicht, es eben so [wie die
Propheten, die Urheber des Schicksals sind, das sie voraussagen] und sind auch im
Wahrsagen eben so glücklich. - Man muß, sagen sie, die Menschen nehmen,
wie sie sind, nicht wie der Welt unkundige Pedanten oder gutmüthige Phantasten

träumen, daß sie sein sollten. Das wie sie sind aber sollte heißen: wozu wir
sie durch ungerechten Zwang, durch verrätherische, der Regierung an die Hand

gegebene Anschläge gemacht haben, nämlich halsstarrig und zur Empörung
geneigt; wo dann freilich, wenn sie ihre Zügel ein wenig sinken läßt, sich traurige

Folgen eräugnen, welche die Prophezeiung jener vermeintlich-klugen
Staatsmänner wahrmachen».36

Der Selbstbewahrheitungscharakter der Prophezeiungen der pessimistischen

Realisten, die politische Repression durch eine in Wirklichkeit
selbstgestiftete «Realität» legitimieren, ist Wasser auf die Mühlen
Kants, denn es ist dieselbe Selbstimplikation der Geschichtsphilosophie,

die eine Geschichte a priori ermöglicht. Einer Autopoiesis des
Übels durch eine vermeintlich realistische Theorie der Politik stellt
Kant seine Theorie der Politik und der Geschichte als selbstverwirklichender

Prophezeiung der praktischen Vernunft entgegen.37 Da die
politische Realität selbst vom Handlungsprinzip der Akteure und von ei-

35 I. Kant, Frieden, S. 378.
36 1. Kant, Der Streit der Fakultäten [Streit], in: AA, VII, S. 80.
37 Vgl. dazu P. D. Fenves, A Peculiar Fate (Anm. 26), S. 184-188.



138 Francis Cheneval

ner Interpretation des Kulturprozesses abhängt, kann sie im Handeln
von der praktischen Vernunft bestimmt werden, und die Rede von einer
Diskrepanz zwischen der Theorie der praktischen Vernunft und der
realistischen, an der Wirklichkeit orientierten Praxis fallt in Bezug auf
den Rechtsfortschritt dahin. Ins Zentrum der geschichtlich-politischen
Aktion und Verantwortung rückt deshalb der Mensch als politischer
Akteur:

«Wie ist aber eine Geschichte a priori möglich? - Antwort: wenn der Wahrsager

die Begebenheiten selber macht und veranstaltet, die er zum Voraus
verkündigt».38

In der Geschichtsphilosophie verbinden sich Theorie und Praxis,
indem ein kosmopolitisches Handlungsprinzip Uber eine politische
Hermeneutik der Natur in den theoretisch wahrgenommenen Kultur-

prozess eingespeist wird. Kants Geschichtsdialektik ist nicht als

Naturmechanismus der Gesellschaft, sondern als theoretischer
Möglichkeitshorizont einer normativen Theorie der Politik zu lesen, deren Ziel
die progressive Realisierung einer kosmopolitischen Rechtsgemeinschaft

ist.39 Kant durchbrach den Teufelskreis der sich selbstverwirklichenden

pessimistisch-repressiven Betrachtungsweise zu Gunsten einer
selbstverwirklichenden Prophezeiung der praktischen Vernunft.40

4. Der Enthusiasmus der Zuschauer der Französischen Revolution
als «Faktum» einer moralischen Anlage der Menschen

Die theoretisch auszumachenden, äußeren «Spuren»41 einer
weltbürgerlichen Geschichte können durch die Wahrnehmung eines
Geschichtszeichens ergänzt werden, das nicht auf eine empirische
Wirklichkeit, sondern auf eine politische Synderesis hindeutet. Man kann

38 I. Kant, Streit, S. 79-80.
39 Vgl. dazu K. E. Dodson, «Teleology and Mechanism in Kant's Philosophy of

History», in: Southwestern Philosophical Review 10 (1994), S. 157-165.
40 Vgl. dazu auch K.-O. Apel, «Kants Philosophischer Entwurf: Zum ewigen

Frieden als geschichtsphilosophische Quasi-Prognose aus moralischer Pflicht.
Versuch einer kritisch-methodologischen Rekonstruktion der Kantischen
Konzeption aus der Sicht einer transzendentalpragmatischen Verantwortungsethik»,
in: R. Merkel/R. Wittmann (Hg.), Zum ewigen Frieden, Frankfurt a.M.
1995, 91-124.

41 Vgl. I. Kant, Idee, S. 27.



Über die projektive Selbstimplikation der Geschichtsphilosophie 139

mit J. Habermas von der «merkwürdigen Selbstimplikation der
Geschichtsphilosophie»42 sprechen, muss aber darauf hinweisen, dass

Kant die Geschichtsphilosophie letztlich als Bestimmung eines politischen

Handlungsprinzips verstand. Das Geschichtszeichen, das den

Geschichtsoptimismus stützt, ist nicht die Französische Revolution als
äußeres, naturdeterminiertes Geschehen, sondern die «Denkungsart der
Zuschauer» als Faktum. Dazu kommt die These, dass diese Denkungsart

sich Uber den Transmissionsriemen einer kritischen Öffentlichkeit
auf die Politik auswirken kann und von der objektiven Realität (darunter

versteht Kant in praktischer Hinsicht immer Ausführbarkeit) zur
politisch tendenziell verwirklichten Realität wird.43 Eine Meinung über
den Geschichtsverlauf im Sinn eines zweckgerichteten Prozesses ist
nicht eine Theorie, sondern immer nur eine Interpretation, und zwar
eine, die von denjenigen vorgenommen wird, die auch die potenziellen
Akteure eben dieser Geschichte sind. Angesichts dieser Tatsache
determiniert nicht die theoretisch erkannte Natur das politische Handeln,
sondern das politische Handeln stiftet eine historische Realität, deren

Theorie immer schon von einer Praxis abhängt.
Dem Inhalt nach lautet die Hauptfrage der politischen Theorie

Kants, wie die moralische Anlage und die passive Unparteilichkeit der
Zuschauer sich auf die Akteure der Politik überträgt. Kants Antwort ist
die Republikanisierung, insbesondere die politische Partizipation und
die Publizität, welche die Zuschauer zu Akteuren und die Betroffenen

zu Entscheidungsträgern macht und Bedingung des Fortschritts ist.44

Kant ging also davon aus, dass die Theorie der Geschichte gleichzeitig
eine realitätsstiftende Praxis ist. Diese Position kann bis in die KrV
zurückverfolgt werden, wo Kant die «pöbelhafte Berufung auf vorgeblich
widerstreitende Erfahrung» mit dem Argument ablehnt, dass die
gesellschaftliche Realität, auf die man sich empirisch beruft, um die
Realisierbarkeit der Idee des Rechts zu bestreiten, in Wirklichkeit durch
menschliche Handlungen hervorgebracht wird und nach bestimmten

Handlungsprinzipien verändert werden kann.45 Nicht die Berufung auf
Erfahrung an sich ist «pöbelhaft», sondern die Berufung auf eine ver-

42 Vgl. J. Habermas, «Über das Verhältnis von Politik und Moral», in: H.
Kuhn/F. Wiedmann (Hg.), Das Problem der Ordnung, Meisenheim am
Glan 1962, S. 101.

43 I. Kant, Streit, S. 85.
44 Vgl. I. Kant, Gemeinspruch, S. 311; Frieden, S. 351, 381; Streit, S. 89.
45 Vgl. I. Kant, Kritik der reinen Vernunft [KrV], A317/B 374.



140 Francis Cheneval

meintlich objektive, in Wirklichkeit aber selbstgestiftete Realität. Die
Idee des Rechts ist deshalb ein «Urbild», «um nach demselben die
gesetzliche Verfassung der Menschen der möglich größten Vollkommenheit

immer näher zu bringen»46. Schon in der KrV hat also Kant das

Rechtsprinzip als Handlungsprinzip in der raum-zeitlichen Welt
bezeichnet und zum politischen Programm einer vollkommenen Ver-
rechtlichung der Welt gemacht.

Der geschichtsphilosophische Teil der Friedensschrift muss vom
Anhang her interpretiert werden, wo Kant die Elemente des praktischen
Endzwecks (vollkommene kosmopolitische Rechtsgemeinschaft) und
des historischen Naturzwecks (Kulturentwicklung) zu einer normativen

weltbürgerlichen Theorie politischen Handelns verbindet. Diese
Ausführungen stehen ihrerseits im Zusammenhang mit der letzten
systematischen Erörterung dieses Themenbereichs im Streit der Fakultäten.
Danach muss die Geschichte unter dem Gesichtspunkt der von Kant
selbst als «Factum» bezeichneten «Denkungsart der Zuschauer
betrachtet werden, «über dessen Wirklichkeit man alle Menschen zu Zeugen

rufen kann»47.

5. Publizität als Kriterium der Faktizität des Rechts

Die Verbindung der zwei heterogenen Sphären der Faktizität und der
Vernunft im Ausdruck «Faktum der Vernunft» erscheint in neuem
Licht: nämlich als Inbegriff der Geschichte a priori. Was den sittlichen
Fortschritt aufhält, sind bestimmte Widerstände und Neigungen, die
dem Wunsch des unbeteiligten Selbstbetrachters widersprechen und
dem freien Urteil der Öffentlichkeit nicht standhalten. Ungerechte
Herrschaft und das Chaos der Rechtsfreiheit sind in dem präzisen Sinn
«kontrafaktisch»: contra factum rationis. Kant nennt auch das Verbot
der Publizität und den Krieg. Diese beiden Zustände, die vielleicht noch

lange die Geschichte der Menschheit prägen werden, sind aber auf
Grund der geschichtsphilosophischen Hermeneutik des Faktums der
Vernunft nicht Grundkategorien der Geschichte, sondern gewaltsam

46 Ebd.
47 Vgl. I. Kant, Refl. 8077, in: AA, XIX, S. 612. Vgl. dazu L. Krasnoff,

«The Fact of Politics» (Anm. 5); R. Brandt, «Zum <Streit der Fakultäten>»

(Anm. 5), S. 54-55.



Über die projektive Selbstimplikation der Geschichtsphilosophie 141

aufrechterhaltene Hindernisse des Fortschritts der Menschheit. Sie
stellen sich dem «Interesse der Menschheit»48 nach ziviler Freiheit
entgegen. Der sich selbst bewahrheitende Charakter der Geschichtsbetrachtung

führt Kant zur These, dass das Verbot der Publizität und des

freien öffentlichen Vernunftgebrauchs einem konstanten und nach der
Französischen Revolution zunehmenden inneren Druck zur Realisierung

der moralischen Zwecke des Rechts und der kosmopolitischen
Rechtsgemeinschaft ausgesetzt sein wird, weil die spontane Reaktion
der Zuschauer auf die Französische Revolution eine Denkungsart zum
Vorschein kommen lässt, die im Lauf der Zeit eine politische Wirksamkeit

entfalten wird.49 Das Faktum des Wunsches nach republikanischer
Freiheit wird unter den Bedingungen des öffentlichen Vernunftgebrauchs

und der politischen Partizipation politisch wirksam. Dass dies

so ist, belegt für Kant das «Experiment» der Französischen Revolution,
der Republikanisierung eines Volkes. Im Faktum der Reaktion der
Zuschauer zeigt sich der Wille zur Freiheit und zur Republikanisierung als

politischer Primärvorgang, dessen Verhinderung durch Zensur, Repression

und Selbsttäuschung auf Zeit, auf lange Zeit, aber nur auf Zeit,
möglich ist.

48 I. Kant, Streit, S. 88.
49 Vgl. I. Kant, Streit, S. 84-91.




	Über die projektive Selbstimplikation der Geschichtsphilosophie als Hermeneutik politischen Handelns : Überlegungen zu Kant

