
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 60 (2001)

Artikel: Versprechen - Verzeihen, Erinnern - Vergessen : Überlegungen zur
Konstitution ethischer Subjektivität

Autor: Lotz, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882913

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882913
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia philosophica 60/2001

Christian Lötz

Versprechen - Verzeihen, Erinnern - Vergessen
Überlegungen zur Konstitution ethischer Subjektivität

The paper argues that not only can promising and forgiving be interpreted within a

hermeneutical approach to subjectivity, but also that they are intertwined with each

other in the horizon of their temporal structure. In the first part of the paper it is

shown that, from the hermeneutical point of view, promising and forgiving have to
be understood as basic practical possibilities of the subject. In the context ofpromising,

the subject is able to affirm a future and his/her identity. On the other hand,

forgiving opens the possibility to the subject of recognising its past. In the second

part the idea is discussed that forgiving should be interpreted within the context of
remembering and forgetting. Forgiving cannot be conceived as «active forgetting».
Therefore, forgiving has to be understood as a special act of recollecting. In the last

part of the article, some remarks concerning the intersubjective nature offorgiving
are treated. It is suggested that forgiving has to be seen within the horizon of the

idea ofa weak subjectivity.

«In der <ontologischen> Verzeihung erlauben wir es

dem anderen, das Versprechen nicht zu halten, das er
als vernünftiges Wesen ist.»

R. Spaemann'

I. Einleitung

Man kann drei große Kontexte des Verzeihens und Versprechens
umreißen: erstens das Recht (Strafe), zweitens die Moral (Schuld) und
drittens die Geschichte (Versöhnung). Versprechen und Verzeihen sind

Begriffe der politischen Philosophie, der Rechtsphilosophie und der

Religionsphilosophie. Versprechen bildet den grundlegenden
ethischmoralischen Hintergrund für Verträge. Verzeihen findet seine politische
Form in der Möglichkeit der Amnestie und seine rechtliche Form in der

1 R. Spaemann, Glück und Wohlwollen. Versuch über Ethik, Stuttgart 1998,
S. 245.



78 Christian Lötz

Möglichkeit der Begnadigung. Verzeihen kann eine große Rolle in der

«Wiederherstellung» intersubjektiver, politischer oder rechtlicher
Ordnung spielen. Ebenso kann man eine Brücke zum Begriff der Versöhnung

und dem der Nachsicht schlagen. Ich werde in den folgenden
Ausführungen aber weder auf die moralphilosophischen Probleme im
engeren Sinne (Darf man verzeihen? Gibt es Unverzeihliches? Wie ist
der Bezug zu Rache und Vergeltung?) noch auf die insbesondere von
Hannah Arendt behandelten politischen Dimensionen von Versprechen
und Verzeihen eingehen. Weil die Thematik in der neueren Diskussion
erstaunlich komplex geworden ist, kann die Austarierung beider Begriffe

im Spannungsfeld von Recht und Moral hier nicht geleistet werden.2
Aus meiner Perspektive betrachtet sind Versprechen und Verzeihen

erstens Begriffe, die sich in der Hinsicht ausdeuten lassen, inwieweit
sie eine Rolle für das Selbstverständnis von handelnden Subjekten
haben und damit in einer «Hermeneutik des Selbst» ausgelegt werden
können. Zweitens aber setzt die Verzeihung im Allgemeinen ein Vergehen,

eine Tat oder ein Verbrechen voraus. Der Anfang aller Überlegungen

in diesem Umfeld ist daher ein Faktum. Verletzungen der Sittlichkeit,

gleich welcher Form, werden erlitten, und dieses Erleiden
geschieht auf der moralisch-psychischen Ebene in moralischen Gefühlen
wie Rache, Zorn, Hass, Scham, Erniedrigung usw. Es geht also darum,
die Tatsache der moralischen Gefühle und der sie begründenden
moralischen Verletzung zunächst anzuerkennen, anstatt sie gegenüber
abstrakten Überlegungen oder Fragen der Legitimation als sekundär weg-
zudeuten oder gar zu überspringen. Die Verletzung der moralischen und

psychischen Integrität von Personen, sei sie auch noch so geringfügig,
ist ein nicht wieder rückgängig zu machendes Geschehen. Solcherart
Erfahrungen schreiben sich als unauslöschbares Faktum in unser
moralisches Gedächtnis ein. Betrachtet man die Verzeihung im Kontext der

Subjektivität, hat sie etwas mit der Erinnerung an die Tatsache der
Verletztheit und einem daran anschließenden möglichen Vergessen dieser

zu tun.
Ich werde mich daher im Folgenden von zwei Seiten der Thematik

annähern. In einem ersten Teil werde ich mich mit den Möglichkeiten
von Versprechen und Verzeihen auseinander setzen, die ihnen im Horizont

der ethischen Konstitution von Subjektivität selbst zukommen. Ich

2 Vgl. dazu K. M. KODALLE, Verzeihung in Wendezeiten. Über Unnachgiebig-
keit und mißlingende Selbst-Entschuldigung, Erlangen 1991.



Versprechen-Verzeihen, Erinnern-Vergessen 79

werde sie als grundlegende, die zeitlichen Horizonte eröffnende Vollzüge

des Selbstverständnisses eines Subjektes auslegen. Danach werde
ich mich in einem zweiten Teil auf das Verzeihen konzentrieren, um zu
überprüfen, ob die Hypothese, Verzeihen verweise auf ein «aktives
Vergessen», plausibel ist.

II. Ethisch-praktische Subjektivität

Heidegger hat in Sein und Zeit eine alte Fragestellung behandelt, die
man die «Frage nach der Einheit der Subjektivität» nennen könnte. Er
behandelt das Problem dabei auf eigentümliche Art und Weise, nämlich
anhand der Problematik, wie das Subjekt sich innerhalb seiner zeitlichen

Horizonte als eine Ganzheit und Einheit begreifen kann, die sich

ständig durch ein Verhalten zu, ein Sein zu den äußersten Momenten
von Vergangenheit und Zukunft konstituiert. Bekanntlich besteht
Heideggers Versuch in zwei Schritten. In einem ersten Schritt wird gezeigt,
dass wir uns selbst nur dann verstehen können, wenn wir das Existieren
als ein Sein in Möglichkeiten begreifen, in denen wir uns ständig
bewegen und uns zu ihm in einer ethisch-praktischen Weise verhalten.
Daraus folgt, dass uns der Anfang und das Ende der Ganzheit unseres
oder des individuellen Lebens nicht im Sinne einer theoretisch zu
bestimmenden Grenze begegnen kann. Normalerweise meinen wir,
Vergangenheit und Zukunft, Geburt und Tod seien innerzeitliche datierbare
Vorkommnisse im Sinne von Möglichkeiten, die modal-kategorial
zugeschrieben werden können. Nach Heidegger ist die Frage nach der
Einheit der Subjektivität aber keine Frage der Erkenntnis, sondern des

Handelns. Daher versucht er, Vergangenheit und Zukunft in ein
Verhalten zu Handlungsmöglichkeiten, d. h. in ein Verhalten zu vergangenen

und zukünftigen Möglichkeiten des Existierens umzuinterpretieren.
Man kann sagen, dass eine solche hermeneutische Auslegung unserer
Existenz versucht zu zeigen, wie wir uns als ethische Subjektivität
konstituieren, indem wir handelnd nicht nur Bezug nehmen auf unser
Leben, sondern es damit zugleich gewissermaßen erst hervorbringen.3

3 Vgl. als «hermeneutischen Zugang zum Versprechen» auch H.-D. GON-
DEK,«Das Versprechen und seine Verbindlichkeit», in: K. Holz (Hg.), Parabel.

Zwischen Moderne und Postmoderne, Gießen 1990, S. 39ff., insbes. 54ff.,
sowie J. Greisch, «<Versprechen dürfen>: unterwegs zu einer phänomenolo-



80 Christian Lötz

Aktive Wiedererinnerung und aktive Erwartung als Selbstverhältnisse

lassen sich diesem Ansatz zufolge nicht nur theoretisch betrachten,

sondern können sich in ethische Wiedererinnerung und ethische
Vorerinnerung im Sinne eines Verhaltens zu der Einheit des Lebens
verwandeln. Zwei dieser Formen, ein ethisches Selbstverhältnis
herzustellen, lassen sich in Versprechen und Verzeihen identifizieren. Letzteres

hat Heidegger selbst nicht thematisiert.
Im Folgenden soll näher aufgezeigt werden, dass Versprechen und

Verzeihen als ethische Formen des Selbstverhältnisses in besonderer
Weise die ethisch-praktische Einheit der Subjektivität mitkonstituieren.
Dazu muss man Versprechen und Verzeihen vom Sprechakt weg her-
meneutisch auf Verstehenshorizonte «zurückinterpretieren».4 Ich
verstehe Versprechen und Verzeihen demnach nicht nur als in der Zeit
vorkommende Sprechäußerungen von Subjekten, die sie natürlich auch

und sogar primär sind, sondern als praktische Möglichkeiten des

Existierens, in denen die Subjektivität sich als Einheit und Ganzheit schon
verstanden hat, wenn sie sie als Akte zur Sprache bringen will. In
Versprechen und Verzeihen im Sinne «sorgender» Vollzüge des praktischen

Könnens geht es allem anderen zuvor immer schon um mich
selbst, und d.h. um die Konstitution meiner praktisch-ethischen
Einheit. Die entscheidende Struktur beider Vollzüge besteht in einer
mehrfachen Intentionalität. In ihnen geht es nicht nur im Angesicht des

Anderen (1) um etwas (2), sondern immer auch um mich selbst (3). Das

letztgenannte Moment wird von den gängigen Auslegungen beider
Phänomene meist übergangen, weil man die Gefahr sieht, dass eine

«Selbstverzeihung» den möglichen Verlust der normativen Ebene des

Verzeihens und Versprechens impliziert. Dementgegen soll hier
angedeutet werden, dass das dritte Moment nicht abgeblendet werden kann.

Es wird sich zeigen, dass das Verzeihen eine grundsätzliche
Möglichkeit unserer selbst darstellt, mit der Struktur des Versprechens
umzugehen. Diese besteht darin, dass das Versprechen als Weise des
praktischen Könnens einen Verrat eingestehen (verzeihen) muss, um
Versprechen zu sein. Das soll im Folgenden ausgeführt werden.

gischen Hermeneutik des Versprechens», in: R. Schenk (Hg.), Kontinuität
der Person. Zum Versprechen und Vertrauen, Stuttgart 1998, S. 241 ff.

4 Vgl. den der eigentlichen Sprechakttheorie vorhergehenden Versuch, das Ver¬

sprechen zu begreifen, von A. REINACH, Zur Phänomenologie des Rechts. Die
apriorischen Grundlagen des bürgerlichen Rechts, München 1953.



Versprechen - Verzeihen, Erinnern - Vergessen 81

III. Hermeneutik des Versprechens und Verzeihens

Arendt hat behauptet, dass die Möglichkeit des Versprechens aus der
grundsätzlichen Kontingenz der Zukunft und als Handlungsentlastung
verstanden werden muss. Sie meint, dass «das Versprechen den
Menschen auch für sich selbst <berechenbar> und die Zukunft verfügbar
macht»5. So stellt sich aus der Perspektive des ethisch-praktischen
Umgangs unserer selbst mit uns selbst die Zukunft zunächst keinesfalls als

Unsicherheit, sondern als Verlässlichkeit und Sicherheit dar. Das, was
mir verfügbar ist, ist als solches eine Sicherheit. Es ist uns, wie Arendt
ausführt, von uns selbst her bekannt, dass wir durch die uns eigentümlich

mitgegebene und aufgegebene Freiheit in der Lage sind, Handlungen

und ihre Geltung zu revidieren. Aufgrund der «Unzuverlässigkeit
des menschlichen Wesens» und der «Unabsehbarkeit des Zukünftigen»
stellt alles menschliche Handeln grundsätzlich eine Form der Unsicherheit

dar, die mithilfe des Versprechens und Verzeihens in ihr Gegenteil
gewendet werden kann.6 In diesem Sinne versteht Arendt nicht nur das

Versprechen, sondern auch das Verzeihen als eine Antwort auf die
unsichere Handlungssituation des Menschen. Sie deutet die Fähigkeit des

Versprechens als Möglichkeit, durch die der Mensch zusammen mit
anderen eine gewisse Souveränität und Verantwortlichkeit erreichen
kann. Gegenüber abstrakten Regeln, die von außen an das Zusammenleben

herangetragen werden, interpretiert sie Versprechen und Verzeihen

als Möglichkeiten, die «vielmehr direkt aus dem Miteinander der

Menschen, sofern diese sich auf Handeln und Sprechen überhaupt
eingelassen» haben, entspringen.7 Versprechen dem Anderen gegenüber
bezeichnet nach Arendt demnach nicht nur eine ausgezeichnete
Möglichkeit einer Bindung, sondern ist zugleich konstitutiv für menschliches

Zusammenleben.
Im Sinne einer doppelten bzw. dreifachen Intentionalität geht es im

Versprechen nicht nur um etwas, das ich verspreche und jemanden, vor
dem ich verspreche, sondern auch um mich selbst.8 In diesem Sinne ist

Versprechen nicht ausschließlich als eine «dyadische Struktur» zu
bestimmen, sondern zugleich und sogar vor dieser eine praktisch-

5 H. Arendt, Vita Activa oder vom tätigen Leben, München 1998, S. 314.

6 Ebd., S. 311.
7 Ebd., S. 315.
8 Vgl. etwa M. Heidegger, Sein und Zeit, 16. Aufl., Tübingen 1986, S. 191 ff.



82 Christian Lötz

ethische Form des Selbstverständnisses.9 Ich verspreche nicht etwas für
den leeren Augenblickspunkt des Versprechens, sondern für einen
Zeitpunkt, der den gegenwärtigen Horizont überschreitet. Dieser Horizont
wird nie völlig transzendiert, sondern als transzendierende Möglichkeit
wird das Versprochene mit in die Einheit meines Lebens «hineingezogen»

und in meine «Nähe» gebracht.
Das Versprechen impliziert ein Versprechen der Einheit meiner

selbst. Ich verspreche, derselbe zu bleiben und eine durchgehende
Identität und Einheit meiner selbst zu besitzen. Im Versprechen
anerkenne und übernehme ich, dass ich ein zukünftiges Sein habe. Ohne
diese grundlegende Bestätigung meiner Zukunft und ihrer Übernahme
wäre Versprechen undenkbar. Wenn ich etwa unzweifelhaft sicher
wüsste, dass ich mich im nächsten Moment umbringen werde, würde

Versprechen sinnlos. Das Versprechen ist also eine Möglichkeit, sich
auf die jeweilige zukünftig-erwartbare, den gegenwärtigen Zustand
fortsetzende (vorerinnerte) Einheit meiner selbst zu beziehen.

Marcel und in Fortführung Ricceur haben das sich dabei aussprechende

ethische Verhältnis Treue genannt.10 Man kann sagen, dass das

Versprechen in diesem Sinne vor aller bzw. mit aller intersubjektiven
Relation die Bestätigung derjenigen Verlässlichkeit ist, die notwendig
ist, um das Risiko der Zukunft zu minimieren. Versprechen ist eine

Möglichkeit für mich, durch die Bestätigung meines zukünftigen Seins

mich als der Handlung fähig zu konstituieren. Der Kern des Versprechens

ist daher darin zu suchen, dass ich mich mir selbst über die
Beziehung zu meiner Einheit sozusagen versprochen habe. Ich habe mich
so auf meine Einheit hin bezogen, dass ich nicht verleugnen kann, über
einen abstrakten Gegenwartspunkt hinaus auch schon zukünftig zu
sein. Diese Übernahme und Bestätigung meiner selbst im Versprechen
ist als hermeneutische Struktur des Versprechens für den konkreten
Sprechakt vorausgesetzt. Dieser Zusammenhang zwingt zu der
Einsicht, dass im Versprechen das Moment einer Überzeugung - Ricceur
nennt es «Gelöbnis» und Marcel «Bürgschaft» - enthalten ist, nämlich
dass der Versprechende innerhalb seiner Einheit bleibt und sich
verspricht.11 Nicht erst das Produkt des konkreten Aktes des Versprechens

9 P. RiCŒUR, Das Selbst als ein Anderer; München 1996, S. 323.
10 G. Marcel, Sein und Haben, Paderborn 1954, S. 45; vgl. die Diskussion die¬

ser These bei Ricceur, Das Selbst als ein Anderer, S. 324.
11 RiCŒUR, Das Selbst als ein Anderer, S. 323, 202 f.; Marcel, Sein und Ha¬

ben, S. 45.



Versprechen - Verzeihen, Erinnern - Vergessen 83

bringt das Selbstverhältnis zum Ausdruck, sondern mit dem Vollzug
des Versprechens selbst stelle ich ein ethisches Verhältnis zu mir selbst
her, in dem ich mir selbst mich verspreche und mich so zu mir selbst
und meinem Leben verhalte. Das ethische Selbstverhältnis in Form des
meinen zukünftigen Horizont sichernden Versprechens ist vorausgesetzt

für die moralische Verpflichtung, die ich im Angesicht des Anderen,

vor dem ich ein konkretes Versprechen ausspreche, eingehe; etwa
indem ich mich verpflichte, meine Versprechen zu halten.

Zweifellos lasse ich mich mit einem Versprechen auf einen schwierigen

Sachverhalt ein, nämlich den, nicht nur mich überhaupt als eine
Einheit zu bestätigen und zu übernehmen, sondern die Situation und die
Umstände, in der das Versprechen ausgesprochen wird, Uber die Zeit
hinweg als identische zu behaupten. Aber ist das möglich? «[W]enn ich
mich engagiere, behaupte ich entweder willkürlich eine Unveränder-
lichkeit meiner Stimmungen, was ich tatsächlich nicht kann, oder ich
gebe schon im Voraus zu, in einem bestimmten Augenblick einen Akt
erfüllen zu müssen, der im Augenblick der Erfüllung in keiner Weise
meine inneren Stimmungen widerspiegelt. Im ersten Fall belüge ich
mich selbst, im zweiten billige ich es schon im Voraus, den anderen zu
belügen».12 Das impliziert eine Zweideutigkeit des Versprechens:
«kurz: kann es ein Engagement ohne Verrat geben? Aber jeder Verrat
ist verratene Treue.»13 Es gibt nur einen Grund, so meint Marcel, der
mich motiviert zu behaupten, die Situation, in der ich mich aktuell
befinde, transzendieren zu können, und der mich veranlasst, mein
Versprechen ohne den geringsten Zweifel seiner Einlösbarkeit als einhaltbar

zu behaupten. Marcels Antwort besteht in der Annahme eines

ursprünglichen (christlichen) Glaubens, der mich meine Identität sicher
erwarten lassen kann.14 Mir scheint, dass man nicht auf den Glauben

zurückgreifen muss, um die Möglichkeit der Identität zu sichern,
sondern dass man auch in der Verzeihung diese Möglichkeit erblicken
kann. Die Verzeihung ist im Versprechen im Sinne einer in die Vergan-

12 Ebd.
13 Ebd., S. 55. Vgl. dazu auch H.-D. Gondek, «Das Versprechen und seine Ver¬

bindlichkeit», S. 55 f.; auch J. Greisch, «Versprechen dürfen», S. 269f.
14 Auch Scheler ist der Ansicht, der Akt des Versprechens ohne «Gott als Gegen¬

subjekt» sei unmöglich. Vgl. dazu M. SCHELER, Wesen und Formen der
Sympathie, Studienausgabe, Bonn 1985, S. 225.



84 Christian Lötz

genheit gerichteten ethisch-praktischen Verhaltung impliziert.15 Das
heißt: Das Verzeihen ist das Zugeständnis für mich, Versprechen zu
können. Im Versprechen gibt es keine Garantie des Gelingens. Die
einzige Motivation, die für deren Vollzug denkbar bleibt, ist die schon
verstandene Möglichkeit des Verzeihens, die es mir erlaubt - wie das

Versprechen - mich in meinem Sein zu übernehmen.
Das Verzeihenkönnen kann als «Gegendimension» des

Versprechenkönnens verstanden werden. Im vorlaufenden Versprechen ergibt
sich, wie dargestellt, nicht nur die Übernahme meines zukünftigen
Seins, sondern auch eine Belastung des Vörlaufens durch den von Marcel

angesprochenen Verrat. Mit dem Vollzug des konkreten
Versprechensaktes ist das praktische Verhältnis zu meiner Zukunft schon belastet.

Die Belastung wird demnach aus der Vergangenheit verstanden.
Die Belastung des Versprechens gehört zur Faktizität. Man könnte das

so formulieren: Im konkreten Versprechen «weiß» ich, dass ich verraten

haben könnte. Eine ausgezeichnete Möglichkeit einer Entgegnung
dieser Last stellt das Verzeihenkönnen dar.16 Auch im Verzeihen nämlich

liegt eine doppelte bzw. dreifache Intentionalität vor. Ich verzeihe
nicht nur etwas und vor jemandem, sondern ich beziehe mich zugleich
auf mich, d. h. meine Vergangenheit. Im Verzeihen übernehme und
anerkenne ich mein vergangenes Sein. Verzeihen hat etwas mit der

Erinnerung zu tun, weil dasjenige Ereignis, das verziehen werden soll, im
Verzeihen vergegenwärtigt, d. h. erinnert werden muss. Dem Verzeihen
im Kontext seiner Überlegungen zur Erinnerung ist auch Ricœur
nachgegangen. Der Verschiebung, die Ricœur an einem theoretischen
Verständnis von Erinnerung vornimmt, entspringt schließlich auch das

Verhältnis zwischen belastender Schuld bzw. Erinnerung und dem
befreienden Verzeihen: «Die Schuld ist die Last, welche die Vergangenheit

der Zukunft aufbürdet. Das Verzeihen möchte diese Last leichter
machen. Zunächst aber lastet diese Last. Und zwar belastet sie die
Zukunft. Die Schuld verpflichtet. Wenn es eine Pflicht, sich zu erinnern,
gibt, dann umwillen der Schuld, die das Gedächtnis, indem sie es zur

15 Vgl. dazu Arendt, Vita Activa, S. 302. Zum Zeitcharakter des Verzeihens vgl.
K.M. Kodalle, «<Verzeihung> als Grundbegriff der Ethik. Schelers

Anregungen», in: Kritisches Jahrbuch der Philosophie, hg. von der Thüringischen
Gesellschaft für Philosophie, Würzburg 1998, S. 114.

16 Nicht umsonst hat Robert Spaemann davon gesprochen, dass es einen «ontolo-
gischen» Sinn des Verzeihens gebe, in dem wir uns unsere Endlichkeit verzeihen.

Vgl. dazu R. Spaemann, Glück und Wohlwollen, S. 246.



Versprechen - Verzeihen, Erinnern - Vergessen 85

Zukunft hin umwendet, im wahrsten Sinne des Wortes in die Zukunft
setzt, ins Futur: Du wirst Dich erinnern!»17 Das führt uns dazu, den
Bezug des Verzeihenkönnens zur Erinnerung und zum Vergessen jetzt
genauer darzulegen. Ich möchte mich daher in einem nächsten Schritt der
Möglichkeit des Verzeihens zuwenden.

IV. Das Faktum und die Struktur des Verletzt-Seins

Im Akt der Verzeihung geschieht etwas mit dem verzeihenden Subjekt,
das nicht nur mit seinem Zeitbezug, sondern mit seinem Leiden und der

Verletzung zu tun hat, die ihm der Andere zugefügt hat. Das hat Ricoeur
das «verletzte Gedächtnis» genannt.18 In der Verzeihung nehme ich
dem Anderen nicht seine Schuld, sondern ich löse mich von dem, was
der Andere in mir angerichtet hat. Daher kann man dieses Verletzt-Sein
im Kern selbst als eine Erinnerung bestimmen, und zwar eine, der wir
nicht ausweichen können. Wer nämlich verletzt ist, muss sich ständig
an sein eigenes Leiden bzw. sein Verletzt-Sein erinnern. Leidend sind
wir nichts anderes als ständig erinnernd und behaltend, oder - anders

gesagt - wer verletzt ist, kann sich und sein Leiden nicht vergessen.
Insbesondere Leiden im Sinne seelischer Verletzung bedeutet, nicht

vergessen zu können, und als solches bleibt es in die lebendige Gegenwart

förmlich eingeschrieben. Selbst deijenige, der aus berechtigten
oder unberechtigten Gründen «bloß» beleidigt ist, leidet nicht nur an

etwas, sondern an sich, und das geht einher mit seiner Unfähigkeit, von
seinem Beleidigtsein abzulassen, und das heißt, es und damit sich in
seinem Leiden zu vergessen.

Eine entscheidende Charakterisierung des leidenden Bewusstseins,
die aus seiner eigentümlichen Faktizität entspringt, ist daher dessen

Passivität. Wenn wir beispielsweise jemanden beleidigen, so fühlt er
sich verletzt. Normalerweise sagen wir dann, dass er oder sie sich in
ihrer Würde «verletzt» fühlt oder auch, dass jemand «eingeschnappt»
ist. Diese Verletzung im Sinne des Leidens ist nichts Abstraktes,
sondern etwas, das immer da ist, uns nicht loslässt und uns nicht nur in
unserem Sprechen, sondern auch in unserem Sein beschränkt. Wir existie-

17 Ricœur, Das Rätsel der Vergangenheit. Erinnern-Vergessen-Verzeihen, Göt¬

tingen 1998, S. 56.
18 Ebd., S. 100, 147.



86 Christian Lötz

ren unser Leid nicht nur, wie Sartre gesagt hätte, sondern es existiert
uns.

Es gelingt mir niemals, weder auf der Ebene des physischen
Schmerzes noch auf der Ebene des seelischen Verletzt-Seins, dieses in
der Weise zu erwarten, in der es mich ereilt und ergreift. Ich kann dem
Leiden nicht vorgreifen und wenn es eintritt, dann hat es mich schon so

ergriffen, dass ich von ihm ergriffen wurde. Was ich - verletzt - be-

wusst habe, ist nicht ein irgendwie geartetes Objekt, genannt «Verletzung»,

sondern bewusst bin ich mir selbst in meinem Leidend-Sem.
Leiden ist daher ein selbstaffektives Phänomen. Ich erleide im eigentlichen

Sinne nur mein eigenes Haben und Fühlen meines Verletztseins.
Was ich demnach im eigentlichen Sinne erleiden muss, ist nicht etwas

Gegenständliches, sondern mein eigener Zustand. Leiden ist ein
aufgestuftes affektives Phänomen. Im Verletztsein erleiden wir uns selbst in

unserem Bewusstsein.19 Anders gesagt: Wir müssen uns hier selbst

ertragen und aushalten. Das bedeutet: das Leid entgleitet unserem
Vermögen, es intentional zu vergegenständlichen. Wir können uns auf unser

eigenes Leiden nicht in dem Sinne richten wie wir einen Tisch
wahrnehmen oder ein Ereignis vergegenwärtigen. Leiden ist zunächst
nicht intentional strukturiert, sondern ergreift uns in unserer Gegenwart.
Wir sind erst in der Lage, das Leid zu vergegenständlichen, wenn es

uns in seiner Gegenwärtigkeit losgelassen hat. Was aber nicht mehr
gegenwärtig ist, muss sich als ein Phänomen der Vergangenheit darstellen.

Und erst als Phänomen der Vergangenheit stellt es sich im eigentlichen

Sinne nicht mehr als Verletzt-Sein dar. Vergegenwärtigter
Schmerz ist kein Schmerz.

Gesetzt, dass die Verzeihung genau derjenige Akt ist, in dem wir
Leiden und Verletzung sozusagen entfernen oder «vernarben» können,
könnten wir - wenn wir es in Bezug zum Vorhergehenden betrachten -
zu der Einsicht gelangen, dass die Verzeihung eine aktive Form des

Vergessens sei. In diesem Falle würde ich verzeihen, weil ich mein
Verletzt-Sein und das Ereignis der Leidzufügung vergessen will. Das ist
aber nur auf den ersten Blick richtig.

19 Vgl. dazu die eingängigen Ausführungen zum Phänomen des Leidens von Le-
vinas, auf die ich an dieser Stelle nicht eingehen kann, insbesondere in E. Le-
vinas, Zwischen uns. Versuche Uber das Denken an den Anderen, München
1995, S. 117-121; aber auch die Analyse des zeitlichen «Sich-aushalten-
müssen» des Bewusstseins im Schmerz in ders., Totalität und Unendlichkeit.
Versuch Uber Exteriorität, 2. Aufl., Freiburg 1993, S. 346-352.



Versprechen-Verzeihen, Erinnern-Vergessen 87

Die Verzeihung besteht auf der einen Seite nicht in dem Versuch,
das objektive Ereignis - also die Tat, die zur Leidzufügung geführt hat

- von der Tafel des eigenen Seins wegzuwischen. Im Gegenteil: Es ist
offensichtlich, dass die klare Wiedererinnerung an das Ereignis der
Verletzung vorausgesetzt ist für die Verzeihung. Wenn ich nichts vor
Angesicht habe und nicht weiß, was ich verzeihen soll, kann ich nicht
verzeihen. Auf der anderen Seite muss man sehen, dass neben dieser
notwendigen Wiedererinnerung desjenigen, das verziehen werden soll,
in der Verzeihung etwas Eigentümliches geschieht. Die Gefangennahme

des Bewusstseins in sich selbst, also das Verletzt-Sein, wird in seiner

Gegenwärtigkeit vergessen. Wir haben es also mit einem scheinbar
paradoxen Phänomen zu tun: auf der einen Seite müssen wir
wiedererinnern, um verzeihen zu können. Auf der anderen Seite dient dies dazu,

das eigene Verletztsein und das selbstaffektive Moment zu verlieren
und zu vergessen. Man könnte nun die These vertreten, dass das
Verzeihen mit der Idee aktiven Vergessens zu vergleichen ist. Mir scheint,
dass diese These nicht haltbar ist. Bei der Wiedererinnerung und dem

Vergessen handelt es sich um zwei Seiten derselben Sache, die es
darüber hinaus verbietet, von einem aktiven oder willentlichen Vergessen
zu sprechen. Daher möchte ich in einem nächsten Schritt einige
Anmerkungen zum Phänomen des Erinnerns und Vergessens machen.

V. Erinnern und Vergessen

In der lebendigen gegenwärtigen Phase eines Erlebnisses kann es so

etwas wie ein Vergessen nicht geben. Wenn wir etwa einen anderen
Menschen Sätze sprechen hören, behalten wir während des Zuhörens
den Beginn der Zeitphase, mit der der Satz beginnt, fest. Es gibt dabei
also eine Phase, in der wir nicht nur etwas bewusst haben, das in einem
abstrakten Sinne als «Jetztpunkt» bestimmt werden kann, sondern wir
erleben und behalten horizonthaft das «soeben gewesen» mit. Anders
wäre Hören von Sätzen überhaupt nicht möglich. Wir müssten sonst in

jedem Moment der Gegenwart überlegen, was wir oder die Anderen
soeben gesagt haben. Das ist aber offensichtlich nicht notwendig. Ohne
auch nur eine explizite Identifikation zu vollziehen, behalten wir die

lebendige Phase des Sprechens im Bewusstsein.



88 Christian Lötz

Die gegenwärtige Phase des bewussten Erlebens impliziert ihr eigenes

Festhalten oder Behalten, was Husserl Retention genannt hat.20 In
dieser können wir einen zeitlichen Verlust im Sinne eines Auslöschens
nicht denken. Ansonsten würden wir den zeitlichen Ablauf des Erlebens

als einen Prozess denken, in dem wir sozusagen in Sprüngen mit
Lücken erleben würden. Weil dies aber zur Auflösung von Gegenwart
führen würde, ist das offenbar unmöglich denkbar. Die erste, unmittelbare

Form der Erinnerung im Sinne des Behaltens ist ein Moment der

Gegenwart selbst. In ihr kann nichts verloren gehen. Im retentionalen
Prozess ist demnach die Möglichkeit des Vergessens ausgeschlossen.

Das führt uns aber noch nicht aus der Problematik des Vergessens
heraus. Es scheint fast so, als müsste man das Vergessen selbst - ähnlich

wie das Leiden - als ein selbstbezügliches Phänomen begreifen,
nämlich in dem Sinne, dass der Akt des Vergessens selbst vergessen
werden muss, um Vergessen sein zu können. Das drückt sich darin aus,
dass wir von einer vergangenen Erfahrung grundsätzlich und zumindest

potentiell eine Wiedererinnerung haben können, dass aber beim Vergessen

diese Erinnerung unmöglich ist. Wir können uns grundsätzlich
nicht daran erinnern, wann und wie wir etwas vergessen haben. Dann
aber wissen wir natürlich auch nicht mehr von unserem jeweiligen
Vergessen und es macht wenig Sinn über es zu sprechen, bzw. es wäre
demnach sogar unmöglich darüber zu sprechen, denn sobald wir
darüber sprechen, erinnern wir uns erneut. So kann man nur den Schluss

ziehen, dass das Vergessen, wenn es ein Akt ist, sich selbst vergessen
muss, um vergessen zu sein. Das hat aber den paradoxen Effekt, dass es

dann nicht mehr thematisiert werden kann. Das Vergessen fiele sozusagen

selbst aus dem Bewusstsein heraus und wäre in diesem Sinne un-
bewusstes Vergessen. Und daher müssten wir dann auch die Frage
stellen, woher wir überhaupt von der Möglichkeit des Vergessens wissen,

denn wenn jeder Akt des Vergessens zugleich selber vergessen
wird, dürfte schließlich niemand überhaupt wissen können, dass er je
etwas vergessen hat.

20 Vgl. zur Problematik der Retention S. Rinofner-Kreidl, Edmund Husserl:
Zeitlichkeit und Intentionalität, Freiburg 2000; D. Zahavi, Self-Awareness
and Alterity. A Phenomenological Investigation, Evanston 1999, S. 63 ff.; R.

Bernet, «Die ungegenwärtige Gegenwart. Anwesenheit und Abwesenheit in

Husserls Analyse des Zeitbewußtsein», in: Phänomenologische Forschungen
14, Freiburg 1983, S. 16 ff.; sowie ders., «Differenz und Anwesenheit», in:

Phänomenologische Forschungen 18, Freiburg 1986, S. 51 ff.



Versprechen - Verzeihen, Erinnern - Vergessen 89

Dieses Paradox muss uns dazu führen, die These abzuweisen, dass

Vergessen ein expliziter oder aktiver Akt ist. Man muss darüber hinaus
die starke Idee des Vergessens ablehnen, und wer in nietzscheanischer
Geste für die Möglichkeit des aktiven, willentlichen Vergessens eintritt,
muss das Subjekt in ein Machtzentrum umdeuten. Sachlich erscheint
mir letztere These unhaltbar. Hier wird Wunsch und Können miteinander

verwechselt.
Das führt uns aber zu der weiteren Überlegung, dass das Vergessen

offenbar etwas zu tun hat mit der Möglichkeit expliziter Wiedererinnerung.21

Der ursprüngliche Erinnerungsprozess des Bewusstseins in der

lebendigen Gegenwart ist nämlich, wie oben bereits festgestellt, noch
nicht identifizierend und nicht reproduktiv. Erst mit dem Vollzug expliziter

Wiedererinnerungsakte kann davon gesprochen werden, dass sich

so etwas wie eine Geschichte oder eine Vergangenheit konstituiert, die
nicht mehr nur bloße Gegenwart ist. Bezüglich des Beispiels des

Hörens von Sätzen bedeutet das: Es spricht nichts dagegen anzunehmen,
dass ich auch ohne explizite Akte der Wiedererinnerung in lebendiger
Gegenwart das Sprechen zeitlich bewusst haben würde. Es spricht aber

einiges dagegen anzunehmen, dass ohne Wiedererinnerung von dieser

von mir «durchlebten» Gegenwart im Sinne einer identifizierbaren
Einheit, die ich immer wieder reproduzieren und auf die ich mich in

Urteilen beziehen kann, ein propositionales Wissen möglich wäre, das

sich als Wissen von meiner Vergangenheit darstellt. Im Gegensatz zum
Bewusstsein der lebendigen Gegenwart ist das Wiedererinnerungsbe-
wusstsein intentional. Um sagen zu können «Damals habe ich dies oder
das gesagt», rnuss ich die Möglichkeit haben, mir das Angesprochene
wieder vergegenwärtigen zu können. Das impliziert, dass ich etwas
bewusst habe, das nicht als gegenwärtig erlebt wird.

Kommen wir nun auf den speziellen Fall des Verletzt-Seins zurück.
Das Behalten oder Festhalten von etwas - die Retention - gehört zur
Charakteristik jedes bewussten Gehaltes. Alles, was erscheint, erscheint

21 Vgl. die immer noch beste Übersicht zu den Vergegenwärtigungsmodi bei Hus¬

serl E. Marbach: «Einleitung des Herausgebers», in: E. HUSSERL, Gesammelte

Werke (Husserliana), Bd. XXIII, Dordrecht 1983; vgl. zur Vergegenwärtigung

allgemein auch P. VOLONTÉ, Husserls Phänomenologie der Imagination.

Zur Funktion der Phantasie bei der Konstitution von Erkenntnis, Freiburg
1998 sowie R. Bernet, «Husserls Begriff des Phantasiebewußtseins als

Fundierung von Freuds Begriff des Unbewußten», in: Ch. Jamme (Hg.): Grundlinien

der Vernunftkritik, Frankfurt a. M. 1997, S. 277 ff.



90 Christian Lötz

zunächst in der Gegenwartsphase eines Erlebnisses und wird in diesem
nichtintentional-zeitlich festgehalten. Der entscheidende Unterschied
zwischen diesem normalen Erleben und dem Verletzt-Sein ist demnach
darin zu suchen, dass das leidende Bewusstsein gegenüber anderen
Erlebnissen gerade keine Wiedererinnerungsakte impliziert. Das
Charakteristische derjenigen Bewusstseinsweise, in der wir verletzt sind, ist
einfach dasjenige, dass wir überhaupt keine explizite Reproduktion des

Erlebnisablaufes benötigen. Und man könnte aus einer psychoanalytischen

Perspektive hinzufügen, dass dies sogar abgewehrt wird.
Verletztes Bewusstsein erhält sich quasi selbst am Leben. Es ist immer
gegenwärtig und ich brauche es nicht erst wieder zu reproduzieren. Erst,
wenn ich mich beispielsweise an mein Leid in meiner Kindheit
erinnere, also hier eine explizite Wiedererinnerung vollziehe, konstituiert
sich, dass ich nicht mehr im selben Sinne leidend bin.

Das sieht man schon daran, dass ich - sobald ich eine Wiedererinnerung

vollziehe - das Leiden selbst zu einem Ereignis meiner Vergangenheit

mache. Wiedererinnerung - und das wird oft nicht gesehen - ist
nicht nur die Vergegenwärtigung von etwas Vergangenem, sondern

zugleich mit diesem Akt die Konstitution dieser Vergangenheit im Sinne

verobjektivierter Ereignisse. Wenn ich etwas wiedererinnere, dann
bestätige und anerkenne ich damit zugleich den vergangenen Status des

Wiedererinnerten. Nehmen wir an, ich erinnere mich jetzt lebendig, wie
ich gestern im Zug nach Marburg gesessen habe. Dieser lebendige Akt
der expliziten Reproduktion eines Erlebnisses als eines vergangenen ist,
da ich ja nur durch ihn so etwas wie eine anschaubare Vergangenheit
meiner selbst habe, dessen Konstitution. Die Vergangenheit ist ja nur
und bekommt nur Sinn in diesen Akten. Ohne sie könnten wir nicht
einmal von einer Vergangenheit im Sinne identifizierbarer Ereignisse
sprechen.

Neben dieser Charakteristik kommt nun noch ein entscheidendes,
zweites Moment hinzu: Immer, wenn ich etwas explizit wiedererinnere,

zum Beispiel jetzt, wie ich gestern im Zug das Marburger Schloss
sehen konnte, vergesse ich mich - was auch Heidegger in Sein und Zeit
im Auge gehabt hat - in meinem gegenwärtigen Sein.22 Mit der
Konstitution der Vergangenheit in der lebendigen Wiedererinnerung
verschwindet sozusagen mein aktuelles gegenwärtiges Erleben im Hintergrund.

Das kann man sich auch an einem Tagtraum klar machen. Wer

22 Vgl. M. Heidegger, Sein und Zeit, S. 339.



Versprechen - Verzeihen, Erinnern - Vergessen 91

in einen Tagtraum versinkt, vergisst dabei zugleich seine aktuelle
Wahrnehmung. Das Vergessen meines gegenwärtigen Zustandes muss
daher als die sozusagen unsichtbare Rückseite des Wiedererinnerns
begriffen werden. Wer sich an etwas wiedererinnert, vergißt seinen aktuellen

Zustand. Vergessen ist daher eigentlich ein Phänomen der
Wiedererinnerung.

Wenn diese Annahme richtig sein sollte, können wir dies auf das
verletzte Bewusstsein übertragen. Dieses kann nämlich im eigentlichen
Sinne keines mehr sein, wenn es wiedererinnert werden kann. Gerade
deshalb heißt Leiden Nicht-vergessen-Können. Wenn Verzeihen mit der

Möglichkeit zu tun hat, vergessen zu können, kann es - unter der

Voraussetzung, dass es richtig ist, das Vergessen als Rückseite des
Wiedererinnerns zu bestimmen - als eine spezielle Form der Wiedererinnerung
angesehen werden, die normale Vergangenheit erst ermöglicht.

Es käme uns überhaupt nicht in den Sinn, etwas verzeihen zu wollen,

das nicht in irgendeiner Weise noch unsere Gegenwart tangiert, und
das heißt eben, festgehalten wird. Selbst, wenn ein Ereignis schon Jahre
bis zur Kindheit zurückliegt, so ist es, wenn es verziehen werden soll,
noch nicht, wie wir alltäglich sagen, «zu den Akten gelegt», sondern

liegt aktuell vor. Es wäre absurd, etwas zu verzeihen, dass schon

vergangen ist. Erst das Verzeihen selbst kann dieses «zu den Akten legen»
ausmachen. Die Verzeihung konstituiert also beides: erstens vergisst
das Verletzt-Sein sich durch die Wiedererinnerung und wird damit zur
Vergangenheit, die zweitens in der Wiedererinnerung vergegenwärtigt
wird. Wir können daher zu dem Schluss kommen, dass das Verzeihen -
bezogen auf das verzeihende Subjekt - ein spezieller Akt der
Wiedererinnerung ist, und mir scheint, dass Freud trotz eines andersartigen
Begriffes des Vergessens in seiner Schrift über «Erinnern, Wiederholen
und Durcharbeiten» solches anvisiert hat. Freud spricht dort nämlich
von psychischen Vorgängen, in denen «etwas <erinnert> wird, was nie

<vergessen> werden konnte».23 Dieses «Nicht-vergessen-Können», das

Freud anspricht, drückt sich darin aus, dass anstelle des Erinnerns ein

«Ausagieren» und «Wiederholen» des unvergessbaren Konfliktes
trete.24 Anstelle der Wiederholung, also des Gegenwärtigseins des Leides,

23 S. Freud, Schriften zur Behandlungstechnik, in: Studienausgabe, Ergän¬
zungsband, Frankfurt a. M. 1997, S. 208.

24 Ebd., S. 209.



92 Christian Lötz

soll dann letztendlich die «Versöhnung mit dem Verdrängten», also der
noch gegenwärtigen Vergangenheit, treten.25

Als Konsequenz aus dem bisher Gesagten sollte man zunächst eine
Differenzierung einführen. Man muss nämlich die «echte» Verzeihung
von allen Formen strategischer Entschuldigung trennen: Die eine nämlich

will wiedererinnern und nur in dem von mir dargelegten Sinne
dadurch vergessen und loslassen, die andere dagegen bezweckt, willentlich

zu vergessen. Wenn wir jemanden um Verzeihung bitten, damit wir
entlastet werden, also Verzeihung als Mittel einsetzen, um gewisse
Zwecke zu erreichen, wird sie notwendigerweise scheitern müssen.
Wird Verzeihung nämlich als strategische Entschuldigung verstanden,
so ist es ihr (vergebliches) Ziel, aus dem Leidkomplex auszubrechen
und das historische Ereignis als solches ungeschehen zu machen. Aber
ein solcher Versuch könnte nur gelingen, wenn das Ereignis nicht
wiedererinnert wird und folglich, weil wir festgestellt hatten, dass das

Vergessen nur mit der Wiedererinnerung (als deren «Rückseite») möglich
ist, auch nicht vergessen werden. Der Versuch aktiven Vergessens muss
scheitern.

VI. Abschluss: das schwache Subjekt

Ich möchte abschließend kurz skizzieren, wie sich dieses Grundverständnis

von belastendem Zukunftsbezug im Versprechen und
entlastendem Vergangenheitsbezug im Verzeihen im faktisch-konkreten
innerzeitlichen Vollzug im Angesicht des Anderen auswirkt.

Der faktische Vollzug des Verzeihens geschieht nicht durch einen

Willensakt, sondern entspringt dem Eingeständnis der Fehlbarkeit des

Versprechens, also dem Eingeständnis und der Übernahme des

Schuldigwerden-Könnens. Ich verstehe mit dem Verzeihen, dass ich ein

fehlbares,«schwaches» Wesen bin. Nur wenn man davon ausgeht, dass das

konkrete Verzeihen innerlich und sittlich dem Willen unterliegt und in
der Macht des vollziehenden Ich steht, kann man behaupten, dass man
sich nicht selbst verzeihen kann (in diesem Falle könnte ich mir
willkürlich die Absolution erteilen). Es ist aber fraglich, ob das Verzeihen,
betrachtet als konkreter Akt, dem Willen unterliegt. Eher scheint eine

25 Ebd., S. 212.



Versprechen - Verzeihen, Erinnern - Vergessen 93

Charakterisierung des Verzeihens als rein passives Ereignis angebracht,
das nur aus dem Gefühl der Ohnmacht der Subjektivität entsteht.26

Daraus kann man folgern, dass Verzeihen einer Passivität
entspringt, die nicht erzwungen werden kann. Das Gewähren einer Verzeihung

und die Annahme einer Verzeihung können nicht über eine
Entscheidung herbeigeführt werden. In diesem Sinne ist das Verzeihen eine
Form des Nichtkönnens.27 Verzeihen ist das Eingeständnis, nicht alles
zu können, eigentlich nicht versprechen zu können, d.h. ohnmächtig
sein zu können. Wenn es plausibel sein sollte, dass Verzeihen keinem
Willensakt entspringt, folgt ebenso unmittelbar, dass eine Verzeihung
vom Anderen nicht erbeten werden kann, weil die Bitte an jemanden
den Gedanken voraussetzt, dass der Gebetene die Bitte potentiell erfüllen

kann. Ich kann einen Hund nicht bitten, mit dem Bellen aufzuhören.
Der immanente Sinn der Bitte um Verzeihung, die der Andere mir
entgegenbringt, kann daher nur in dem Appell an etwas anderes als den

Willen gesehen werden. Die Bitte um Verzeihung appeliert an das

Gegenteil, nämlich das Fahrenlassen des Willens und die Anerkenntnis der

Ohnmächtigkeit der Subjektivität (so wie es die Struktur des Verrates
des Versprechens impliziert). Verzeihung ist ein Ereignis der menschlichen

Existenz. Deshalb verweist die Möglichkeit der Verzeihung auf
ein unverfügbares Moment, dem sich beide Seiten reziprok unterstellen
und ausliefern. In dieser Auslieferung an etwas - der «Entblößung der
Haut» und der «Aufrichtigkeit»28 -, das außerhalb des subjektiv Möglichen

liegt, bestätigen beide in der intersubjektiven Asymmetrie ihre
Gleichheit. In diesem Sinne gibt es keine bessere Beschreibung als

diejenige, die ihr Spaemann gegeben hat, wenn er schreibt: «Die wirkliche

Verzeihung bejaht die Natur des Anderen und stellt sie in ihrer
humanen Teleologie wieder her. Sie entdeckt sogar noch in der negierten

Handlung die positiven Möglichkeiten, deren Pervertierung die

Handlung war.»29

26 So meint auch Arendt, dem Verzeihen eine grundsätzliche Unberechenbarkeit
zuschreiben zu müssen; vgl. Arendt, Vita Activa, S. 307; vgl. auch Ko-
DALLE, «<Verzeihung> als Grundbegriff der Ethik», S. 110.

27 Vgl. dazu auch RICŒUR, Das Rätsel der Vergangenheit, S. 147.
28 E. Levinas, Humanismus des anderen Menschen, Hamburg 1984, S. 93, 95.
29 Spaemann, Glück und Wohlwollen, S. 248 f. Ähnliches im Sinne einer «Ver¬

besserungsfähigkeit» meint auch K.M. Kodalle, «Die Dimension des
Unermeßlichen. Aufhebung der vermessenen Moralität», in: Ch. Hubig (Hg.),
Cognitio humana - Dynamik des Wissens und der Werte, Berlin 1996, S. 127.




	Versprechen - Verzeihen, Erinnern - Vergessen : Überlegungen zur Konstitution ethischer Subjektivität

