Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 60 (2001)

Artikel: Die Perspektivitat des Zeiterlebens und ihr Stellenwert fir die personale
Identitat

Autor: Prechtl, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882912

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882912
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia philosophica 60/2001

PETER PRECHTL

Die Perspektivitit des Zeiterlebens und ihr Stellenwert
fiir die personale Identitét

The question regarding the perspectivism of the experience of time constitutes a
significant shift in accent compared to Hume's and Locke’s investigations into the
concept of experience and time. The perspectivist approach allows an adequate
explication of the systematically necessary connection of the subjective experience
of time and personal identity. It is shown that connections and continuity should be
seen as belonging to experience. Husserl’s analyses of the consciousness of time
provide the philosophical framework to thematise the specific structure of the expe-
rience of time. They also constitute the basis for treating the peculiarity of personal
experience, characterised as narrative structure, with regard to psychological
knowledge.

Keine philosophische Abhandlung iiber die Zeit oder den Begriff der
Zeit wird die Bemerkungen von Augustinus beziiglich der Schwierig-
keiten, eine addquate Bestimmung des Zeitbegriffs geben zu konnen,
iibergehen: Einerseits glaube man zu wissen, was Zeit sei, andererseits
sehe man sich einer groBen Schwierigkeit gegeniiber gestellt, wenn
man genauer bestimmen miisse, was denn Zeit sei. Mit den durch das
Tagungsthema vorgegebenen Aspekten der Zeit «Geddchtnis» und
«Voraussicht» wird das Augenmerk auf einen spezifisch subjektiven
Charakter von Zeitperspektiven gelegt. Es erscheint mir nahe liegend,
die Feststellung der Subjektivitit von Zeit mit der Frage zu verkniipfen,
ob oder in welchem Sinn diese in Vergangenheit und Zukunft gerichte-
ten Zeitperspektiven als konstitutiv fiir Welterfahrung und im Hinblick
auf Erfahrung der eigenen Person angesehen werden konnen. Diese
Fragestellung dringt sich insofern auf, als Zeit nicht als realer Prozess,
gleichsam als eine tatsichliche Abfolge zu begreifen ist, die ein Subjekt
bloB zu registrieren hitte. Die durch den Bezug auf Gedichtnis und
Voraussicht angezeigten Perspektiven von Vergangenheit und Zukunft
sind einerseits immer Bestandteil der Betrachtung der sog. objektiven
Welt, d. h. dessen, was wir uns unter objektiver Realitédt vorstellen. An-
dererseits ist damit auch ausgesagt, dass Vergangenheit und Zukunft



54 Peter Prechtl

gerade die subjektiven Perspektiven sind, in denen sich uns Welt er-
schlieBt.

An die Bemerkungen Augustinus‘ kdnnte man auch mit der Frage
ankniipfen, was denn dazu fiihrt, dass wir mit der Zeit so vertraut zu
sein vermeinen. Ich mochte im Folgenden an diese Frage mit der Pro-
blemstellung anschlieBen, welche Bedeutung Zeit in Gestalt des Zeit-
erlebens fiir den Menschen hat. In dieser allgemein gehaltenen Formu-
lierung ist diese Fragestellung nicht befriedigend beantwortbar. Erst
eine Konkretisierung auf die Erfahrungsdimensionen des Menschen
bietet m.E. eine Perspektive fiir die Beantwortung der Fragestellung.
Die Erfahrungsdimension ist nach zwei Seiten zu bestimmen: zum ei-
nen in Bezug auf die Welt, zum anderen in Bezug auf die Person. Wes-
halb hier unter «Weltbezug» nicht eine erkenntnistheoretische Frage,
sondern eine Themenstellung der Kulturphilosophie zu verstehen ist,
soll zumindest im Schlussteil des Beitrags angesprochen werden. Im
Vordergrund wird der Bezug auf die Person stehen, der seinerseits auf
die Problemstellung der personalen Identitdt konkretisiert wird. Wie
sich im Verlauf der Abhandlung zeigen wird, ergibt sich diese Zuspit-
zung der Fragestellung aus einem systematischen Zusammenhang von
Zeiterleben und personalem Ich.

Eine Antwort auf die Fragestellung, welche Rolle das Zeiterleben
fiir die Auffassung von Welt und fiir die personale Identitit spielt, ver-
suche ich in folgenden Schritten zu geben. Zunichst soll in Bezug auf
philosophische Positionen eine Differenzierung zwischen einer eindi-
mensionalen Zeitrichtung und der im Tagungsthema erwihnten dop-
pelten Perspektive der Zeit erortert werden. Indem ich mich zunéchst
mit Ausfithrungen von Hume und Locke zum Thema Erfahrung und
Zeit befasse, versuche ich die anstehenden Probleme zu skizzieren. Die
Fortsetzung mit Kant erscheint angezeigt, wenn es um die Frage geht,
wie das logische Subjekt mit der Dauer des Denkens in Verbindung zu
bringen ist. In einem zweiten Schritt soll iiber die Erdrterung von Hus-
serls Ausfithrungen eine Beantwortung darauf gesucht werden, in wel-
chem Zusammenhang die Bedingung des Zeiterlebens mit dem perso-
nalen Ich bzw. der personalen Identitdt zu sehen ist. In einem Schluss-
teil erscheint es mir angezeigt, den Bezug zu den in psychologischer
Forschung abgesicherten Ergebnissen von personaler Identitéit und nar-
rativer Struktur der Erfahrung herzustellen.



Die Perspektivitiit des Zeiterlebens 55

1. Der Zusammenhang von Zeit und Erfahrung

Humes Begriff der Erfahrung bietet eine eindeutige Charakterisierung
dessen, wie die Erfahrung aus der vergangenheitsbezogenen Zeitrich-
tung bestimmt wurde:

«Wir erinnern uns, da wir wiederholt die Existenz einer bestimmten Art von
Gegenstinden erlebt haben; wir erinnern uns zugleich, da8 Beispiele einer an-
deren Art von Gegenstinden stets mit ihnen verbunden und ihnen hinsichtlich
der Beziehung der riumlichen Nachbarschaft und zeitlichen Folge in bestimm-
ter Art zugeordnet waren. [...] [Dabei ist zu beachten, dass] jedesmal, wenn wir
uns von dem Zusammenvorkommen bestimmter Ursachen und Wirkungen
iiberzeugt haben, sowohl die Ursachen als die Wirkungen von uns durch die
Sinne wahrgenommen und in der Erinnerung aufbewahrt worden sind, dafl da-
gegen, wenn wir nachher den kausalen SchluB3 ziehen, jedesmal nur der eine
von uns wahrgenommen wird oder in der Erinnerung auftaucht, wihrend der
andere von uns, der fritheren Erfahrung gemaB, hinzugefiigt wird.»!

Humes Erklidrungsabsicht richtet sich auf die Frage, woher es kommt,
dass wir uns verkniipfte Wirkungen vorstellen, wenn wir ein Beispiel
einer bestimmten Art von Gegenstinden erleben. Dieser Aspekt der
Vergangenheit begriindet unsere zukunftsgerichtete Perspektive, nam-
lich unseren Glauben, dass eine Wirkung auch in einem neuen Fall ein-
treten wird. Fiir diese aus einem spezifisch erkenntnistheoretischen In-
teresse heraus bestimmte Erfahrung wird ihr retrospektiver Charakter
geltend gemacht. In Humes Absicht lag es nicht, die uns gestellte Frage
nach der spezifischen Perspektivitit von Zeit zu beantworten.

Trotzdem lassen sich zwei kritische Bemerkungen, die den weiteren
Gang der Uberlegungen andeuten sollen, anbringen: 1. Der an dieser
Stelle unterstellte Begriff der Erfahrung ist an einem einfachen Modell
der Wahrnehmung zweier Ereignisse ausgerichtet. Entsprechend konnte
man die Voraussicht als Umkehrung des Gedichtnisses beschreiben,
aus der Retrospektive wiederholt abgespeicherter Wahrnehmungen und
ihren Verkniipfungen wird prospektiv die zukunftsgerichtete Erwartung
der Wiederholung dieser Ereignisverkniipfungen. Fragwiirdig ist zum
einen, ob dieses Modell der Erfahrungs- bzw. Erkenntnisbegriindung
auf der Basis der Wahrmehmung in dem Sinne verallgemeinerbar ist,
dass es zum Modell einer jeden Art von Erfahrung angesehen werden
kann. Es ist nicht ersichtlich, wie davon ausgehend erkldrt werden

1 D. HUME, Traktat iiber die menschliche Natur, Bd. 1, Hamburg 1989, S. 117.



56 Peter Prechtl

kann, worauf sich ein Verstindnis von Vergangenheit und Zukunft
griinden konnte. Zum anderen greift dieses Modell auch in erkenntnis-
theoretischer Hinsicht zu kurz.

Dewey hat diesbeziiglich entscheidende Einwinde vorgetragen:
Soweit in der traditionellen Auffassung etwas iiber die bloBe Gegen-
wart hinaus in den Blick kommit, ist es ausschlieflich die Vergangen-
heit. Die Erfassung dessen, was stattgefunden hat, die Bezugnahme auf
Vergangenes wird fiir das Wesen der Erfahrung gehalten. Der Empiris-
mus wird als etwas auf das Gewesene oder das «Gegebene» Bezogenes
aufgefasst. Dem setzt Dewey entschieden die These entgegen: Erfah-
rung in ihrer lebendigen Form ist jedoch experimentell, ein Bemiihen,
das Gegebene zu verindern; sie ist wesentlich Projektion, das Vor-
wirtsstreben ins Unbekannte; ihr hervorstechendes Merkmal ist die Be-
ziehung auf die Zukunft.? Seine Kritik gilt der dem traditionellen Empi-
rismus zuzuschreibenden Verkiirzung des Erfahrungsbegriffs, indem
Erfahrung mit dem identifiziert wird, was uns fiir den Augenblick pri-
sent und was das Ergebnis vergangener Beobachtungen ist.

Der zentrale Einwand gegen die erkenntnistheoretisch begriindete
Annahme des Wahrnehmenden als passiven Beobachter gewinnt durch
diesen anderen, an experimentellem Forschen angelehnten Erfahrungs-
begriff deutlichere Konturen. Deweys Konzeption zufolge empfingt
der Wahrnehmende nicht von au3erhalb des Geistes irgendwelche Ein-
driicke. Vielmehr ist Erfahrung zu begreifen als eine aktive Transaktion
zwischen einem lebenden Organismus und seiner Umgebung. Erfah-
rung ist seiner Auffassung nach in ihrer «lebendigen Form experimen-
tell» und auf die Zukunft gerichtet.?

Neben der Kritik an der Unterstellung des passiven Beobachters
formuliert Dewey einen fiir unsere Ausfiihrungen wichtigen Kritik-
punkt: Der in der empiristischen Tradition der Philosophie vertretene
«partikularistische Standpunkt» fiihrt dazu, dass Zusammenhinge und
Kontinuitit nicht als zur Erfahrung gehorend angesehen werden. Die
Erfahrung der Kontinuitit kann nach zwei Hinsichten verstanden wer-
den, entweder als Kontinuitit eines existierenden Gegenstandes oder
als Kontinuitit meiner Erfahrung. Diese Differenzierung setzt implizit

2 J. DEWEY, «The Need for Recovery of Philosophy», in: On Experience, Na-
ture and Freedom, N. Y. Liberal Arts Press 1960, S. 23.

3 Piagets psychologische Untersuchungen zur kognitiven Entwicklung des Kin-
des bestitigen diese Auffassung eindrucksvoll.



Die Perspektivitiit des Zeiterlebens 57

schon eine Unterscheidungsmoglichkeit im Hinblick auf die Zeit bzw.
Zeitvorstellung voraus. Fir die Kontinuitit der Erfahrung, die fiir uns
im Vordergrund des Interesses steht, miissten wir die Moglichkeit sub-
jektiver Zeit unterstellen konnen — wir miissten dann auch thematisie-
ren kdnnen, wie ein Bewusstsein von Vergangenheit und Zukunft sich
bilden kann. Gedichtnis kann nicht einfach als Abspeichern von Da-
tenmengen begriffen werden und Erinnerung besteht nicht darin, dass
diese Datenmenge nochmals in der Wahrnehmung erscheint.

John Locke ist das Verdienst zuzuschreiben, den engen Zusammen-
hang von Zeit und Personalitit herausgestellt zu haben. Er thematisiert
diesen Zusammenhang unter der Problemstellung von «Identitdt und
Verschiedenheit»*. Die darin angelegten Uberlegungen weisen gegen-
iiber Hume eine bemerkenswerte Erweiterung auf, da darin eine Per-
spektive der Differenzierungsmoglichkeit beziiglich des Zeitbegriffs
angeboten wird. Im Hinblick auf die personale Identitit fordert Locke
die Unterscheidung zwischen der zeitlichen Dauer des Subjekts und
dem subjektiven Zeitbezug durch empirisches Bewusstsein ein. Perso-
nale Identitit iiber die Zeit hinweg ist nach Locke durch den subjekti-
ven Zeitbezug im Bewusstsein konstituierte Identitidt: Die Identitdt des
Ich als Person betrifft nicht die zeitliche Dauer des Ich als Substanz,
sondern lediglich die subjektive Zeit des empirischen Bewusstsein.

Die personale Einheit tiber die Zeit hinweg wird nach Locke da-
durch ermoglicht, dass sich Bewusstsein iiber Gegenwirtiges auch auf
Vergangenheit und Zukunft bezieht. Seiner Auffassung nach eignen wir
uns durch Bewusstsein Gedanken und Handlungen aus verschiedenen
Zeiten an und konstituieren so unsere personale Identitit iiber die Zeit
hinweg. In der Gegenwart konstituiere ich durch das Bewusstsein von
einer vergangenen Handlung meine Identitit mit derjenigen Person, der
die Handlung zum Zeitpunkt ihrer Ausfilhrung durch unmittelbaren
Selbstbezug zugeschrieben worden war. Locke stellt dabei heraus, dass
vergangene Handlungen nur dann zu meiner personalen Einheit in der
Gegenwart gehoren, wenn ich sie mir durch gegenwirtiges Bewusstsein
zuschreibe; Handlungen, die ich in der Vergangenheit zwar ausgefiihrt
habe, die ich mir aber nicht durch gegenwirtiges Bewusstsein zurech-
ne, gehoren nicht zur Identitéit meines Ich als Person. Durch die Identi-
tat meines Ich als Substanz werden Handlungen noch nicht Bestandteil

4 J. LOCKE, Versuch iiber den menschlichen Verstand, Bd. I, Hamburg 1981,
S. 410ff.



58 Peter Prechtl

meiner personalen Identitit, nur Bewusstsein kann nach Locke zeitlich
entfernte Handlungen in dieselbe Person vereinigen.

Den unmittelbaren Selbstbezug auf vergangene Handlungen nennt
Locke «Erinnerung». Eine vergangene Perzeption ist nach Locke nicht
etwas, das wie ein wirkliches Wesen iiber die Zeit hinweg in der Seele
fortexistiert hiitte und so von selbst zur Einheit meines gegenwiirtigen
Denkens gehorte, sondern sie ist etwas, das zu dieser Einheit nur kraft
der «Erinnerung» genannten Weise des Bewusstseins gebracht werden
kann. Erinnerung ist derjenige unmittelbare Selbstbezug, durch den ich
mich auf meine Vergangenheit beziehe und durch den ich die Identitiit
meiner Person in der Gegenwart mit der aus der Vergangenheit stifte:
Ich verkniipfe meine gegenwiirtige bewusste Erfahrung mit der vergan-
genen bewussten Erfahrung zu einem Bewusstseinsleben. Durch das
Gewahrsein des vormaligen Bewusstseins von der gegenwiirtigen Per-
zeption konstituiere ich die Identitit meiner gegenwirtigen personalen
Einheit mit derjenigen, zu der die erinnerte Perzeption in der Vergan-
genheit gehort hatte.

Dabei darf Locke nicht unterstellt werden, er propagiere Selbstbe-
zug als «reflection», d.h. in dem Sinne, dass die Seele ihre eigenen
Operationen beobachten und die Idee von ihnen erzeugen wiirde.> Der
dem Bewusstsein zugeordnete unmittelbare Selbstbezug lisst sich bei
Locke nach drei Hinsichten bestimmen: 1. beziiglich des Vorhanden-
seins der eigenen Ideen und Denkakte, und unmittelbar dazu 2. hin-
sichtlich der Identitit und Distinktheit der Gehalte der eigenen Ideen,
und schlieBlich 3. riickbeziiglich der Existenz des Ich als desjenigen,
das diese Ideen hat.® Bewusstsein ist bei allen drei genannten Hinsich-
ten des Selbstbezugs durch eine zweifelsfreie Gewissheit charakteri-
siert. Locke bestimmt es als unmittelbares Gewahrsein der eigenen Per-
zeptionen und Aktionen. Vermoge der Prisenz bei allen Handlungen
stiftet Bewusstsein die Einheit dieser Akte: Alle Handlungen, die durch
Bewusstsein als eigene perzipiert werden, werden dadurch zu einer
Einheit gebracht — und diese Einheit von Handlungen und Gedanken
nennt Locke Personalitit. Bei der Konstitution meiner selbst als Person
beziehe ich mich nicht auf mich als Objekt, d. h. ich bin mir selbst nicht

5 Diesen geldufigen Irrtum in der Locke-Interpretation hat Thiel hinreichend auf-
geklirt — vgl. U. THIEL, Lockes Theorie der personalen Identitdit, Bonn 1983,
S.96f.

6 Ebd, S.9%4.



Die Perspektivitit des Zeiterlebens 59

Gegenstand, von dem ich eine Idee bilde. Vielmehr stifte ich durch
Bewusstsein die Einheit meiner Gedanken und Handlungen und kon-
stituiere dadurch erst meine Personalitit.” Das Resultat seiner Uberle-
gungen lisst sich in der These, Identititsbewusstsein garantiere perso-
nale Identitit, zusammenfassen.?

2. Das logische Subjekt als formaler Einheitspunkt

In gewisser Hinsicht markieren Kants Uberlegungen iiber die erkennt-
nisbegriindende Funktion des «Ich denke» eine Gegenposition. Davon
ist auch unsere eingangs formulierte These {liber den systematischen
Zusammenhang von Zeiterfahrung und Personalitit auf spezifische
Weise tangiert. Statt einer eingehenden Erorterung der kantischen Kon-
struktion will ich das Augenmerk darauf lenken, dass Kant im Zuge
seiner Kritik der rationalen Psychologie seinerseits zu Verkiirzungen
gelangt. Der Ausgangspunkt der Diskussion ist, dass nach Kant einer-
seits eine Einheit des Bewusstseins in Gestalt des logischen Subjekts
angenommen werden muss, dass aber andererseits dieses «<Ich denkes,
das alle meine Vorstellungen begleiten konnen muss» nicht als etwas in

7 Vgl ebd, S. 118.

8 Leibniz diskutiert einen Vorbehalt: Fiir den Fall, dass ich mich (teilweise oder
ginzlich) an nichts mehr erinnern kann, was ich vormals gemacht habe, miisste
man einen Bruch der personalen Identitit unterstellen. Leibniz dagegen bringt
die Moglichkeit ins Spiel, dass solche Gedichtnisliicken durch ein «vermitteln-
des Bewusstseinsband» iiberbriickt werden konnten: Wenn eine Unterbrechung
der Fortdauer der Bewusstseinsverkniipfung dazu fiihrt, dass ich nicht weiB,
wie ich in den gegenwirtigen Zustand gekommen bin, obwohl ich mich weiter
entfernt liegender Dinge erinnern konnte, so konnte das Zeugnis anderer meine
Gedichtnisliicke ausfiillen. Leibniz stellt als Moglichkeit vor, dass nicht allein
das Bewusstsein die personale Identitit gewihrleisten kann, sondern auch der
Bericht anderer Personen. Dadurch bringt er interpersonale Zuschreibungsver-
fahren ins Gesprich. Dabei rdumt er gleichzeitig ein, dass sich eine Schwierig-
keit ergeben konne, wenn ein Widerspruch bestiinde zwischen eigener Erinne-
rung und duBeren Zuschreibungen durch andere. — Vgl. G. W. LEIBNIZ, Neue
Abhandlungen iiber den menschlichen Verstand, in: Philosophische Schriften,
Bd. 3.1., hg. von W. v. Engelhardt/H. H. Holz, Frankfurt a. M. 1996, S. 407. -
Die Reichweite dieser Einwiinde ist allerdings noch nicht ausgeschopft, wenn
man sie nur auf die Kette von Erinnerungen bezieht. Jene psychologischen
Untersuchungen, die bereits fiir den Prozess der Identititsentwicklung und der
Erfahrungsbildung interpersonale Beziige und Strukturen als grundlegend be-
schreiben, weisen gleichzeitig auf die darin enthaltenen Stérungspotentiale hin.



60 Peter Prechtl

der Zeit Beharrendes wahrgenommen werden kann — einfach deshalb
nicht, weil es nicht die Bedingungen erfiillt, die ein Gegenstand der
Anschauung erfiillen muss, damit man auf ihn den Begriff der Substanz
anwenden kann.

Kants Argumentation richtet sich zunichst gegen eine unbedachte
Vorstellung davon, dass ich mich selbst als etwas im Wechsel meiner
Eigenschaften Beharrendes wahmehmen kénne. Von personaler Iden-
titdt konne man nicht analog einer dufleren Anschauung sprechen. Es
wire verfehlt, diese Identitdt als etwas Beharrendes im Wechsel von
Eigenschaften erkennen zu wollen, denn sie ist uns nicht im Sinne der
duBeren Anschauung gegeben; fiir die Feststellung der Identitiit haben
wir aber nur Kriterien zur Verfiigung, die auf Gegenstinde der An-
schauung Anwendung finden kdnnen.

Muss man jedoch, um Kants berechtigten Einwinden Rechnung zu
tragen, dann zu der Feststellung gelangen, dass somit nur das logische
Subjekt und nicht ein reales personales Subjekt als denkbar in Frage
kommt? Kants Antwort ergibt sich deshalb, weil er die Frage nach der
Bestimmbarkeit des «Ich» als Frage nach der Erkennbarkeit eines Ge-
genstandes in spezifischer Weise stellt. Es bieten sich vermeintlich nur
die zwei Moglichkeiten: Entweder handelt es sich um einen realen Ge-
genstand, der uns dann auch in der Anschauung gegeben ist, oder um
ein logisches Etwas, dem keine Anschauung korrespondiert.® Wenn
«Ich» nach Kant nur Gegenstand des inneren Sinnes sein kann, ist da-
mit ausgeschlossen, dass es ein beharrlicher Gegenstand der Anschau-
ung sein kann, und deshalb vermag es auch nicht als ein reales Subjekt
gedacht zu werden. Das «Ich» kann in keinem denkbaren Sinne als
reales Objekt vorgestellt werden.!0

Um die Verinderung gegeniiber Locke kenntlich machen zu kon-
nen, miissen wir zunédchst auf Kants Bestimmung dessen, was Zeit ist,
zuriickkommen. Er fiihrt sie auf die Form eines inneren Sinnes zuriick
und meint damit die Art und Weise, wie einem Bewusstsein mentale
Zustinde in der Selbstanschauung gegeben sind.!! Seiner Auffassung
nach stellt man sich die eigenen mentalen Zustinde in einem zeitlichen
Nacheinander geordnet vor. Entsprechend ist dann (eine bestimmte)

9 1. KANT, Vorlesungen iiber die Metaphysik (nach Politz), AA, XXVIII, 544.

10 R.-P. HORSTMANN, «Kants Paralogismen», in: Kant-Studien 84 (1993),
S. 422.

11 Ich werde an dieser Stelle nicht weiter die Annahme eines inneren Sinnes oder
die der Selbstanschauung diskutieren.



Die Perspektivitit des Zeiterlebens 61

Zeit zu verstehen als eine bestimmte Menge von aufeinander folgenden
mentalen Zustidnden. Von Identitdt der Person knnen wir dann insofern
sprechen, als diese Zustdnde sich ein Wesen als die seinen selbst zu-
schreibt und damit auch ein Bewusstsein der eigenen Identitit in diesen
Zustinden hat.

Wie diese Zuschreibung und ein entsprechendes Bewusstsein der
eigenen Identitdt zu verstehen ist, bleibt eine offene Frage. Aus dem
Hinweis auf die transzendentale Synthesis der Apperzeption ist dafiir
keine Antwort abzulesen. Denn dort wird zunéchst nur festgeschrieben,
dass das «stehende und bleibende Ich»!2 (der reinen Apperzeption) das
Korrelat unserer Vorstellungen ausmache. Das Bewusstsein eines «dch
denke>, das alle meine Vorstellungen begleiten konnen muss» kann nur
von der logischen Identitdt des Ich behauptet werden. Wenn Kant da-
von spricht, dass wir uns a priori der durchgingigen Identitdt unserer
selbst in Ansehung aller Vorstellungen, die zu unserer Erkenntnis geho-
ren, bewusst sind, dann kann er damit nur die logische Identitit des Ich
gemeint haben. Wie kann aber in Bezug auf ein logisches Ich von ei-
nem bleibenden Ich, d.h. einem dauernden Ich gesprochen werden?
W. Cramer hat diesbeziiglich die Kritik formuliert:

«Es ist die fundamentale Schwiiche des Kantischen Begriffs vom Denken, von
der <Einheit des Bewusstseins>, daf} diese Einheit nicht zur Dauer des Denkens,
zur Zeitlichkeit des BewuBtseins in Beziehung gesetzt ist. Das ist eine Folge
der Zeitlehre Kants. Wohl bringt Kant die spontan erzeugte Vorstellung <Ich
denke> zu dem in der Form der Zeit gegebenen Mannigfaltigen in Beziehung.
Aber er iibersieht die Zeit des Denkens selbst. Er iibersieht, daB Denken zeitli-
che Dauer ist, daB Subjektivitit selbst Zeit ist und nicht nur der Subjektivitit
Erscheinungen in der Form der Zeit gegeben sind».13

Der Zusammenhang von logischem Subjekt und der Annahme, die-
ses Subjekt miisse eine Dauer iiber die Zeit (entlang der der Zeit nach
verschiedenen Wahrnehmungen und Vorstellungen) haben, scheint nur
dann befriedigend erkldrbar, wenn plausibel gemacht werden kann,
dass das jeweils subjektive Bewusstsein gleichzeitig ein Bewusstsein
der zeitlichen Verinderung und der Dauer haben kann. Denn als Identi-
sches soll und kann es nicht selbst ein Moment in der Zeit, d.h. der
zeitlichen Veridnderung sein, es kann aber auch nur dann sich selbst als

12 1. KANT, Kritik der reinen Vernunft, A 123.
13 W. CRAMER, Grundlegung einer Theorie des Geistes, Frankfurt a.M. 1965,
S. 16.



62 Peter Prechtl

Identisches begreifen, wenn es nicht nur eine Vielfalt von Bewusst-
seinsakten oder Vorstellungen hat, sondern diese auch in Bezug auf sich
selbst in eine zeitliche Form zu bringen vermag. Denn die Formulie-
rung «das <Ich denke>, ...» bringt nicht klar zum Ausdruck, dass diese
Vorstellungen nicht gleichzeitig sein konnen und trigt dem Umstand
nicht offen Rechnung, dass unser Bewusstsein sich nicht als eine An-
einanderreihung von einzelnen Vorstellungen oder Bewusstseinsakten
begreifen ldsst.

Die Strategie, einen (evtl. modifizierten) Substanzbegriff derart in
Anschlag zu bringen, dass die Vielzahl der Vorstellungen oder Denk-
akte nur als Akzidentien der gleichbleibenden Substanz «Ich» zu be-
greifen wiire, erscheint mir génzlich verfehlt.!* Denn auf diesem Wege
kann weder ausgewiesen werden, dass das Ich als Einheitsbewusstsein
fungiert, noch dass damit ein Bewusstsein der Identitdt und des Dau-
erns verbunden ist.

3. Husserls Zeitanalysen und ihre Bedeutung fiir die personale Identitit

Nach der Identitdt des Subjekts oder des Individuums oder der Person
zu fragen, verlangt zunichst eine Klirung dessen ab, was unter Identitét
denn verstanden werden konne. Es ist hier nicht der Ort, einer solchen
Reflexion bis ins Detail nachzugehen. Nur wenige Skizzierungen miis-
sen geniigen, um den unterschiedlichen Stellenwert der erfragten Iden-
titdt und dessen Verstindnisses allein im Rahmen der philosophischen
Tradition aufzuzeigen. Das von metaphysischen Fragestellungen vor-
gegebene ontologische Schema fasst die Einheit der Identitdt als einen
Grundzug des Seins auf, der begrifflich nach Kontinuitit, Stabilitit und
endgiiltiger Substanz zu bestimmen ist.!3

14 Eine solches Unterfangen kann man Descartes zurechnen, wenn er den Geist
als dasjenige bestimmt, was dem Denken und den Denkinhalten zugrunde liegt.
Vgl. P. PRECHTL, Descartes, Hamburg 2000, S. 102.

15 Auf Heideggers Kritik daran, die in den Vorwurf einmiindet, dass auf diesem
Weg eines eindeutigen Wesens sowohl die Zeit wie das Werden aus dem Den-
ken verschwindet, soll an dieser Stelle nur verwiesen werden. Er stellt dem die
Forderung gegeniiber, das Sein in seiner Endlichkeit, in seiner Zeitlichkeit und
damit im Horizont von Zeit zu denken. In eine dhnliche Richtung zielt auch je-
ne Kritik von Derrida, wenn er davon spricht, dass die Gegenwart weder als
vollendete Vergangenheit noch als erfiillte Prisenz begriffen werden kann. —
Vgl. M. HEIDEGGER, Identitit und Differenz, Pfullingen, 9. Aufl., 1990,



Die Perspektivitit des Zeiterlebens 63

Die kntische Skepsis gegeniiber der kartesischen Konzeption von
Selbstbewusstsein ldsst sich erweiternd als generellen Zweifel gegen-
tiber der Annahme, dass sich das Subjekt durch die Identitdt mit seinem
Denken konstituiert, formulieren. Auch die kantische Formel vom
Subjekt als transzendentaler Einheit kann nicht als hinreichende Ant-
wort darauf, was sich mit der Frage nach der personalen Identitiit ver-
bindet, angesehen werden. Ich unterstelle die Stichhaltigkeit derartiger
Kritiken an jenen in der Tradition der Philosophie dominierenden Kon-
zepten, auch wenn ich sie im Einzelnen an dieser Stelle nicht diskutie-
ren kann.!® Aber im Anschluss an Wittgensteins Bemerkung: von Ei-
nem zu sagen, es sei identisch mit sich selbst, wiirde gar nichts besa-
gen,!” kann man anfragen, in welchem Sinne man denn dann noch von
personaler Identitdt sprechen kann. Zumindest die «Ding-Perspektive»
scheint als plausible Grundlage fiir die Fragestellung ausgeschlossen zu
sein.

Wenn wir uns den husserlschen Zeitanalysen zuwenden, dann in der
Erwartung, dass wir darin Antworten finden konnen, die den bisherigen
Bedenken und Einwendungen hinreichend Rechnung tragen werden. In
seinen Ausfiihrungen miisste sich zeigen lassen, worauf die subjektive
Zeiterfahrung griinden konne, nachdem der Weg iiber eine einfache
Abspeicherung des Gedichtnisses als wenig plausibel erschien, und es
miisste auch aufgezeigt werden, auf welche Weise und in welcher Ge-
stalt das mit der Zeiterfahrung verbundene Subjekt vorauszusetzen ist,
nachdem der Weg einer einfachen Selbstidentifizierung als defizitér
ausgeschieden wurde und die bloB formale Struktur des Ich als nicht
hinreichend erschien.

Ich mochte im Folgenden von Husserls Ausfiihrungen zwei zentrale
Aspekte herausstellen, die mir wesentlich erscheinen fiir den hier the-
matisierten Problemkomplex: zum einen die intentionale Struktur der
Erfahrung, zum anderen die intentionale Struktur der Zeit. Der syste-
matisch bedeutsame Gehalt, der in diesen Uberlegungen Husserls zum
Tragen kommt, liegt in der Intentionalitit des Bewusstsein — und ver-
bunden damit in der Struktur des Horizontbewusstseins. Durch die
phinomenologische Thematisierung des Erfahrungsbegriffs nihern wir

S. 14 ff.; ders., Sein und Zeit, hg. von F.-W. v. Herrmann, Frankfurt a. M. 1976;
J. DERRIDA, Grammatologie, Frankfurt a. M. 1983, S. 116.

16 Eine ausfiihrliche Erorterung ist einer eigenstindigen Arbeit vorbehalten.

17 L. WITTGENSTEIN, Tractatus logico-philosophicus, in: Werkausgabe, Bd. 1,
Frankfurt a. M. 1984, S. 62.



64 Peter Prechtl

uns implizit auch dem Subjekt der Erfahrung und seiner spezifischen
Struktur an. Auf der Grundlage des intentionalen Bewusstseinsbegriffs
liefert Husserl eine Charakterisierung der phinomenologischen Struk-
tur von Erfahrung. So fiihrt beispielsweise unsere grundsitzlich per-
spektivisch angelegte rdumliche Wahrnehmung die Erwartung einer
gewissen Beschaffenheit der zunichst noch ungesehenen Riickseite ei-
nes Gegenstandes mit sich. Diese Erwartung kann bestitigt oder falsifi-
ziert werden. Aber nur aufgrund von Erwartungen gelangen wir zu Be-
statigung oder Falsifizierung. Sie ist der Grund fiir die kinidsthetische
Bewegung, mit der wir uns einen weiteren, neuen Eindruck verschaf-
fen, der die bereits empfangenen bestitigen oder enttiuschen kann. Das
Bewusstsein, einen Sinneseindruck zu haben ist also immer schon ver-
bunden mit einer primitiven Form von Erwartung — Husserl bezeichnet
sie als «Protention». Husserls Uberlegungen richten sich gegen Lockes
Annahme, die Idee der Sukzession stamme aus der Reflexion darauf,
wie mehrere Ideen nacheinander in unserem Geiste auftreten. Der Er-
fahrungszusammenhang kommt also nicht dadurch zustande, dass wir
das stdndige Kommen der «sensations» erleiden und in der «reflection»
darauf uns die Idee des Nacheinander bilden konnen. Das Nacheinan-
der hat vielmehr sein einigendes Band in der Protention. Sie ist nicht
bloB passives Erwarten, dass ein neuer Sinneseindruck sich einstellen
wird, vielmehr werden diese durch unsere entsprechenden kinistheti-
schen Bewegungen her vorgerufen. Ohne dieses protentionale Erwarten
gidbe es nicht die Erfahrung.

Als positives Resultat aus der kantischen Bestimmung ist festzu-
halten, dass das alles Denken begleitende Ich nicht als aus aktuellen
Phasen des Bewusstseins bzw. aus Bewusstseinsakten zusammenge-
setzte Einheit vorgestellt werden kann. Husserls trigt dem insofern
Rechnung, als er das Ich so bestimmt, dass es sich als Subjekt von in-
tentionalen Erlebnissen weill: Auf alles im Bewusstseinsfeld intentional
Konstituiertes kann es hinsehen, es erfassen und dazu Stellung neh-
men.'8 Zu kliren ist dann noch, wie ein die Vorstellungen begleitendes
«Ich denke» das Moment des Zukiinftigen und Vergangenen mit umfas-
sen kann. Husserl sucht die Antwort in der Moglichkeit der Selbstrefle-
xion, die auf einem bestindigen Stromen beruhe, von dem es nicht ab-

18 E. HUSSERL, Ideen zu einer reinen Phidnomenologie und phdanomenologischen
Philosophie, 2. Buch, Husserliana IV, hg. von W. Biemel, Den Haag 1952,
S. 104.



Die Perspektivitit des Zeiterlebens 65

trennbar sei. Die Uberlegungen dazu miissen aber ihren Ausgangspunkt
bei der Frage der Zeitlichkeit des transzendental erarbeiteten Begriffs
des reinen Ich nehmen.

Wie ist es also denkbar, dass das geforderte logische Subjekt sich
auch in seiner Dauer realisiert?

Es muss gezeigt werden, 1. unter welchen Voraussetzungen das Ich
jederzeit sich reflexiv auf sich beziehen kann, 2. unter welchen Bedin-
gungen dieses Ich sich zugleich unter den Bedingungen der Dauer als
dasselbe reflexiv einholen kann.

Der geforderte Aufweis kann nur gelingen, wenn ein Ich nachge-
wiesen werden kann, das einerseits als Teil eines Bewusstseinsstroms
anzusehen ist und das sich andererseits in diesem Bewusstseinsstrom in
einer Art Selbstidentifikation reflexiv bestimmen kann. Dabei ist zu
unterstellen, dass dieses Ich die verschiedenen Bewusstseinsakte tiber
die Zeit hinweg begleitet. Dies wird aber erst in einem reflexiven Akt
ersichtlich. In dem reflexiven Akt wiederum ist das Bewusstsein der
zeitlichen Verinderungen iiber die verschiedenen Bewusstseinsstadien
hinweg priasent. Auf diese Weise erhalten wir die gedoppelte Zeitdi-
mension: Die Reflexion begreift das begleitende Ich einerseits als ver-
gangenes und andererseits als jenes, was im Zeitpunkt eines Bewusst-
seinsaktes immer als gegenwirtiges Ich fungierte. Diese Reflexion ist
nur moglich, wenn das reflektierende Bewusstsein gleichzeitig einen
Anhalt findet fiir seine Reflexion. Diesen findet es iiber das, was wir
allgemein als Erfahrung bezeichnen wiirden — Erfahrung in dem Sinne,
dass meine verschiedenen Bewusstseinsakte in der Verkniipfung des
inhaltlich Vermeinten einen Anhalt dafiir haben, dass sich ein Inhalt
entwickelt hat.

An dieser Stelle konnen Husserls Untersuchungen zum inneren
Zeitbewusstsein als Versuch einer Antwort auf diese Fragestellung ge-
lesen werden. Denn durch seine Analysen kdnnen wir uns plausibel
machen, wie dieses reine, alle meine Vorstellungen begleitende Ich im
Zusammenhang mit der zeitlichen Verinderung stehen muss, ohne
selbst zeitlichen Verdnderungen zu unterliegen. Sein Vorschlag geht in
die Richtung, uns iiber die phinomenologische Analyse einsichtig zu
machen, wie das Ich in jeder ichlichen Funktionsgegenwart zugleich
schon ein Bewusstsein einer beharrenden Identitéit in der zeitlichen
Verdnderung hat. Er macht fiir das transzendentale Ich, damit es fiir
diese Funktion tiberhaupt in Geltung gesetzt werden kann, eine spezifi-
sche Struktur geltend. Fiir seine Erkldrung setzt er voraus, dass unser
Bewusstsein nicht als eine Ansammlung diskreter Bewusstseinsakte zu



66 Peter Prechtl

begreifen ist, sondern als Bewustseinsstrom oder Erlebnisstrom.!® Er
meint damit, dass sich Erlebnis und Erlebnis aneinander binden und
sich in ein Kontinuum, d. h. einen endlosen Erlebnisstrom ordnen. Fiir
Husserl schlieB3t sich daran die Feststellung an, dass ein Erlebnis inso-
fern eine Dauer hat, als es sich in einem kontinuierlichen Fluss von Ge-
gebenheitsmodi erweist. Nach seiner phidnomenologischen Beschrei-
bung kann ich (als Subjekt) auf den jeweiligen Modus des «Jetzt» ach-
ten — dabei sehe ich ein, dass an dieses Jetzt in notwendiger Kontinuitit
stetig ein neues anschlieBt. D.h., dass sich damit jedes aktuelle Jetzt
wandelt in ein «Soeben», das wiederum in ein kontinuierlich neues So-
eben.?? Mit dieser Beschreibung markiert er den Gegensatz zwischen
einem objektiven physikalischen Zeitbegriff und dem phidnomenolo-
gisch aufweisbaren subjektiven Zeiterleben. Am Beispiel der Melodie
veranschaulicht Husserl, wie aus der konkreten Gegenwart mit dem
gerade entgleitenden Ton und dem neu anschlieBenden Ton abstraktiv
ein Kern eigentlicher Gegenwart zu gewinnen ist.2! Abstraktiv deshalb,
weil die konkrete lebendige Gegenwart fiir Husserl strukturell nur als
Einheit der Retention (d.i. des entgleitenden Tons) und der Protention
(d.1. des neu anschlieBenden Tons) denkbar ist. In dieser Form zeigt
sich fiir ihn das Einheitsbewusstsein beziiglich eines jeden Wahrneh-
mungsgegenstandes.

Die dabei im Hintergrund stehende zentrale Frage ist, wie ein Ich
sich auf dem Wege der Reflexion als identisches bestimmen kann. Uber
das Problem der zeitlichen Differenz des reflektierenden zum reflek-
tierten Ich und die damit verbundene Unmoglichkeit der Identitit(s-
feststellung) wurde schon hinreichend diskutiert.?? Eingedenk dieser
uniiberbriickbaren Differenz kann man mit Husserl von einem Ich spre-
chen, das ich jetzt und aktuell bin, und von einem Ich, das ich soeben
war. An dem gegebenen Beispiel sollte abzulesen sein, wie das Ich als

19 Der Ausdruck «Bewusstseinsstrom» erscheint bei William James, wovon Hus-
serl Kenntnis hatte.

20 Vgl. E. HUSSERL, Ideen zu einer reinen Phéinomenologie und phénomenolo-
gischen Philosophie, 1. Buch, Husserliana III/1, hg. von K. Schuhmann, Den
Haag 1976, § 81.

21 Vgl. E. HUSSERL, Zur Phinomenologie des inneren Zeitbewuftseins, Hus-
serliana X, hg. von R. Boehm, Den Haag 1966.

22 Meist als Problem des Selbstbewusstseins — vgl. M. FRANK, Selbstbewufitsein
und Selbsterkenntnis, Stuttgart 1991; ders. (Hg.), Analytische Theorien des
Selbstbewuftseins, Frankfurt a. M. 1994; K. GLOY, Bewuftseinstheorien, Frei-
burg/Miinchen 1998.



Die Perspektivitit des Zeiterlebens 67

«Vollzugspol» in diesem Wandel als identisches bestehen bleibt. Es ist
ersichtlich, dass Identitit nicht nach Substanz und Akzidenz bestimmt
wird, d.h. nicht als Substrat wechselnder Attribute die Einheit eines
Dauernden abgibt.

Im Riickblick auf die Ausfithrungen von Hume und Locke konnen
wir bei Husserl sehen, wie jede einzelne Erinnerung nicht allein den
erinnerten Inhalt (eines Ereignisses oder Erlebnisses) erfasst, sondern
eben auch das zu dem Erinnerten gehorige Vollzugs-Ich. Die Identitiit
des Ich erklirt sich so: Das erinnernde Ich weill um seine Identitit mit
dem erinnerten Ich — in Husserls Ausdrucksweise: mein mit dem da-
maligen Aktvollzug verbundenes vollziehendes Ich ist vergangenes,
und doch bin ich nicht vergangen. In dieser Einheit von verharrendem
Ich und dem aktuellen Ich liegt die Gewissheit, das ich meinen Erleb-
nisstrom als meinen, einheitlichen, kontinuierlichen Erlebnisverlauf
verstehe. Erst auf dieser Grundlage bietet sich mir die Moglichkeit, frii-
here Bewusstseinsakte als die meinen zu vergegenwirtigen.

An dieser Stelle kann nur noch darauf verwiesen werden, dass Hus-
serl in weitergehenden Analysen den Kern des «ich bin» zu beschrin-
ken versucht auf ein «ich fungiere» oder «ich gegenwirtige».?? Dabei
steht das «ich fungiere» fiir die Gegenwart, die sich stindig ereignet,
ohne selbst einem zeitlichen Prozess unterworfen zu sein. Bei Husserl
findet sich dafiir auch der Ausdruck «lebendige Gegenwart», wodurch
er die Selbstgegenwirtigung des transzendentalen Ich verdeutlichen
will.

Im Zuge seiner Weiterentwicklung der phdnomenologischen Refle-
xionen gelangt Husserl schlieBlich zu der Einsicht, dass das reine Ich
nicht als leerer Identititspol, als sog. Triger der cogitationes bestimmt
werden kann.?* Der entscheidende Schritt dariiber hinaus fiihrt ihn zum
Begriff des personalen Ich. Ankniipfend an die «Erinnerung» erortert er
diesen in einem engen Zusammenhang damit, was er «habituelle Ein-
heit» nennt. Er weist wiederholt darauf hin, dass die Einheit der Erinne-
rung nicht als bloBes Abstraktum zu begreifen sei, sondern eine phi-
nomenologisch charakterisierte «Einheit der Konsequenz» ist. Dies ar-

23 Vgl. dazu die Studie von K. HELD, Lebendige Gegenwart. Die Frage nach der
Seinsweise des transzendentalen Ich bei Edmund Husserl, entwickelt am Leit-
faden der Zeitproblematik, Den Haag 1966, S. 81.

24 Als grundlegend fiir Husserls Uberlegungen in Bezug auf das Ich, dessen Stel-
lenwert und Funktion, gilt die Studie von E. MARBACH, Das Problem des Ich
in der Phanomenologie Husserls, Den Haag 1974, S. 304 ff.



68 Peter Prechtl

tikuliert sich in der auf Erfahrung fussenden bleibenden Uberzeugung.
Auf wiederholten Erfahrungen basiert ein Gehalt, auf den das Subjekt
immer wieder zuriickgreifen kann. Ebenso gut zdhlen bestimmte einmal
gewonnene Auffassungen iiber die Realitit dazu. In Husserls Sprech-
weise handelt es sich dabei um «intentionale Vermeintheiten» eines rei-
nen Ich mit seinem Erlebnisstrom. Solche Auffassungen sind (wenn
auch auf dem Weg uber kulturelle Vermittlung) das Resultat eigener
Stellungnahmen, d.h. aus Stellungnahmen gewonnene «Habitualiti-
ten».

Zwei Aspekte sind dabei zu unterscheiden: Zunichst ist dieser
identische Erinnerungsgehalt etwas, was dem Subjekt als bleibende Ei-
genheit zugehorig ist. Die besondere Pointe liegt darin, dass dieser Er-
innerungsgehalt wesentlich auf ein Erinnerungssubjekt verweist, und
zwar in der Weise, dass er ein identischer ist fiir ein Subjekt, das in vor-
iibergehenden Akten diesen als ein (fiir dieses Subjekt) dauernd
Verbleibendes erfasst. Mit jeder Erinnerung daran hat der Erfahrungs-
gehalt Geltung fiir das Subjekt. Der zweite damit verkniipfte Aspekt
liegt in der von Husserl geleisteten Akzentverlagerung, nimlich vom
rein formalen Ichpol hin zu einem reinen Ich, das auf bestimmte Ge-
halte bezogen ist. Die Identitit eines solchen reinen Ich kann ndmlich
nicht dadurch expliziert werden, dass ein solches bloB logisches Ich
sich in jedem Cogito als identisch dasselbe erfasse. Entweder es wird
von auflen supponiert, dann handelt es sich um eine unterstellte Identi-
tit ohne Bewusstsein. Das wiirde der Forderung als Einheitsprinzip wi-
dersprechen. Oder es hat ein Bewusstsein seiner selbst als dasselbe tiber
die verschiedenen Bewusstseinsakte und Vorstellungen hinweg, dann
muss es fiir das Subjekt selbst irgendwie thematisierbar sein. Husserls
Weg bietet dazu folgende Losung: Jedes Subjekt hat nicht nur be-
stimmte Vorstellungen, sondern es hat diese Vorstellungen auf eine
Weise, dass diese immer auch von einer Art «propositionaler Einstel-
lungen»?’ begleitet sind. Husserl nennt es «Setzungsqualitit», um damit
zu charakterisieren, dass dem Erinnerten in einer homogenen Einheit
der Erinnerung eine Geltung zukommt. Erinnerungen sind zum einen
Teil abgespeicherte Erlebnisse, zu einem anderen — fiir die Erfahrung

25 Frege und Russell verwenden diesen Ausdruck, um psychologische Zustinde
intentionaler Art zu bezeichnen - z. B. «ich glaube/ich meine, dass das und das
der Fall ist». — Vgl. dazu P. PRECHTL, Sprachphilosophie, Stuttgart/ Weimar
1999, S. 63 ff.



Die Perspektivitit des Zeiterlebens 69

wesentlichen — Teil bleibende Meinungen eines Subjekts. Jede neue
Stellungnahme fixiert eine bleibende Meinung. Husserl stellt die Ein-
heit der Erinnerung mit der Einheit der Konsequenz in einen Zusam-
menhang, um zweierlei zu belegen: Zum einen, dass sich das Subjekt
tiber den Bestand seiner Stellungnahmen als dasselbe identifizieren
kann, zum anderen, dass es aufgrund neuer Motivationen zu neuen
Stellungnahmen gelangen und sich im Prozess dieser Verinderung im-
mer noch als dasselbe begreifen kann. Dadurch bietet Husserl die
Moglichkeit, eine Antwort auf die Frage zu finden, wie ein numerisch
identisches Ich als Einheit mit Beziehung auf diesen Erlebnisstrom
konstituiert ist und sich als identisches in diesem Verlauf begreifen
kann.

Seine Uberlegungen fiihren zu dem Resultat, dass das personale Ich
als Identisches sich im Wandel seines «Ichlebens» durchhilt. Dieses Ich
erfihrt Anderungen an sich, da die bleibenden Erinnerungen, Uberzeu-
gungen, Erwartungen nicht als statisches Inventar zu begreifen sind,
sondern stindig durch neue Erfahrungen und Erlebnisse dieses Ich er-
weitert und verdndert werden. Trotz dieser festgestellten Identitit geht
mit den genannten Anderungen auch eine Anderung innerhalb der
Identitidt des Ich einher. Diese Bestimmung des Identitéitsbegriffs ist nur
scheinbar widerspriichlich. Denn die Feststellung wird nicht von auflen
getroffen, sondern gleichsam aus der Innenperspektive des Subjekts.
Ein einfaches Beispiel fiir die mogliche Gleichzeitigkeit von Identitit
und Veriinderung ist im Wandel der Uberzeugungen zu sehen: Mit jeder
Anderung meiner Uberzeugung geht einerseits eine Verinderung mei-
nes personalen Ichs einher, ohne dass ich iiber mich die Aussage treffen
miisste, ich sei dadurch eine gidnzlich andere Person geworden. — An
dieser Stelle zeichnet sich auch die Antwort auf die eingangs gestellte
Frage ab, wie eine Kontinuitit der Erfahrung eines Subjekts vorgestellt
werden konne. — So kann jedes Subjekt aus der Ichperspektive sagen,
dass es im Verlauf seiner Entwicklung (und Verinderung) einerseits
noch dasselbe sei, weil die Anderungen von ihm initiiert wurden oder
sich fiir es spiirbar an ihm vollzogen haben, und dass es andererseits
jetzt ein anderes sei angesichts seiner verinderten Uberzeugungen,
Wiinsche oder Erwartungen. Husserl kann insofern von einem «ichli-
chen» Charakter der Stellungnahmen oder Habitualititen sprechen, als
jedes Subjekt auch im Verlauf seiner Verdnderungen ein Bewusstsein
davon haben kann, dass es sich trotz der Verdnderungen um seine eige-
nen Uberzeugungen und Erwartungen handelt, dass es sich also um die
Veridnderung der eigenen Personalitit handelt. Sowohl in Anderung wie



70 Peter Prechtl

in Unverinderung bleibt das Ich «identisch dasselbe eben als Pol»26,
Husserl gelingt es auf diese Weise zu verdeutlichen, weshalb dieses Ich
nicht als ein abstrakt Identisches zu begreifen ist. Denn entweder
konnten wir nicht die Verinderungen, die zu dem Leben einer jeden
Person gehoren, einberechnen, oder wir miissten diese Person entspre-
chend ihrer Entwicklungsstadien in eine Vielfalt von Personen aufspal-
ten.?” Dabei ginge allerdings dasjenige verloren, was die Entwicklung
als solche ausmacht. Es ist aber nicht zu iibersehen, dass Husserl trotz
dieser Verkniipfung von reinem Ich und personalem Ich?® an der
grundlegenden Differenz beider festhilt: Das personale Ich ist das
Identische im Wandel meines Ichlebens, das reine Ich wird in der Re-
flexion auf ein einzelnes Cogito als numerisch identisches und als un-
wandelbar erfasst.?

4. Die narrative Struktur der personalen Erfahrung

Im abschlieenden Teil meiner Ausfithrungen soll deutlich gemacht
werden, inwiefern aus Husserls Uberlegungen ein geeignetes Begriffs-
inventar fiir psychologische Fragestellungen gewonnen werden kann,
die sich einerseits auf die Entwicklung einer individuellen personalen
Identitit®® richten und andererseits das fiir diese Identitit spezifische

26 E. HUSSERL, Ideen 11, a.a.0., Beilage II, S. 311.

27 Mit seiner Kritik an einer falschen Abstraktion ldsst sich moglicherweise auch
sein Hinweis (in seinen Vorlesungen iiber phdnomenologische Psychologie) in
Beziehung setzen, dass seine genetische Phiinomenologie als spite Rehabilita-
tion der groBen Entdeckungen Humes angesehen werden konne.

28 «Dieses reine Ich liegt aber auch im personalen Ich beschlossen, jeder Akt co-
gito des personalen Ich ist auch Akt des reinen Ich ..» — zit. nach E.
MARBACH, a.a.0., S. 315.

29 Es wire an dieser Stelle zu diskutieren, welche Probleme sich daraus ergeben,
dass das reine Ich im personalen Ich beschlossen ist: Ist das reine Ich noch Ein-
heitsprinzip, dann wiire es ja Voraussetzung — oder kann das Einheitsprinzip nur
demonstriert werden?

30 Ich vermeide in diesem Zusammenhang von Konstitution zu sprechen, um
nicht vorschnell der Assoziation zum husserlschen Begriff der Konstitution den
Weg zu bereiten. — Um gédngigen Einwinden gegen die Fragestellung nach der
personalen Identitit vorzubeugen, sei explizit darauf hingewiesen, dass der
Ausdruck «personale Identitit» nicht im Sinne einer Identititslogik zu verste-
hen ist, der es um die eindeutige Identifizierbarkeit und um die stabile Existenz
des betrachteten Phinomens zu tun ist. Inwiefern dies dem anstehenden Phi-



Die Perspektivitit des Zeiterlebens 71

Erfahrungskontinuum thematisieren. Dabei konzentriere ich mich auf
die Darstellung der narrativen Struktur des Erfahrungskontinuums. In-
wiefern die retentional und protentional strukturierten rudimentiren
Erfahrungen und Erwartungen grundlegend sind fiir die Entwicklung
einer individuellen personalen Identitdt, habe ich an anderer Stelle the-
matisiert.?!

Das fiir die personale Identitit charakteristische Erfahrungskonti-
nuum hat mittlerweile eine eigene Bezeichnung erhalten: «Narrativi-
tdt». Der Narrativitit kommt in unserem Zusammenhang in mehrfacher
Hinsicht Bedeutung zu. Ein wesentlicher Aspekt scheint mir in der
Kennzeichnung einer bestimmten epistemischen Perspektive in Bezug
auf die soziale Welt zu liegen. Diese ist nicht als eine lineare Kette von
Ereignissen zu verstehen, die im Gedichtnis der einzelnen Person ab-
gespeichert wird. Vielmehr beinhaltet Narrativitdt die Auffassung, dass
in der Erzdhlung das grundlegend strukturierende Schema zum Vor-
schein kommt, durch das Personen ihr Verhiltnis zu sich selbst und zu
anderen, aber auch zur physischen Umwelt als sinnhaft auslegen.?? Von
da aus ist es nahe liegend, die demselben zugrunde liegende Zeitdimen-
sion in Abhdngigkeit von dem subjektiven Bewusstsein, also phinome-
nologisch zu bestimmen. Eine Beschreibung der Zeit als lineare Ver-
laufsform reicht dazu nicht mehr hin. An diesem Punkt erweisen sich,
wie mir scheint, die husserlschen Analysen zum inneren Zeitbewusst-
sein®} als hilfreich. Denn in Frage steht nun nicht nur, welche Zeit-
struktur namhaft gemacht werden kann, sondern auch, inwiefern diese
der genannten Strukturierungsleistung der sozialen Welt entgegen-
kommt. Jenseits dieser phinomenologischen Perspektive ist es nicht
einsichtig, wie Zeiterfahrung mit Handlungen und Ereignissen, mit Er-

nomen nicht gerecht wiirde, sollte sich im Verlauf der vorangehenden Uberle-
gungen bereits gezeigt haben. Die hiiufig zitierten Einwinde, aus einer solchen
Perspektive wiirde die Personalitit in ein begriffslogisches Korsett gepresst, das
weder der subjektiven Einschitzung einer Person noch deren geschichtlich-
biographischen Charakter gerecht zu werden vermag, erweisen sich von daher
als gegenstandslos.

31 P. PRECHTL, «Personale Identitit», in: J. BEAUFORT/P. PRECHTL (Hg.),
Rationalitit und Prdrationalitét, Wiirzburg 1998, S. 183 ff. — eine ausfiihrliche
Studie dazu ist in Vorbereitung.

32 Als grundlegenden Text fiir das Konzept der Narrativitit fiihre ich P. RICEUR,
Zeit und Erzdhlung, 3 Bde., Miinchen 1991 und ders., Das Selbst als ein Ande-
rer, Miinchen 1996 an.

33 E. HUSSERL, Zur Phdnomenologie des inneren Zeitbewufitseins, a.a.O.



72 Peter Prechtl

wartungen, intentionalen Zustinden und Bewertungen der Personen zu
vereinbaren ist. Die narrative Strukturierung konfiguriert Handlungen
und Ereignisse in Form eines zeitlichen Ganzen. In welcher Weise dies
bereits in dem Erleben von Zeit angelegt ist, hat meines Erachtens Hus-
serl durch seine Analysen des inneren Zeitbewusstseins aufgezeigt.

In der Narrativitédt artikuliert sich eine Form der Reprisentation der
eigenen Vergangenheit. In Abgrenzung zu einer Form des Gedichtnis-
ses, die vermeintlich nur abspeichert, was dem Subjekt an Erlebnissen
(passiv) widerfahren ist, gilt fiir diese Form der Repridsentation festzu-
halten, dass es sich dabei um eine spezifische Form der Sinnbildung
handelt. Fiir diese Sinnbildung wiederum sind die beiden Aspekte der
spezifischen Zeiterfahrung und der personalen Identitdt von besonderer
Bedeutung.

Auf eine besonders anschauliche Weise kann man sich dies mit Hil-
fe psychologischer Rekonstruktionen deutlich machen. Wenn von Er-
fahrung des Menschen die Rede ist, dann erwecken besonders jene Er-
fahrungen ein besonderes Interesse, die auf ein bestimmtes Individuum
auf irgendeine Weise als emotional unertriglich wirken. Schockerleb-
nisse oder traumatische Erlebnisse zeichnen sich gerade dadurch aus,
dass sie sich einer Abspeicherung verwehren. Im Extremfall kommt es
entweder zur Abspaltung dieses Ereignisses ins Unbewusste, d.h., sie
sind sodann dem Bewusstsein nicht mehr prisent bzw. als Erinnerung
verfiigbar, oder zu einer Spaltung der Gedichtnisfahigkeit, mit der
Konsequenz, dass dieses doppelte Gedichtnis zu einer gespaltenen Per-
sonlichkeit fithren wiirde.3*

Zwei Aspekte sind in diesem Zusammenhang besonders geltend zu
machen: zum einen die emotionalen Bedingungen der nicht gelungenen
Verarbeitung, zum anderen das hinter dem Trauma sich verbergende
Bestreben, Gegenwart und Vergangenheit narrativ miteinander zu ver-
binden. Der Aspekt der emotionalen Verarbeitung macht plausibel,
warum ein solch Schrecken hervorrufendes Ereignis nicht einfach nur
vergessen wurde. Aus psychologischer Perspektive kommt es zu der
paradoxen Situation, dass etwas unbewusst als unvergesslich wirkt,
weil es nicht erinnert wird (bzw. werden kann), und d. h.: nicht wieder-

34 Vgl. dazu die ausfiihrliche Darstellung von M. S. ROTH, «Triume, Reprisen-
tation und historisches Bewuftsein», in: J. RUSEN/J. STRAUB (Hg.), Die
dunkle Spur der Vergangenheit, Frankfurt a. M. 1998, S. 153 ff.



Die Perspektivitiit des Zeiterlebens 73

erzihlt werden kann.*> So erweist sich beispielsweise der mit dem
Trauma verbundene Schrecken im Sinne der emotionalen Verarbeitung
als nicht integrierbar. Eine im Zuge der psychologischen Behandlung
ermoglichte Integration des im Trauma ausgedriickten Schreckerlebnis-
ses in das narrative Geddchtnis bzw. in die historische Repriisentation
scheint eine Form des Vergessens des Schreckens zu sein.

Fiir den philosophischen Kontext relevant erscheint mir die Fest-
stellung, dass narrative Identitit soviel bedeutet wie Herstellung eines
Sinnzusammenhangs. Das beinhaltet gleichsam eine Parallelitit von
«objektiver Wahrheit» (Abfolge der Ereignisse) und «subjektiver Be-
deutsamkeit». Der Lebenslauf ist beschreibbar auf der Grundlage ob-
jektiv verifizierbarer Lebensdaten, die Lebensgeschichte beruht auf in-
terpretierten Erinnerungen, die sich zu einer erinnerbaren und erzihlba-
ren Gestalt verkniipfen.’® Auf der Grundlage dieser Differenzierung
zwischen Lebenslauf und Lebensgeschichte wird verstindlich, inwie-
fern Letztere eine Form der Sinnkonstitution darstellt und was damit
gemeint ist, wenn wir deshalb von «gelebter Identitit» sprechen.

Um nicht falsche Assoziationen mit der Ausdrucksweise «gelebte
Identitdt» hervorzurufen, muss einschrinkend hinzugefiigt werden, dass
eine solche Identitit nicht als Ersatz fiir das kartesische oder kantische
Selbstbewusstsein eingefiihrt wird. Damit wird Identitit nicht im Sinne
eines autonomen Willens oder «autonomer Uberlegungskraft» oder ei-
ner Erwartungssicherheit gedeutet. Vielmehr ist diese Identitidt gerade
von einer Fragilitit gekennzeichnet, die dem Prozess des Narrativen
inhdrent ist. Auch wenn die bisherigen Aussagen das Augenmerk da-
rauf gerichtet haben, dass die narrative Identitit nur als Ausdruck einer
integralen Selbstkonstitution zu begreifen ist, wire eine rein kognitive
Bestimmung dessen eine unzulissige Verkiirzung. Denn was mit dem
traumatischen Erlebnis und dessen Unintegrierbarkeit angedeutet wur-
de, verweist auf den engen Zusammenhang von affektiven und kogniti-
ven Aspekten der Person. Diese Verbindung erweist sich offensichtlich
als sehr eng. Denn von Trauma oder Abspaltung ist da die Rede, wo der
mit dem betreffenden Erlebnis einhergehende Affekt eine solche Wucht
hat, dass er in das kognitiv-affektive System der Person nicht integriert
werden kann.

35 Ebd, S. 178.
36 A. ASSMANN, «Stabilisatoren der Erinnerung — Affekt, Symbol, Tridume», in:
RUSEN/STRAUB (Hg.), Die dunkle Spur der Vergangenheit, a.a.O., S. 147.



74 Peter Prechtl

Wir hatten eingangs festgehalten, dass wir insofern von einer narra-
tiven Struktur sprechen, als damit ein kognitiver Vorgang des Verste-
hens gemeint ist, in dem Ereignisse und Geschehnisse in einen subjek-
tiven Bedeutungsrahmen eingeordnet werden. Gegen ein einfaches
Modell von Gedichtnis, wonach die wahrgenommenen Ereignisse in
ihrem Verlaufscharakter einfach abgespeichert werden, spricht der psy-
chologisch erbrachte Nachweis, dass sich der Mensch mit seiner Welt
nicht Ereignis fiir Ereignis auseinandersetzt, sondern die Ereignisse
immer wieder in umfassendere Sinn-Strukturen einordnet.’’” Die dem
Modell der Wissenschaft abgelesene Weise der Einordnung nach be-
grifflichen Kategorien stellt gleichsam ein Sondermodell dar.3® «Der
narrative Prozess gestaltet Ereignisse als Bestandteile einer Geschichte,
zu deren Entfaltung sie beitragen.» Wenn von Welt die Rede ist, dann
nicht primédr im Sinne der Feststellung von Tatsachen, sondern als ein
Kompositum miteinander verbundener Ereignisse. Die Welt tritt in der
Erfahrung nicht als ein stetiger Fluss ohne Bedeutung in Erscheinung,
sondern immer schon als sinnhaft organisiert, als eine Welt benannter
und benennbarer Dinge und ebenso als bedeutungsvoll sich konstituie-
render Zusammenhang. An dieser Stelle konnen sowohl Wittgensteins
Philosophische Untersuchungen wie Cassirers Philosophie der symbo-
lischen Formen als Referenzen angefiihrt werden.

«Die narrative Strukturierung ist eine Operation, die nachtriglich ablduft. Sie
dient dem Zweck, die potentiell narrative Bedeutung von Handlungen und Er-
eignissen, welche uspriinglich auf einer prinarrativen Ebene bereits als bedeu-
tungsvoll erschienen, auszumachen. Die narrative Strukturierung fiihrt zu nar-
rativen Produkten, die in ihrem Aufbau kulturelle Plots und Charakterisierun-
gen verwenden.»40

Was als prinarrativ bedeutungsvoll vorliegt, erweist sich bei niherem
Zusehen selbst wiederum als sozial vermittelte narrative Struktur der
durch Kultur gestalteten Welt. Uber soziale Interaktionen erfahre ich

37 J.S. BRUNER, Act of Meaning, Cambridge 1990, S. 64.

38 Vgl. dazu Husserls Ausfiihrungen iiber den Zusammenhang von lebensweltli-
cher Sinndimension und Idealisierung der Wissenschaften in seiner Krisis-
Schrift: Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale
Phéinomenologie, Hamburg 1977.

39 D.E. POLKINGHORNE, «Narrative Psychologie und Geschichtsbewuftsein»,
in: J. STRAUB (Hg.): Erzdhlung, Identitit und historisches Bewuf3tsein, Frank-
furta. M. 1998, S. 17.

40 Ebd.



Die Perspektivitit des Zeiterlebens 79

jene bereits kulturell gestifteten Bedeutungszusammenhinge (von den
einfachsten Formen wie Emihrung bis hin zu den komplexeren wie
technologischen Konstrukten). Diese werden ihrerseits in den jeweils
eigenen narrativen Kontext eingegliedert und zwar auf jene spezifische
Weise, wie das einzelne Individuum es erfahren und affektiv bewertet
hat.

Aus diesem Zusammenhang ergeben sich weitere Fragen in Bezug
auf das Subjekt der praktischen Vernunft und in Bezug auf dessen kul-
turphilosophische Einbettung: Bedeutet die als narrativ beschriebene
Integrationsleistung auch eine Orientierungsfunktion im Sinne einer
neu zu beschreibenden praktischen Vernunft? Damit kann gemeint sein,
dass eine solche Orientierungsfunktion fiir eine Gestaltung unserer Pra-
xis grundlegend sein konnte.*! Sowohl die Prozesse der Sinnbildung
der geschichtlichen Wirklichkeit wie die der Identitidtsbildung der Per-
son ruhen damit auf kulturellen Prozessen auf. Eine Bestimmung der
Praxis und ihrer Vernunft- oder Rationalitétskriterien kann demgemal
nur aus einer kulturphilosophischen Perspektive und nur innerhalb einer
spezifischen Kultur formuliert werden. Das Problem der Kontextbezo-
genheit dieser Kriterien gewinnt von da aus seine Relevanz. Der ge-
schichtliche Sinn stellt einerseits die Form der Wirklichkeitsbeschrei-
bung und des Wirklichkeitsverstindnisses dar, andererseits kann die
kriteriologische Bestimmung der menschlichen Praxis nicht darin auf-
gehen.

41 Kiritiker einer solchen Vorstellung erinnern daran, dass die narrativen Denk-
und Sprachformen nicht per se verniinftig, sondern ebenso gut repressiv sein
konnen.






	Die Perspektivität des Zeiterlebens und ihr Stellenwert für die personale Identität

