
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 60 (2001)

Artikel: Die Perspektivität des Zeiterlebens und ihr Stellenwert für die personale
Identität

Autor: Prechtl, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882912

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882912
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia philosophica 60/2001

Peter Prechtl

Die Perspektivität des Zeiterlebens und ihr Stellenwert
für die personale Identität

The question regarding the perspectivism of the experience of time constitutes a

significant shift in accent compared to Hume's and Locke's investigations into the

concept of experience and time. The perspectivist approach allows an adequate
explication of the systematically necessary connection of the subjective experience

of time and personal identity. It is shown that connections and continuity should be

seen as belonging to experience. Husserl's analyses of the consciousness of time

provide the philosophical framework to thematise the specific structure of the
experience of time. They also constitute the basis for treating the peculiarity ofpersonal
experience, characterised as narrative structure, with regard to psychological
knowledge.

Keine philosophische Abhandlung über die Zeit oder den Begriff der
Zeit wird die Bemerkungen von Augustinus bezüglich der Schwierigkeiten,

eine adäquate Bestimmung des Zeitbegriffs geben zu können,
übergehen: Einerseits glaube man zu wissen, was Zeit sei, andererseits
sehe man sich einer großen Schwierigkeit gegenüber gestellt, wenn
man genauer bestimmen müsse, was denn Zeit sei. Mit den durch das

Tagungsthema vorgegebenen Aspekten der Zeit «Gedächtnis» und

«Voraussicht» wird das Augenmerk auf einen spezifisch subjektiven
Charakter von Zeitperspektiven gelegt. Es erscheint mir nahe liegend,
die Feststellung der Subjektivität von Zeit mit der Frage zu verknüpfen,
ob oder in welchem Sinn diese in Vergangenheit und Zukunft gerichteten

Zeitperspektiven als konstitutiv für Welterfahrung und im Hinblick
auf Erfahrung der eigenen Person angesehen werden können. Diese

Fragestellung drängt sich insofern auf, als Zeit nicht als realer Prozess,

gleichsam als eine tatsächliche Abfolge zu begreifen ist, die ein Subjekt
bloß zu registrieren hätte. Die durch den Bezug auf Gedächtnis und

Voraussicht angezeigten Perspektiven von Vergangenheit und Zukunft
sind einerseits immer Bestandteil der Betrachtung der sog. objektiven
Welt, d. h. dessen, was wir uns unter objektiver Realität vorstellen.
Andererseits ist damit auch ausgesagt, dass Vergangenheit und Zukunft



54 Peter PrechtI

gerade die subjektiven Perspektiven sind, in denen sich uns Welt
erschließt.

An die Bemerkungen Augustinus' könnte man auch mit der Frage
anknüpfen, was denn dazu führt, dass wir mit der Zeit so vertraut zu
sein vermeinen. Ich möchte im Folgenden an diese Frage mit der
Problemstellung anschließen, welche Bedeutung Zeit in Gestalt des
Zeiterlebens für den Menschen hat. In dieser allgemein gehaltenen Formulierung

ist diese Fragestellung nicht befriedigend beantwortbar. Erst
eine Konkretisierung auf die Erfahrungsdimensionen des Menschen
bietet m. E. eine Perspektive für die Beantwortung der Fragestellung.
Die Erfahrungsdimension ist nach zwei Seiten zu bestimmen: zum
einen in Bezug auf die Welt, zum anderen in Bezug auf die Person. Weshalb

hier unter «Weltbezug» nicht eine erkenntnistheoretische Frage,
sondern eine Themenstellung der Kulturphilosophie zu verstehen ist,
soll zumindest im Schlussteil des Beitrags angesprochen werden. Im
Vordergrund wird der Bezug auf die Person stehen, der seinerseits auf
die Problemstellung der personalen Identität konkretisiert wird. Wie
sich im Verlauf der Abhandlung zeigen wird, ergibt sich diese Zuspitzung

der Fragestellung aus einem systematischen Zusammenhang von
Zeiterleben und personalem Ich.

Eine Antwort auf die Fragestellung, welche Rolle das Zeiterleben
für die Auffassung von Welt und für die personale Identität spielt,
versuche ich in folgenden Schritten zu geben. Zunächst soll in Bezug auf
philosophische Positionen eine Differenzierung zwischen einer
eindimensionalen Zeitrichtung und der im Tagungsthema erwähnten
doppelten Perspektive der Zeit erörtert werden. Indem ich mich zunächst
mit Ausführungen von Hume und Locke zum Thema Erfahrung und
Zeit befasse, versuche ich die anstehenden Probleme zu skizzieren. Die
Fortsetzung mit Kant erscheint angezeigt, wenn es um die Frage geht,
wie das logische Subjekt mit der Dauer des Denkens in Verbindung zu
bringen ist. In einem zweiten Schritt soll über die Erörterung von Hus-
serls Ausführungen eine Beantwortung darauf gesucht werden, in
welchem Zusammenhang die Bedingung des Zeiterlebens mit dem personalen

Ich bzw. der personalen Identität zu sehen ist. In einem Schlussteil

erscheint es mir angezeigt, den Bezug zu den in psychologischer
Forschung abgesicherten Ergebnissen von personaler Identität und nar-
rativer Struktur der Erfahrung herzustellen.



Die Perspektivitat des Zeiterlebens 55

1. Der Zusammenhang von Zeit und Erfahrung

Humes Begriff der Erfahrung bietet eine eindeutige Charakterisierung
dessen, wie die Erfahrung aus der vergangenheitsbezogenen Zeitrichtung

bestimmt wurde:

«Wir erinnern uns, daß wir wiederholt die Existenz einer bestimmten Art von
Gegenständen erlebt haben; wir erinnern uns zugleich, daß Beispiele einer
anderen Art von Gegenständen stets mit ihnen verbunden und ihnen hinsichtlich
der Beziehung der räumlichen Nachbarschaft und zeitlichen Folge in bestimmter

Art zugeordnet waren. [...] [Dabei ist zu beachten, dass] jedesmal, wenn wir
uns von dem Zusammenvorkommen bestimmter Ursachen und Wirkungen
überzeugt haben, sowohl die Ursachen als die Wirkungen von uns durch die
Sinne wahrgenommen und in der Erinnerung aufbewahrt worden sind, daß

dagegen, wenn wir nachher den kausalen Schluß ziehen, jedesmal nur der eine

von uns wahrgenommen wird oder in der Erinnerung auftaucht, während der
andere von uns, der früheren Erfahrung gemäß, hinzugefügt wird.»1

Humes Erklärungsabsicht richtet sich auf die Frage, woher es kommt,
dass wir uns verknüpfte Wirkungen vorstellen, wenn wir ein Beispiel
einer bestimmten Art von Gegenständen erleben. Dieser Aspekt der

Vergangenheit begründet unsere zukunftsgerichtete Perspektive, nämlich

unseren Glauben, dass eine Wirkung auch in einem neuen Fall
eintreten wird. Für diese aus einem spezifisch erkenntnistheoretischen
Interesse heraus bestimmte Erfahrung wird ihr retrospektiver Charakter
geltend gemacht. In Humes Absicht lag es nicht, die uns gestellte Frage
nach der spezifischen Perspektivitat von Zeit zu beantworten.

Trotzdem lassen sich zwei kritische Bemerkungen, die den weiteren
Gang der Überlegungen andeuten sollen, anbringen: 1. Der an dieser
Stelle unterstellte Begriff der Erfahrung ist an einem einfachen Modell
der Wahrnehmung zweier Ereignisse ausgerichtet. Entsprechend könnte
man die Voraussicht als Umkehrung des Gedächtnisses beschreiben,
aus der Retrospektive wiederholt abgespeicherter Wahrnehmungen und
ihren Verknüpfungen wird prospektiv die zukunftsgerichtete Erwartung
der Wiederholung dieser Ereignisverknüpfungen. Fragwürdig ist zum
einen, ob dieses Modell der Erfahrungs- bzw. Erkenntnisbegründung
auf der Basis der Wahrnehmung in dem Sinne verallgemeinerbar ist,
dass es zum Modell einer jeden Art von Erfahrung angesehen werden
kann. Es ist nicht ersichtlich, wie davon ausgehend erklärt werden

1 D. Hume, Traktat über die menschliche Natur, Bd. 1, Hamburg 1989, S. 117.



56 Peter Prechtl

kann, worauf sich ein Verständnis von Vergangenheit und Zukunft
gründen könnte. Zum anderen greift dieses Modell auch in
erkenntnistheoretischer Hinsicht zu kurz.

Dewey hat diesbezüglich entscheidende Einwände vorgetragen:
Soweit in der traditionellen Auffassung etwas über die bloße Gegenwart

hinaus in den Blick kommt, ist es ausschließlich die Vergangenheit.

Die Erfassung dessen, was stattgefunden hat, die Bezugnahme auf
Vergangenes wird für das Wesen der Erfahrung gehalten. Der Empirismus

wird als etwas auf das Gewesene oder das «Gegebene» Bezogenes
aufgefasst. Dem setzt Dewey entschieden die These entgegen: Erfahrung

in ihrer lebendigen Form ist jedoch experimentell, ein Bemühen,
das Gegebene zu verändern; sie ist wesentlich Projektion, das

Vorwärtsstreben ins Unbekannte; ihr hervorstechendes Merkmal ist die
Beziehung auf die Zukunft.2 Seine Kritik gilt der dem traditionellen
Empirismus zuzuschreibenden Verkürzung des Erfahrungsbegriffs, indem
Erfahrung mit dem identifiziert wird, was uns für den Augenblick
präsent und was das Ergebnis vergangener Beobachtungen ist.

Der zentrale Einwand gegen die erkenntnistheoretisch begründete
Annahme des Wahrnehmenden als passiven Beobachter gewinnt durch
diesen anderen, an experimentellem Forschen angelehnten Erfahrungsbegriff

deutlichere Konturen. Deweys Konzeption zufolge empfängt
der Wahrnehmende nicht von außerhalb des Geistes irgendwelche
Eindrücke. Vielmehr ist Erfahrung zu begreifen als eine aktive Transaktion
zwischen einem lebenden Organismus und seiner Umgebung. Erfahrung

ist seiner Auffassung nach in ihrer «lebendigen Form experimentell»

und auf die Zukunft gerichtet.3
Neben der Kritik an der Unterstellung des passiven Beobachters

formuliert Dewey einen für unsere Ausführungen wichtigen Kritikpunkt:

Der in der empiristischen Tradition der Philosophie vertretene

«partikularistische Standpunkt» führt dazu, dass Zusammenhänge und
Kontinuität nicht als zur Erfahrung gehörend angesehen werden. Die
Erfahrung der Kontinuität kann nach zwei Hinsichten verstanden werden,

entweder als Kontinuität eines existierenden Gegenstandes oder
als Kontinuität meiner Erfahrung. Diese Differenzierung setzt implizit

2 J. Dewey, «The Need for Recovery of Philosophy», in: On Experience, Na¬

ture and Freedom, N. Y. Liberal Arts Press 1960, S. 23.
3 Piagets psychologische Untersuchungen zur kognitiven Entwicklung des Kin¬

des bestätigen diese Auffassung eindrucksvoll.



Die Perspektivität des Zeiterlebens 57

schon eine Unterscheidungsmöglichkeit im Hinblick auf die Zeit bzw.
Zeitvorstellung voraus. Für die Kontinuität der Erfahrung, die für uns
im Vordergrund des Interesses steht, müssten wir die Möglichkeit
subjektiver Zeit unterstellen können - wir müssten dann auch thematisieren

können, wie ein Bewusstsein von Vergangenheit und Zukunft sich
bilden kann. Gedächtnis kann nicht einfach als Abspeichern von
Datenmengen begriffen werden und Erinnerung besteht nicht darin, dass
diese Datenmenge nochmals in der Wahrnehmung erscheint.

John Locke ist das Verdienst zuzuschreiben, den engen Zusammenhang

von Zeit und Personalität herausgestellt zu haben. Er thematisiert
diesen Zusammenhang unter der Problemstellung von «Identität und
Verschiedenheit»4. Die darin angelegten Überlegungen weisen gegenüber

Hume eine bemerkenswerte Erweiterung auf, da darin eine

Perspektive der Differenzierungsmöglichkeit bezüglich des Zeitbegriffs
angeboten wird. Im Hinblick auf die personale Identität fordert Locke
die Unterscheidung zwischen der zeitlichen Dauer des Subjekts und
dem subjektiven Zeitbezug durch empirisches Bewusstsein ein. Personale

Identität über die Zeit hinweg ist nach Locke durch den subjektiven

Zeitbezug im Bewusstsein konstituierte Identität: Die Identität des

Ich als Person betrifft nicht die zeitliche Dauer des Ich als Substanz,
sondern lediglich die subjektive Zeit des empirischen Bewusstsein.

Die personale Einheit über die Zeit hinweg wird nach Locke
dadurch ermöglicht, dass sich Bewusstsein über Gegenwärtiges auch auf
Vergangenheit und Zukunft bezieht. Seiner Auffassung nach eignen wir
uns durch Bewusstsein Gedanken und Handlungen aus verschiedenen
Zeiten an und konstituieren so unsere personale Identität über die Zeit
hinweg. In der Gegenwart konstituiere ich durch das Bewusstsein von
einer vergangenen Handlung meine Identität mit derjenigen Person, der
die Handlung zum Zeitpunkt ihrer Ausführung durch unmittelbaren
Selbstbezug zugeschrieben worden war. Locke stellt dabei heraus, dass

vergangene Handlungen nur dann zu meiner personalen Einheit in der

Gegenwart gehören, wenn ich sie mir durch gegenwärtiges Bewusstsein
zuschreibe; Handlungen, die ich in der Vergangenheit zwar ausgeführt
habe, die ich mir aber nicht durch gegenwärtiges Bewusstsein zurechne,

gehören nicht zur Identität meines Ich als Person. Durch die Identität

meines Ich als Substanz werden Handlungen noch nicht Bestandteil

4 J. LOCKE, Versuch über den menschlichen Verstand, Bd. I, Hamburg 1981,
S. 410ff.



58 Peter Prechtl

meiner personalen Identität, nur Bewusstsein kann nach Locke zeitlich
entfernte Handlungen in dieselbe Person vereinigen.

Den unmittelbaren Selbstbezug auf vergangene Handlungen nennt
Locke «Erinnerung». Eine vergangene Perzeption ist nach Locke nicht
etwas, das wie ein wirkliches Wesen über die Zeit hinweg in der Seele
fortexistiert hätte und so von selbst zur Einheit meines gegenwärtigen
Denkens gehörte, sondern sie ist etwas, das zu dieser Einheit nur kraft
der «Erinnerung» genannten Weise des Bewusstseins gebracht werden
kann. Erinnerung ist derjenige unmittelbare Selbstbezug, durch den ich
mich auf meine Vergangenheit beziehe und durch den ich die Identität
meiner Person in der Gegenwart mit der aus der Vergangenheit stifte:
Ich verknüpfe meine gegenwärtige bewusste Erfahrung mit der vergangenen

bewussten Erfahrung zu einem Bewusstseinsleben. Durch das

Gewahrsein des vormaligen Bewusstseins von der gegenwärtigen
Perzeption konstituiere ich die Identität meiner gegenwärtigen personalen
Einheit mit derjenigen, zu der die erinnerte Perzeption in der Vergangenheit

gehört hatte.

Dabei darf Locke nicht unterstellt werden, er propagiere Selbstbezug

als «reflection», d. h. in dem Sinne, dass die Seele ihre eigenen
Operationen beobachten und die Idee von ihnen erzeugen würde.5 Der
dem Bewusstsein zugeordnete unmittelbare Selbstbezug lässt sich bei
Locke nach drei Hinsichten bestimmen: 1. bezüglich des Vorhandenseins

der eigenen Ideen und Denkakte, und unmittelbar dazu 2.

hinsichtlich der Identität und Distinktheit der Gehalte der eigenen Ideen,
und schließlich 3. rückbezüglich der Existenz des Ich als desjenigen,
das diese Ideen hat.6 Bewusstsein ist bei allen drei genannten Hinsichten

des Selbstbezugs durch eine zweifelsfreie Gewissheit charakterisiert.

Locke bestimmt es als unmittelbares Gewahrsein der eigenen Per-

zeptionen und Aktionen. Vermöge der Präsenz bei allen Handlungen
stiftet Bewusstsein die Einheit dieser Akte: Alle Handlungen, die durch
Bewusstsein als eigene perzipiert werden, werden dadurch zu einer
Einheit gebracht - und diese Einheit von Handlungen und Gedanken
nennt Locke Personalität. Bei der Konstitution meiner selbst als Person
beziehe ich mich nicht auf mich als Objekt, d. h. ich bin mir selbst nicht

5 Diesen geläufigen Irrtum in der Locke-Interpretation hat Thiel hinreichend auf¬

geklärt - vgl. U. Thiel, Lackes Theorie der personalen Identität, Bonn 1983,
S. 96f.

6 Ebd., S. 94.



Die Perspektivität des Zeiterlebens 59

Gegenstand, von dem ich eine Idee bilde. Vielmehr stifte ich durch
Bewusstsein die Einheit meiner Gedanken und Handlungen und
konstituiere dadurch erst meine Personalität.7 Das Resultat seiner Überlegungen

lässt sich in der These, Identitätsbewusstsein garantiere personale

Identität, zusammenfassen.8

2. Das logische Subjekt als formaler Einheitspunkt

In gewisser Hinsicht markieren Kants Überlegungen über die
erkenntnisbegründende Funktion des «Ich denke» eine Gegenposition. Davon
ist auch unsere eingangs formulierte These über den systematischen
Zusammenhang von Zeiterfahrung und Personalität auf spezifische
Weise tangiert. Statt einer eingehenden Erörterung der kantischen
Konstruktion will ich das Augenmerk darauf lenken, dass Kant im Zuge
seiner Kritik der rationalen Psychologie seinerseits zu Verkürzungen
gelangt. Der Ausgangspunkt der Diskussion ist, dass nach Kant einerseits

eine Einheit des Bewusstseins in Gestalt des logischen Subjekts
angenommen werden muss, dass aber andererseits dieses «<Ich denke>,
das alle meine Vorstellungen begleiten können muss» nicht als etwas in

7 Vgl. ebd., S. 118.
8 Leibniz diskutiert einen Vorbehalt: Für den Fall, dass ich mich (teilweise oder

gänzlich) an nichts mehr erinnern kann, was ich vormals gemacht habe, müsste
man einen Bruch der personalen Identität unterstellen. Leibniz dagegen bringt
die Möglichkeit ins Spiel, dass solche Gedächtnislücken durch ein «vermittelndes

Bewusstseinsband» überbrückt werden könnten: Wenn eine Unterbrechung
der Fortdauer der Bewusstseinsverknüpfung dazu führt, dass ich nicht weiß,
wie ich in den gegenwärtigen Zustand gekommen bin, obwohl ich mich weiter
entfernt liegender Dinge erinnern könnte, so könnte das Zeugnis anderer meine
Gedächtnislücke ausfüllen. Leibniz stellt als Möglichkeit vor, dass nicht allein
das Bewusstsein die personale Identität gewährleisten kann, sondern auch der
Bericht anderer Personen. Dadurch bringt er interpersonale Zuschreibungsver-
fahren ins Gespräch. Dabei räumt er gleichzeitig ein, dass sich eine Schwierigkeit

ergeben könne, wenn ein Widerspruch bestünde zwischen eigener Erinnerung

und äußeren Zuschreibungen durch andere. - Vgl. G. W. Leibniz, Neue

Abhandlungen über den menschlichen Verstand, in: Philosophische Schriften,
Bd. 3.1., hg. von W. v. Engelhardt/H. H. FIolz, Frankfurt a.M. 1996, S. 407. -
Die Reichweite dieser Einwände ist allerdings noch nicht ausgeschöpft, wenn
man sie nur auf die Kette von Erinnerungen bezieht. Jene psychologischen
Untersuchungen, die bereits für den Prozess der Identitätsentwicklung und der

Erfahrungsbildung interpersonale Bezüge und Strukturen als grundlegend
beschreiben, weisen gleichzeitig auf die darin enthaltenen Störungspotentiale hin.



60 Peter Prechtl

der Zeit Beharrendes wahrgenommen werden kann - einfach deshalb
nicht, weil es nicht die Bedingungen erfüllt, die ein Gegenstand der
Anschauung erfüllen muss, damit man auf ihn den Begriff der Substanz
anwenden kann.

Kants Argumentation richtet sich zunächst gegen eine unbedachte
Vorstellung davon, dass ich mich selbst als etwas im Wechsel meiner
Eigenschaften Beharrendes wahrnehmen könne. Von personaler Identität

könne man nicht analog einer äußeren Anschauung sprechen. Es

wäre verfehlt, diese Identität als etwas Beharrendes im Wechsel von
Eigenschaften erkennen zu wollen, denn sie ist uns nicht im Sinne der
äußeren Anschauung gegeben; für die Feststellung der Identität haben
wir aber nur Kriterien zur Verfügung, die auf Gegenstände der
Anschauung Anwendung finden können.

Muss man jedoch, um Kants berechtigten Einwänden Rechnung zu

tragen, dann zu der Feststellung gelangen, dass somit nur das logische
Subjekt und nicht ein reales personales Subjekt als denkbar in Frage
kommt? Kants Antwort ergibt sich deshalb, weil er die Frage nach der
Bestimmbarkeit des «Ich» als Frage nach der Erkennbarkeit eines

Gegenstandes in spezifischer Weise stellt. Es bieten sich vermeintlich nur
die zwei Möglichkeiten; Entweder handelt es sich um einen realen

Gegenstand, der uns dann auch in der Anschauung gegeben ist, oder um
ein logisches Etwas, dem keine Anschauung korrespondiert.9 Wenn
«Ich» nach Kant nur Gegenstand des inneren Sinnes sein kann, ist
damit ausgeschlossen, dass es ein beharrlicher Gegenstand der Anschauung

sein kann, und deshalb vermag es auch nicht als ein reales Subjekt
gedacht zu werden. Das «Ich» kann in keinem denkbaren Sinne als
reales Objekt vorgestellt werden.10

Um die Veränderung gegenüber Locke kenntlich machen zu können,

müssen wir zunächst auf Kants Bestimmung dessen, was Zeit ist,
zurückkommen. Er führt sie auf die Form eines inneren Sinnes zurück
und meint damit die Art und Weise, wie einem Bewusstsein mentale
Zustände in der Selbstanschauung gegeben sind." Seiner Auffassung
nach stellt man sich die eigenen mentalen Zustände in einem zeitlichen
Nacheinander geordnet vor. Entsprechend ist dann (eine bestimmte)

9 I. Kant, Vorlesungen über die Metaphysik (nach Pölitz), AA, XXVIII, 544.
10 R.-P. Horstmann, «Kants Paralogismen», in: Kant-Studien 84 (1993),

S. 422.
11 Ich werde an dieser Stelle nicht weiter die Annahme eines inneren Sinnes oder

die der Selbstanschauung diskutieren.



Die Perspektivität des Zeiterlebens 61

Zeit zu verstehen als eine bestimmte Menge von aufeinander folgenden
mentalen Zuständen. Von Identität der Person können wir dann insofern
sprechen, als diese Zustände sich ein Wesen als die seinen selbst
zuschreibt und damit auch ein Bewusstsein der eigenen Identität in diesen
Zuständen hat.

Wie diese Zuschreibung und ein entsprechendes Bewusstsein der
eigenen Identität zu verstehen ist, bleibt eine offene Frage. Aus dem
Hinweis auf die transzendentale Synthesis der Apperzeption ist dafür
keine Antwort abzulesen. Denn dort wird zunächst nur festgeschrieben,
dass das «stehende und bleibende Ich»12 (der reinen Apperzeption) das

Korrelat unserer Vorstellungen ausmache. Das Bewusstsein eines «dch
denke>, das alle meine Vorstellungen begleiten können muss» kann nur
von der logischen Identität des Ich behauptet werden. Wenn Kant
davon spricht, dass wir uns a priori der durchgängigen Identität unserer
selbst in Ansehung aller Vorstellungen, die zu unserer Erkenntnis gehören,

bewusst sind, dann kann er damit nur die logische Identität des Ich

gemeint haben. Wie kann aber in Bezug auf ein logisches Ich von
einem bleibenden Ich, d. h. einem dauernden Ich gesprochen werden?
W. Cramer hat diesbezüglich die Kritik formuliert:

«Es ist die fundamentale Schwäche des Kantischen Begriffs vom Denken, von
der <Einheit des Bewusstseins>, daß diese Einheit nicht zur Dauer des Denkens,

zur Zeitlichkeit des Bewußtseins in Beziehung gesetzt ist. Das ist eine Folge
der Zeitlehre Kants. Wohl bringt Kant die spontan erzeugte Vorstellung <Ich

denke> zu dem in der Form der Zeit gegebenen Mannigfaltigen in Beziehung.
Aber er übersieht die Zeit des Denkens selbst. Er übersieht, daß Denken zeitliche

Dauer ist, daß Subjektivität selbst Zeit ist und nicht nur der Subjektivität
Erscheinungen in der Form der Zeit gegeben sind».1^

Der Zusammenhang von logischem Subjekt und der Annahme, dieses

Subjekt müsse eine Dauer über die Zeit (entlang der der Zeit nach

verschiedenen Wahrnehmungen und Vorstellungen) haben, scheint nur
dann befriedigend erklärbar, wenn plausibel gemacht werden kann,
dass das jeweils subjektive Bewusstsein gleichzeitig ein Bewusstsein
der zeitlichen Veränderung und der Dauer haben kann. Denn als Identisches

soll und kann es nicht selbst ein Moment in der Zeit, d.h. der

zeitlichen Veränderung sein, es kann aber auch nur dann sich selbst als

12 I. Kant, Kritik der reinen Vernunft, A 123.
13 W. Cramer, Grundlegung einer Theorie des Geistes, Frankfurt a. M. 1965,

S. 16.



62 Peter Prechtl

Identisches begreifen, wenn es nicht nur eine Vielfalt von Bewusst-
seinsakten oder Vorstellungen hat, sondern diese auch in Bezug auf sich
selbst in eine zeitliche Form zu bringen vermag. Denn die Formulierung

«das <Ich denke>, ...» bringt nicht klar zum Ausdruck, dass diese

Vorstellungen nicht gleichzeitig sein können und trägt dem Umstand
nicht offen Rechnung, dass unser Bewusstsein sich nicht als eine
Aneinanderreihung von einzelnen Vorstellungen oder Bewusstseinsakten
begreifen lässt.

Die Strategie, einen (evtl. modifizierten) Substanzbegriff derart in
Anschlag zu bringen, dass die Vielzahl der Vorstellungen oder Denkakte

nur als Akzidentien der gleichbleibenden Substanz «Ich» zu
begreifen wäre, erscheint mir gänzlich verfehlt.14 Denn auf diesem Wege
kann weder ausgewiesen werden, dass das Ich als Einheitsbewusstsein

fungiert, noch dass damit ein Bewusstsein der Identität und des Dau-

ems verbunden ist.

3. Husserls Zeitanalysen und ihre Bedeutung für die personale Identität

Nach der Identität des Subjekts oder des Individuums oder der Person

zu fragen, verlangt zunächst eine Klärung dessen ab, was unter Identität
denn verstanden werden könne. Es ist hier nicht der Ort, einer solchen

Reflexion bis ins Detail nachzugehen. Nur wenige Skizzierungen müssen

genügen, um den unterschiedlichen Stellenwert der erfragten Identität

und dessen Verständnisses allein im Rahmen der philosophischen
Tradition aufzuzeigen. Das von metaphysischen Fragestellungen
vorgegebene ontologische Schema fasst die Einheit der Identität als einen

Grundzug des Seins auf, der begrifflich nach Kontinuität, Stabilität und

endgültiger Substanz zu bestimmen ist.15

14 Eine solches Unterfangen kann man Descartes zurechnen, wenn er den Geist
als dasjenige bestimmt, was dem Denken und den Denkinhalten zugrunde liegt.
Vgl. P. Prechtl, Descartes, Hamburg 2000, S. 102.

15 Auf Heideggers Kritik daran, die in den Vorwurf einmündet, dass auf diesem

Weg eines eindeutigen Wesens sowohl die Zeit wie das Werden aus dem Denken

verschwindet, soll an dieser Stelle nur verwiesen werden. Er stellt dem die
Forderung gegenüber, das Sein in seiner Endlichkeit, in seiner Zeitlichkeit und
damit im Horizont von Zeit zu denken. In eine ähnliche Richtung zielt auch jene

Kritik von Derrida, wenn er davon spricht, dass die Gegenwart weder als

vollendete Vergangenheit noch als erfüllte Präsenz begriffen werden kann. -
Vgl. M. Heidegger, Identität und Differenz, Pfullingen, 9. Aufl., 1990,



Die Perspektivität des Zeiterlebens 63

Die kritische Skepsis gegenüber der kartesischen Konzeption von
Selbstbewusstsein lässt sich erweiternd als generellen Zweifel gegenüber

der Annahme, dass sich das Subjekt durch die Identität mit seinem
Denken konstituiert, formulieren. Auch die kantische Formel vom
Subjekt als transzendentaler Einheit kann nicht als hinreichende
Antwort darauf, was sich mit der Frage nach der personalen Identität
verbindet, angesehen werden. Ich unterstelle die Stichhaltigkeit derartiger
Kritiken an jenen in der Tradition der Philosophie dominierenden
Konzepten, auch wenn ich sie im Einzelnen an dieser Stelle nicht diskutieren

kann.16 Aber im Anschluss an Wittgensteins Bemerkung: von
Einem zu sagen, es sei identisch mit sich selbst, würde gar nichts
besagen,17 kann man anfragen, in welchem Sinne man denn dann noch von
personaler Identität sprechen kann. Zumindest die «Ding-Perspektive»
scheint als plausible Grundlage für die Fragestellung ausgeschlossen zu
sein.

Wenn wir uns den husserlschen Zeitanalysen zuwenden, dann in der

Erwartung, dass wir darin Antworten finden können, die den bisherigen
Bedenken und Einwendungen hinreichend Rechnung tragen werden. In
seinen Ausführungen müsste sich zeigen lassen, worauf die subjektive
Zeiterfahrung gründen könne, nachdem der Weg über eine einfache

Abspeicherung des Gedächtnisses als wenig plausibel erschien, und es

müsste auch aufgezeigt werden, auf welche Weise und in welcher
Gestalt das mit der Zeiterfahrung verbundene Subjekt vorauszusetzen ist,
nachdem der Weg einer einfachen Selbstidentifizierung als defizitär
ausgeschieden wurde und die bloß formale Struktur des Ich als nicht
hinreichend erschien.

Ich möchte im Folgenden von Husserls Ausführungen zwei zentrale

Aspekte herausstellen, die mir wesentlich erscheinen für den hier
thematisierten Problemkomplex: zum einen die intentionale Struktur der

Erfahrung, zum anderen die intentionale Struktur der Zeit. Der
systematisch bedeutsame Gehalt, der in diesen Überlegungen Husserls zum
Tragen kommt, liegt in der Intentionalität des Bewusstsein - und
verbunden damit in der Struktur des Horizontbewusstseins. Durch die

phänomenologische Thematisierung des Erfahrungsbegriffs nähern wir

S. 14 ff.; ders., Sein und Zeit, hg. von F.-W. v. Herrmann, Frankfurt a. M. 1976;
J. Derrida, Grammatologie, Frankfurt a. M. 1983, S. 116.

16 Eine ausführliche Erörterung ist einer eigenständigen Arbeit vorbehalten.
17 L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, in: Werkausgabe, Bd. 1,

Frankfurt a. M. 1984, S. 62.



64 Peter Prechtl

uns implizit auch dem Subjekt der Erfahrung und seiner spezifischen
Struktur an. Auf der Gmndlage des intentionalen Bewusstseinsbegriffs
liefert Husserl eine Charakterisierung der phänomenologischen Struktur

von Erfahrung. So führt beispielsweise unsere grundsätzlich
perspektivisch angelegte räumliche Wahrnehmung die Erwartung einer
gewissen Beschaffenheit der zunächst noch ungesehenen Rückseite
eines Gegenstandes mit sich. Diese Erwartung kann bestätigt oder falsifiziert

werden. Aber nur aufgrund von Erwartungen gelangen wir zu
Bestätigung oder Falsifizierung. Sie ist der Grund für die kinästhetische
Bewegung, mit der wir uns einen weiteren, neuen Eindruck verschaffen,

der die bereits empfangenen bestätigen oder enttäuschen kann. Das

Bewusstsein, einen Sinneseindruck zu haben ist also immer schon
verbunden mit einer primitiven Form von Erwartung - Husserl bezeichnet
sie als «Pretention». Husserls Überlegungen richten sich gegen Lockes
Annahme, die Idee der Sukzession stamme aus der Reflexion darauf,
wie mehrere Ideen nacheinander in unserem Geiste auftreten. Der
Erfahrungszusammenhang kommt also nicht dadurch zustande, dass wir
das ständige Kommen der «sensations» erleiden und in der «reflection»
darauf uns die Idee des Nacheinander bilden können. Das Nacheinander

hat vielmehr sein einigendes Band in der Pretention. Sie ist nicht
bloß passives Erwarten, dass ein neuer Sinneseindruck sich einstellen
wird, vielmehr werden diese durch unsere entsprechenden kinästheti-
schen Bewegungen her vorgerufen. Ohne dieses protentionale Erwarten

gäbe es nicht die Erfahrung.
Als positives Resultat aus der kantischen Bestimmung ist festzuhalten,

dass das alles Denken begleitende Ich nicht als aus aktuellen
Phasen des Bewusstseins bzw. aus Bewusstseinsakten zusammengesetzte

Einheit vorgestellt werden kann. Husserls trägt dem insofern
Rechnung, als er das Ich so bestimmt, dass es sich als Subjekt von
intentionalen Erlebnissen weiß: Auf alles im Bewusstseinsfeld intentional
Konstituiertes kann es hinsehen, es erfassen und dazu Stellung
nehmen.18 Zu klären ist dann noch, wie ein die Vorstellungen begleitendes
«Ich denke» das Moment des Zukünftigen und Vergangenen mit umfassen

kann. Husserl sucht die Antwort in der Möglichkeit der Selbstreflexion,

die auf einem beständigen Strömen beruhe, von dem es nicht ab-

18 E. HUSSERL, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen
Philosophie, 2. Buch, Husserliana IV, hg. von W. Biemel, Den Haag 1952,
S. 104.



Die Perspektivitat des Zeiterlebens 65

trennbar sei. Die Überlegungen dazu müssen aber ihren Ausgangspunkt
bei der Frage der Zeitlichkeit des transzendental erarbeiteten Begriffs
des reinen Ich nehmen.

Wie ist es also denkbar, dass das geforderte logische Subjekt sich
auch in seiner Dauer realisiert?

Es muss gezeigt werden, 1. unter welchen Voraussetzungen das Ich
jederzeit sich reflexiv auf sich beziehen kann, 2. unter welchen
Bedingungen dieses Ich sich zugleich unter den Bedingungen der Dauer als
dasselbe reflexiv einholen kann.

Der geforderte Aufweis kann nur gelingen, wenn ein Ich nachgewiesen

werden kann, das einerseits als Teil eines Bewusstseinsstroms
anzusehen ist und das sich andererseits in diesem Bewusstseinsstrom in
einer Art Selbstidentifikation reflexiv bestimmen kann. Dabei ist zu
unterstellen, dass dieses Ich die verschiedenen Bewusstseinsakte über
die Zeit hinweg begleitet. Dies wird aber erst in einem reflexiven Akt
ersichtlich. In dem reflexiven Akt wiederum ist das Bewusstsein der
zeitlichen Veränderungen über die verschiedenen Bewusstseinsstadien

hinweg präsent. Auf diese Weise erhalten wir die gedoppelte
Zeitdimension: Die Reflexion begreift das begleitende Ich einerseits als

vergangenes und andererseits als jenes, was im Zeitpunkt eines Bewusst-
seinsaktes immer als gegenwärtiges Ich fungierte. Diese Reflexion ist
nur möglich, wenn das reflektierende Bewusstsein gleichzeitig einen
Anhalt findet für seine Reflexion. Diesen findet es über das, was wir
allgemein als Erfahrung bezeichnen würden - Erfahrung in dem Sinne,
dass meine verschiedenen Bewusstseinsakte in der Verknüpfung des

inhaltlich Vermeinten einen Anhalt dafür haben, dass sich ein Inhalt
entwickelt hat.

An dieser Stelle können Husserls Untersuchungen zum inneren
Zeitbewusstsein als Versuch einer Antwort auf diese Fragestellung
gelesen werden. Denn durch seine Analysen können wir uns plausibel
machen, wie dieses reine, alle meine Vorstellungen begleitende Ich im
Zusammenhang mit der zeitlichen Veränderung stehen muss, ohne
selbst zeitlichen Veränderungen zu unterliegen. Sein Vorschlag geht in
die Richtung, uns über die phänomenologische Analyse einsichtig zu
machen, wie das Ich in jeder ichlichen Funktionsgegenwart zugleich
schon ein Bewusstsein einer beharrenden Identität in der zeitlichen
Veränderung hat. Er macht für das transzendentale Ich, damit es für
diese Funktion überhaupt in Geltung gesetzt werden kann, eine spezifische

Struktur geltend. Für seine Erklärung setzt er voraus, dass unser
Bewusstsein nicht als eine Ansammlung diskreter Bewusstseinsakte zu



66 Peter Prechtl

begreifen ist, sondern als Bewustseinsstrom oder Erlebnisstrom.19 Er
meint damit, dass sich Erlebnis und Erlebnis aneinander binden und
sich in ein Kontinuum, d. h. einen endlosen Erlebnisstrom ordnen. Für
Husserl schließt sich daran die Feststellung an, dass ein Erlebnis insofern

eine Dauer hat, als es sich in einem kontinuierlichen Fluss von
Gegebenheitsmodi erweist. Nach seiner phänomenologischen Beschreibung

kann ich (als Subjekt) auf den jeweiligen Modus des «Jetzt» achten

- dabei sehe ich ein, dass an dieses Jetzt in notwendiger Kontinuität
stetig ein neues anschließt. D. h., dass sich damit jedes aktuelle Jetzt
wandelt in ein «Soeben», das wiederum in ein kontinuierlich neues
Soeben.20 Mit dieser Beschreibung markiert er den Gegensatz zwischen
einem objektiven physikalischen Zeitbegriff und dem phänomenologisch

aufweisbaren subjektiven Zeiterleben. Am Beispiel der Melodie
veranschaulicht Husserl, wie aus der konkreten Gegenwart mit dem

gerade entgleitenden Ton und dem neu anschließenden Ton abstraktiv
ein Kern eigentlicher Gegenwart zu gewinnen ist.21 Abstraktiv deshalb,
weil die konkrete lebendige Gegenwart für Husserl strukturell nur als

Einheit der Retention (d. i. des entgleitenden Tons) und der Protention

(d.i. des neu anschließenden Tons) denkbar ist. In dieser Form zeigt
sich für ihn das Einheitsbewusstsein bezüglich eines jeden
Wahrnehmungsgegenstandes

Die dabei im Hintergrund stehende zentrale Frage ist, wie ein Ich
sich auf dem Wege der Reflexion als identisches bestimmen kann. Über
das Problem der zeitlichen Differenz des reflektierenden zum reflektierten

Ich und die damit verbundene Unmöglichkeit der Identität(s-
feststellung) wurde schon hinreichend diskutiert.22 Eingedenk dieser
unüberbrückbaren Differenz kann man mit Husserl von einem Ich
sprechen, das ich jetzt und aktuell bin, und von einem Ich, das ich soeben

war. An dem gegebenen Beispiel sollte abzulesen sein, wie das Ich als

19 Der Ausdruck «Bewusstseinsstrom» erscheint bei William James, wovon Hus¬

serl Kenntnis hatte.
20 Vgl. E. HUSSERL, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenolo¬

gischen Philosophie, 1. Buch, Husserliana III/ 1, hg. von K. Schuhmann, Den
Haag 1976, § 81.

21 Vgl. E. HUSSERL, Zur Phänomenologie des inneren Zeitbewußtseins, Hus¬

serliana X, hg. von R. Boehm, Den Haag 1966.

22 Meist als Problem des Selbstbewusstseins - vgl. M. Frank, Selbstbewußtsein
und Selbsterkenntnis, Stuttgart 1991; ders. (Hg.), Analytische Theorien des

Selbstbewußtseins, Frankfurt a. M. 1994; K. Gloy, Bewußtseinstheorien,
Freiburg/München 1998.



Die Perspektivität des Zeiterlebens 67

«Vollzugspol» in diesem Wandel als identisches bestehen bleibt. Es ist
ersichtlich, dass Identität nicht nach Substanz und Akzidenz bestimmt
wird, d.h. nicht als Substrat wechselnder Attribute die Einheit eines
Dauernden abgibt.

Im Rückblick auf die Ausführungen von Hume und Locke können
wir bei Husserl sehen, wie jede einzelne Erinnerung nicht allein den
erinnerten Inhalt (eines Ereignisses oder Erlebnisses) erfasst, sondern
eben auch das zu dem Erinnerten gehörige Vollzugs-Ich. Die Identität
des Ich erklärt sich so: Das erinnernde Ich weiß um seine Identität mit
dem erinnerten Ich - in Husserls Ausdrucksweise: mein mit dem
damaligen Aktvollzug verbundenes vollziehendes Ich ist vergangenes,
und doch bin ich nicht vergangen. In dieser Einheit von verharrendem
Ich und dem aktuellen Ich liegt die Gewissheit, das ich meinen
Erlebnisstrom als meinen, einheitlichen, kontinuierlichen Erlebnisverlauf
verstehe. Erst auf dieser Grundlage bietet sich mir die Möglichkeit,
frühere Bewusstseinsakte als die meinen zu vergegenwärtigen.

An dieser Stelle kann nur noch darauf verwiesen werden, dass Husserl

in weitergehenden Analysen den Kern des «ich bin» zu beschränken

versucht auf ein «ich fungiere» oder «ich gegenwärtige».23 Dabei
steht das «ich fungiere» für die Gegenwart, die sich ständig ereignet,
ohne selbst einem zeitlichen Prozess unterworfen zu sein. Bei Husserl
findet sich dafür auch der Ausdruck «lebendige Gegenwart», wodurch
er die Selbstgegenwärtigung des transzendentalen Ich verdeutlichen
will.

Im Zuge seiner Weiterentwicklung der phänomenologischen
Reflexionen gelangt Husserl schließlich zu der Einsicht, dass das reine Ich
nicht als leerer Identitätspol, als sog. Träger der cogitationes bestimmt
werden kann.24 Der entscheidende Schritt darüber hinaus führt ihn zum
Begriff des personalen Ich. Anknüpfend an die «Erinnerung» erörtert er
diesen in einem engen Zusammenhang damit, was er «habituelle
Einheit» nennt. Er weist wiederholt darauf hin, dass die Einheit der Erinnerung

nicht als bloßes Abstraktum zu begreifen sei, sondern eine

phänomenologisch charakterisierte «Einheit der Konsequenz» ist. Dies ar-

23 Vgl. dazu die Studie von K. Held, Lebendige Gegenwart. Die Frage nach der
Seinsweise des transzendentalen Ich bei Edmund Husserl, entwickelt am

Leitfaden der Zeitproblematik, Den Haag 1966, S. 81.
24 Als grundlegend für Husserls Überlegungen in Bezug auf das Ich, dessen Stel¬

lenwert und Funktion, gilt die Studie von E. Marbach, Das Problem des Ich
in der Phänomenologie Husserls, Den Haag 1974, S. 304 ff.



68 Peter Prechtl

tikuliert sich in der auf Erfahrung fussenden bleibenden Überzeugung.
Auf wiederholten Erfahrungen basiert ein Gehalt, auf den das Subjekt
immer wieder zurückgreifen kann. Ebenso gut zählen bestimmte einmal

gewonnene Auffassungen über die Realität dazu. In Husserls Sprechweise

handelt es sich dabei um «intentionale Vermeintheiten» eines
reinen Ich mit seinem Erlebnisstrom. Solche Auffassungen sind (wenn
auch auf dem Weg über kulturelle Vermittlung) das Resultat eigener
Stellungnahmen, d.h. aus Stellungnahmen gewonnene «Habitualitä-
ten».

Zwei Aspekte sind dabei zu unterscheiden: Zunächst ist dieser
identische Erinnerungsgehalt etwas, was dem Subjekt als bleibende
Eigenheit zugehörig ist. Die besondere Pointe liegt darin, dass dieser

Erinnerungsgehalt wesentlich auf ein Erinnerungssubjekt verweist, und

zwar in der Weise, dass er ein identischer ist für ein Subjekt, das in
vorübergehenden Akten diesen als ein (für dieses Subjekt) dauernd
Verbleibendes erfasst. Mit jeder Erinnerung daran hat der Erfahrungsgehalt

Geltung für das Subjekt. Der zweite damit verknüpfte Aspekt
liegt in der von Husserl geleisteten Akzentverlagerung, nämlich vom
rein formalen Ichpol hin zu einem reinen Ich, das auf bestimmte
Gehalte bezogen ist. Die Identität eines solchen reinen Ich kann nämlich
nicht dadurch expliziert werden, dass ein solches bloß logisches Ich
sich in jedem Cogito als identisch dasselbe erfasse. Entweder es wird
von außen supponiert, dann handelt es sich um eine unterstellte Identität

ohne Bewusstsein. Das würde der Forderung als Einheitsprinzip
widersprechen. Oder es hat ein Bewusstsein seiner selbst als dasselbe über
die verschiedenen Bewusstseinsakte und Vorstellungen hinweg, dann

muss es für das Subjekt selbst irgendwie thematisierbar sein. Husserls

Weg bietet dazu folgende Lösung: Jedes Subjekt hat nicht nur
bestimmte Vorstellungen, sondern es hat diese Vorstellungen auf eine
Weise, dass diese immer auch von einer Art «propositionaler
Einstellungen»25 begleitet sind. Husserl nennt es «Setzungsqualität», um damit
zu charakterisieren, dass dem Erinnerten in einer homogenen Einheit
der Erinnerung eine Geltung zukommt. Erinnerungen sind zum einen
Teil abgespeicherte Erlebnisse, zu einem anderen - für die Erfahrung

25 Frege und Russell verwenden diesen Ausdruck, um psychologische Zustände
intentionaler Art zu bezeichnen - z. B. «ich glaube/ich meine, dass das und das
der Fall ist». - Vgl. dazu P. Prechtl, Sprachphilosophie, Stuttgart/Weimar
1999, S. 63 ff.



Die Perspektivität des Zeiterlebens 69

wesentlichen - Teil bleibende Meinungen eines Subjekts. Jede neue
Stellungnahme fixiert eine bleibende Meinung. Husserl stellt die Einheit

der Erinnerung mit der Einheit der Konsequenz in einen
Zusammenhang, um zweierlei zu belegen: Zum einen, dass sich das Subjekt
über den Bestand seiner Stellungnahmen als dasselbe identifizieren
kann, zum anderen, dass es aufgrund neuer Motivationen zu neuen
Stellungnahmen gelangen und sich im Prozess dieser Veränderung
immer noch als dasselbe begreifen kann. Dadurch bietet Husserl die
Möglichkeit, eine Antwort auf die Frage zu finden, wie ein numerisch
identisches Ich als Einheit mit Beziehung auf diesen Erlebnisstrom
konstituiert ist und sich als identisches in diesem Verlauf begreifen
kann.

Seine Überlegungen führen zu dem Resultat, dass das personale Ich
als Identisches sich im Wandel seines «Ichlebens» durchhält. Dieses Ich
erfährt Änderungen an sich, da die bleibenden Erinnerungen, Überzeugungen,

Erwartungen nicht als statisches Inventar zu begreifen sind,
sondern ständig durch neue Erfahrungen und Erlebnisse dieses Ich
erweitert und verändert werden. Trotz dieser festgestellten Identität geht
mit den genannten Änderungen auch eine Änderung innerhalb der
Identität des Ich einher. Diese Bestimmung des Identitätsbegriffs ist nur
scheinbar widersprüchlich. Denn die Feststellung wird nicht von außen

getroffen, sondern gleichsam aus der Innenperspektive des Subjekts.
Ein einfaches Beispiel für die mögliche Gleichzeitigkeit von Identität
und Veränderung ist im Wandel der Überzeugungen zu sehen: Mit jeder
Änderung meiner Überzeugung geht einerseits eine Veränderung meines

personalen Ichs einher, ohne dass ich über mich die Aussage treffen

müsste, ich sei dadurch eine gänzlich andere Person geworden. - An
dieser Stelle zeichnet sich auch die Antwort auf die eingangs gestellte
Frage ab, wie eine Kontinuität der Erfahrung eines Subjekts vorgestellt
werden könne. - So kann jedes Subjekt aus der Ichperspektive sagen,
dass es im Verlauf seiner Entwicklung (und Veränderung) einerseits
noch dasselbe sei, weil die Änderungen von ihm initiiert wurden oder
sich für es spürbar an ihm vollzogen haben, und dass es andererseits

jetzt ein anderes sei angesichts seiner veränderten Überzeugungen,
Wünsche oder Erwartungen. Husserl kann insofern von einem «ichlichen»

Charakter der Stellungnahmen oder Habitualitäten sprechen, als

jedes Subjekt auch im Verlauf seiner Veränderungen ein Bewusstsein
davon haben kann, dass es sich trotz der Veränderungen um seine eigenen

Überzeugungen und Erwartungen handelt, dass es sich also um die

Veränderung der eigenen Personalität handelt. Sowohl in Änderung wie



70 Peter Prechtl

in Unveränderung bleibt das Ich «identisch dasselbe eben als Pol»26.

Husserl gelingt es auf diese Weise zu verdeutlichen, weshalb dieses Ich
nicht als ein abstrakt Identisches zu begreifen ist. Denn entweder
könnten wir nicht die Veränderungen, die zu dem Leben einer jeden
Person gehören, einberechnen, oder wir miissten diese Person entsprechend

ihrer Entwicklungsstadien in eine Vielfalt von Personen aufspalten.27

Dabei ginge allerdings dasjenige verloren, was die Entwicklung
als solche ausmacht. Es ist aber nicht zu übersehen, dass Husserl trotz
dieser Verknüpfung von reinem Ich und personalem Ich28 an der

grundlegenden Differenz beider festhält: Das personale Ich ist das

Identische im Wandel meines Ichlebens, das reine Ich wird in der
Reflexion auf ein einzelnes Cogito als numerisch identisches und als

unwandelbar erfasst.29

4. Die narrative Struktur der personalen Erfahrung

Im abschließenden Teil meiner Ausführungen soll deutlich gemacht
werden, inwiefern aus Husserls Überlegungen ein geeignetes Begriffsinventar

für psychologische Fragestellungen gewonnen werden kann,
die sich einerseits auf die Entwicklung einer individuellen personalen
Identität30 richten und andererseits das für diese Identität spezifische

26 E. Husserl, Ideen II, a.a.O., Beilage II, S. 311.
27 Mit seiner Kritik an einer falschen Abstraktion lässt sich möglicherweise auch

sein Hinweis (in seinen Vorlesungen über phänomenologische Psychologie) in
Beziehung setzen, dass seine genetische Phänomenologie als späte Rehabilitation

der großen Entdeckungen Humes angesehen werden könne.
28 «Dieses reine Ich liegt aber auch im personalen Ich beschlossen, jeder Akt co¬

gito des personalen Ich ist auch Akt des reinen Ich ...» - zit. nach E.
Marbach, a.a.O., S. 315.

29 Es wäre an dieser Stelle zu diskutieren, welche Probleme sich daraus ergeben,
dass das reine Ich im personalen Ich beschlossen ist: Ist das reine Ich noch
Einheitsprinzip, dann wäre es ja Voraussetzung - oder kann das Einheitsprinzip nur
demonstriert werden?

30 Ich vermeide in diesem Zusammenhang von Konstitution zu sprechen, um
nicht vorschnell der Assoziation zum husserlschen Begriff der Konstitution den

Weg zu bereiten. - Um gängigen Einwänden gegen die Fragestellung nach der

personalen Identität vorzubeugen, sei explizit darauf hingewiesen, dass der
Ausdruck «personale Identität» nicht im Sinne einer Identitätslogik zu verstehen

ist, der es um die eindeutige Identifizierbarkeit und um die stabile Existenz
des betrachteten Phänomens zu tun ist. Inwiefern dies dem anstehenden Phä-



Die Perspektivität des Zeiterlebens 71

Erfahrungskontinuum thematisieren. Dabei konzentriere ich mich auf
die Darstellung der narrativen Struktur des Erfahrungskontinuums.
Inwiefern die retentional und protentional strukturierten rudimentären
Erfahrungen und Erwartungen grundlegend sind für die Entwicklung
einer individuellen personalen Identität, habe ich an anderer Stelle
thematisiert.31

Das für die personale Identität charakteristische Erfahrungskontinuum

hat mittlerweile eine eigene Bezeichnung erhalten: «Narrativi-
tät». Der Narrativität kommt in unserem Zusammenhang in mehrfacher
Hinsicht Bedeutung zu. Ein wesentlicher Aspekt scheint mir in der
Kennzeichnung einer bestimmten epistemischen Perspektive in Bezug
auf die soziale Welt zu liegen. Diese ist nicht als eine lineare Kette von
Ereignissen zu verstehen, die im Gedächtnis der einzelnen Person

abgespeichert wird. Vielmehr beinhaltet Narrativität die Auffassung, dass

in der Erzählung das grundlegend strukturierende Schema zum
Vorschein kommt, durch das Personen ihr Verhältnis zu sich selbst und zu

anderen, aber auch zur physischen Umwelt als sinnhaft auslegen.32 Von
da aus ist es nahe liegend, die demselben zugrunde liegende Zeitdimension

in Abhängigkeit von dem subjektiven Bewusstsein, also phänomenologisch

zu bestimmen. Eine Beschreibung der Zeit als lineare
Verlaufsform reicht dazu nicht mehr hin. An diesem Punkt erweisen sich,
wie mir scheint, die husserlschen Analysen zum inneren Zeitbewusst-
sein33 als hilfreich. Denn in Frage steht nun nicht nur, welche
Zeitstruktur namhaft gemacht werden kann, sondern auch, inwiefern diese
der genannten Strukturierungsleistung der sozialen Welt entgegenkommt.

Jenseits dieser phänomenologischen Perspektive ist es nicht
einsichtig, wie Zeiterfahrung mit Handlungen und Ereignissen, mit Er¬

nennen nicht gerecht würde, sollte sich im Verlauf der vorangehenden Überlegungen

bereits gezeigt haben. Die häufig zitierten Einwände, aus einer solchen

Perspektive würde die Personalität in ein begriffslogisches Korsett gepresst, das

weder der subjektiven Einschätzung einer Person noch deren
geschichtlichbiographischen Charakter gerecht zu werden vermag, erweisen sich von daher
als gegenstandslos.

31 P. Prechtl, «Personale Identität», in: J. Beaufort/P. Prechtl (Hg.),
Rationalität und Prärationalität, Würzburg 1998, S. 183 ff. - eine ausführliche
Studie dazu ist in Vorbereitung.

32 Als grundlegenden Text für das Konzept der Narrativität führe ich P. Ricœur,
Zeit und Erzählung, 3 Bde., München 1991 und ders., Das Selbst als ein Anderer,

München 1996 an.
33 E. HUSSERL, Zur Phänomenologie des inneren Zeitbewußtseins, a. a. O.



72 Peter Prechtl

Wartungen, intentionalen Zuständen und Bewertungen der Personen zu
vereinbaren ist. Die narrative Strukturierung konfiguriert Handlungen
und Ereignisse in Form eines zeitlichen Ganzen. In welcher Weise dies
bereits in dem Erleben von Zeit angelegt ist, hat meines Erachtens Husserl

durch seine Analysen des inneren Zeitbewusstseins aufgezeigt.
In der Narrativität artikuliert sich eine Form der Repräsentation der

eigenen Vergangenheit. In Abgrenzung zu einer Form des Gedächtnisses,

die vermeintlich nur abspeichert, was dem Subjekt an Erlebnissen
(passiv) widerfahren ist, gilt für diese Form der Repräsentation festzuhalten,

dass es sich dabei um eine spezifische Form der Sinnbildung
handelt. Für diese Sinnbildung wiederum sind die beiden Aspekte der

spezifischen Zeiterfahrung und der personalen Identität von besonderer

Bedeutung.
Auf eine besonders anschauliche Weise kann man sich dies mit Hilfe

psychologischer Rekonstruktionen deutlich machen. Wenn von
Erfahrung des Menschen die Rede ist, dann erwecken besonders jene
Erfahrungen ein besonderes Interesse, die auf ein bestimmtes Individuum
auf irgendeine Weise als emotional unerträglich wirken. Schockerlebnisse

oder traumatische Erlebnisse zeichnen sich gerade dadurch aus,
dass sie sich einer Abspeicherung verwehren. Im Extremfall kommt es

entweder zur Abspaltung dieses Ereignisses ins Unbewusste, d. h., sie

sind sodann dem Bewusstsein nicht mehr präsent bzw. als Erinnerung
verfügbar, oder zu einer Spaltung der Gedächtnisfähigkeit, mit der

Konsequenz, dass dieses doppelte Gedächtnis zu einer gespaltenen
Persönlichkeit führen würde.34

Zwei Aspekte sind in diesem Zusammenhang besonders geltend zu
machen: zum einen die emotionalen Bedingungen der nicht gelungenen
Verarbeitung, zum anderen das hinter dem Trauma sich verbergende
Bestreben, Gegenwart und Vergangenheit narrativ miteinander zu
verbinden. Der Aspekt der emotionalen Verarbeitung macht plausibel,
warum ein solch Schrecken hervorrufendes Ereignis nicht einfach nur

vergessen wurde. Aus psychologischer Perspektive kommt es zu der

paradoxen Situation, dass etwas unbewusst als unvergesslich wirkt,
weil es nicht erinnert wird (bzw. werden kann), und d.h.: nicht wieder-

34 Vgl. dazu die ausführliche Darstellung von M. S. Roth, «Träume, Repräsen¬
tation und historisches Bewußtsein», in: J. RÜSEN/J. Straub (Hg.), Die
dunkle Spur der Vergangenheit, Frankfurt a. M. 1998, S. 153 ff.



Die Perspektivitat des Zeiterlebens 73

erzählt werden kann.35 So erweist sich beispielsweise der mit dem
Trauma verbundene Schrecken im Sinne der emotionalen Verarbeitung
als nicht integrierbar. Eine im Zuge der psychologischen Behandlung
ermöglichte Integration des im Trauma ausgedrückten Schreckerlebnisses

in das narrative Gedächtnis bzw. in die historische Repräsentation
scheint eine Form des Vergessens des Schreckens zu sein.

Für den philosophischen Kontext relevant erscheint mir die
Feststellung, dass narrative Identität soviel bedeutet wie Herstellung eines

Sinnzusammenhangs. Das beinhaltet gleichsam eine Parallelität von
«objektiver Wahrheit» (Abfolge der Ereignisse) und «subjektiver
Bedeutsamkeit». Der Lebenslauf ist beschreibbar auf der Grundlage
objektiv verifizierbarer Lebensdaten, die Lebensgeschichte beruht auf
interpretierten Erinnerungen, die sich zu einer erinnerbaren und erzählbaren

Gestalt verknüpfen.36 Auf der Grundlage dieser Differenzierung
zwischen Lebenslauf und Lebensgeschichte wird verständlich, inwiefern

Letztere eine Form der Sinnkonstitution darstellt und was damit
gemeint ist, wenn wir deshalb von «gelebter Identität» sprechen.

Um nicht falsche Assoziationen mit der Ausdrucksweise «gelebte
Identität» hervorzurufen, muss einschränkend hinzugefügt werden, dass

eine solche Identität nicht als Ersatz für das kartesische oder kantische
Selbstbewusstsein eingeführt wird. Damit wird Identität nicht im Sinne
eines autonomen Willens oder «autonomer Überlegungskraft» oder
einer Erwartungssicherheit gedeutet. Vielmehr ist diese Identität gerade
von einer Fragilität gekennzeichnet, die dem Prozess des Narrativen
inhärent ist. Auch wenn die bisherigen Aussagen das Augenmerk
darauf gerichtet haben, dass die narrative Identität nur als Ausdruck einer

integralen Selbstkonstitution zu begreifen ist, wäre eine rein kognitive
Bestimmung dessen eine unzulässige Verkürzung. Denn was mit dem
traumatischen Erlebnis und dessen Unintegrierbarkeit angedeutet wurde,

verweist auf den engen Zusammenhang von affektiven und kognitiven

Aspekten der Person. Diese Verbindung erweist sich offensichtlich
als sehr eng. Denn von Trauma oder Abspaltung ist da die Rede, wo der
mit dem betreffenden Erlebnis einhergehende Affekt eine solche Wucht
hat, dass er in das kognitiv-affektive System der Person nicht integriert
werden kann.

35 Ebd., S. 178.
36 A. Assmann, «Stabilisatoren der Erinnerung - Affekt, Symbol, Träume», in:

Rüsen / Straub (Hg.), Die dunkle Spur der Vergangenheit, a.a.O., S. 147.



74 Peter Prechtl

Wir hatten eingangs festgehalten, dass wir insofern von einer narra-
tiven Struktur sprechen, als damit ein kognitiver Vorgang des Verste-
hens gemeint ist, in dem Ereignisse und Geschehnisse in einen subjektiven

Bedeutungsrahmen eingeordnet werden. Gegen ein einfaches
Modell von Gedächtnis, wonach die wahrgenommenen Ereignisse in
ihrem Verlaufscharakter einfach abgespeichert werden, spricht der
psychologisch erbrachte Nachweis, dass sich der Mensch mit seiner Welt
nicht Ereignis für Ereignis auseinandersetzt, sondern die Ereignisse
immer wieder in umfassendere Sinn-Strukturen einordnet.37 Die dem
Modell der Wissenschaft abgelesene Weise der Einordnung nach

begrifflichen Kategorien stellt gleichsam ein Sondermodell dar.38 «Der
narrative Prozess gestaltet Ereignisse als Bestandteile einer Geschichte,
zu deren Entfaltung sie beitragen.»39 Wenn von Welt die Rede ist, dann
nicht primär im Sinne der Feststellung von Tatsachen, sondern als ein

Kompositum miteinander verbundener Ereignisse. Die Welt tritt in der
Erfahrung nicht als ein stetiger Fluss ohne Bedeutung in Erscheinung,
sondern immer schon als sinnhaft organisiert, als eine Welt benannter
und benennbarer Dinge und ebenso als bedeutungsvoll sich konstituierender

Zusammenhang. An dieser Stelle können sowohl Wittgensteins
Philosophische Untersuchungen wie Cassirers Philosophie der symbolischen

Formen als Referenzen angeführt werden.

«Die narrative Strukturierung ist eine Operation, die nachträglich abläuft. Sie

dient dem Zweck, die potentiell narrative Bedeutung von Handlungen und

Ereignissen, welche usprünglich auf einer pränarrativen Ebene bereits als

bedeutungsvoll erschienen, auszumachen. Die narrative Strukturierung führt zu nar-
rativen Produkten, die in ihrem Aufbau kulturelle Plots und Charakterisierungen

verwenden.»40

Was als pränarrativ bedeutungsvoll vorliegt, erweist sich bei näherem
Zusehen selbst wiederum als sozial vermittelte narrative Struktur der
durch Kultur gestalteten Welt. Über soziale Interaktionen erfahre ich

37 J. S. Bruner, Act ofMeaning, Cambridge 1990, S. 64.
38 Vgl. dazu Husserls Ausführungen über den Zusammenhang von lebensweltli¬

cher Sinndimension und Idealisierung der Wissenschaften in seiner Krisis-
Schrift: Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale
Phänomenologie, Hamburg 1977.

39 D.E. Polkinghorne, «Narrative Psychologie und Geschichtsbewußtsein»,
in: J. STRAUB (Hg.): Erzählung, Identität und historisches Bewußtsein, Frankfurt

a. M. 1998, S. 17.

40 Ebd.



Die Perspektivität des Zeiterlebens 75

jene bereits kulturell gestifteten Bedeutungszusammenhänge (von den
einfachsten Formen wie Ernährung bis hin zu den komplexeren wie
technologischen Konstrukten). Diese werden ihrerseits in den jeweils
eigenen narrativen Kontext eingegliedert und zwar auf jene spezifische
Weise, wie das einzelne Individuum es erfahren und affektiv bewertet
hat.

Aus diesem Zusammenhang ergeben sich weitere Fragen in Bezug
auf das Subjekt der praktischen Vernunft und in Bezug auf dessen

kulturphilosophische Einbettung: Bedeutet die als narrativ beschriebene

Integrationsleistung auch eine Orientierungsfunktion im Sinne einer
neu zu beschreibenden praktischen Vernunft? Damit kann gemeint sein,
dass eine solche Orientierungsfunktion für eine Gestaltung unserer Praxis

grundlegend sein könnte.41 Sowohl die Prozesse der Sinnbildung
der geschichtlichen Wirklichkeit wie die der Identitätsbildung der Person

ruhen damit auf kulturellen Prozessen auf. Eine Bestimmung der
Praxis und ihrer Vernunft- oder Rationalitätskriterien kann demgemäß
nur aus einer kulturphilosophischen Perspektive und nur innerhalb einer
spezifischen Kultur formuliert werden. Das Problem der Kontextbezogenheit

dieser Kriterien gewinnt von da aus seine Relevanz. Der
geschichtliche Sinn stellt einerseits die Form der Wirklichkeitsbeschreibung

und des Wirklichkeitsverständnisses dar, andererseits kann die

kriteriologische Bestimmung der menschlichen Praxis nicht darin
aufgehen.

41 Kritiker einer solchen Vorstellung erinnern daran, dass die narrativen Denk-
und Sprachformen nicht per se vernünftig, sondern ebenso gut repressiv sein
können.




	Die Perspektivität des Zeiterlebens und ihr Stellenwert für die personale Identität

