
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 60 (2001)

Artikel: Die besondere Wirklichkeit der Vergangenheit

Autor: Kern, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882910

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882910
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia philosophica 60/2001

Iso Kern

Die besondere Wirklichkeit der Vergangenheit

These reflections start out from a Buddhist controversy about the question whether
the past is something real or simply the present content of our current memory.
Next, the specific character of remembering, as compared with other forms of our
knowledge of the past, is analysed. Further, the idea that, what is remembered by

remembering is a present image representing the past, is criticised. Finally, remembering

is interpreted as a kind of selfconsciousness: In this selfconsciousness our
own remembered subjective acts and experiences are not present, but our past itself,
standing under the normative idea of truth, whereas the images (phantasmata) of
the experienced objective things are, abstractly considered, atemporal. Yet in the

context of remembering they are the appearances of the past things.

Zum Ausgangspunkt der Überlegungen über die besondere Wirklichkeit

der Vergangenheit nehme ich eine Meinungsverschiedenheit innerhalb

der buddhistischen Tradition. Auf diese Meinungsverschiedenheit
war ich in meiner Beschäftigung mit einer chinesischen Form des sog.
Vijnanavada gestoßen, einer buddhistischen Schule, die zum Mahaya-
na, zum «Großen Fahrzeug», gehört. Diese Schule (chinesisch weishi

genannt) analysiert z. T. recht ähnlich wie unsere westliche Phänomenologie

das Bewusstsein. Die Bewusstseinsanalysen des Vijnanavada
haben ein praktisches Ziel: Sie sollen in Einheit mit praktischen Übungen

zu einer Bewusstseinsumwandlung fuhren, in der nach dieser
Schule die «Erleuchtung», d.h. das Ziel des buddhistischen Pfades,
besteht.

Diese Schule ist nun der Auffassung, dass die Vergangenheit nicht
existiert. Weiter lehrt sie, dass die erinnerte Vergangenheit, d.h. das,

was in unseren Erinnerungen als etwas Vergangenes vorgestellt wird, in
Wahrheit etwas Gegenwärtiges ist, von dem wir in der Erinnerung bloß
meinen, dass es etwas Vergangenes sei. Anders ausgedrückt, diese

Schule ist der Auffassung, dass die erinnerte Vergangenheit in
Wirklichkeit nichts anderes sei als ein gegenwärtiger Bewusstseinsinhalt. Ich
werde später auf diesen Punkt noch genauer zu sprechen kommen.



14 Iso Kern

Demgegenüber lehren die Sarvastivadin, die zum Hinayana, dem
«Kleinen Fahrzeug», gehören, dass nicht nur das Gegenwärtige,
sondern auch das Vergangene wie auch das Künftige existiert. Zwei ihrer
Argumente lauten: Es gibt Erkenntnisse von Vergangenem, im besonderen

Erinnerungen; die Gegenstände von Erkenntnissen müssen
existieren, sonst wären es keine Erkenntnisse. Ein zweites Argument: die

vergangenen Taten, das vergangene karma, wirken sich in der Gegenwart

oder in der Zukunft aus; sie könnten sich nicht auswirken, wenn
sie nicht existieren würden, denn etwas, das nicht existiert, kann keine
Wirkung ausüben.

Ich möchte nun meine folgenden Überlegungen unter die Frage
stellen: Wie ist uns Vergangenes bewusst? Ich möchte mich dabei auf
die eigene Lebensvergangenheit beschränken, so dass die Frage lautet:
Wie ist uns Vergangenes aus unserem eigenen Leben bewusst? Diese

Fragestellung entspricht dem Gesichtspunkt des Vijnanavada, dem
gemäß etwas nur das ist, als was es in unseren verschiedenartigen
Erkenntnistätigkeiten erkannt wird. Alles ist vijnaptimatra: «bloß zum
Bewusstsein Gebrachtes».

Wir wissen auf verschiedene Weise um Vergangenes aus unserem
Leben. Sicher spielt dabei die Erinnerung eine besondere Rolle. Sie ist
aber nicht die einzige Art, wie wir Zugang zu unserer Vergangenheit
haben. Wir wissen davon auch durch Mitteilungen anderer, etwa unserer

Eltern oder Geschwister oder anderer Verwandter und Bekannter,
die uns über unsere Vergangenheit berichten, z.B. über unsere Kindheit,

ohne dass wir uns daran erinnern können. An einigen solchen
Berichten mögen wir zweifeln, aber oft halten wir sie für zuverlässig. Wir
können um Vergangenes aus unserem Leben auch durch eigene Notizen,

z. B. Tagebücher wissen, ohne dass wir uns dabei noch erinnern
können. Es geschieht mir, dass ich in alten Reisenotizen lese, über Dinge,

die ich gesehen, oder über Personen, mit denen ich damals gesprochen

habe; ich zweifle nicht, dass das geschehen ist, aber die Erinnerung

daran will sich nicht mehr einstellen. Auch können wir die Namen
z.B. einer Person oder einer Ortschaft im Kopf behalten und wissen,
dass wir sie gesehen haben, aber wir können sie uns nicht mehr
vorstellen und insofern nicht mehr an sie erinnern. Was heißt das, ich weiß

z.B. aufgrund meiner Notizen um gewisse eigene vergangene
Erfahrungen, aber ich erinnere mich nicht daran? Offenbar fehlt diesem Wissen

eine gewisse Anschaulichkeit. Die Kunstwerke, die Landschaften,
die Personen, die ich da in meinen Notizen beschrieben habe, werden



Die besondere Wirklichkeit der Vergangenheit 15

mir bei der Lektüre nicht mehr anschaulich. Bei dieser Anschaulichkeit
geht es nicht nur um Visuelles; meine Notizen berichten vielleicht auch

von der Stimme einer Person oder dem Gesang von Vögeln, vom Duft
von Blumen oder dem Geschmack einer besonderen Frucht oder auch
von taktilen Erfahrungen; aber bei der Lektüre bleiben die Wörter leer
und kraftlos, sie vermögen keine Erinnerungsanschauungen mehr
hervorzurufen. Aber, damit ich mich an das in meinen Notizen Beschriebene

erinnere, genügt es auch nicht, dass ich es in der bloßen Phantasie

irgendwie veranschauliche. Sprachliches Wissen um eigene vergangene
Erfahrungen, gepaart mit den Wörtern entsprechenden Phantasieanschauungen,

macht immer noch keine Erinnerung an diese Erfahrungen
aus. Wenn ich solche für mich gewissermaßen leeren, keine
Erinnerungsanschauungen mehr weckenden Tagebuchnotizen lese, kann ich
versuchen, sie mit allerhand anschaulichen Vorstellungen anzufüllen,
indem ich mir etwa einen chinesischen Tempel oder die Laute eines

Vogels phantasiere, aber bei diesen Phantasieanschauungen habe ich
nicht das Bewusstsein, dass mir in ihnen das früher Erfahrene wieder
erscheint. Solches Veranschaulichen in der Phantasie kann zwar Erinnerungen

wecken, aber es tut es nicht immer und ist jedenfalls von den

anschaulichen Erinnerungen selbst verschieden.
Der Versuch, anhand von Tagebuchnotizen sich nicht einstellen

wollende Erinnerungen zu wecken, kann anstelle bloßer Phantasieanschauungen

Wahrnehmungen zu Hilfe nehmen: Ich habe etwa datierte

Photographien zur Hand, von denen ich weiß, dass sie genau den in den
Notizen beschriebenen Tempel und auch die Personen abbilden, mit
denen ich, gemäß meinen Notizen, damals diesen Tempel besucht habe.

Aber auch diese wahrgenommenen Photographien vermögen in mir, zu
meinem Leidwesen, nicht immer eigentliche Erinnerungen hervorzurufen.

Es gibt einen japanischen Dokumentarfilm des Regisseurs Hirokazu
Kore-eda aus dem Jahre 1996 mit dem Titel «Ohne Gedächtnis» (Kioku
ga ushinawareta toki). Kore-eda und sein Filmteam besuchten während
drei Jahren einen Mann, namens Hiroshi Sekine, der aufgrund eines

postoperativen Fehlers teilweise sein Erinnerungsvermögen eingebüßt
hatte. Hiroshi konnte sich noch an Dinge erinnern, die er vor seiner

Operation erlebt hatte, und auch an solche, die höchstens zwei Stunden

zurücklagen. Aber was jeweils gestern oder vorgestern oder vor einer
Woche passiert war, daran konnte er sich nicht erinnern. Hiroshi und
seine Frau erhielten nun eine Videokamera, mit der sie filmen konnten,
was in ihrem Leben jeweils sich abspielte. Doch wenn Hiroshi sich am



16 Iso Kern

nächsten oder übernächsten Tag diese Videos ansah, blieben ihm die

gefilmten Bilder fremd; sie weckten in ihm keine Erinnerungen.
Aufgrund der zuverlässigen Mitteilungen seiner Frau und auch aufgrund
seines Wiedererkennens seiner Frau und seiner eigenen Gestalt, der
eigenen Möbel usw. auf dem Video wusste er zwar, dass er z. B. gestern
an einer Teezeremonie im eigenen Haus teilgenommen hatte, und er
nahm davon die Video-Bilder wahr, aber dennoch konnte er sich nicht
daran erinnern. Wissen um Ereignisse der eigenen Vergangenheit, und
bloße Phantasieanschauungen und Bildwahrnehmungen davon, machen
also noch keine Erinnerung aus. Die Anschaulichkeit, die zur Erinnerung

gehört, ist also eine ganz besondere: Wenn wir uns an eine

vergangene Episode unseres Lebens erinnern, dann wird ein Gegenstand
als ein in der Vergangenheit erfahrener Gegenstand direkt anschaulich,
z.B. ein Zimmer, in dem wir logierten, eine Person, der wir begegneten,

eine Landschaft, die wir durchwanderten. D. h. etwas Vergangenes
selbst, z. B. das Zimmer, in dem wir wohnten, wird anschaulich, es wird
nicht durch etwas anderes, z.B. eine wahrgenommene Photographie
oder ein bloß phantasiertes Zimmer veranschaulicht. Diese in der

Erinnerung angeschauten Gegenstände haben in ihrer Erscheinung eine
gewisse Unbestimmtheit, Vagheit, Verschwommenheit, Lückenhaftigkeit;
bekannt ist Sartres Bemerkung, dass er in der Erinnerung an einen
Besuch der Akropolis von Athen die Frontsäulen des Parthenons nicht
zählen könne. Die erinnerten Gegenstände können in der Vertiefung der

Erinnerung an Anschauung gewinnen. Sie können dadurch in ihrer
Erscheinung deutlicher und vollständiger werden; Einzelheiten, an die

man sich vorher noch nicht erinnerte, tauchen auf, und dadurch können
sich Bestandteile des Erinnerten auch verschieben. Korrekturen finden
statt. Wir sagen, dass das Erinnerte aus dem Dunkel auftauche und heller

oder klarer werde. Trotz dieser Erhellung und genaueren Bestimmung

bleibt das Erinnerte aber für uns in der Vergangenheit, es rückt
dadurch nicht zeitlich näher zu den gegenwärtigen Dingen. Das Erinnerte

ist nicht deshalb für uns in der Vergangenheit, weil es vage oder
verschwommen ist. Auch Gegenstände unserer wahrgenommenen
Gegenwart können vage und verschwommen erscheinen: Dinge am Rande

unseres Gesichtsfeldes oder in der Dämmerung oder, wenn wir mit den

Augen blinzeln, erscheinen vage und verschwommen, aber gehören für
uns zur Gegenwart.

Wenn wir uns erinnern, so leben wir im Bewusstsein, dass uns
etwas Vergangenes mehr oder weniger anschaulich selbst erscheint. Dennoch

kommt mir und wohl auch einigen von Ihnen der erwähnte Ge-



Die besondere Wirklichkeit der Vergangenheit 17

danke des buddhistischen Vijnanavada nicht absurd vor, dass das jetzt
als etwas Vergangenes Erinnerte ein gegenwärtiger Bewusstseinsinhalt
sei. Da liegt ein schwieriges Paradox. Klar ist, dass, wenn ich mich jetzt
erinnere, dieses Erinnern, dieser psychische Akt, jetzt, also in der
Gegenwart, stattfindet. Das Problem betrifft nicht das Erinnern, sondern
das im Erinnern Erinnerte. Ist dieses Erinnerte etwas Vergangenes oder
ist es etwas Gegenwärtiges, von dem wir bloß meinen, dass es etwas
Vergangenes sei? Wenn aber das Erinnerte wirklich nur ein gegenwärtiger

Bewusstseinsinhalt ist, meinen wir dann nicht bloß fälschlicherweise,
dass wir uns an etwas Vergangenes erinnern? Oder soll man sagen:

Das jetzt anschaulich Erinnerte, z.B. das Zimmer, in dem ich 1980 in

Nanjing logierte, sei zwar als Bewusstseinsinhalt etwas Gegenwärtiges,
dieses Gegenwärtige repräsentiere aber etwas anderes, Vergangenes;
das anschaulich Erinnerte sei ein gegenwärtiges Bewusstseins-«phä-
nomen», das auf ein vergangenes «An sich» verweise?

Doch diese Unterscheidung zwischen gegenwärtigem anschaulichem

Erinnerungsinhalt und dem dadurch irgendwie gemeinten oder

gedachten Vergangenen an sich hat mindestens zwei Schwierigkeiten:
Erstens, tritt beim bloß gemeinten oder gedachten, durch das anschaulich

Erinnerte repräsentierten Vergangenen nicht dasselbe Problem auf
wie beim anschaulich Erinnerten? Ist dieses gedachte oder gemeinte
Vergangene an sich nicht auch ein Inhalt des gegenwärtigen Denkens
oder Meinens, zwar kein gegenwärtiger Anschauungsinhalt, aber ein

gegenwärtiger Denkinhalt? Und die zweite Schwierigkeit bei dieser

Unterscheidung zwischen gegenwärtigem anschaulichem
Erinnerungsinhalt und dem dadurch gemeinten oder repräsentierten Vergangenen

an sich liegt darin, dass wir in der anschaulichen Erinnerung
selbst keineswegs das Bewusstsein von einem gegenwärtigen Stellvertreter

oder Repräsentanten von etwas Vergangenem haben, sondern in
der anschaulichen Erinnerung ist uns das Vergangene selbst anschaulich
bewusst. Darauf hat besonders deutlich Edmund Husserl in seinen

phänomenologischen Analysen der Erinnerung hingewiesen. Es gibt zwar
schon Fälle, in denen wir einen gegenwärtigen Repräsentanten eines

erinnerten Vergangenen haben: z.B. wenn wir uns Photographien oder
Filme von den erinnerten Ereignissen oder Situationen ansehen oder

entsprechende Tonbänder uns anhören. Aber das ist lange nicht bei
allen Erinnerungen der Fall; und umgekehrt, wie das Beispiel von Herrn
Hiroshi demonstriert, genügt es nicht, Photographien oder Videos oder

Tonbänder anzusehen oder anzuhören und zu wissen, dass diese unsere



18 I so Kern

Vergangenheit repräsentieren, um uns auch an diese Vergangenheit zu
erinnern.

Oder soll man vielleicht das Folgende sagen: Wenn wir uns im
Erinnern selbst befinden, dann meinen wir, das Vergangene selbst
anzuschauen; wenn wir aber auf dieses Erinnern reflektieren, wenn wir aus
der Erinnerung heraustreten und sie zum Gegenstand unserer Überlegungen

machen, dann kommen wir darauf, dass das erinnerte Vergangene

bloß ein gegenwärtiges Bild des Vergangenen ist? Ähnlich wie
wir, wenn wir in einem kleinen Guckkasten Diapositive anschauen,
dann weite, ferne Landschaften zu sehen meinen; wenn wir aber nachher

dieses Anschauen von Diapositiven von außen vorstellen, es uns
dann wieder bewusst wird, dass wir bloß kleine Bildchen anschauten,
die sich ganz nahe vor unseren Augen befanden. Ist das Paradox, dass

das anschaulich Erinnerte einerseits etwas Vergangenes und andererseits

etwas Gegenwärtiges ist, einfach so aufzulösen, dass wir uns einmal

in der Erinnerung selbst befinden, also en-mnemisch sprechen, das

andere Mal aber nachträglich über die Erinnerung reflektieren, also

meta-mnemisch sprechen? Solche Unterscheidungen sind eventuell
nützlich, aber solange unbefriedigend, als sie uns nicht wirklich darüber
aufklären, wie das Erinnerungsbewusstsein in sich selbst beschaffen ist.

Hören wir uns jetzt genauer an, was das Vijnanavada des Buddhismus

über unser Problem des Erinnerten sagt! Ich stütze mich in meinen

Ausführungen auf chinesische Texte aus dem 7. Jh., die vom berühmten
chinesischen Mönch Xuanzang und seinen Schülern und Schülersschülern

verfasst wurden. Fünfzehn Jahre, bevor Xuanzang seinen
betreffenden Text (das Cheng wei shi lun) im Winter 659/60 schrieb, war
er von einer Studienreise in Indien nach China zurückgekehrt. Sie hatte
sechszehn Jahre gedauert.

Diese Schule lehrt, dass jedes Bewusstsein, z.B. Sehen, Riechen,
Lieben, Wollen, Denken, Sich-Erinnern, aus drei bzw. vier Komponenten

besteht. Z.B. das Sehbewusstsein (das visuelle Bewusstsein)
besteht, erstens, aus dem Akt des Sehens, zweitens, aus dem Gesehenen
als solchen, z. B. dem gesehenen Tuch, so wie es gesehen ist, und,
drittens, einem Selbstbewusstsein des Sehens, einer Art Wissen, dass man
sieht, wenn man sieht. Die erste Komponente, der intentionale Akt,
heißt, wörtlich übersetzt, «Blickteil»; die zweite Komponente, das

gegenständliche Moment (das Gesehene, Gedachte, Erinnerte usw.) heißt
«Bildteil», und die dritte Komponente heißt «Teil der Selbstbezeugung».

In dieser dritten Komponente wird von einem Zweig der Schule
noch eine vierte analysiert: die «Bezeugung der Selbstbezeugung». Von



Die besondere Wirklichkeit der Vergangenheit 19

diesen drei oder vier Komponenten alles Bewusstseins wird gesagt,
dass sie alle gleichzeitig seien; also z.B.: der «Bildteil» des Erinne-
rungsbewusstseins, d. h. das Erinnerte, ist gleichzeitig mit dem «Blickteil»,

dem Erinnerungsakt. Das im gegenwärtigen Erinnern Erinnerte ist
also auch gegenwärtig. Als Grund für diese Gleichzeitigkeit wird
angegeben, dass die Bestandteile eines Ganzen gleichzeitig sein müssen.

Das im Erinnern Erinnerte wird nun in dieser Schule als «bloßer
Schattengegenstand» (du ying jing) bezeichnet, im Gegensatz zu den

Bewussteinsgegenständen, den sog. «Bildteilen», der sinnlichen
Wahrnehmung, die «reale Gegenstände» (xing jing) heißen. Die Gegenstände
der sinnlichen Wahrnehmung heißen deshalb reale Gegenstände, weil
sie in sich selbst Gründe ihres Erscheinens haben (diese Gründe sind
die sog. «Samen des Bildteils»); das Erinnerte heißt deshalb ein «bloßer
Schattengegenstand», weil es nur vom Erinnerungsakt, vom «Blickteil»
der Erinnerung, zum Erscheinen gebracht wird. Im Gegensatz zu
andern Bewussteinsformen, deren Gegenstände auch bloße Schattengegenstände

sind, z.B. im Gegensatz zum Einfühlen von mentalen
Zuständen in andere empfindende Wesen, hat der Erinnerungsakt, wenn er
das Erinnerte zum Erscheinen bringt, auch «keine äußere Stütze»; das
heißt: der Erinnerungsakt bringt seinen Gegenstand, das Erinnerte, das
ein gegenwärtiger Bewusstseinsinhalt ist, nicht irgendwie gestützt auf
einen vergangenen Gegenstand hervor. Als Grund für diese Auffassung
wird angegeben, dass vergangene Gegenstände nicht mehr existieren,
und etwas, was nicht mehr existiert, nicht Stütze einer gegenwärtigen
Tätigkeit sein kann.

Aber der Erinnerungsakt, der das Erinnerte hervorbringt, schwebt
nach dieser Schule doch nicht einfach grundlos in der Luft. Obschon
das Erinnerte ein «bloßer Schattengegenstand» ist und das Erinnern
«keine äußere Stütze» hat, so «trägt das Erinnerte doch Wirklichkeit
mit sich». Dies ist deshalb so, wie es weiter wörtlich heißt, «weil die
durch Beräucherung entstandenen Samen Wesenhaftigkeit erzeugen».
E)ie «durch Beräucherung entstandenen Samen» sind nach dieser Lehre
die Niederschläge der vergangenen Taten und Erfahrungen im sog.
Alaya- oder Speicherbewusstsein. In diesem Speicherbewusstsein
hinterlassen alle unsere Taten und Erfahrungen latente Spuren. Das
Speicherbewusstsein wird durch unsere Taten und Erfahrungen, wie es

heißt, «beräuchert», ähnlich wie unsere Kleider beräuchert werden,
wenn wir uns in einem Lokal aufhalten, in dem geraucht wird. Und diese

Beräucherungsniederschläge werden «Samen» genannt, da sie sich
in den späteren Erfahrungen und Taten auswirken, darin keimen und



20 Iso Kern

Früchte hervorbringen. Dass der erinnerte Gegenstand aufgrund der
durch Beräucherung entstandenen Samen «Wirklichkeit mit sich trägt»,
ist wohl so zu verstehen, dass das Erinnern aufgrund der im Gedächtnis
sedimentierten Spuren der früheren Erfahrungen den erinnerten Gegenstand

zum Erscheinen bringt.
Aber auch diese Grundlage des Erinnerns scheint mir noch nicht zu

erklären, warum das Erinnerte, das ja nach dieser Lehre im aktuellen
Erinnern nur ein gegenwärtiger Bewusstseinsinhalt ist, als Vergangenes
erscheint. Denn unsere vergangenen Erfahrungen wirken sich ja auch in
dem aus, wie wir unsere gegenwärtige Umwelt wahrnehmen oder was
wir bloß phantasieren oder was wir träumen, und dennoch erscheint uns
das Wahrgenommene, das bloß Phantasierte und das Geträumte nicht
als etwas Vergangenes.

Die chinesische Vijnana-Schule vergleicht manchmal das Erinnerte
mit dem Mond, den wir im Wasser sehen, also dem Mond, den wir, auf
die spiegelnde Oberfläche eines Sees blickend, tief in diesem See zu
sehen meinen, obschon er dort unten gar nicht existiert. So meinen wir
in einem gegenwärtigen Erinnerungsinhalt etwas Vergangenes zu
sehen, das als solches gar nicht existiert.

Dieses erklärende Gleichnis lässt uns an ein ähnliches Gleichnis
denken, mit dem Aristoteles in seiner kleinen Schrift Uber das
«Gedächtnis und Erinnern» zu verstehen versucht, wie wir uns aufgrund
eines anwesenden psychischen Affektes (pathos) an etwas Abwesendes
erinnern können. Das Anwesende ist ein gegenwärtiges Phantasma, ein

gegenwärtiges Phantasiegebilde, das seinen Ursprung letztlich in der

Wahrnehmung hat; das Abwesende ist etwas Vergangenes. Wenn wir
uns erinnern, so betrachten theorein) wir nach Aristoteles ein an sich

(kath'auto) gegenwärtiges Phantasiegebilde als ein Abbild (eikon) von
etwas anderem, nämlich von etwas Vergangenem, so wie wir im
Anschauen eines gegenwärtigen Gemäldes die darauf porträtierte, nicht
gegenwärtige Person betrachten können.

Das Problematische dieser Gleichnisse des Vijnanavada und von
Aristoteles ist nur, dass bei ihnen ein gegenwärtiger Wahrnehmungsgegenstand

vorliegt, die wahrgenommene Spiegelfläche des Sees oder das

wahrgenommene Gemälde, während in der Erinnerung an etwas

Vergangenes kein wahrgenommener gegenwärtiger Gegendstand eine solche

repräsentierende Funktion auszuüben braucht.
Aber haben das Vijnanavada und Aristoteles nicht doch irgendwie

Recht? Vergleichen wir einmal das Erinnern an etwas Vergangenes
nicht mit dem Wahrnehmen von etwas Gegenwärtigem, sondern mit



Die besondere Wirklichkeit der Vergangenheit 21

dem Phantasieren von etwas Gegenwärtigem! Ich stelle mir das Castel
Grande in Bellinzona vor: im Innenhof vor mir, wenn ich Richtung
Gotthard blicke, die beiden durch eine begehbare Mauer verbundenen
Türme, links ein Durchgang zu Terrassen, von denen man zum Ticino
hinuntersehen kann, weiter links ein langes Gastronomiegebäude, hinter

mir das Museum, rechts ein Abstieg, der dann linker Hand zum Lift
in die Stadt hinunter, rechter Hand zum Fußweg in die Stadt führt. Das
alles kann ich mir recht anschaulich vorstellen, und ich mache dies
nicht bloß zu Zwecken eines mehr oder weniger philosophischen
Vortrages, sondern z.B. auch dann, wenn mich jemand fragt, wie das Castel

Grande in Bellinzona von innen aussieht.
Wenn ich mir das Castel Grande so veranschauliche, erinnere ich

mich dabei nicht notwendig an frühere Besuche dieser Burg, auch wenn
dabei sporadisch einzelne Erinnerungen an vergangene Besuche dieses
Ortes auftreten können. Aber in dieser Veranschaulichung in der Phantasie

steht das Castel Grande nicht als etwas Vergangenes vor mir. Ich
will nicht leugnen, dass ich eine solche Phantasieanschauung des Castel
Grande nur aufgrund meines Gedächtnisses bilden kann, aber Gedächtnis

ist nicht dasselbe wie Erinnerung, die ich hier als Bewusstsein von
etwas Vergangenem verstehe. Solche Phantasien aufgrund von
Gedächtnis, aber ohne Vergangenheitsbewusstsein haben wir sehr viele. In
diesen Phantasievorstellungen liegt kein Vergangenheitsbewusstsein.
Was ist nun der Unterschied zwischen solchen Phantasievorstellungen,
die zwar aufgrund des Gedächtnisses stattfinden, aber nicht notwendig
ein Vergangenheitsbewusstsein enthalten, und Erinnerungen, die ein

anschauliches Vergangenheitsbewusstsein sind?
Ich kann mich auch an einen Besuch des Castel Grande erinnern.

Um mich zu erinnern, brauche ich nicht zu wissen, in welchem Jahr
dieser Besuch stattfand. In einer solchen Erinnerung ist mir z.B.
anschaulich, wie meine Frau und ich durch ein Tor der südlichen
Stadtmauer von Bellinzona gingen, dann nach rechts über einen ziemlich
weiten Platz bogen. In der Erinnerung sehe und höre ich noch vage die
freundliche Dame mittleren Alters, wie sie uns auf diesem Platz den

Weg wies, der weiter geradeaus führte, um dann bei einem Haus, auf
das sie zeigte, durch ein schmales ansteigendes Gässchen abzubiegen.
Es ist mir in der Erinnerung anschaulich, wie wir auf einem gepflasterten

Weg den Berg hinaufgingen; zu unserer Linken, oberhalb des Weges

lag so etwas wie ein Wächterhaus mit einer Warnung vor dem
Hunde. Diese Warnungstafel will mir in ihrer visuellen Gestalt nicht
mehr erscheinen, aber ich erinnere mich an ihre sprachliche Bedeutung.



22 Iso Kern

Weiter wurden bald rechter Hand, über der brusthohen Wegmauer, hoch
über der Stadt die beiden andern Burgen, Montebello und Sasso Corba-

ro, sichtbar, wie auch die Zinnenmauern, die diese beiden Burgen
untereinander und mit der Stadt verbinden. Ich erinnere mich, dass meine
Frau, die Chinesin ist, beim Anblick dieser ganzen Befestigungsanlage
sagte: «Das ist ja wie die Große Mauer», und dass ich geantwortet habe:

«Ja, ja, das ist die größte mittelalterliche Befestigungsanlage der

Schweiz, nur dass sie nicht von den Schweizern, sondern von den
Mailändern gegen die Schweizer gebaut, aber von diesen Barbaren aus
dem Norden später erobert wurde». Auch in diesem Punkt erinnere ich
mich genauer an den Sinn der Rede als an ihren akustischen Wortlaut.

Wenn ich diese Erinnerungen mit jener anschaulichen Phantasievorstellung

des Castel Grande, die kein Vergangenheitsbewusstsein ist,
vergleiche, so muss ich sagen, dass puncto Anschaulichkeit kein
wesentlicher Unterschied besteht. In beiden Fällen habe ich mehr oder

weniger schemenhafte, lückenhafte, konfuse, schwankende Anschauungen,

aber in einem Fall mit Vergangenheitsbewusstsein, das andere

Mal mit Gegenwartsbewusstsein. Worin liegt dieser Unterschied? Liegt
er darin, dass ich bei der Erinnerung an den Besuch des Castel Grande
einen zeitlichen Ablauf von Geschehnissen mir vorstelle, während bei

jener Phantasievorstellung das Castel Grande gewissermaßen in einem
statischen Zustand vorgestellt wird? Aber wir können uns auch ein
Vorher und Nachher von Geschehnissen anschaulich vorstellen, ohne
dass wir dabei diese Folge als eine vergangene bewusst haben, z.B.
wenn wir uns eine Melodie anschaulich vorstellen, sie gleichsam
«hören» oder uns die Episoden eines Films oder Theaterstückes oder die

Entwicklungsphasen eines Lebewesens, z.B. der Frösche, in der Phantasie

anschaulich machen.
Nach dem Vijnanavada kommen wir dadurch dazu, einen

gegenwärtigen Vorstellungsinhalt als etwas Vergangenes zu betrachten, dass

wir uns des kontinuierlichen Vergehens und Entstehens unserer eigenen
Erlebnisse bewusst sind. Das Vergehen von etwas, das durch sein
Vergehen dem Entstehen des unmittelbar Folgenden und Gleichartigen
Platz macht, ist nach dieser Lehre eine der vier Bedingungen (pratyaya)
des Werdens. Sie heißt «die Bedingung der Gleichartigkeit und
Kontinuität» (samanantarapratyaya). Z.B., wenn im Prozess des Lesens das

Lesen der vorangehenden Wörter nicht durch sein Vergehen dem
entstehenden Lesen der folgenden Wörter Platz machen würde, wäre der
Prozess des Lesens nicht möglich. Dieses Vergehen und Entstehen sind
beide wirklich, insofern beide im jeweils gegenwärtigen Moment ge-



Die besondere Wirklichkeit der Vergangenheit 23

schehen. Aufgrund des wahren Bewusstseins dieses jeweils jetzigen
Vergehens hält man nun nach dieser Schule gewisse gegenwärtige
gegenständliche Bewusstseinsinhalte illusionistisch für etwas Vergangenes.

Es scheint mir aber doch nicht wirklich verständlich, wenn ich diese
Erklärung des Vijnanavada richtig verstehe, warum das Bewusstsein
des jeweils aktuellen Werdens und des in diesem beschlossenen Vergehens

oder Vernichtet-Werdens dazu führt, dass man gegenwärtige
gegenständliche Bewusstseinsinhalte fälschlicherweise als etwas Vergangenes

auffasst, und weiter bin ich nicht sicher, ob die Erinnerung
einfach nur ein solches illusionistisches Bewusstsein ist.

In der erwähnten Schrift Uber das Gedächtnis schreibt Aristoteles,
nicht im Zusammenhang der Frage, wie wir mit einem anwesenden
Phantasma uns einer abwesenden, vergangenen Sache erinnern,
sondern im Zusammenhang der Feststellung, dass sich das Gedächtnis
nicht auf etwas Gegenwärtiges oder etwas Künftiges, sondern auf etwas
Vergangenes beziehe: «Denn immer, wenn man das Gedächtnis im
Erinnern betätigt, sagt man in der Seele, dass man früher etwas hörte, sah

oder dachte. Daher ist das Gedächtnis weder ein Wahrnehmen noch ein
begriffliches Auffassen, sondern ein aus diesen gewordener Habitus
(hexis) oder eine Affektion (pathos) davon, nachdem Zeit vergangen
ist.» (449 b) Und etwas später schreibt er im Zusammenhang der
Wahrnehmung von Zeit: «Wenn man [im Erinnern] das Gedächtnis betätigt,
dass man etwas sah, hörte oder lernte, dann nimmt man dazu wahr
(prosaisthanesthai), dass es früher war. Das Früher und Später ist aber
in der Zeit» (450 a).

Dass wir in der Erinnerung ein an sich gegenwärtiges Phantasma
wie ein Abbild von etwas Abwesendem betrachten, scheint nach
Aristoteles nicht darin zu wurzeln, dass wir uns dabei eines vergangenen
Wahrnehmens oder Denkens bewusst sind, sondern er scheint es gerade
umgekehrt zu sehen. Er schreibt: «Es geschieht, dass wir bedenken und

uns erinnern, dass wir früher etwas hörten oder sahen. Dies geschieht
dann, wenn man wechselt von der Betrachtung [des Phantasma], wie es

selbst ist, zu seiner Betrachtung als von etwas anderem» (451 a).

Mir scheint aber gerade das Bewusstsein, dass wir etwas hörten
oder sonstwie etwas taten, der Quellpunkt des Vergangenheitsbewusst-
seins, in der Erinnerung zu sein. Dieses Bewusstsein, dass wir etwas
taten oder erlebten, scheint mir im Erinnern das Vergangenheitsbe-
wusstsein auszumachen. Es ist ja nicht so, dass wir im Erinnern einfach
mit Phantasiebildern eine vergangene Welt anschauen. Wir schauen



24 Iso Kern

nicht einfach in solchen Phantasmen unsere vergangenen Situationen
mit ihren Sachen. Personen, Ereignissen usw. an, sondern unser Erinnern

an Vergangenes ist primär Bewusstsein davon, dass wir das und
das sahen, hörten, dachten, wollten, sagten, taten, erfuhren.

Dieses im Erinnern als vergangen bewusste eigene Wahrnehmen,
Tun, Erleben ist nun als eigenes Tun und Erleben gar nicht durch
Phantasiebilder, nicht durch irgendwelche visuelle, auditive, taktile
Phantasmen vorgestellt. Durch solche sinnlichen Phantasmen sind
vielmehr Gegenstände dieses als vergangen bewussten eigenen
Wahrnehmens, Tuns, Erlebens vorgestellt; durch Phantasmen sind vorgestellt
die damals wahrgenommenen und getanen Sachen. Evtl. sind durch
Phantasmen auch vorgestellt Leibesempfindungen. Man kann zwar im
Erinnern auch das eigene vergangene Wahrnehmen, Denken, Tun in

Phantasiebildern vorstellen, aber dann stellt man sich dieses eigene
Wahrnehmen und Tun so wie dasjenige einer andern Person in der

wahrgenommenen äußeren Umwelt vor. Diese phantasierte Außenvorstellung

des eigenen Tuns ist aber für die Erinnerung an eigenes Tun
nicht notwendig, kommt in der Erinnerung meistens nicht vor und setzt,
wenn sie in der Erinnerung vorkommt, Erinnerung ohne eine solche

Außenvorstellung der eigenen Person schon voraus.
Wenn wir uns im Erinnern nicht nur an das damals Wahrgenommene,
die damals getanen Sachen, sondern immer auch an unser damaliges

Wahrnehmen, Erfahren und Tun erinnern, bedeutet dies natürlich
nicht, dass wir im Erinnern notwendig auf unser damaliges Wahrnehmen

und Tun reflektieren, im Sinne, dass wir dieses Wahrnehmen und
Tun zum Gegenstand unseres Interesses machen. Wir können zwar darauf

reflektieren, tun es aber nur in besonderen Fällen; denn in der

Erinnerung interessieren uns meistens die damals gesehenen, erfahrenen,

getanen Sachen, nicht unser damaliges Sehen, Erfahren, Tun. Dennoch
ist uns im Erinnern auch ohne Reflexion bewusst, dass wir diese
Sachen gesehen, erfahren oder getan haben.

Erinnerung ist also eine Art Selbstbewusstsein, durch das wir uns

unseres vergangenen Tuns und Erlebens bewusst sind. Dieses
Selbstbewusstsein ist verschieden vom Selbstbewusstsein, das das Vijnana-
vada, wie zuvor erwähnt, unter dem Titel des «Teiles der Selbstbezeugung»

(svasamvittibhaga) diskutiert. Diese «Selbstbezeugung» betrifft
nur das jeweils aktuelle Tun und Erleben: Indem wir sprechen, sind wir
uns bewusst, dass wir sprechen; wenn wir denken, wissen wir, dass wir
denken, usw. Aber dieses Selbstbewusstsein oder Selbstgewahren des



Die besondere Wirklichkeit der Vergangenheit 25

jeweils aktuellen Tuns und das Erinnern an das eigene vergangene Tun
hängen für diese Schule eng zusammen. Denn der chinesische
Hauptvertreter dieser Schule, Xuanzang (600-664), bringt als Argument für
die Existenz des «Teiles der Selbstbezeugung» gerade die Erinnerung.
Er sagt: In der Erinnerung erinnern wir uns nicht nur an vergangene
Dinge, sondern auch daran, dass wir sie getan oder gesehen oder gehört
haben etc., und wir könnten uns nicht an dieses Tun, Sehen, Hören
erinnern, wenn es uns nicht schon damals, im aktuellen Vollzug, bewusst,
«selbstbezeugt», gewesen wäre. Doch das Vijnanavada hat, soweit mir
bekannt ist, bei der Erinnerung nicht prinzipiell differenziert zwischen
dem erinnerten eigenen Erfahren und Tun und den in diesem erinnerten
Erfahren und Tun erfahrenen und getanen Sachen, sondern es spricht
beim Erinnerten nur pauschal vom «Bildteil», also vom «gegenständlichen

Teil» des Erinnerns. Und dieser «gegenständliche Teil» soll, wie
wir hörten, mit dem Akt des Erinnerns, dem sog. «Blickteil», gleichzeitig,

also im aktuellen Erinnern etwas Gegenwärtiges sein.

Das Erinnerungsbewusstsein vom eigenen vergangenen Wahrnehmen

und Tun scheint mir nicht in visuellen, auditiven und andern
sinnlichen Phantasiebildern (Phantasmen) zu bestehen, wie auch das Be-
wusstsein von unserem aktuellen Wahrnehmen und Tun kein Sehen

oder Hören oder ein sonstiges sinnliches Wahrnehmen dieses aktuellen
Wahrnehmens und Tuns ist. Wir sind uns z. B. unseres Sehens bewusst,
aber wir sehen ja nicht unser Sehen, sondern den im Sehen gesehenen
Gegenstand. In der Sprache des Vijnanavada: die «Selbstbezeugung»
des Sehens ist nicht selbst wiederum ein Sehen oder ein anderer Akt
sinnlichen Wahrnehmens.

Wie wissen wir dann aber, dass das erinnerte eigene Wahrnehmen
und Tun ein vergangenes und nicht ein gegenwärtiges, aktuelles ist? Ich
glaube, man muss antworten: Weil wir uns bewusst sind, dass wir uns
an das vergangene Wahrnehmen und Tun erinnern, und das heißt: Wir
sind uns bewusst, dass wir uns jetzt aktuell an das vergangene
Wahrnehmen und Tun erinnern, und sind uns in diesem als jetzt aktuell be-

wussten Erinnern bewusst, dass wir das erinnerte Wahrnehmen und
Tun jetzt nicht aktuell vollziehen, sondern dass wir es vollzogen haben.

Kann es einen Sinn geben, dieses im aktuellen Erinnern als jetzt von
uns nicht aktuell vollzogen, sondern als damals vollzogen bewusste
Erfahren und Tun als einen an sich gegenwärtigen Bewusstseinsinhalt
aufzufassen, der etwas anderes, Vergangenes vorspiegelt, abbildet oder

repräsentiert? Es kann nicht einfach ein gegenwärtiges Phantasma sein.

Aber was denn sonst? Wäre es nicht treffender zu sagen, dass das im



26 I so Kern

Erinnern als vergangen bewusste eigene Erfahren und Tun das Vergangene

selbst sei?

Dem scheint die Tatsache zu widersprechen, dass wir uns in der
Erinnerung über unser vergangenes Erfahren, Denken und Tun
täuschen können. Und wir können auch z.B. darüber zweifeln, ob wir
selbst etwas gesehen oder nur von jemandem andern davon gehört
haben, oder darüber, ob wir etwas gesagt haben oder nicht gesagt haben.
Auch können wir manchmal unsere Erinnerungen korrigieren, indem
wir uns in ihre Zusammenhänge vertiefen und uns evtl. durch
gegenwärtige Dokumente oder Mitteilungen anderer zu dieser Vertiefung
anregen lassen. Unsere eigene Lebensvergangenheit ist nicht nur dunkel,
sondern eine Erinnerung ist oft durch eine andere verdeckt und mit ihr
vermischt. Z. B. eine erinnerte Reise kann uns eine andere erinnerte
Reise verdecken und sich mit ihr vermischen. Auch bloße Einbildungen
können sich mit Erinnerungen vermischen oder sich als Erinnerungen
ausgeben. Dieses Kunterbunt von Falschem und Wahrem, von Zweifelhaftem

und Gewissem, von Dunklem und Klarem, von Vermischungen
und Einbildungen kann doch nicht unser vergangenes Erfahren und Tun
selbst sein! Dennoch ist dieses so erinnerte Erfahren und Tun als unsere

Vergangenheit und nicht als ein gegenwärtiger Repräsentant derselben
bewusst. Doch diese erinnerte Vergangenheit ist nicht einfach ein beliebiges

Kunterbunt, sondern sie ist bewusst unter der Norm der Wirklichkeit.

Wir haben in unseren Erinnerungen das feste Bewusstsein, dass

wir in einer bestimmten Weise, so und nicht anders, gelebt haben, dass

unsere Vergangenheit nicht in unserem jetzigen Belieben steht. Weil
wir unseres vergangenen Lebens als einer Tatsache bewusst sind, stellen

wir an unsere Erinnerungen die Frage der Wahrheit und Falschheit
und können wahre Erinnerungen suchen und falsche korrigieren.

Unsere erinnerte «kunterbunte» Vergangenheit steht also unter der
Idee der in der Erinnerung selbst zu suchenden und sich zeigenden
Wirklichkeit. Indem wir auf etwas Erinnertes in weiteren Erinnerungen
eingehen, verändert sich unsere erinnerte Vergangenheit selbst, sie wird
wirklicher. Dabei ist aber das bloße Zusammenstimmen, die Kompatibilität,

verschiedener Erinnerungen noch kein ausreichendes Kriterium
ihrer Wahrheit, sondern zu einer wahren Erinnerung gehört ein klares
Wirklichkeitsbewusstsein des einzelnen vergangenen Tuns und Erfahrens.

Es scheint mir prinzipiell möglich, dass wir uns an unser vergangenes

Erfahren und Tun ohne Verdeckungen, Vermischungen und

Einbildungen in Wahrheit erinnern. Gesamthaft geschieht dies wohl erst

am Jüngsten Tag, wie Locke in seinem Essay schreibt. Aber auch vor



Die besondere Wirklichkeit der Vergangenheit 27

diesem Tag machen wir die Erfahrung, dass unsere Vergangenheit sich
als wirkliche zeigt, wenn wir im Erinnern uns ihr zuwenden und uns
auf sie einlassen. In einzelnen Erinnerungen haben wir die Gewissheit,
so war es wirklich, das haben wir erfahren und getan oder auch nicht
getan. Ein solches klares und gewisses Erinnern an einzelne vergangene
Erfahrungen und Taten ist durchaus verträglich mit einer gewissen
Vagheit und Lückenhaftigkeit der dazugehörigen Erinncrungs/j/tan/c«-
men.

Wenn wir uns nicht der Wirklichkeit unserer erinnerten Vergangenheit

und der Möglichkeit, unsere Vergangenheit in wahren Erinnerungen

zu erkennen, bewusst wären, müssten wir das Interesse an unserem

vergangenen Leben verlieren. Wahres Erinnern als Möglichkeit und

Aufgabe ist eine Sache der Freiheit und damit der Ethik. Wahre Erinnerungen

müssen bewahrt, gepflegt, gesucht werden, man muss sich
ihnen aussetzen und zu ihnen stehen, sonst verliert man seine wirkliche
Vergangenheit. Es gibt Leute, die aus Untreue zu ihren Erinnerungen
schließlich kaum noch unterscheiden können, was sie taten oder nicht
taten, was sie sahen oder nicht sahen, und sich schließlich in einem
Gespinst von Phantasien ohne wirkliche Vergangenheit verlieren. Unsere
erinnerte Vergangenheit selbst ist mehr oder weniger wirklich.

Kehren wir wieder zu den Phantasiebildern, den Phantasmen in der

Erinnerung zurück. Ich versuchte, sie auf die gegenständliche Seite des

Erinnerten, auf die erinnerten, damals wahrgenommenen Sachen zu

schlagen. Den Satz von Aristoteles in seiner Schrift über Gedächtnis
und Erinnerung, dass die Erinnerung nicht ohne Phantasmata sei,

möchte ich in diesem Vortrag nicht in Zweifel ziehen. Aber wir erinnern

uns jedenfalls nicht deshalb an unsere Vergangenheit, weil wir
Phantasmen haben. Tausend Phantasmen machen noch keine einzige
Erinnerung aus. Auch Aristoteles ist dieser Auffassung. Nach ihm sind
die in der Erinnerung spielenden Phantasmen an sich etwas Gegenwärtiges

oder wörtlicher übersetzt, etwas Anwesendes (paron). Dafür
scheint mir manches zu sprechen: Ich erwähnte schon, dass mir die

Phantasiedinge, mit denen ich mir das gegenwärtige Castel Grande in
Bellinzona vorstelle, von gleicher Art zu sein scheinen, wie die
Phantasiedinge, mit denen ich mich an das bei einem vergangenen Besuch

dort Gesehene erinnere. Auch kann das in der Erinnerung Angeschaute
im Dämmerbewusstsein übergehen in traumhafte Wahrnehmungen, in
denen das Vergangenheitsbewusstsein fehlt.

Aber in welchem Sinn sind diese Phantasmen oder Phantasiedinge
der Erinnerung «anwesend»? Sie sind nicht gegenwärtig, wie irgend-



28 Iso Kern

welche Gegenstände im wahrgenommenen Raum gegenwärtig sind.
Diese erinnerten Phantasiedinge befinden sich nicht hier oder dort,
links oder rechts, oben oder unten, vor oder hinter uns in diesem

wahrgenommenen gegenwärtigen Raum. Sie befinden sich auch nicht in
unserem Kopf, wie wir manchmal sagen. Das ist eine bloße façon de

parier, denn wir nehmen diese phantasierten Dinge nicht als innerhalb
unseres Kopfes befindliche wahr.

Dennoch sind die in der Erinnerung phantasierten Dinge nicht
unräumlich. Sie sind meistens irgendwie «vor» uns oder «neben» uns,
d. h. sie sind in einer gewissen Orientierung phantasiert und verweisen
damit auf einen Gesichtspunkt. Aber dieser Gesichtspunkt ebenso wie
der in ihm zentrierte Phantasieraum, in dem diese Phantasmata sich
befinden, ist nicht der gegenwärtige Gesichtspunkt und der gegenwärtige,
wahrgenommene Raum.

Erinnerte Phantasiedinge können aber mit wahrgenommenen,
gegenwärtigen Dingen zu einer identifizierenden Deckung kommen. Z. B.

wenn ich mich beim Anblick eines jetzt gegenwärtigen Dinges daran

erinnere, was ich früher mit ihm getan habe. Dann habe ich dieses Ding
einerseits als wahrgenommenen Gegenstand gegenwärtig vor mir und
andererseits als phantasierten Gegenstand meines erinnerten Tuns mehr
oder weniger anschaulich vorgestellt. Im Bewusstsein, dass das

gegenwärtige wahrgenommene Ding mit dem in der Erinnerung vorschwebenden

Phantasieding identisch ist, ist auch der Unterschied zwischen
der wahrgenommenen Gegenwart und der anschaulich erinnerten
Vergangenheit dieses Dinges bewusst.

Die erinnerten Phantasiedinge haben eine ganz eigenartige
«Anwesenheit», die sich nicht der Gegenwart des wahrgenommenen Raumes
einordnet oder sich ihm als seine Fortsetzung zuordnet.

Es wäre weiter zu zeigen, dass die erinnerten Phantasiedinge, die

Phantasmen, auch nicht im selben Sinn gegenwärtig sind, wie im Erin-
nerungsbewusstsein das aktuelle Erinnern, der Akt des Erinnerns,
gegenwärtig ist. Im Erinnern sind wir uns bewusst, dass wir uns jetzt,
aktuell, erinnern. Dieser aktuelle Erinnerungsakt ist uns aber nicht in
einem Phantasieraum präsent wie die Phantasmen. Ich möchte folgende
Annahme nahe legen: Die Phantasmen sind «an sich» (wie Aristoteles
schreibt), d. h. abstrakt betrachtet, zeitlich unbestimmt: Sie gehören an
sich nicht zu unserer Gegenwart, nicht zu unserer Vergangenheit, nicht

zu unserer Zukunft. Sie haben eine gewisse «Anwesenheit», die aber
nicht in diesem zeitlichen Sinn, sondern im Gegensatz zu «Abwesenheit»

zu verstehen ist, und ihre sinnlich anschauliche Gegebenheit, ihr



Die besondere Wirklichkeit der Vergangenheit 29

sinnlich anschauliches «Vorschweben» meint. Je nach unserem Zeitbe-
wusstsein, in dem diese Phantasmen konkret auftreten, können sie

vergangene, gegenwärtige oder künftige Dinge sein. In der Erinnerung
sind es vergangene. Im Traum sind es gegenwärtige; wenn ich mir das
Castel Grande vorstelle, wie es gegenwärtig aussieht, d. h. wie es dort
in nördlicher Fortsetzung meines wahrgenommenen, gegenwärtigen
Umfeldes aussieht, sind die entsprechenden Phantasmen auch
gegenwärtige Dinge. Wenn ich für die Zukunft eine Reise plane und mir dabei

vorstelle, was ich da unternehmen werde, sind die in diesem Be-
wusstsein meines künftigen Erlebens auftretenden Phantasmen künftige
oder, genauer gesagt, mögliche künftige Dinge.

Wenn wir uns an unser vergangenes Leben und Tun erinnern, dann
erscheinen uns die vergangenen Gegenstände unseres erinnerten Erfahrens

und Tuns in vorschwebenden Phantasiedingen. Doch sind für uns
in der Erinnerung diese Phantasiebilder nicht gegenwärtige Abbilder
eines Vergangenen, sie repräsentieren nichts anderes, wie Aristoteles
meint, sondern wir schauen in ihnen mehr oder weniger lückenhaft und

verschwommen die vergangenen Gegenstände selbst. Diese Phantasiedinge

sind deshalb keine eigentlichen Abbilder, weil wir uns im Ab-
bildbewusstsein das Abbild und das Abgebildete (den Repräsentanten
und das Repräsentierte) gesondert vorstellen können; das ist aber in der

Erinnerung nicht der Fall. In der Erinnerung können wir uns die

vergangenen Dinge nicht einmal als Phantasiedinge und dann auch ohne

Phantasiedinge vorstellen, während wir bei einem Porträtgemälde die

abgebildete Person einmal in diesem Porträt anschauen und dann auch
in der Wahrnehmung oder in der Erinnerung oder in der Phantasie, ohne

Vermittlung eines Porträts, direkt anschauen können. Wir können
das im Porträt und ohne Porträt Angeschaute miteinander vergleichen.
Ein Vergleich dieser Art findet aber in der Erinnerung nicht statt.

Dennoch sind wir uns in der Erinnerung gewisser Differenzen
zwischen den Phantasiedingen und den erinnerten Gegenständen bewusst.
Einmal können sich im Erinnerungsverlauf die Phantasmen derselben

Gegenstände verändern. Wir sind uns bewusst, dass der zuvor sehr
lückenhaft und verschwommen erinnerte Gegenstand derselbe ist wie der
in der jetzigen Erinnerung deutlicher und vollständiger erscheinende.

Zudem sind wir uns prinzipiell der Differenz der erinnerten Phantasiedinge

gegenüber der vergangenen Welt, wie wir sie in unserem
erinnerten Erleben und Tun damals erfahren haben, bewusst. Denn die

Verschwommenheit, Lückenhaftigkeit, Vagheit, Schemenhaftigkeit dieser

Phantasiedinge schreiben wir in der Erinnerung nicht den Dingen zu,



30 Iso Kern

wie wir sie in unserer Vergangenheit wahrgenommen haben. Gerade
weil wir uns an das vergangene Erleben und Tun selbst erinnern, sind
wir uns dieses Unterschiedes zwischen den Phantasmen und den
damals erfahrenen Dingen bewusst.

Dadurch, dass wir uns an unser vergangenes Erfahren und Tun
erinnern, werden die mit diesem erinnerten Erfahren und Tun auftretenden
Phantasmen zu Erscheinungen der damals erfahrenen und getanen
Sachen. Sie sind durch das erinnerte Erfahren und Tun in unsere Vergangenheit

gerückt. Und indem sie zu unserer Vergangenheit gehören,
können sie in der Erinnerung an unser vergangenes Erfahren nach ihrer
Übereinstimmung mit diesem Erfahren geprüft werden. Ohne Erinnerung

an unser vergangenes Erfahren und Tun verlieren solche Phantasmen

ihren Charakter als Erscheinungen von Vergangenem und können
wie im Traum oder in krankhaften Halluzinationen als etwas
Gegenwärtiges ihr von der Erinnerung unabhängiges Eigenleben führen und
sich in das Wahrgenommene einmischen. Von diesem Gesichtspunkt ist

es interessant zu überlegen, was Siegmund Freud über «Erinnern,
Wiederholen und Durcharbeiten» schreibt.

Ich muss endlich zum Schluss kommen: Wenn man wie die Vijna-
navadin meint, dass die Vergangenheit keine Wirklichkeit habe und
dass nur das Gegenwärtige wirklich sei, dann orientiert man sich, glaube

ich, an der Existenz räumlich-materieller Dinge, deren Wirklichkeit
allein in ihrem gegenwärtigen Vorhandensein besteht. Ihre Vergangenheit

besteht nur in den gegenwärtig vorhandenen Spuren oder Wirkungen

dieser Vergangenheit. Mit vergangenen materiellen Dingen kann

man nichts tun. Sie sind nichts. Wenn man aber der Vergangenheit eine

eigene, wenn auch nur latente Wirklichkeit zuschreibt, die sich außerhalb

der gegenwärtigen, aktuellen Wirklichkeit befinden soll, wie dies

wohl die Sarvastivadin taten, dann lässt man sich wohl nochmals von
der Idee materieller Dinge im Raum leiten, nur dass man sich die

vergangenen Dinge irgendwie latent, versteckt vorstellt.
Muss man nicht das Folgende sagen: Unsere in Wahrheit erinnerte

Vergangenheit ist wirklich, sie war, aber sie ist, erstens, nichts außerhalb

gegenwärtiger aktueller Erinnerungen, und sie ist, zweitens, nicht
losgelöst von der wahrgenommenen Gegenwart?

Zum ersten Punkt: Eine erinnerte eigene Vergangenheit ist nichts

Gegenwärtiges, aber sie ist als eigene Vergangenheit nur im jeweiligen
gegenwärtigen, aktuellen Erinnern mit seinen anwesenden, mehr oder

weniger vagen, verworrenen Phantasmen. Diese Vergangenheit ist nicht



Die besondere Wirklichkeit der Vergangenheit 31

so in diesem gegenwärtigen Erinnern, wie ein räumliches, materielles
Ding in einem andern materiellen Ding ist, nicht wie ein Apfel in einem
Sack oder wie ein Nervenprozess im Gehirn, sondern wie überhaupt
nur geistige Wirklichkeiten «ineinander» sein können. Dies braucht
nicht bloß ein einfaches mentales «Ineinander» zu sein. Denn ich kann
mich ja auch an Erinnerungen erinnern, in denen ich mich wiederum an
anderes, z.B. an Wahrnehmungen erinnerte. Husserl spricht hier von
«intentionalen Verschachtelungen», was allerdings wieder ein räumliches

Bild ist. Aber von räumlichen Modellen scheinen wir in unserem
Denken über das Mentale kaum loszukommen. Auch die Rede vom
«Ineinander», auch die Rede, dass das Erinnerte ein Bewusstseinsinhalt
sei, sind räumliche Metaphern, die, wörtlich verstanden, falsch sind.
Die Vergangenheit ist eine rein geistige Wirklichkeit unseres Bewusst-
seins, die nicht nach räumlich-materiellen Verhältnissen gedacht werden

kann und in ihnen gedacht überhaupt keinen Sinn hat. Räumlichmaterielle

Dinge haben, wie Leibniz sagte, eine bloß momentane
Wirklichkeit. Obschon eigene Vergangenheit nur als erinnerte im jeweils
aktuellen Erinnern mit seinen vorschwebenden Phantasmen ist, ist es

unsinnig, diese Vergangenheit auf das Aktuelle und die anwesenden
Phantasmen reduzieren zu wollen. Denn das aktuelle Erinnern ist gar
kein Erinnern ohne die ihm bewusste Vergangenheit; und ohne das

Erinnern an das eigene vergangene Erfahren und Tun erscheinen anwesende

Phantasmen auch nicht als in der Vergangenheit erfahrene und

getane Dinge. Präsente Phantasmen vermögen nicht darüber zu
entscheiden, was in der Erinnerung unsere Vergangenheit wirklich war.

Zum zweiten Punkt: Unsere erinnerte Vergangenheit hat auch keine
von der wahrnehmbaren Gegenwart losgelöste Wirklichkeit. Denn,
wenn wir in der Erinnerung das Bewusstsein der wahrgenommenen
oder wahrnehmbaren Gegenwart verlieren, wenn dieser Kontakt mit der
wahrnehmbaren Gegenwart sich löst, wenn wir vergessen, wo wir jetzt
sind, dann bricht die zeitliche Distanz der erinnerten Vergangenheit
gewissermaßen zusammen, das Vergangenheitsbewusstsein schwindet
und macht eventuell traumhaft gegenwärtigen Illusionen mit z. T.
denselben Phantasmen Platz. Die Phantasmen gehorchen aber nunmehr

ganz anderen Gesetzen (stehen nicht mehr unter der Norm der
Wirklichkeit des Vergangenen) und bilden andere Assoziationen als im
Vergangenheitsbewusstsein.

Ich muss noch eine kurze Bemerkung anfügen: Ich habe in diesem

Vortrag über die eigene Vergangenheit nur in Beziehung auf die eigene



32 Iso Kern

Erinnerung gesprochen. Selbstverständlich ist das, was uns als unser
eigenes vergangenes Leben gilt, auch durch das bedingt, was uns andere

aufgrund ihrer Erinnerungen darüber sagen oder was sie uns darüber

sagen aufgrund von dem, was sie selber darüber von andern gehört oder
gelesen haben, und durch anderes mehr. Diesem intersubjektiv
konstituierten Charakter unserer eigenen Lebensvergangenheit muss man
Rechnung tragen, wenn man verstehen will, was die eigene Vergangenheit

ist. Wenn ich also nur in Bezug auf die eigene Erinnerung von der

eigenen Vergangenheit gesprochen habe, war dies ein sehr abstrakter

Gesichtspunkt. Aber die eigene Erinnerung scheint mir doch für das

Bewusstsein der eigenen Lebensvergangenheit das Fundamentale zu
sein. Für ein Wesen, das sich überhaupt nicht erinnern kann, existiert
kein eigenes vergangenes Leben, kein eigenes vergangenes Tun und

Leiden, mögen ihm die andern noch so viel darüber erzählen. Ihre Rede

hat für es keinen Sinn. Und die Frage der Wahrheit der Erinnerung und
damit der wirklichen eigenen Vergangenheit stellt sich schon für den

Einzelnen, unabhängig davon, was ihm die andern darüber sagen.


	Die besondere Wirklichkeit der Vergangenheit

