
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 59 (2000)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia philosophica 59/2000

Buchbesprechungen / Comptes rendus

Inhaltsverzeichnis
Anton Hiigli: Philosophie und Pädagogik, Darmstadt (Wiss. Buchgesellschaft) 1999

(J. Berthold). — Herta Nagl-Docekal: Feministische Philosophie. Ergebnisse,
Probleme, Perspektiven, Frankfurt a. M. (Fischer TB) 2000 (K. Hönig). — Donata
Schoeller Reisch: Enthöhter Gott - vertiefter Mensch. Zur Bedeutung der Demut,
ausgehend von Meister Eckhart und Jakob Böhme, Freiburg i.Br./München (Karl
Alber) 1999 (H. Folkers). — Karen Gloy (Hg.): Rationalitätstypen, Freiburg i.Br./
München (Karl Alber) 1999 (K. V. Taver).

Anton Hiigli : Philosophie und Pädagogik, Darmstadt (Wissenschaftliche
Buchgesellschaft) 1999 (Wissenschaft im 20. Jh., Transdisziplinäre Reflexionen), 221

Seiten.
Die Pädagogik läßt sich als Ethik nur zurückgewinnen, indem sie sich aus dem

ihr eigenen Dilemma von Selbst- und Fremdbestimmung herausarbeitet und indem
der Ende des 18. Jahrhunderts erfolgte innerphilosophische Paradigmawechsel zur
Sollensethik rückgängig gemacht wird. Das ist - auf einen Satz gebracht - die Grundthese

von Anton Hüglis ausgezeichnetem Buch.

Vielfältig und intensiv sind die Bezüge zwischen der Philosophie und der Sache

der Pädagogik schon seit der Antike, aber erst im 18. Jahrhundert etabliert sich die

Pädagogik als eigene Disziplin und erst seit den 60er Jahren des 20. Jahrhunderts
distanziert sie sich explizit von der Philosophie. Hüglis Buch zeichnet die wichtigsten

Stationen dieser Beziehung nach und fokussiert sein Interesse dabei auf das

dem pädagogischen Diskurs immer schon innewohnende Dilemma zwischen Selbst-

und Fremdbestimmung, das spätestens seit Kants Anthropologie ausgesprochen ist:

Wie kann, selbst wenn es in der Erziehung um bloße Sozialtechnologie ginge, diese

bei einem Wesen, das sich prinzipiell selber bestimmen kann, gelingen? Oder aber:

Wie kann sich, wenn es demgegenüber um Selbstbildung geht, diese aufgrund von
Fremdeinwirkung initiiert werden? Zwei Lösungsstrategien, wie die Pädagogik auf
dieses Dilemma reagiert hat, arbeitet Hügli als Idealtypen heraus: Als
Kontrollpädagogik betonte und betont sie die Seite der Fremdbestimmung und legitimiert
dies mit dem Konzept «Kind», das es erlaubt, den Anteil an Selbstbestimmung
zumindest für eine gewisse Zeit zu reduzieren. Als Autonomiepädagogik versucht sie,
die Selbstbestimmung ernst zu nehmen. Daß in der Geschichte der Pädagogik vor
allem auf Kontrolle gesetzt wurde, dies aber aus grundsätzlichen Gründen - selbst

unter idealen Bedingungen - am Wesen des Menschen scheitern muß, macht Hügli
mit Nachdruck klar. Ebenso zeigt er aber auch, daß die bloße Abwendung von der
Kontrolle noch nicht eine Autonomiepädagogik darstellt: So laufen zahlreiche
Formen des laisser faire immer wieder auf eine versteckte indirekte Kontrolle hinaus,
und die resignative Wendung in die antipädagogische «Abschaffung der Erzie-



252 Buchbesprechungen

hung» greift zu kurz, weil sie den habitualisierten kontrollpädagogischen Maßnahmen

Raum schafft.
So bleibt die Autonomiepädagogik vorerst vor allem ein «Suchbild» (S. 71) -

im Doppelsinn des Wortes. Ihren Spuren geht Hügli nach und zeichnet Ansatzformen
auf: so zum Beispiel in der Alltagstheorie von Erziehung und Bildung als Kunst
oder in der weiten Tradition der geisteswissenschaftlichen Pädagogik. Darüber hinaus

arbeitet er unverzichtbare Prämissen einer Autonomiepädagogik heraus, die das

Dilemma, wie durch pädagogische Fremdbestimmung Selbstbestimmung erreicht
werden kann, in Theorie und Praxis wenn nicht zu lösen, so doch abzuschwächen
vermöchte: von den Fichteanern die Einsicht, daß Erziehung Aufforderung zur
Selbsttätigkeit sein soll, von der Kulturphilosophie, aber auch von Popper die
Erkenntnis, daß die Selbsttätigkeit erst in bezug auf eine « unabhängige öffentliche Welt
der objektiven kulturellen Inhalte» möglich wird und von den Neukantianern und
der analytischen philosophy of education das Insistieren, daß es bei der Begegnung
mit diesen kulturellen Inhalten um das Geltendmachen von Geltungsansprüchen
geht.

Hüglis Hauptinteresse zielt dann darauf, daß es für Bildung letztlich zentral ist,
ein Verhältnis zu uns selbst und zur Welt zu gewinnen. Ausgangspunkt ist dabei
eine ins Grundsätzliche führende Wendung Schleiermachers, derzufolge die Frage
leitend sein muß, was die ältere eigentlich mit der jüngeren Generation wolle. Hügli
schlägt damit einen Bogen zu dem, was in der Antike wesentlicher Teil der
philosophischen Ethik war. Wenn er deren Denktradition der Frage nach dem guten Leben

gegen die bekanntermaßen vorherrschenden Varianten der Ethik als Sollensethik zu
rehabilitieren versucht, reiht er sich ein in die Anstrengungen Maclntyres, Biens,
Seels oder Krämers, um nur einige zu nennen. Bemerkenswert an Hüglis Einspruch
gegen die Reduktion der Ethik auf eine Sollensethik sind m.E. zwei Aspekte.
Erstens gibt er - leider nur in Form einer «Kurzgeschichte» - ein Modell, das die
Gründe für diese Reduktion aus der spezifischen Anatomie der bürgerlichen Gesellschaft

und der Funktion des moralischen Diskurses innerhalb dieser Gesellschaft zu
erklären versucht: Moralphilosophie muß - mit dem in der Neuzeit manifest
werdenden Fehlen einer einheitsstiftenden Ordnung - vor allem die Funktion erfüllen,
Konflikte zu lösen, resp. zu verhindern. Durch diese Funktionsanforderung an Ethik
schreiben sich gewisse Eigenschaften (wie etwa die Universalisierbarkeit) in
ethische Prinzipien ein, die es erschweren, die Frage nach dem guten Leben innerhalb
einer Ethik weiterzuverfolgen. Hinzu kommt, für die Wiederbelebung ebenso
erschwerend, daß die Tradition der Selbstsorge durch die christliche Form der
Delegation an den Seelsorger verschüttet wurde. - Zweitens zeigt Hügli, wie gerade die
Reduktion der Ethik auf eine Konfiiktmoral aus einer doppelten internen Dynamik
wieder auf die alte Thematik des guten Lebens zurückführen muß: Weil die Ethik
als Konfliktmoral die erwähnte Funktion hat, kann sie sich nicht um die Frage der
Motivation, moralisch zu handeln, herumdrücken. Da für Hügli die traditionellen
Antworten auf diese Frage nicht zu befriedigen vermögen - eine Motivation sich
also weder gewissermaßen «von selbst» ergibt (z.B. Kant, Habermas), noch aus
Selbstinteresse erfolgen muß (z. B. Piaton), noch eine bloß prudentielle Frage ist

(z.B. Tugendhat) -, führt sie direkt zurück in die alte Thematik des guten Lebens:

Nur im Kontext der Frage, was zu einem gelingenden Leben gehöre, läßt sich be-



Comptes rendus 253

antworten, welchen Ort eine Orientierung am moralisch Richtigen haben kann. Weil
die Sollensethik - das ist das zweite Moment der inneren Bewegung - nicht gleichgültig

sein kann gegenüber den verschiedenen Arten von Präferenzen, also Kriterien
bereitstellen muß, wie zum Beispiel ein allzu offensiver oder allzu teurer Geschmack,
um die Begriffe Rawls' zu verwenden, in die Schranken gewiesen werden kann,
kommt sie nicht umhin, sich den auf Inhalte zielenden Fragen einer Ethik des guten
Lebens zu stellen und diese in ihr Programm zu integrieren. Erst wenn die Ethik
diese Wendung vollzogen hat, wird sie das an die unterschiedlichsten Gestalten des

Zeitgeistes verlorene Terrain der Pädagogik zurückgewinnen.
Der Umstand, daß sich das Buch auch der institutionellen Besonderheit der

Universität Basel verdankt, die Hügli als Philosophen für die Ausbildung von Lehrerinnen

und Lehrern verantwortlich macht, hinterläßt seine Spuren auf positive Art und
Weise: Die Ausführungen haben stets einen engen Bezug zur Praxis und zur
empirischen Bildungsforschung. Würde die Lehrer(fort)bildung konsequent auf Hügiis
Ansatz aufbauen, dürfte eine gute Chance bestehen, daß mehr als die im Moment
6-7% der Lehrerschaft (Untersuchung von Terhart 1994) der Meinung wären, daß

ihnen Fortbildung für ihr tägliches Geschäft etwas bringt.

Jürg Berthold (Zürich)

Herta Nagl-Docekal : Feministische Philosophie. Ergebnisse, Probleme,
Perspektiven, Frankfurt a. M. (Fischer Taschenbuch Verlag) 2000, 284 Seiten.

Zehn Jahre nach Erscheinen des Sammelbandes Feministische Philosophie1
gibt es von der damaligen Herausgeberin, der Wiener Philosophieprofessorin Herta

Nagl-Docekal, ein neues Buch mit demselben Titel. Lediglich der Untertitel verweist
auf den Unterschied: im neuen Band soll es um Ergebnisse, Probleme und Perspektiven

der feministischen Philosophie gehen. Ist es schon so weit, daß man Bilanz
ziehen könnte in einer Disziplin, die es gerade einmal auf eine knapp 30jährige
Geschichte bringt und die noch vor zehn Jahren mit beträchtlichen
Legitimationsschwierigkeiten2 zu kämpfen hatte? Zeit jedenfalls für eine Zwischenbilanz, meint

Nagl-Docekal, und definiert damit zugleich Anspruch und Ziel der Untersuchung.
Es geht ihr erklärtermaßen nicht um einen Überblick, sondern «um den Versuch

einer Zwischenbilanz in systematischer Hinsicht» (S. 15), eine Zwischenbilanz, die

herausarbeitet, « welche Elemente feministischer Philosophie inzwischen so gut
ausgewiesen sind, daß sich heute ernsthaft Philosophierende nicht mehr darüber

hinwegsetzen können » (S. 16).

Um diese Elemente herauszuarbeiten, nimmt Nagl-Docekal zunächst den Weg
der Kritik: In der Auseinandersetzung mit «paradigmatischen, einflußreichen
Argumentationsfiguren» (S. 16) auf verschiedenen Feldern der feministischen Philo-

1 H. NAGL-DOCEKAL (Hg.), Feministische Philosophie, Wien 1990.
2 Vgl. z.B. A. Deuber-MaNKOWSKY, «Ist «Feministische Philosophie) ein

brauchbarer Begriff? », in: Die Philosophin 1 (1990), S. 33-50, oder H. Nagl-
Docekal, «Was ist feministische Philosophie?», in: dies. (Hg.), Feministische
Philosophie, S. 7-39.



254 Buchbesprechungen

sophie (Anthropologie, Ästhetik, Rationalitätskritik und Wissenschaftstheorie,
Politische Philosophie und Moralphilosophie) prüft sie, was davon ihres Erachtens haltbar

ist und legitimerweise übernommen werden sollte. Ein Befund der Autorin, der
sich dabei durch die ganze Untersuchung hindurchzieht, lautet: die feministische
Philosophie hat zu oft - bildlich gesprochen - das Kind mit dem Bade ausgeschüttet.
Wo es beispielsweise um eine berechtigte Kritik am (traditionell männlich
konnotierten) Vernunftbegriff ging, wurde zu oft der Begriff der Vernunft insgesamt
zurückgewiesen und damit, so Nagl-Docekal, die Chance vergeben, das kritische
Potential rationaler Argumentation für die eigenen Zwecke zu nutzen (Kap. 3). Oder:
die kritische Reflexion auf die Struktur binärer (resp. dualistischer oder disjunktiver)

Denkfiguren führte über die unreflektierte Verschmelzung logisch-begrifflicher
Aspekte der Figur mit kontingenten moralisch-rechtlichen Interpretationen zur
Ablehnung jeder Art von binärem Denken. Dies aber führe zu einem gefährlichen und
kaum zu rechtfertigendem Denkverbot (S. 38 ff.).

Nagl-Docekal versucht aus der philosophischen Tradition zu retten, was zu retten

ist. Das ist nicht wenig, wenn man ihren, der Aufklärung verpflichteten Standpunkt

teilt. Zum einen argumentiert sie z.B. - ausgehend von Kants kategorischem
Imperativ - für einen moralphilosophisch universalistischen Standpunkt. So kann sie

im Rahmen kontraktualistischer demokratietheoretischer Überlegungen starke
Forderungen nach einer aktiven Frauenförderung begründen: « Auf der Basis der
Vertragstheorie ergibt sich indessen [...], daß derartige Förderpläne in keiner Weise vom
Prinzip der Gleichbehandlung abgehen - etwa in Form eines Aufbaus neuer
Privilegien oder in Form der Etablierung einer Sonderstellung -, sondern daß sie, im
Gegenteil, eine konsequente Anwendung des Gleichheitsgrundsatzes darstellen.»
(S. 220) Darüber, so könnte ein Ergebnis der Studie lauten, sollte sich also kein ernsthaft

Philosophierender mehr hinwegsetzen können.
Zum anderen hält Nagl-Docekal nachdrücklich an der Natur/Kultur-Unterschei-

dung fest, die sie für unverzichtbar hält, um die behauptete «Natürlichkeit»
asymmetrischer Geschlechterverhältnisse wirksam kritisieren zu können oder auch, um
leibliche Gegebenheiten (wie z. B. die Tatsache, daß es zwei Geschlechter gibt) von
gesellschaftlichen Normen (über das unterschiedliche Verhalten bzw. Vermögen der
Geschlechter) unterscheiden zu können. Damit wird eo ipso auch die sex/gender-
Unterscheidung aufrechterhalten (S. 27 f., 36, 47, 59, 64, 67).

Seit der Einführung des sex/gender-Begriffspaars ist jedoch genau diese
Unterscheidung bzw. das Verhältnis der beiden Begriffe zueinander Gegenstand
feministisch-philosophischer Auseinandersetzung. Und es ist noch kein Ende dieser
Debatte abzusehen. Das weiß auch Nagl-Docekal, und sie hat dieser Debatte ein eigenes
Unterkapitel gewidmet.

Trotzdem leidet Nagl-Docekals Argumentation in diesem Punkt an einer
signifikanten Unscharfe, die sowohl ihre eigene Position als auch die Auseinandersetzung

mit einigen der radikalen feministischen Ansätze in Mitleidenschaft zieht. Die
anhaltende Diskussion um die iejc/gender-Unterscheidung hat ja ihren Grund darin,
daß im Laufe der feministischen Theoriebildung beide Begriffe des Begriffspaars
und auch ihr mögliches Verhältnis zueinander problematisch geworden sind und
daß es eben eine, wenn nicht die zentrale Frage feministischer Philosophie ist, wie
Geschlecht in die Theorie eingebracht, thematisiert, analysiert und dort verwendet



Comptes rendus 255

wird. Wenn nun Nagl-Docekal radikale Ansätze nach beiden Seiten (d. h. die
konstruktivistische Reduktion von sex auf gender bzw. die biologistische von gender
auf sex) als «argumentativ nicht abgedeckt» (S. 16) bezeichnet und statt dessen auf
der Unterscheidung beharrt (S. 67), ohne selbst jedoch auf das Verhältnis von sex zu
gender, von gegebener Leiblichkeit zu freiem, darauf bezogenem Handeln, von Natur

zu sozialen Normen genauer einzugehen, und wenn sie gleichzeitig Ergebnisse
feministischer Essentialismuskritik einbezieht, es also vermeidet, das Geschlechtswesen

Frau irgendwie inhaltlich zu bestimmen, so leidet darunter auch ihre
rechtsphilosophische Argumentation. Die diskriminierte Gruppe, das Subjekt der politischen

Emanzipationsbestrebung, wird von Nagl-Docekal über das « geteilte Problem,
nämlich im Faktum der Diskriminierung» (S. 197) definiert. Dies sei keine
Wesensbestimmung, sondern eine rein äußerliche Übereinstimmung, die es gerade zu
überwinden gelte. Die Frage ist bloß, wer teilt dieses Problem? Ganz so individuell kon-

tingent und damit überwindbar, wie es scheint, ist dieses Merkmal eines geteilten
Problems nämlich nicht. Auch wenn das « Geteilte-Problem-Merkmal » der gender-
Seite zugerechnet werden muß, so ist davon doch nicht zufälligerweise nur ein

biologisches Geschlecht (sex) betroffen. Und genau aus diesem Grund wäre es aus
feministischer Perspektive wichtig, sich auch jenseits radikaler, etwa dekonstruktivistischer

bzw. biologistischer Ansätze über das Wie des Ineinandergreifens der
beiden Begriffe Rechenschaft abzugeben. Das bleibt freilich auch nach Herta Nagl-
Docekals kritischer Zwischenbilanz ein Desiderat.

Kathrin Hönig (Basel)

Donata Schoeller Reisch : Enthöhter Gott - vertiefter Mensch. Zur Bedeutung
der Demut, ausgehend von Meister Eckhart und Jakob Böhme, Freiburg i.Br./
München (Karl Alber) 1999 (Alber Reihe Philosophie), 342 Seiten.

Das heroische Projekt der Moderne, das Projekt des starken Selbstbewußtseins
eines Menschen, der den Ausgang aus seiner selbstverschuldeten Unmündigkeit
genommen hat und der seine Geschichte selber mit Willen und Bewußtsein macht,
verabschiedet sich. Es regiert noch, aber es hat seinen Glanz und seine die Gemüter
bestimmende Kraft verloren. Immer war es von Reflexionen über seine eigene
Unmöglichkeit begleitet und das Scheitern des autonomen Menschen gehörte mit zu
den Ehrenmalen seiner Unabdingbarkeit. Spät erst wurde bewußt, daß nicht nur die

Mündigkeit des Menschen, seine Freude an der endlosen Selbststeigerung, daß

vielmehr auch die mörderischen Schrecken des 20. Jahrhunderts, die Schrecken der
Herrenrasse und der Diktatur des Proletariats, unablösbar zum Heroismus der
Moderne gehören. Diese Einsicht treibt den Preis für das Projekt der Moderne, der in
seinen unschuldigen Ursprüngen inkalkulabel war, auf unermeßliche Summen. Sie

macht Gedanken über den Abschied von der Moderne zwingend.
Da ist ein Buch willkommen, das von einem sehr lebendigen Leben jenseits der

Moderne handelt. Denn unintegrierbar erscheint der am « Ideal des starken
Selbstbewußtseins und der ungetrübten Selbstverwirklichung» (S. 27) hängenden
zeitgenössischen Ethik die Demut, deren Erkundung die hier anzuzeigende Studie dient.
Daß diese Erkundung sich der Denkenergie zweier Denker aussetzt, die zu den



256 Buchbesprechungen

erratischen Gestalten der Denkgeschichte gehören, macht sie noch erstaunlicher.
Und so ist man auch nicht verwundert, daß die Autorin selbst eine gewisse Verblüffung

darüber zu erkennen gibt, daß sie den Mut zu einer Arbeit über die Demut in
der Auseinandersetzung mit Meister Eckhart und Jakob Böhme fand - und nicht nur
fand, sondern auch nicht sinken ließ.

Der erste, Meister Eckhart gewidmete ffauptteil des Buches ist als eine allmähliche

Aufklärung eines einzigen, höchst instruktiven, wenn vielleicht zunächst auch
«undurchschaubar» (S. 49) erscheinenden Eckhartzitates angelegt. Der Vorteil dieser

Vorgehensweise liegt darin, daß dreierlei sofort klar ist: Die Demut ist kein
ethisches Konzept, sondern ein anthropologisches oder theologisches, vom Menschen
kann zweitens nur gesprochen werden, sofern von Gott, und von Gott nur insofern

vom Menschen die Rede ist und schließlich müssen alle Vorstellungen eines
konventionellen Christentums, das von der Erhabenheit Gottes und der Niedrigkeit des

Menschen her zu seinen Urteilen kommt, ad acta gelegt werden, will man Meister
Eckhart und insbesondere seine Lehre von der Demut verstehen. Denn der « demue-

tig mentsch vnd got sind ain und nit zwai » (S. 50).
Während sich der nicht demütige Mensch in seinem Eigensein verschließt, geht

die vollkommene Demut auf die Vernichtung seiner selbst aus. Ein Mensch, der
derart von sich ausgegangen wäre, «der würde sich selbst im eigentlicheren Sinne

wiedergegeben. Und alles, was er in der Mannigfaltigkeit gelassen hat, das wird ihm
allzumal wieder zuteil in der Einfältigkeit, denn er findet sich selbst und alle Dinge
im gegenwärtigen Nun der Einheit» (S. 62). Alles, was der an sich festhaltende
Mensch, der Mensch der Autonomie, vergeblich zu erlangen versucht, das wird dem
sich loslassenden, dem demütigen und damit empfänglichen Menschen zuteil. Die
Demut gehört zur Anthropologie, weil sie die Stellung des Menschen als Geschöpf
richtig bestimmt. Zugleich eröffnet sie den Zugang zum tiefsten Wesenszug Gottes
als des Schöpfers, welcher ebenfalls die Demut, «eine Wurzel in dem Grund der
Gottheit» (S. 50), ist. Schöpfung ist gar nichts anderes als ein Akt der Demut Gottes.

In diesem Loslassen Gottes von sich selbst kommt seine Natur zum Vorschein,
«daß er sich selbst, sich ganz gibt» (S. 83). So tief ist die Demut Gottes, daß er sich

von seinem Geschöpf abhängig macht, daß ist der Kernpunkt der Lehre von der
Demut, auf den die Studie über Eckhart hinzielt, denn «des Menschen Empfangen
läßt Gott Gott sein, wie Gottes Geben den Menschen Mensch sein läßt» (S. 84). Es

ist damit die Demut zugleich als die Wurzel der Liebe erkannt, die, weil unerzwing-
bares Geschenk, das Höchste dem Menschen Erreichbare ist, eine Demut, die der
Liebenden eigen ist, weil sie sich an den Geliebten hingibt, der Geliebten, weil sie

die Liebe des Liebenden sich geschehen läßt. Und allein in dieser höchsten Freiheit
solcher, « deren jedes für sich sein könnte und doch nicht ist und nicht sein kann
ohne das andere» (Schölling), wird der verhängnisvolle Monismus gesprengt, der
als ontologischer Monismus den Menschen oder als Bewußtseinsmonismus Gott
herabsetzt und der in beiden Versionen in einen Monolog, der Machtphantasien
gebiert, einsperrt. Die Demut ist das dem Monismus Irreduzible, das ist ihre Stärke

(S. 283). Das alles sind freilich nicht Gedanken, auf die Meister Eckhart, als sei er
eine «Art Meteor» (S. 46), von selbst verfällt, sie sind einer höchst treuen und
höchst intensiven Auseinandersetzung mit der biblischen Botschaft abgewonnen.
Dieser Kontext ist der Originalität seiner Leistung wesensnotwendig und hätte da-



Comptes rendus 257

her verdient, betonter zur Sprache zu kommen. Der demütige Mensch, das ist
natürlich Christus (Mt 11,29) (vgl. S. 119), der aber sagt, «alle Dinge sind mir
übergeben von meinem Vater» (Mt 11,27) und «ich und der Vater sind eins» (Jo 10,30),
so daß der Schluß auf die Demut des Vaters, der eines Wesens mit dem Sohne ist,
zumindest ermöglicht wird. Alles aber, was Christi ist, will er dem Menschen zugute
kommen lassen (Jo 17,21; Rö 8,29), so ist die Demut für Eckhart der Weg des

Menschen, christusförmig zu werden - und «dieser Mensch ist Gottes also gewaltig als

er sein selbst gewaltig ist» (S. 50). Erst in diesem Kontext läßt sich erkennen, wo
aristotelische Konzepte interferieren (Abgeschiedenheit, insofern sie als Übersetzung
des choristôn fungiert) oder wo Meister Eckart nicht nur dem christlichen
Normalverstand Erstaunliches sagt, sondern die Grenzen des Christentums wirklich streift,
indem etwa der Sohn darin gefunden wird, den Vater gebären zu wollen.

Nicht ganz mit gleicher dramatischer Konsequenz ist Jakob Böhme im zweiten

Hauptteil der Arbeit dargestellt. Die Ungeschütztheit und Kontextbedürftigkeit mancher

exponierter Äußerungen Böhmes erfordern ein umsichtiges Herangehen. Wenn

wir selber «Gottes Wille zu Bösem und zu Gutem» (S. 161) sind, welcher «schrecklichen

Gefahr» (S. 162) sollte dann unser in spielerischer Souveränität von einem

zum anderen übergehender Wille ausgesetzt sein? Es macht dann nicht nur
«perplex», wie Gott das «Wesen aller Wesen» und wir doch «Götter in ihm» (S. 167)
sein können, es wird schlechthin unbeantwortbar, wie in diesem schrankenlosen
Hinundher noch Fragen auftreten können, warum etwa die Sanftmut Gottes (S. 254)
in den Grimm des abgefallenen Engels nicht hinein kann. Die Vielseitigkeit des

vorgestellten Willenskonzepts läßt manches Mal an seiner Kohärenz zweifeln, indem
auch eine «extra vage» (S. 216) Terminologie keinerlei philosophische Vorteile

bringt.
Dagegen wird das spannungsvolle Wesen, das Böhme in Gott selbst denkt, der

aus seinem ungründlichen Willen zu seiner Empfindlichkeit kommen will, sehr deutlich.

Es ist gerade die Demut, als ein Ablassen von der Sucht des ersten Prinzips in

Gott, die die Offenbarungsdynamik des göttlichen Gemütes verbürgt (S. 246), «damit

aus dem <Nein> das <Ja> spürbar wird» (S. 237). Von der Demut Gottes aus ist
auch der Weg zur Beantwortung der Frage nach dem Ursprung des Bösen in der
Welt gewiesen. Denn dieser Ursprung, versinnbildlicht im Abfall Lucifers von Gott,
geschieht gerade da, wo jener «die größesten Geheimnisse der Gottheit in einer
solchen Demuth stehen» (S. 249) sah, denn «in der Sanftmut und Demut stehet das

Reich der Himmel» (S. 250). So ist das luciferische Festhalten an der Macht der

Begierde der Ursprung des Bösen. Wenn aber die Liebe als das Ziel der göttlichen
Selbstoffenbarung sowohl die Überwindung des anfänglichen Zorns wie auch die

Freigabe des Anderssein zur Voraussetzung hat und auf diesem Wege auch die
Macht des Bösen freigelassen wird, ist zu erwägen, ob diese Kosten « die Offenbarung

der Liebe nicht insgesamt in Frage stellen» (S. 262). Es ist die listigste Frage
des Bösen, ob nicht um der Übel willen, die das Werden der Liebe voraussetzt, auf
sie verzichtet werden sollte, welche Meinung auch durch das Evangelium schon

hindurchschimmert (Mk 14,21). Denn wie Schelling gesehen hat, ist der Wille des

Bösen zutiefst der, daß die Liebe in ihrem freien Gegenüber nicht sei. Das Böse

will, daß nicht geschaffen wird, damit auch die Liebe nicht sei. Dann aber hätte der

Wille des Bösen als der Wille zum Nichts über den Willen zur Schöpfung gesiegt.



258 Buchbesprechungen

Das Dasein der Welt und das Dasein der Liebe beantworten derart die List des Bösen

und Böhme konnte darauf verzichten, « Gott vor den Richtstuhl einer solchen

Frage [...] zu ziehen» (S. 262).
Vorbildlich ist die hermeneutische Haltung der Autorin, ihre Sache authentisch

zu Wort kommen zu lassen. Der Gedanke legt sich nahe, daß unter die Regeln her-
meneutischer Kunst auch die Demut aufgenommen werden sollte. Niemals von der
Intensität sprachlicher und gedanklicher Vergegenwärtigung abzulassen, ist die Stärke

dieses Buches. Seine Zitate setzt es der Benjaminschen Maxime folgend, daß sie

wie Räuber am Weg «bewaffnet hervorbrechen und dem Müßiggänger die
Überzeugung abnehmen » (Einbahnstraße). Daß im Gedränge der Worte und Gedanken,
der Bilder und Gesichte manchmal der Überblick leidet, wurde schon angedeutet.
Aber den Hauptpunkt, die Demut, welche den irreduziblen Unterschied von Gott
und Mensch ebenso wie ihre mögliche Einheit gewährleistet (S. 282), arbeitet die
Autorin in leuchtender Eindringlichkeit heraus. Einer ratlos gewordenen Moderne
wird hier ein widerspenstiges Stück Ermutigung geboten.

Horst Folkers (Freiburg i. Br.)

Karen Gloy (Hg.) : Rationalitätstypen, Freiburg i.Br./München (Karl Alber) 1999

(Alber Reihe Philosophie), 285 Seiten.
Dieser Sammelband umfaßt einen Beitrag und eine Einleitung der Herausgeberin

sowie weitere zwölf Beiträge verschiedener Autoren. Anknüpfungspunkt für die

Aufsatzsammlung, welcher die Ausdifferenzierung verschiedener Vernunfttypen in
der Moderne zugrunde liegt, ist Hans Leisegangs (1890-1951) «Denkformenlehre»
von 1928 (2., Überarb. Aufl. 1951). Der Band gliedert sich in zwei Teile, deren
erster Grundsatzfragen gewidmet ist, während der zweite Teil spezielle Rationalitätstypen

thematisiert. Er ist sorgfältig konzipiert und ediert und schließt mit einem

Bildquellenverzeichnis und Angaben über die Curricula der Autoren.
Streng an Hans Leisegangs « Denkformenlehre » knüpfen im ersten Kapitel des

ersten Teils kritisch Nicolas Füzesi und Patrick Frei an, lockerer und Leisegangs
Gedanken aufgreifend und weiterführend, Hans Poser. Es folgen mit je zwei Beiträgen

die beiden Kapitel «Vernunftpluralismus» und «Vernunft und das Andere der
Vernunft». Der besonderen Rationalitätstypen gewidmete zweite Teil des Sammelbandes

thematisiert die «Rhetorische Rationalität», die «Analogische Rationalität»
und enthält abschließend zwei Beiträge über «Außereuropäische Rationalität».

Einführend in den ersten Teil des Bandes schreibt Hans Poser zu «Erkenntnisgegenstand,

Argumentationsstruktur und Weltbild. Zu Leisegangs Phänomenologie
der Denkformen. » Poser ordnet den von Leisegang eruierten Denkformen, dem
Gedankenkreis, der Dialektik, der Begriffspyramide und der Axiomatik je eine
Zeitvorstellung zu: die Zyklik, die evolutionäre Zeitform, die zeitlose Statik und die
kausal-axiomatische Zeitform. Das aus der Kantkritik sich ergebende Problem der
Historizität von Wissenschaften und Vernunft gingen etwa zeitgleich mit Leisegang
auch Cassirer und Whitehead an. Aus dem Relativismus der Denkformen ergibt
sich, daß «jede formale Struktur geeignet sein kann, als Denkform zu fungieren.
Denkformen selbst sind also der kreativen Ausweitung fähig! »



Comptes rendus 259

In dem dem «Vernunftpluralismus» gewidmeten zweiten Kapitel des ersten
Teils des Bandes schreibt Peter Reisinger, die Unterscheidung Heideggers in
rechnendes Denken und Nachdenken aufnehmend, über «Kalkülisieren oder Denken?»
und Axel Wüstenhube unter dem Titel « Rationalität und Hermeneutik » über die «
Relevanz der Hermeneutik für einen Begriff pragmatischer Rationalität». Ausgehend
vom Denken Hans-Georg Gadamers unterzieht Wüstenhube jene Rationalitätstypen
einer Kritik, welche auf eine vollständige Rationalität abzielen und nennt im
Anschluß an Herbert Schnädelbach das Paradox, «daß Vernunft etwas Historisches ist
und daß sie nichts Historisches sein kann » sowie die These von der Sprachlichkeit
der Vernunft. Eine unvollständige Rationalität des Menschen, der, dieser Unvoll-
ständigkeit bewußt, strategisch mit ihr umgehen kann, nimmt Jon Elster an. Eine

praktisch-pragmatische Vernunft, die auf Informationen angewiesen ist und die von
der Begrenztheit der jeweils aufzubringenden menschlichen Ressourcen abhängt,
postuliert Nicolas Rescher. Wüstenhube stellt im Anschluß an diese Darstellungen
die Hypothese auf, daß der Begriff unvollständiger Rationalität mit den Begriffen der
philosophischen Hermeneutik als «Endlichkeitshermeneutik» zusammenbestehen
kann.

Unter dem Titel «Vernunft und das Andere der Vernunft» des letzten Kapitels
des ersten Teils des Sammelbandes schreibt Annemarie Pieper über die große
Vernunft des Leibes und die kleine Vernunft der Ratio bei Nietzsche und Enno Rudolph
« Über einige Schwierigkeiten, sich dem Thema Mythos (philosophisch) zu nähern ».
Der Mensch ist ein Mythen bildendes Tier, und dies gilt in der Neuzeit nicht nur
von Nietzsches Mythos des Übermenschen. In einem ersten Schritt untersucht
Rudolph den Mythos an Hand des Werkes von Hans Blumenberg. Im zentralen zweiten

Teil setzt Rudolph sich mit Ernst Cassirer auseinander. Sah der frühe Cassirer
den Mythos als Protophase einer in Richtung auf Freiheit fortschreitenden Vernunft,
so konnte angesichts des Schocks der totalitären Mythen des 20. Jahrhunderts
Geschichte nicht mehr als Funktion der Vernunft begriffen werden. In einem letzten
Schritt analysiert Rudolph die Rolle des Mythos in Piatons Timaios und Politeia.
Beide Mythen haben Enthüllungsfunktion und weisen einen Weg zu Macht und

Bemächtigung. Und Rudolph verweist darauf, daß die griechischen Götter, indem sie

Mächte sind, Ordnungen und Zusammenhänge stiften, wo sonst nur unübersichtliche

Rhapsodik herrschen würde.
Der zweite Teil des Sammelbandes behandelt spezielle Typen von Rationalität:

in einem ersten Kapitel Rhetorische Rationalität, im zweiten analogische Rationalität,

im abschließenden dritten Kapitel außereuropäischer Rationalität.
Wolfram Groddeck stellt unter dem Titel «Dithyrambus des Witzes fest, daß

Philosophie ohne Rhetorik stumm, Rhetorik ohne Witz jedoch geistlos bleibt, und

analysiert an Hand von Jean Pauls Kapitel «Witzprogramm» in dessen Abhandlung
Vorschule der Ästhetik das Phänomen des Witzes. Groddeck weist dem Witz eine

eigene Rationalität im Bereich der inventio zu.
Ebenfalls unter dem Titel der Rhetorischen Rationalität stellt Wilhelm Schmidt-

Biggemann unter dem Obertitel «Was ist eine probable Argumentation?»
«Beobachtungen über Topik» vor. Topik ist ein rhetorisches Mittel, welches dem Behaupteten

Evidenz verleihen und den Hörer fesseln sollte. Topik eruiert Fülle und Kraft
sachlicher Argumente, ist insofern eine Form von Rationalität.



260 Buchbesprechungen

Über «analogische Rationalität» schreiben Karen Gloy und Manuel Bachmann.
Bachmann schreibt mit «Zur Rationalität der Geheimwissenschaften », indem er
das Thema « Das Koordinatensystem im hermeneutischen Kosmogramm » aufgreift,
über einen vernachlässigten - wenn nicht verdrängten - Sprößling philosophischen
Denkens. Hermetische Kosmogramme - wie in den Illustrationen dargestellt - sup-
ponieren einen Allmittelpunkt, auf welchen das System des Weltganzen, seine

Subsysteme, ja jedes Ding zentriert ist. Blütezeit dieser Darstellungen, welche in die
Mathematik und die modernen Naturwissenschaften hineinreichen, war der
Humanismus der Renaissance und des Barock. Es ergibt sich für diese Modelle eine eminent

rationale Struktur.
Es folgt der Beitrag von Karen Cloy über « Kalkulierte Absurdität - Die Logik

des Analogiedenkens ». Gloy rollt in Weiterführung des Begriffs einer transversalen
Vernunft das Problem einer postbinären Logik auf. In Gegenstellung zur aristotelischen

Logik finden sich in der modernen Psychologie Vexierbilder und Kippfiguren,
ließe sich in der fraktalen Geometrie der Dimensionenzerfall anhand des Wollknäuelbeispiels

verfolgen, Doppel- und Mehrdeutigkeit von Bildern in Träumen erwähnt
Henri Bergson. Auch an der Doppelnatur des Lichts scheiterte die aristotelische

Logik. Beispiele von Unterbestimmtheit, Uneindeutigkeit sind auch die Bilder von
Escher. Gloy erläutert unterschiedliche Ansätze zur Überwindung der traditionellen
binären Logik, die den genannten Beispielen nicht mehr gerecht wird. Das analogische

Denken wäre eine Alternative zur aristotelischen Logik, deren ontologischen
Prämissen von der Moderne gesprengt wurden und sich nicht mehr halten lassen.

Das transversale, analogische Denken, welches Ähnlichkeitsbeziehungen zwischen

heterogenen Dingen, Eigenschaften, Verhältnissen, Disziplinen zu knüpfen vermag,
könnte eine ernsthafte moderne Form von Rationalität nach Aristoteles darstellen.

Dietz Otto Edzard thematisiert in einem der beiden außereuropäischer Kultur
gewidmeten Beiträgen des Schlußkapitels die « Sumerisch-akkadische Listenwissenschaft

und andere Aspekte altmesopotamischer Rationalität». Die Schreiber, bzw.

Gelehrten Altmesopotamiens machten den Ansatz zur Bewältigung einer
«ungeordneten und scheinbar unübersehbaren Welt, indem sie sie durch Listenreihung
ordneten. ». Das Erstellen von Listen und das assoziative Denken können als Frühform

«rationaler» Weltbewältigung gedeutet werden.
Der letzte Beitrag des Sammelbandes ist dem «Zen-Buddhismus» gewidmet, als

«Ein östlicher Weg zur Vernunft». Zen ist keine in Worte zu fassende Lehre,
sondern eine Praxis. Zen ist nicht lehrbar, da es das der Sprache eigene Subjekt-Objekt-
Denken überwindet. Rudolph Zihlmann geht bei seiner Darstellung des Zen-Bud-
dhismus weitgehend aus vom Werk Karlfried Graf Dürckheims, welcher Zen für
Europa fruchtbar zu machen bemüht war. Zen impliziert Achtsamkeit und Respekt
vor Mensch und Dingen, ist Ausdruck einer vernehmenden körperlich-seelischen
Vernunft.

Katja V. Taver (Basel)


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

