Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 59 (2000)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia philosophica 59/2000

Buchbesprechungen / Comptes rendus

Inhaltsverzeichnis

Anton Hiigli: Philosophie und Pidagogik, Darmstadt (Wiss. Buchgesellschaft) 1999
(J. Berthold). — Herta Nagl-Docekal: Feministische Philosophie. Ergebnisse, Pro-
bleme, Perspektiven, Frankfurt a.M. (Fischer TB) 2000 (K. Honig). — Donata
Schoeller Reisch: Enthohter Gott — vertiefter Mensch. Zur Bedeutung der Demut,
ausgehend von Meister Eckhart und Jakob Bohme, Freiburg 1. Br./Miinchen (Karl
Alber) 1999 (H. Folkers). — Karen Gloy (Hg.): Rationalititstypen, Freiburg i.Br./
Miinchen (Karl Alber) 1999 (K. V. Taver).

Anton Hiigli : Philosophie und Pidagogik, Darmstadt (Wissenschaftliche Buch-
gesellschaft) 1999 (Wissenschaft im 20. Jh., Transdisziplinire Reflexionen), 221
Seiten.

Die Pidagogik 1d6t sich als Ethik nur zuriickgewinnen, indem sie sich aus dem
ihr eigenen Dilemma von Selbst- und Fremdbestimmung herausarbeitet und indem
der Ende des 18. Jahrhunderts erfolgte innerphilosophische Paradigmawechsel zur
Sollensethik riickgéingig gemacht wird. Das ist — auf einen Satz gebracht — die Grund-
these von Anton Hiiglis ausgezeichnetem Buch.

Vielfiltig und intensiv sind die Beziige zwischen der Philosophie und der Sache
der Pidagogik schon seit der Antike, aber erst im 18. Jahrhundert etabliert sich die
Pidagogik als eigene Disziplin und erst seit den 60er Jahren des 20. Jahrhunderts
distanziert sie sich explizit von der Philosophie. Hiiglis Buch zeichnet die wichtig-
sten Stationen dieser Beziehung nach und fokussiert sein Interesse dabei auf das
dem pidagogischen Diskurs immer schon innewohnende Dilemma zwischen Selbst-
und Fremdbestimmung, das spitestens seit Kants Anthropologie ausgesprochen ist:
Wie kann, selbst wenn es in der Erziehung um bloBe Sozialtechnologie ginge, diese
bei einem Wesen, das sich prinzipiell selber bestimmen kann, gelingen? Oder aber:
Wie kann sich, wenn es demgegeniiber um Selbstbildung geht, diese aufgrund von
Fremdeinwirkung initiiert werden? Zwei Losungsstrategien, wie die Padagogik auf
dieses Dilemma reagiert hat, arbeitet Hiigli als Idealtypen heraus: Als Kontroll-
pidagogik betonte und betont sie die Seite der Fremdbestimmung und legitimiert
dies mit dem Konzept «Kind », das es erlaubt, den Anteil an Selbstbestimmung zu-
mindest fiir eine gewisse Zeit zu reduzieren. Als Autonomiepiddagogik versucht sie,
die Selbstbestimmung ernst zu nehmen. DaB} in der Geschichte der Pidagogik vor
allem auf Kontrolle gesetzt wurde, dies aber aus grundsitzlichen Griinden — selbst
unter idealen Bedingungen — am Wesen des Menschen scheitern muf3, macht Hiigli
mit Nachdruck klar. Ebenso zeigt er aber auch, daf die bloBe Abwendung von der
Kontrolle noch nicht eine Autonomiepiddagogik darstellt: So laufen zahlreiche For-
men des laisser faire immer wieder auf eine versteckte indirekte Kontrolle hinaus,
und die resignative Wendung in die antipidagogische « Abschaffung der Erzie-



252 Buchbesprechungen

hung» greift zu kurz, weil sie den habitualisierten kontrollpidagogischen MaBinah-
men Raum schaftt.

So bleibt die Autonomiepadagogik vorerst vor allem ein «Suchbild» (S. 71) —
im Doppelsinn des Wortes. Thren Spuren geht Hiigli nach und zeichnet Ansatzformen
auf: so zum Beispiel in der Alltagstheorie von Erziehung und Bildung als Kunst
oder in der weiten Tradition der geisteswissenschaftlichen Padagogik. Dartiber hin-
aus arbeitet er unverzichtbare Primissen einer Autonomiepiddagogik heraus, die das
Dilemma, wie durch pidagogische Fremdbestimmung Selbstbestimmung erreicht
werden kann, in Theorie und Praxis wenn nicht zu 16sen, so doch abzuschwichen
vermochte: von den Fichteanern die Einsicht, dafl Erziehung Aufforderung zur
Selbsttdtigkeit sein soll, von der Kulturphilosophie, aber auch von Popper die Er-
kenntnis, daB3 die Selbsttitigkeit erst in bezug auf eine « unabhingige 6ffentliche Welt
der objektiven kulturellen Inhalte » moglich wird und von den Neukantianern und
der analytischen philosophy of education das Insistieren, da} es bei der Begegnung
mit diesen kulturellen Inhalten um das Geltendmachen von Geltungsanspriichen
geht.

Hiiglis Hauptinteresse zielt dann darauf, daB} es fiir Bildung letztlich zentral ist,
ein Verhiltnis zu uns selbst und zur Welt zu gewinnen. Ausgangspunkt ist dabei
eine ins Grundsitzliche filhrende Wendung Schleiermachers, derzufolge die Frage
leitend sein muf}, was die iltere eigentlich mit der jiingeren Generation wolle. Hiigli
schligt damit einen Bogen zu dem, was in der Antike wesentlicher Teil der philoso-
phischen Ethik war. Wenn er deren Denktradition der Frage nach dem guten Leben
gegen die bekanntermaflen vorherrschenden Varianten der Ethik als Sollensethik zu
rehabilitieren versucht, reiht er sich ein in die Anstrengungen Maclntyres, Biens,
Seels oder Kriamers, um nur einige zu nennen. Bemerkenswert an Hiiglis Einspruch
gegen die Reduktion der Ethik auf eine Sollensethik sind m.E. zwei Aspekte. Er-
stens gibt er — leider nur in Form einer « Kurzgeschichte» — ein Modell, das die
Griinde fiir diese Reduktion aus der spezifischen Anatomie der biirgerlichen Gesell-
schaft und der Funktion des moralischen Diskurses innerhalb dieser Gesellschaft zu
erkldren versucht: Moralphilosophie mufl — mit dem in der Neuzeit manifest wer-
denden Fehlen einer einheitsstiftenden Ordnung — vor allem die Funktion erfiillen,
Konflikte zu l6sen, resp. zu verhindern. Durch diese Funktionsanforderung an Ethik
schreiben sich gewisse Eigenschaften (wie etwa die Universalisierbarkeit) in ethi-
sche Prinzipien ein, die es erschweren, die Frage nach dem guten Leben innerhalb
einer Ethik weiterzuverfolgen. Hinzu kommt, fiir die Wiederbelebung ebenso er-
schwerend, daf} die Tradition der Selbstsorge durch die christliche Form der Dele-
gation an den Seelsorger verschiittet wurde. — Zweitens zeigt Hiigli, wie gerade die
Reduktion der Ethik auf eine Konfliktmoral aus einer doppelten internen Dynamik
wieder auf die alte Thematik des guten Lebens zuriickfiihren muf3: Weil die Ethik
als Konfliktmoral die erwihnte Funktion hat, kann sie sich nicht um die Frage der
Motivation, moralisch zu handeln, herumdriicken. Da fiir Hiigli die traditionellen
Antworten auf diese Frage nicht zu befriedigen vermdgen — eine Motivation sich
also weder gewissermallen «von selbst» ergibt (z. B. Kant, Habermas), noch aus
Selbstinteresse erfolgen muB (z.B. Platon), noch eine blofl prudentielle Frage ist
(z.B. Tugendhat) —, fiihrt sie direkt zuriick in die alte Thematik des guten Lebens:
Nur im Kontext der Frage, was zu einem gelingenden Leben gehére, 148t sich be-



Comptes rendus 253

antworten, welchen Ort eine Orientierung am moralisch Richtigen haben kann. Weil
die Sollensethik — das ist das zweite Moment der inneren Bewegung — nicht gleich-
giiltig sein kann gegeniiber den verschiedenen Arten von Priferenzen, also Kriterien
bereitstellen muB, wie zum Beispiel ein allzu offensiver oder allzu teurer Geschmack,
um die Begriffe Rawls’ zu verwenden, in die Schranken gewiesen werden kann,
kommt sie nicht umhin, sich den auf Inhalte zielenden Fragen einer Ethik des guten
Lebens zu stellen und diese in ihr Programm zu integrieren. Erst wenn die Ethik
diese Wendung vollzogen hat, wird sie das an die unterschiedlichsten Gestalten des
Zeitgeistes verlorene Terrain der Piadagogik zuriickgewinnen.

Der Umstand, daf3 sich das Buch auch der institutionellen Besonderheit der Uni-
versitit Basel verdankt, die Hiigli als Philosophen fiir die Ausbildung von Lehrerin-
nen und Lehrern verantwortlich macht, hinterlif3t seine Spuren auf positive Art und
Weise: Die Ausfithrungen haben stets einen engen Bezug zur Praxis und zur empi-
rischen Bildungsforschung. Wiirde die Lehrer(fort)bildung konsequent auf Hiiglis
Ansatz aufbauen, diirfte eine gute Chance bestehen, dal mehr als die im Moment
67 % der Lehrerschaft (Untersuchung von Terhart 1994) der Meinung wiren, dal}
ihnen Fortbildung fiir ihr tigliches Geschiift etwas bringt.

Jiirg Berthold (Ziirich)

Herta Nagl-Docekal : Feministische Philosophie. Ergebnisse, Probleme, Per-
spektiven, Frankfurt a. M. (Fischer Taschenbuch Verlag) 2000, 284 Seiten.

Zehn Jahre nach Erscheinen des Sammelbandes Feministische Philosophie!
gibt es von der damaligen Herausgeberin, der Wiener Philosophieprofessorin Herta
Nagl-Docekal, ein neues Buch mit demselben Titel. Lediglich der Untertitel verweist
auf den Unterschied: im neuen Band soll es um Ergebnisse, Probleme und Perspek-
tiven der feministischen Philosophie gehen. Ist es schon so weit, dal man Bilanz
ziehen konnte in einer Disziplin, die es gerade einmal auf eine knapp 30jihrige Ge-
schichte bringt und die noch vor zehn Jahren mit betrichtlichen Legitimations-
schwierigkeiten? zu kiimpfen hatte? Zeit jedenfalls fiir eine Zwischenbilanz, meint
Nagl-Docekal, und definiert damit zugleich Anspruch und Ziel der Untersuchung.
Es geht ihr erklirtermaBen nicht um einen Uberblick, sondern «um den Versuch
einer Zwischenbilanz in systematischer Hinsicht» (S. 15), eine Zwischenbilanz, die
herausarbeitet, « welche Elemente feministischer Philosophie inzwischen so gut aus-
gewiesen sind, daf} sich heute ernsthaft Philosophierende nicht mehr dariiber hin-
wegsetzen konnen» (S. 16).

Um diese Elemente herauszuarbeiten, nimmt Nagl-Docekal zunichst den Weg
der Kritik: In der Auseinandersetzung mit «paradigmatischen, einfluBreichen Ar-
gumentationsfiguren» (S. 16) auf verschiedenen Feldern der feministischen Philo-

1  H.NAGL-DOCEKAL (Hg.), Feministische Philosophie, Wien 1990.

2 Vgl z.B. A. DEUBER-MANKOWSKY, «Ist <Feministische Philosophie> ein
brauchbarer Begriff? », in: Die Philosophin 1 (1990), S. 33-50, oder H. NAGL-
DOCEKAL, «Was ist feministische Philosophie?», in: dies. (Hg.), Feministische
Philosophie, S. 7-39.



254 Buchbesprechungen

sophie (Anthropologie, Asthetik, Rationalitdtskritik und Wissenschaftstheorie, Poli-
tische Philosophie und Moralphilosophie) priift sie, was davon ihres Erachtens halt-
bar 1st und legitimerweise iibernommen werden sollte. Ein Befund der Autorin, der
sich dabei durch die ganze Untersuchung hindurchzieht, lautet: die feministische
Philosophie hat zu oft — bildlich gesprochen — das Kind mit dem Bade ausgeschiittet.
Wo es beispielsweise um eine berechtigte Kritik am (traditionell ménnlich konno-
tierten) Vernunftbegriff ging, wurde zu oft der Begriff der Vernunft insgesamt zu-
riickgewiesen und damit, so Nagl-Docekal, die Chance vergeben, das kritische Po-
tential rationaler Argumentation fiir die eigenen Zwecke zu nutzen (Kap. 3). Oder:
die kritische Reflexion auf die Struktur binirer (resp. dualistischer oder disjunkti-
ver) Denkfiguren fiihrte liber die unreflektierte Verschmelzung logisch-begrifflicher
Aspekte der Figur mit kontingenten moralisch-rechtlichen Interpretationen zur Ab-
lehnung jeder Art von bindrem Denken. Dies aber fiihre zu einem gefihrlichen und
kaum zu rechtfertigendem Denkverbot (S. 38 ff.).

Nagl-Docekal versucht aus der philosophischen Tradition zu retten, was zu ret-
ten ist. Das ist nicht wenig, wenn man ihren, der Aufkliarung verpflichteten Stand-
punkt teilt. Zum einen argumentiert sie z. B. — ausgehend von Kants kategorischem
Imperativ — fiir einen moralphilosophisch universalistischen Standpunkt. So kann sie
im Rahmen kontraktualistischer demokratietheoretischer Uberlegungen starke For-
derungen nach einer aktiven Frauenforderung begriinden: « Auf der Basis der Ver-
tragstheorie ergibt sich indessen [...], da} derartige Forderplidne in keiner Weise vom
Prinzip der Gleichbehandlung abgehen — etwa in Form eines Aufbaus neuer Privi-
legien oder in Form der Etablierung einer Sonderstellung —, sondern dal} sie, im
Gegenteil, eine konsequente Anwendung des Gleichheitsgrundsatzes darstellen. »
(S.220) Dariiber, so konnte ein Ergebnis der Studie lauten, sollte sich also kein ernst-
haft Philosophierender mehr hinwegsetzen konnen.

Zum anderen hilt Nagl-Docekal nachdriicklich an der Natur/Kultur-Unterschei-
dung fest, die sie fiir unverzichtbar hilt, um die behauptete «Natiirlichkeit» asym-
metrischer Geschlechterverhiltnisse wirksam kritisieren zu konnen oder auch, um
leibliche Gegebenheiten (wie z. B. die Tatsache, da3 es zwei Geschlechter gibt) von
gesellschaftlichen Normen (iiber das unterschiedliche Verhalten bzw. Vermogen der
Geschlechter) unterscheiden zu konnen. Damit wird eo ipso auch die sex/gender-
Unterscheidung aufrechterhalten (S. 27f., 36, 47, 59, 64, 67).

Seit der Einfithrung des sex/gender-Begriffspaars ist jedoch genau diese Unter-
scheidung bzw. das Verhiltnis der beiden Begriffe zueinander Gegenstand femini-
stisch-philosophischer Auseinandersetzung. Und es ist noch kein Ende dieser De-
batte abzusehen. Das weil3 auch Nagl-Docekal, und sie hat dieser Debatte ein eigenes
Unterkapitel gewidmet.

Trotzdem leidet Nagl-Docekals Argumentation in diesem Punkt an einer signi-
fikanten Unschirfe, die sowohl ihre eigene Position als auch die Auseinanderset-
zung mit einigen der radikalen feministischen Ansitze in Mitleidenschaft zieht. Die
anhaltende Diskussion um die sex/gender-Unterscheidung hat ja ihren Grund darin,
daB3 im Laufe der feministischen Theoriebildung beide Begrifte des Begriffspaars
und auch ihr mogliches Verhiltnis zueinander problematisch geworden sind und
daf} es eben eine, wenn nicht die zentrale Frage feministischer Philosophie ist, wie
Geschlecht in die Theorie eingebracht, thematisiert, analysiert und dort verwendet



Comptes rendus 255

wird. Wenn nun Nagl-Docekal radikale Ansitze nach beiden Seiten (d.h. die kon-
struktivistische Reduktion von sex auf gender bzw. die biologistische von gender
auf sex) als «argumentativ nicht abgedeckt» (S. 16) bezeichnet und statt dessen auf
der Unterscheidung beharrt (S. 67), ohne selbst jedoch auf das Verhiltnis von sex zu
gender, von gegebener Leiblichkeit zu freiem, darauf bezogenem Handeln, von Na-
tur zu sozialen Normen genauer einzugehen, und wenn sie gleichzeitig Ergebnisse
feministischer Essentialismuskritik einbezieht, es also vermeidet, das Geschlechts-
wesen Frau irgendwie inhaltlich zu bestimmen, so leidet darunter auch ihre rechts-
philosophische Argumentation. Die diskriminierte Gruppe, das Subjekt der politi-
schen Emanzipationsbestrebung, wird von Nagl-Docekal iiber das « geteilte Problem,
ndmlich im Faktum der Diskriminierung » (S. 197) definiert. Dies sei keine Wesens-
bestimmung, sondern eine rein duBerliche Ubereinstimmung, die es gerade zu iiber-
winden gelte. Die Frage ist bloB3, wer teilt dieses Problem? Ganz so individuell kon-
tingent und damit iiberwindbar, wie es scheint, ist dieses Merkmal eines geteilten
Problems nimlich nicht. Auch wenn das « Geteilte-Problem-Merkmal » der gender-
Seite zugerechnet werden muB}, so ist davon doch nicht zufilligerweise nur ein
biologisches Geschlecht (sex) betroffen. Und genau aus diesem Grund wire es aus
feministischer Perspektive wichtig, sich auch jenseits radikaler, etwa dekonstrukti-
vistischer bzw. biologistischer Ansitze iliber das Wie des Ineinandergreifens der
beiden Begriffe Rechenschaft abzugeben. Das bleibt freilich auch nach Herta Nagl-
Docekals kritischer Zwischenbilanz ein Desiderat.

Kathrin Honig (Basel)

Donata Schoeller Reisch : Enthohter Gott — vertiefter Mensch. Zur Bedeutung
der Demut, ausgehend von Meister Eckhart und Jakob Bohme, Freiburg 1. Br./
Miinchen (Karl Alber) 1999 (Alber Reihe Philosophie), 342 Seiten.

Das heroische Projekt der Moderne, das Projekt des starken SelbstbewulBtseins
eines Menschen, der den Ausgang aus seiner selbstverschuldeten Unmiindigkeit
genommen hat und der seine Geschichte selber mit Willen und BewuBtsein macht,
verabschiedet sich. Es regiert noch, aber es hat seinen Glanz und seine die Gemiiter
bestimmende Kraft verloren. Immer war es von Reflexionen iiber seine eigene Un-
moglichkeit begleitet und das Scheitern des autonomen Menschen gehorte mit zu
den Ehrenmalen seiner Unabdingbarkeit. Spit erst wurde bewuBt, daf3 nicht nur die
Miindigkeit des Menschen, seine Freude an der endlosen Selbststeigerung, dal3
vielmehr auch die morderischen Schrecken des 20. Jahrhunderts, die Schrecken der
Herrenrasse und der Diktatur des Proletariats, unablosbar zum Heroismus der Mo-
derne gehoren. Diese Einsicht treibt den Preis fiir das Projekt der Moderne, der in
seinen unschuldigen Urspriingen inkalkulabel war, auf unermeBliche Summen. Sie
macht Gedanken tiber den Abschied von der Moderne zwingend.

Da ist ein Buch willkommen, das von einem sehr lebendigen Leben jenseits der
Moderne handelt. Denn unintegrierbar erscheint der am «Ideal des starken Selbst-
bewuftseins und der ungetriibten Selbstverwirklichung» (S. 27) hingenden zeitge-
nossischen Ethik die Demut, deren Erkundung die hier anzuzeigende Studie dient.
Dal} diese Erkundung sich der Denkenergie zweier Denker aussetzt, die zu den



256 Buchbesprechungen

erratischen Gestalten der Denkgeschichte gehoren, macht sie noch erstaunlicher.
Und so ist man auch nicht verwundert, daf} die Autorin selbst eine gewisse Verbliif-
fung dariiber zu erkennen gibt, da} siec den Mut zu einer Arbeit tiber die Demut in
der Auseinandersetzung mit Meister Eckhart und Jakob Béhme fand — und nicht nur
fand, sondern auch nicht sinken liel3.

Der erste, Meister Eckhart gewidmete Hauptteil des Buches ist als eine allmih-
liche Aufklirung eines einzigen, hochst instruktiven, wenn vielleicht zunichst auch
«undurchschaubar» (S. 49) erscheinenden Eckhartzitates angelegt. Der Vorteil die-
ser Vorgehensweise liegt darin, dafl dreierlei sofort klar ist: Die Demut ist kein ethi-
sches Konzept, sondern ein anthropologisches oder theologisches, vom Menschen
kann zweitens nur gesprochen werden, sofern von Gott, und von Gott nur insofern
vom Menschen die Rede ist und schlieSlich miissen alle Vorstellungen eines kon-
ventionellen Christentums, das von der Erhabenheit Gottes und der Niedrigkeit des
Menschen her zu seinen Urteilen kommt, ad acta gelegt werden, will man Meister
Eckhart und insbesondere seine Lehre von der Demut verstehen. Denn der «demue-
tig mentsch vnd got sind ain und nit zwai» (S. 50).

Wiihrend sich der nicht demiitige Mensch in seinem Eigensein verschlief3t, geht
die vollkommene Demut auf die Vernichtung seiner selbst aus. Ein Mensch, der
derart von sich ausgegangen wire, «der wiirde sich selbst im eigentlicheren Sinne
wiedergegeben. Und alles, was er in der Mannigfaltigkeit gelassen hat, das wird ihm
allzumal wieder zuteil in der Einféltigkeit, denn er findet sich selbst und alle Dinge
im gegenwiirtigen Nun der Einheit» (S. 62). Alles, was der an sich festhaltende
Mensch, der Mensch der Autonomie, vergeblich zu erlangen versucht, das wird dem
sich loslassenden, dem demiitigen und damit empfinglichen Menschen zuteil. Die
Demut gehort zur Anthropologie, weil sie die Stellung des Menschen als Geschopf
richtig bestimmt. Zugleich eroftfnet sie den Zugang zum tiefsten Wesenszug Gottes
als des Schopfers, welcher ebenfalls die Demut, «eine Wurzel in dem Grund der
Gottheit» (S. 50), ist. Schopfung ist gar nichts anderes als ein Akt der Demut Got-
tes. In diesem Loslassen Gottes von sich selbst kommt seine Natur zum Vorschein,
«daf er sich selbst, sich ganz gibt» (S. 83). So tief ist die Demut Gottes, daf} er sich
von seinem Geschopf abhidngig macht, daf3 ist der Kernpunkt der Lehre von der
Demut, auf den die Studie tiber Eckhart hinzielt, denn «des Menschen Empfangen
ldBt Gott Gott sein, wie Gottes Geben den Menschen Mensch sein 1dBt» (S. 84). Es
ist damit die Demut zugleich als die Wurzel der Liebe erkannt, die, weil unerzwing-
bares Geschenk, das Hochste dem Menschen Erreichbare ist, eine Demut, die der
Liebenden eigen ist, weil sie sich an den Geliebten hingibt, der Geliebten, weil sie
die Liebe des Liebenden sich geschehen lidft. Und allein in dieser hochsten Freiheit
solcher, «deren jedes fiir sich sein konnte und doch nicht ist und nicht sein kann
ohne das andere» (Schelling), wird der verhingnisvolle Monismus gesprengt, der
als ontologischer Monismus den Menschen oder als BewuBtseinsmonismus Gott
herabsetzt und der in beiden Versionen in einen Monolog, der Machtphantasien
gebiert, einsperrt. Die Demut ist das dem Monismus Irreduzible, das ist ihre Stirke
(S. 283). Das alles sind freilich nicht Gedanken, auf die Meister Eckhart, als sei er
eine « Art Meteor» (S. 46), von selbst verfillt, sie sind einer hochst treuen und
hochst intensiven Auseinandersetzung mit der biblischen Botschatt abgewonnen.
Dieser Kontext ist der Originalitit seiner Leistung wesensnotwendig und hitte da-



Comptes rendus 257

her verdient, betonter zur Sprache zu kommen. Der demiitige Mensch, das ist na-
tiirlich Christus (Mt 11,29) (vgl. S. 119), der aber sagt, «alle Dinge sind mir iliber-
geben von meinem Vater» (Mt 11,27) und «ich und der Vater sind eins» (Jo 10,30),
so daf} der SchluB3 auf die Demut des Vaters, der eines Wesens mit dem Sohne ist,
zumindest ermoglicht wird. Alles aber, was Christi ist, will er dem Menschen zugute
kommen lassen (Jo 17,21; Ro6 8,29), so ist die Demut fiir Eckhart der Weg des Men-
schen, christusférmig zu werden — und «dieser Mensch ist Gottes also gewaltig als
er sein selbst gewaltig ist» (S. 50). Erst in diesem Kontext i3t sich erkennen, wo
aristotelische Konzepte interferieren (Abgeschiedenheit, insofern sie als Ubersetzung
des choriston fungiert) oder wo Meister Eckart nicht nur dem christlichen Normal-
verstand Erstaunliches sagt, sondern die Grenzen des Christentums wirklich streift,
indem etwa der Sohn darin gefunden wird, den Vater gebiren zu wollen.

Nicht ganz mit gleicher dramatischer Konsequenz ist Jakob Bohme im zweiten
Hauptteil der Arbeit dargestellt. Die Ungeschiitztheit und Kontextbediirftigkeit man-
cher exponierter AuBerungen Bshmes erfordern ein umsichtiges Herangehen. Wenn
wir selber « Gottes Wille zu Bosem und zu Gutem » (S. 161) sind, welcher «schreck-
lichen Gefahr» (S. 162) sollte dann unser in spielerischer Souverinitit von einem
zum anderen iibergehender Wille ausgesetzt sein? Es macht dann nicht nur «per-
plex », wie Gott das « Wesen aller Wesen» und wir doch «Gétter in thm» (S. 167)
sein konnen, es wird schlechthin unbeantwortbar, wie in diesem schrankenlosen
Hinundher noch Fragen auftreten kénnen, warum etwa die Sanftmut Gottes (S. 254)
in den Grimm des abgefallenen Engels nicht hinein kann. Die Vielseitigkeit des vor-
gestellten Willenskonzepts 1d3t manches Mal an seiner Kohirenz zweifeln, indem
auch eine «extra vage» (S. 216) Terminologie keinerlei philosophische Vorteile
bringt.

Dagegen wird das spannungsvolle Wesen, das Bohme in Gott selbst denkt, der
aus seinem ungriindlichen Willen zu seiner Empfindlichkeit kommen will, sehr deut-
lich. Es ist gerade die Demut, als ein Ablassen von der Sucht des ersten Prinzips in
Gott, die die Offenbarungsdynamik des gottlichen Gemiites verbiirgt (S. 246), «da-
mit aus dem <Nein> das <Ja» spiirbar wird » (S. 237). Von der Demut Gottes aus ist
auch der Weg zur Beantwortung der Frage nach dem Ursprung des Bosen in der
Welt gewiesen. Denn dieser Ursprung, versinnbildlicht im Abfall Lucifers von Gott,
geschieht gerade da, wo jener «die groesten Geheimnisse der Gottheit in einer
solchen Demuth stehen» (S. 249) sah, denn «in der Sanftmut und Demut stehet das
Reich der Himmel » (S. 250). So ist das luciferische Festhalten an der Macht der
Begierde der Ursprung des Bosen. Wenn aber die Liebe als das Ziel der gottlichen
Selbstoffenbarung sowohl die Uberwindung des anfinglichen Zorns wie auch die
Freigabe des Anderssein zur Voraussetzung hat und auf diesem Wege auch die
Macht des Bosen freigelassen wird, ist zu erwigen, ob diese Kosten «die Offenba-
rung der Liebe nicht insgesamt in Frage stellen» (S. 262). Es ist die listigste Frage
des Bosen, ob nicht um der Ubel willen, die das Werden der Liebe voraussetzt, auf
sie verzichtet werden sollte, welche Meinung auch durch das Evangelium schon
hindurchschimmert (Mk 14,21). Denn wie Schelling gesehen hat, ist der Wille des
Bosen zutiefst der, da3 die Liebe in ithrem freien Gegeniiber nicht sei. Das Bose
will, daB nicht geschaffen wird, damit auch die Liebe nicht sei. Dann aber hitte der
Wille des Bosen als der Wille zum Nichts iiber den Willen zur Schopfung gesiegt.



258 Buchbesprechungen

Das Dasein der Welt und das Dasein der Liebe beantworten derart die List des Bo-
sen und Bohme konnte darauf verzichten, « Gott vor den Richtstuhl einer solchen
Frage [...] zu ziehen» (S. 262).

Vorbildlich ist die hermeneutische Haltung der Autorin, ihre Sache authentisch
zu Wort kommen zu lassen. Der Gedanke legt sich nahe, da3 unter die Regeln her-
meneutischer Kunst auch die Demut aufgenommen werden sollte. Niemals von der
Intensitét sprachlicher und gedanklicher Vergegenwirtigung abzulassen, ist die Stér-
ke dieses Buches. Seine Zitate setzt es der Benjaminschen Maxime folgend, daf3 sie
wie Riuber am Weg «bewaffnet hervorbrechen und dem MiiBigginger die Uber-
zeugung abnehmen » (Einbahnstraf3e). Dall im Gedringe der Worte und Gedanken,
der Bilder und Gesichte manchmal der Uberblick leidet, wurde schon angedeutet.
Aber den Hauptpunkt, die Demut, welche den irreduziblen Unterschied von Gott
und Mensch ebenso wie ihre mégliche Einheit gewiihrleistet (S. 282), arbeitet die
Autorin in leuchtender Eindringlichkeit heraus. Einer ratlos gewordenen Moderne
wird hier ein widerspenstiges Stiick Ermutigung geboten.

Horst Folkers (Freiburg 1. Br.)

Karen Gloy (Hg.) : Rationalititstypen, Freiburg i. Br./Miinchen (Karl Alber) 1999
(Alber Reihe Philosophie), 285 Seiten.

Dieser Sammelband umfaf3t einen Beitrag und eine Einleitung der Herausgebe-
rin sowie weitere zwolf Beitrdge verschiedener Autoren. Ankniipfungspunkt fiir die
Aufsatzsammlung, welcher die Ausdifferenzierung verschiedener Vernunfttypen in
der Moderne zugrunde liegt, ist Hans Leisegangs (1890-1951) « Denkformenlehre »
von 1928 (2., iiberarb. Aufl. 1951). Der Band gliedert sich in zwei Teile, deren er-
ster Grundsatzfragen gewidmet ist, wihrend der zweite Teil spezielle Rationalitits-
typen thematisiert. Er ist sorgfdltig konzipiert und ediert und schlieft mit einem
Bildquellenverzeichnis und Angaben iiber die Curricula der Autoren.

Streng an Hans Leisegangs « Denkformenlehre » kniipfen im ersten Kapitel des
ersten Teils kritisch Nicolas Fiizesi und Patrick Frei an, lockerer und Leisegangs
Gedanken aufgreifend und weiterfiihrend, Hans Poser. Es folgen mit je zwei Beitri-
gen die beiden Kapitel « Vernunftpluralismus» und « Vernunft und das Andere der
Vernunft». Der besonderen Rationalititstypen gewidmete zweite Teil des Sammel-
bandes thematisiert die « Rhetorische Rationalitit», die « Analogische Rationalitit »
und enthilt abschliefend zwei Beitrige iiber « Aulereuropdische Rationalitit ».

Einfiihrend in den ersten Teil des Bandes schreibt Hans Poser zu « Erkenntnis-
gegenstand, Argumentationsstruktur und Weltbild. Zu Leisegangs Phinomenologie
der Denkformen.» Poser ordnet den von Leisegang eruierten Denkformen, dem Ge-
dankenkreis, der Dialektik, der Begriffspyramide und der Axiomatik je eine Zeit-
vorstellung zu: die Zyklik, die evolutionire Zeitform, die zeitlose Statik und die
kausal-axiomatische Zeitform. Das aus der Kantkritik sich ergebende Problem der
Historizitit von Wissenschaften und Vernunft gingen etwa zeitgleich mit Leisegang
auch Cassirer und Whitehead an. Aus dem Relativismus der Denkformen ergibt
sich, daf} «jede formale Struktur geeignet sein kann, als Denkform zu fungieren.
Denkformen selbst sind also der kreativen Ausweitung fahig! »



Comptes rendus 259

In dem dem «Vernunftpluralismus» gewidmeten zweiten Kapitel des ersten
Teils des Bandes schreibt Peter Reisinger, die Unterscheidung Heideggers in rech-
nendes Denken und Nachdenken aufnehmend, iiber « Kalkiilisieren oder Denken?»
und Axel Wiistenhube unter dem Titel « Rationalitit und Hermeneutik » tiber die «Re-
levanz der Hermeneutik fiir einen Begriff pragmatischer Rationalitit». Ausgehend
vom Denken Hans-Georg Gadamers unterzieht Wiistenhube jene Rationalitétstypen
einer Kritik, welche auf eine vollstindige Rationalitit abzielen und nennt im An-
schlul an Herbert Schnidelbach das Paradox, «dafl Vernunft etwas Historisches ist
und daf3 sie nichts Historisches sein kann» sowie die These von der Sprachlichkeit
der Vernunft. Eine unvollstindige Rationalitit des Menschen, der, dieser Unvoll-
standigkeit bewuft, strategisch mit ihr umgehen kann, nimmt Jon Elster an. Eine
praktisch-pragmatische Vernunft, die auf Informationen angewiesen ist und die von
der Begrenztheit der jeweils aufzubringenden menschlichen Ressourcen abhingt,
postuliert Nicolas Rescher. Wiistenhube stellt im Anschluf3 an diese Darstellungen
die Hypothese auf, da3 der Begriff unvollstindiger Rationalitidt mit den Begriffen der
philosophischen Hermeneutik als «Endlichkeitshermeneutik » zusammenbestehen
kann.

Unter dem Titel « Vernunft und das Andere der Vernunft» des letzten Kapitels
des ersten Teils des Sammelbandes schreibt Annemarie Pieper liber die grofle Ver-
nunft des Leibes und die kleine Vernunft der Ratio bei Nietzsche und Enno Rudolph
« Uber einige Schwierigkeiten, sich dem Thema Mythos (philosophisch) zu nihern ».
Der Mensch ist ein Mythen bildendes Tier, und dies gilt in der Neuzeit nicht nur
von Nietzsches Mythos des Ubermenschen. In einem ersten Schritt untersucht Ru-
dolph den Mythos an Hand des Werkes von Hans Blumenberg. Im zentralen zwei-
ten Teil setzt Rudolph sich mit Ernst Cassirer auseinander. Sah der frithe Cassirer
den Mythos als Protophase einer in Richtung auf Freiheit fortschreitenden Vernunft,
so konnte angesichts des Schocks der totalitiren Mythen des 20. Jahrhunderts Ge-
schichte nicht mehr als Funktion der Vernunft begriffen werden. In einem letzten
Schritt analysiert Rudolph die Rolle des Mythos in Platons Timaios und Politeia.
Beide Mythen haben Enthiillungsfunktion und weisen einen Weg zu Macht und Be-
michtigung. Und Rudolph verweist darauf, daf} die griechischen Gotter, indem sie
Michte sind, Ordnungen und Zusammenhinge stiften, wo sonst nur uniibersicht-
liche Rhapsodik herrschen wiirde.

Der zweite Teil des Sammelbandes behandelt spezielle Typen von Rationalitit:
in einem ersten Kapitel Rhetorische Rationalitidt, im zweiten analogische Rationa-
litdt, im abschliefenden dritten Kapitel auBereuropiischer Rationalitit.

Wolfram Groddeck stellt unter dem Titel «Dithyrambus des Witzes fest, daf3
Philosophie ohne Rhetorik stumm, Rhetorik ohne Witz jedoch geistlos bleibt, und
analysiert an Hand von Jean Pauls Kapitel « Witzprogramm » in dessen Abhandlung
Vorschule der Asthetik das Phiinomen des Witzes. Groddeck weist dem Witz eine
eigene Rationalitdt im Bereich der inventio zu.

Ebenfalls unter dem Titel der Rhetorischen Rationalitét stellt Wilhelm Schmidt-
Biggemann unter dem Obertitel « Was ist eine probable Argumentation?» «Beob-
achtungen iiber Topik » vor. Topik ist ein rhetorisches Mittel, welches dem Behaup-
teten Evidenz verlethen und den Horer fesseln sollte. Topik eruiert Fiille und Kraft
sachlicher Argumente, ist insofern eine Form von Rationalitit.



260 Buchbesprechungen

Uber «analogische Rationalitit» schreiben Karen Gloy und Manuel Bachmann.
Bachmann schreibt mit «Zur Rationalitit der Geheimwissenschaften», indem er
das Thema «Das Koordinatensystem im hermeneutischen Kosmogramm » aufgreift,
iiber einen vernachlissigten — wenn nicht verdringten — SproBling philosophischen
Denkens. Hermetische Kosmogramme — wie in den Illustrationen dargestellt — sup-
ponieren einen Allmittelpunkt, auf welchen das System des Weltganzen, seine Sub-
systeme, ja jedes Ding zentriert ist. Bliitezeit dieser Darstellungen, welche in die
Mathematik und die modernen Naturwissenschaften hineinreichen, war der Huma-
nismus der Renaissance und des Barock. Es ergibt sich fiir diese Modelle eine emi-
nent rationale Struktur.

Es folgt der Beitrag von Karen Gloy liber « Kalkulierte Absurditéit — Die Logik
des Analogiedenkens ». Gloy rollt in Weiterfiihrung des Begriffs einer transversalen
Vernunft das Problem einer postbinidren Logik auf. In Gegenstellung zur aristoteli-
schen Logik finden sich in der modernen Psychologie Vexierbilder und Kippfiguren,
lieBe sich in der fraktalen Geometrie der Dimensionenzerfall anhand des Wollknéuel-
beispiels verfolgen, Doppel- und Mehrdeutigkeit von Bildern in Traumen erwihnt
Henri Bergson. Auch an der Doppelnatur des Lichts scheiterte die aristotelische
Logik. Beispiele von Unterbestimmtheit, Uneindeutigkeit sind auch die Bilder von
Escher. Gloy erliiutert unterschiedliche Ansitze zur Uberwindung der traditionellen
bindren Logik, die den genannten Beispielen nicht mehr gerecht wird. Das analogi-
sche Denken wire eine Alternative zur aristotelischen Logik, deren ontologischen
Primissen von der Moderne gesprengt wurden und sich nicht mehr halten lassen.
Das transversale, analogische Denken, welches Ahnlichkeitsbeziehungen zwischen
heterogenen Dingen, Eigenschaften, Verhiltnissen, Disziplinen zu kniipfen vermag,
konnte eine ernsthafte moderne Form von Rationalitit nach Aristoteles darstellen.

Dietz Otto Edzard thematisiert in einem der beiden aullereuropdischer Kultur
gewidmeten Beitrigen des Schlulkapitels die « Sumerisch-akkadische Listenwissen-
schaft und andere Aspekte altmesopotamischer Rationalitit». Die Schreiber, bzw.
Gelehrten Altmesopotamiens machten den Ansatz zur Bewiltigung einer «unge-
ordneten und scheinbar uniibersehbaren Welt, indem sie sie durch Listenreihung
ordneten. ». Das Erstellen von Listen und das assoziative Denken konnen als Friih-
form «rationaler » Weltbewiltigung gedeutet werden.

Der letzte Beitrag des Sammelbandes ist dem « Zen-Buddhismus » gewidmet, als
«Ein ostlicher Weg zur Vernunft». Zen ist keine in Worte zu fassende Lehre, son-
dern eine Praxis. Zen ist nicht lehrbar, da es das der Sprache eigene Subjekt-Objekt-
Denken tiberwindet. Rudolph Zihlmann geht bei seiner Darstellung des Zen-Bud-
dhismus weitgehend aus vom Werk Karlfried Graf Diirckheims, welcher Zen fiir
Europa fruchtbar zu machen bemiiht war. Zen impliziert Achtsamkeit und Respekt
vor Mensch und Dingen, ist Ausdruck einer vernehmenden korperlich-seelischen
Vernunft.

Katja V. Taver (Basel)



	Buchbesprechungen = Comptes rendus

