
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 59 (2000)

Artikel: Réflexions sur l'amour-propre

Autor: Pinkas, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882935

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882935
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia philosophica 59/2000

DANIEL PINKAS

Réflexions sur 1'amour-propre1

Lovejoy's definition ofman as «an animal which has an urgent desire for a thought
of a thought» is the starting point of this paper. The first section sets out to assess
the relevance of evolutionary psychology for the understanding of « egotistical »

desires, behavioral propensities and emotions («amour-propre »); 1 argue that
evolutionary explanations in this field should be understood as highly plausible, yet
hardly testable, « characterological » inferences. The second section expounds
several basic conceptual distinctions which are put to good use in the third section,
where I explore some of the tortuous relations linking our motivations, in particular
our craving for the esteem ofothers and our needfor self-esteem.

«La vanité est si ancrée dans le cœur de l'homme,
qu'un soldat, un goujat, un cuisinier, un crocheteur se

vante et peut avoir ses admirateurs; et les philosophes
mêmes en veulent ; et ceux qui écrivent contre veulent
avoir la gloire d'avoir bien écrit; et ceux qui le lisent
veulent avoir la gloire de l'avoir lu; et moi qui écris
ceci, ai peut-être cette envie; et peut-être que ceux qui
le liront...»

Biaise Pascal, Pensées, n° 150

Dans la dernière partie de son récent ouvrage intitulé Alchemies of the

Mind,2 Jon Elster étudie les transformations ou «transmutations» qui
rendent possible notre auto-aveuglement au sujet de nos véritables
motivations. Ainsi, pour citer les cas de figure les plus classiques, l'intérêt
sait se muer en raison («L'intérêt parle toutes sortes de langues, et joue
toutes sortes de personnages, même celui de désintéressé »3), la passion
en raison (particulièrement lorsqu'interviennent des émotions à valence

négative comme l'envie ou la jalousie) et l'intérêt en passion (par

1 Je tiens à remercier très vivement Bernard Baertschi et Stefan Imhoof pour leurs
corrections, objections et suggestions, ainsi que pour leurs précieux encouragements.

2 J. ELSTER, Alchemies of the Mind: Rationality and the Emotions, Cambridge,
CUP, 1999.

3 La Rochefoucauld, Maximes, n° 39.



226 Daniel Pinkas

exemple quand l'intérêt pécuniaire se transforme en passion amoureuse

pour dissimuler un mariage d'argent). Elster souhaiterait dépasser la

métaphore de la transmutation alchimique, et fournir un cadre théorique
pouvant rendre compte des différents rôles joués par les motivations
dans les processus qu'il décrit. Mais il estime que nous ne disposons, à

l'heure actuelle, d'aucune théorie satisfaisante de ces transformations
psychiques; ni la théorie freudienne des mécanismes de défense, ni
celle de la dissonance cognitive de Festinger,4 qui sont aujourd'hui les

deux théories dominantes, ne lui paraissent recevables : la première
parce qu'elle est tout simplement «trop obscure pour être utile»,5 la
seconde parce qu'elle ne mentionne même pas les émotions parmi les

facteurs dynamiques pouvant induire une réduction de la dissonance.

L'ouvrage d'Elster se termine sur la constatation suivante :

«Il faudrait davantage de travail analytique sur l'amour-propre6 - le besoin
d'estime et d'estime de soi. L'amour-propre est le moteur des alchimies de

l'esprit - tromperie émotionnelle et duperie de soi-même - qui composent en

grande partie le sujet de ce livre. Si la tromperie est un phénomène relativement
simple et direct, les croyances auto-illusionnantes sur les émotions et le rôle de
l'émotion dans l'auto-illusion demeurent des énigmes théoriques».7

A vrai dire, ce n'est pas seulement l'auto-aveuglement, mais le désir
lui-même d'estime et d'estime de soi, qui constitue un élément
passablement énigmatique de la nature humaine. Comme le dit le théologien
Jacques Abbadie, il n'est pas facile de découvrir « la première et la plus
ancienne raison pour laquelle nous aymons à être estimés».8 L'on aurait

tort, en particulier, de s'imaginer que la prédominance de ce trait
singulier de l'être humain est simplement explicable en tant que
conséquence d'un désir que nous partageons avec d'autres animaux, à savoir
«la volupté», ou amour du plaisir; car s'il est sans doute vrai que
l'estime nous paraît désirable parce que du plaisir s'y attache, la question

qui devrait d'abord retenir notre attention est précisément de savoir

4 Cf. L. FESTINGER, A Theory of Cognitive Dissonance, Stanford, Stanford UP,
1957. La théorie de Festinger peut être résumée en disant que lorsqu'une
incohérence ou une tension entre divers éléments du «système cognitif» d'un sujet
est source d'inconfort psychique, un mécanisme mental tend à ajuster
(inconsciemment) l'un ou plusieurs de ces éléments, de manière à réduire la dissonance

ou à restaurer l'harmonie.
5 Elster, op. cit., p. 367.
6 En français dans le texte.
7 Ibid., p. Ail.
8 J. Abbadie, L'Art de se connoistre soy-même [1698J, cité par A.O. Lovejoy,

Reflections on Human Nature, Baltimore, Johns Hopkins Press, 1961, P-160.



Réflexions sur l'amour-propre 227

pourquoi du plaisir s'y attache. Peut-être la proposition «l'être humain
désire l'estime (des autres et de soi) » est-elle plus ou moins axiomatique
et toute tentative de la « fonder» est-elle condamnée à invoquer des

principes aussi métaphysiques que le conatus spinoziste, le Vouloir-vivre
schopenhauerien ou la Volonté de Puissance nietzschéenne

1. L'amour-propre et l'évolution

Il peut paraître surprenant qu'Elster n'envisage à aucun moment que la

théorie de l'évolution par sélection naturelle puisse fournir un cadre

théorique général susceptible d'éclairer, d'approfondir, voire de
systématiser, une réflexion sur l'amour-propre. Ce qu'il reproche, d'une
manière générale, aux explications évolutionnistes des émotions et des

propensions comportementales qui leur sont liées, est leur nature « hautement

spéculative»,9 le fait qu'elles semblent se contenter de proposer
de simples narrations à la place des preuves empiriques et des
hypothèses sur les mécanismes que l'on serait en droit d'attendre d'une
discipline scientifique en bonne et due forme. Ainsi, pour reprendre
l'exemple (caricatural) d'Elster, on ne peut espérer progresser dans notre
compréhension de phénomènes tels que la vendetta ou le duel en se

contentant de postuler des « gènes vengeurs » qui prédisposeraient ceux
qui en sont porteurs à se venger lorsque leurs intérêts reproductifs
seraient menacés. Il s'agit d'une critique fort répandue de l'approche
«adaptationniste» en biologie et en psychologie: celle-ci serait «trop
facile », trop ad hoc.10

Je n'ai pas l'intention, dans ce qui suit, de défendre en détail la
thèse selon laquelle, pour commencer à répondre à certaines de nos
perplexités les plus tenaces au sujet des motivations humaines, nous avons
intérêt à ne pas négliger les recherches récentes sur l'évolution de la

coopération, de l'altruisme réciproque, et de l'altruisme tout court, qui
relèvent à la fois du champ de ce que l'on appelle aujourd'hui la

psychologie évolutionniste et de la biologie théorique.11 Il est entendu que

9 Elster, op. cit.. p. 217.
10 Voir, sur ce point, D. DENNETT, Darwin's Dangerous Idea, Londres - New

York, Allen Lane (The Penguin Press), 1995, ch. 9 et 10.

11 Voir, par exemple, R. DAWKINS, Le Gène égoïste, trad. L. Ovion, Paris, Odile
Jacob, 1996; J.H. Barkow, L. Cosmides & J. TOOBY (dir.), The Adapted
Mind: Evolutionary Psychology and the Generation of Culture, Oxford, OUP,
1992; R.L. TRIVERS, «The evolution of reciprocal altruism», in Quarterly



228 Daniel Pinkas

les conclusions que ces recherches cautionnent ne jouissent ni du statut
de conséquences déductives, ni de celui de généralisations nomologi-
ques, ne serait-ce qu'en raison de la nature historique de toute enquête
darwinienne sur les origines. Il s'agit plutôt de propositions plus ou
moins vraisemblables, basées sur des arguments que l'on pourrait qualifier

de «caractérologiques» en raison de la possibilité qu'ils offrent de

tirer (conditionnellement) certaines conclusions concernant les caractères

que devraient posséder certaines entités (gènes, individus, voire

groupes d'individus) pour survivre et se reproduire dans un monde où
certaines parmi les variantes de ces entités jouissent d'avantages sélectifs.

Pour expliquer à quel type d'argument nous avons affaire, Richard
Dawkins propose l'analogie suivante: «Si on nous disait qu'un homme
a vécu une vie longue et prospère parmi les gangsters de Chicago, nous
pourrions deviner quel genre d'homme il était. Nous pourrions nous
attendre à ce qu'il ait des qualités comme la rigueur, la gâchette rapide
et la capacité à s'entourer d'amis loyaux».12 Un des enseignements
«caractérologiques» de base du néo-darwinisme peut être exprimé sous

une forme assez brutale en disant qu'«en règle générale, un biologiste
moderne qui observe un animal dont les actions profitent à un autre
individu fait la supposition soit que l'animal est manipulé par cet autre,
soit qu'il se comporte de manière subtilement égoïste».13

Selon un argument « caractérologique » bien connu, le fait que l'être
humain soit une créature sociale capable d'échanges réciproques
conditionne, au moins en partie, le type d'émotions «sociales » - et de

manifestations de celles-ci - qui lui sont propres. En effet, si, d'une part, la
décision de poursuivre ou de suspendre une série d'échanges dépend de

manière cruciale, chez des animaux intelligents, de l'évaluation de la
fiabilité du partenaire; si, d'autre part, l'espèce humaine se singularise
par l'intensité des échanges réciproques entre individus sans liens
directs de parenté, il paraît raisonnable de se demander en quoi cela peut
éclairer cette autre anomalie biologique que représente «un animal

ayant le désir pressant de la pensée ûf'une pensée»,14 c'est-à-dire un animal

qui se soucie de ce que les autres - inconnus compris - pensent de

Review ofBiology, 46, 1971 ; M. RIDLEY, The Origins of Virtue, London,
Penguin Books, 1997.

12 R. Dawkins, op. cit., p. 18-19.
13 J. PARADIS & G. WILLIAMS, Evolution and Ethics: T.H. Huxley's Evolution

and Ethics with New Essays on its Victorian and Sociohiological context,
Princeton, Princeton UP, 1989.

14 Lovejoy, op. cit., p. 92.



Réflexions sur l'amour-propre 229

lui et qui est capable de tirer plaisir de la pensée que les pensées d'autrui
portant sur lui sont favorables. De même, il ne paraît pas déraisonnable
de s'interroger sur l'existence possible (et la nature précise) d'un lien
« caractérologique » entre, d'un côté, le fait que partout les gens s'évertuent

à obtenir, moyennant des sacrifices souvent considérables, autorité,
dignité, dominance, distinction, estime, rang, prééminence, réputation,
respect ou statut et, de l'autre côté, la double observation que chez nos
cousins primates vivant en groupe, une position dominante dans une
hiérarchie est systématiquement convertible en davantage d'accouplements

(donc en succès reproductif) et que d'un point de vue biologique
ce qui compte, en dernier ressort, c'est précisément le succès reproductif.

Si l'on songe, de surcroît, que chez les primates la taille de l'animal,
indice d'une capacité supérieure au combat, est un facteur important
pour l'obtention d'une position dominante dans une hiérarchie de mâles,
on pourrait s'enhardir jusqu'à proposer spéculativement une explication
évolutionniste de faits aussi surprenants (si ce sont des faits) que la
covariation du salaire et de la taille chez les hommes américains (600
dollars par pouce mise en évidence par Frieze, Olson et Good ou la
victoire du candidat le plus grand dans vingt des vingt-quatre élections
présidentielles américaines entre 1904 et 1996.15

Ces remarques ne prétendent en aucune façon montrer qu'il y a des

inférences sûres permettant de passer de la constatation de l'universalité
d'un comportement humain ou de son occurrence chez des animaux phy-
logénétiquement proches de nous, à l'affirmation de l'existence d'une
prédisposition génétique pour ce comportement particulier. Bien au
contraire : de telles inférences sont toujours problématiques, en premier
lieu parce que de nombreux comportements sont découverts et adoptés
de manière indépendante par les êtres humains, grâce à leur intelligence
générale, en tant qu'ils constituent des solutions excellentes et «naturelles

» à certains problèmes. Comme l'explique Dennett :

«Pour autant que je sache, dans chaque culture étudiée par les anthropologues,
les chasseurs brandissent leurs lances pointe en avant, mais de toute évidence
ceci n'établit pas qu'il existe un gène du < brandissement des lances pointe en

avant>, qui approcherait du point de fixation dans notre espèce».16

15 Voir, respectivement, sur ces deux points, I. H. FRIEZE, J.E. Olson & D.C.
Good, «Perceived and actual discrimination in the salaries of male and female

managers», in Journal of Applied Social Psychology, n° 20, 1990 et B.J.
Ellis, «The evolution of sexual attraction: evaluative mechanisms in women», in
J.H. Barkow, L. Cosmides & J. Tooby, op. cit., ch. 6.

16 D. DENNETT, Darwin's Dangerous Idea, p. 486.



230 Daniel Pinkas

Dans des cas de ce genre, la non-stupidité générale de l'espèce fournit
une explication amplement suffisante. De fait, les mêmes considérations
qui jouent en faveur d'une explication en termes de sélection naturelle
chez les animaux non humains - utilité manifeste, caractère indiscutablement

«raisonnable» de la conception - jouent contre l'invocation
d'une telle explication dans le cas du comportement humain.17 C'est
pourquoi les comportements dont on cherche à rendre compte au moyen

d'hypothèses génétiques, devraient être, d'après E.O. Wilson, «les
moins rationnels du répertoire humain [...], en d'autres mots, ils
devraient impliquer les phénomènes biologiques innés les moins susceptibles

d'être imités par la culture».18 Contrairement à Elster, il me semble

justement que la question de savoir si l'amour-propre et ses manifestations

font partie de ces derniers mérite d'être posée - et la dose
d'irrationalité caractéristique, comme nous le verrons, des croyances et des

comportements dont l'amour-propre est le ressort principal, inclinerait
plutôt à y répondre par l'affirmative. S'agissant d'une enquête qui porte,
après tout, sur la nature humaine, et compte tenu du fait que les
principes qui sont en vigueur dans le reste du monde biologique doivent
également l'être, sous une forme ou une autre, chez l'homme,19 j'ai de

la peine à croire que les explications évolutionnistes puissent être
entièrement dépourvues de pertinence dans le domaine qui nous intéresse.
Mais c'est précisément la conclusion que seront tentés de tirer ceux qui
ne perçoivent guère de différence entre les arguments « caractérologi-
ques» suggérés par la biologie et l'invocation du conatus, du Vouloir-
vivre ou de la Volonté de Puissance. Je n'insisterai cependant pas da-

17 Ibid., p. 487.
18 E.O. WILSON, On Human Nature, Cambridge (Mass.), Harvard UP, 1978,

p. 35.
19 Comme le remarque Matt Ridley (The Red Queen: Sex and the Evolution of

Human Nature, Londres, Penguin Books, 1993, p. 9): «Si la capacité humaine
à passer outre aux impératifs de l'évolution a évolué, alors il faut bien que les

gènes y aient trouvé un avantage». Cette formule signifie deux choses: d'abord,
que si, à la longue, un groupe humain adoptait des pratiques culturelles ayant
des effets désastreux sur le patrimoine génétique humain, ce patrimoine
disparaîtrait; ensuite, que si les capacités qui rendent possibles la transmission culturelle

et une certaine émancipation à l'égard d'impératifs biologiques étroits ont
une base biologique, alors l'existence et les propriétés de cette base biologique
relèvent du champ d'explication de la théorie néodarwinienne (dont la thèse
centrale est que les organismes individuels ont la capacité de survivre et de se

reproduire dans leur environnement parce qu'ils ont été «construits» par des

gènes qui ont survécu dans le même environnement pendant de nombreuses
générations, sous la forme de copies dans d'autres organismes).



Réflexions sur l'amour-propre 231

vantage sur cet aspect des choses, car le travail analytique sur F amour-
propre qu'Elster appelle de ses vœux peut être utilement poursuivi sur
un mode plus descriptif et moins litigieux.

2. Quelques distinctions utiles

Selon Elster, l'apport spécifique des moralistes français, de Montaigne
à La Bruyère, à la compréhension des émotions, a été d'avoir attiré pour
la première fois l'attention sur certains de leurs effets causaux
complexes sur le jugement, sur d'autres émotions et sur le comportement.
Elster n'hésite pas a déclarer que «les vues de La Rochefoucauld sur
les motivations et la cognition inconscientes ont probablement plus de

valeur que tout ce que l'on peut trouver dans la psychologie du
vingtième siècle».20 Quoique je ne sois pas en mesure de me prononcer de

manière aussi globale et catégorique qu'Elster sur cette dernière, j'ai
tendance à penser qu'il a raison. Il n'empêche que certains termes
génériques employés par les maîtres français de l'observation psychologique,

comme «orgueil» et «amour-propre», recouvrent des phénomènes

affectifs distincts, ce qui a pour conséquence de rendre équivoques
les propositions dans lesquelles ils figurent. Dans ce qui suit, je me
propose de rappeler quelques distinctions conceptuelles dont les moralistes
du XVIIe et XVIIIe siècles ne tiennent pas toujours compte de manière
systématique. Certaines de ces distinctions sont reconnues et utilisées

par Elster dans son chapitre sur « les émotions avant la psychologie »,
d'autres non ; la plupart se retrouvent, en revanche, quoique disséminées

dans le corps de l'ouvrage, dans les Reflections on Human Nature
d'Arthur 0. Lovejoy.

Une première distinction, importante quoique souvent négligée, est

celle qu'établit Lovejoy entre deux types de motivations: certains
désirs, que l'on peut appeler désirs de buts, ont pour objet des valeurs
terminales, c'est-à-dire des fins d'actions ; d'autres, les désirs de rôles, ont

pour objet des valeurs adjectivales, c'est-à-dire des qualités ou adjectifs
imputables à l'agent en tant qu'agent.21 Certaines actions peuvent être
déterminées indifféremment par l'un ou l'autre type de désir ou résulter
du renforcement de l'un par l'autre. Par exemple, le désir de me sentir
bien demain matin (valeur terminale) peut n'être pas suffisant pour me
dissuader de manger une tranche supplémentaire de gâteau ; mais le désir

20 Elster, op. cit., p. 84.
21 Cf. LOVEJOY, Reflections on Human Nature, p. 79-81.



232 Daniel Pinkas

de ne pas être (ou sembler être) un glouton (valeur adjectivale), peut
m'aider à atteindre ce vertueux résultat. Dans d'autres cas, les deux espèces

de motivation tendent vers des actions opposées : son désir de vivre
(ou de ne pas souffrir) incite le prisonnier à donner ses camarades sous
la torture ; son désir de ne pas être un traître, l'incite à la soutenir. Cette
distinction soulève immédiatement deux questions. Les désirs du
premier type sont-ils toujours plus puissants que ceux du second? Les
désirs du second type sont-ils réductibles à ceux du premier Les exemples
cités suggèrent fortement que la réponse doit, dans les deux cas, être
négative. Quoi qu'il en soit, une telle distinction, difficilement applicable
au comportement d'animaux dépourvus de langage, joue un rôle central
dans l'analyse des motivations et, plus généralement, de la vie morale,
des êtres doués de langage et de conscience de soi que nous sommes.

Pour Lovejoy, comme nous l'avons vu plus haut, l'homme est «un
animal ayant le désir pressant de la pensée d'une pensée». Ce désir
d'un genre très particulier en fait, incontestablement, «un membre
singulier du règne animal».22 Lovejoy emprunte à la phrénologie le terme

d'«approbativité» (approbativeness) pour désigner ce désir qui a pour
objet une pensée de soi-même en tant qu'objet des pensées ou des
sentiments d'autrui. L'approbativité se présente sous trois formes (ou
possède trois degrés) entre lesquels la différenciation est aisée : a) le désir
d'être «remarqué» ou au moins de ne pas être négligé ou passer
inaperçu ; b) le désir d'être l'objet d'attitudes affectives (telles que
sympathie, affection ou amour) sans que celles-ci impliquent nécessairement

un jugement évaluatif sur leur objet ; c) le désir que d'autres aient

ce que l'on appelle communément « une bonne opinion» de nous.23 Les
notions de vrai et de faux interviennent dans c), qui suppose un jugement,

mais pas nécessairement dans b).
Bien entendu, le pendant négatif de l'approbativité - aversion de la

désapprobation d'autrui - existe également et constitue un ressort mo-
tivationnel tout aussi puissant. Ainsi, La Rochefoucauld fait figurer « la

crainte de la honte» aux côtés de «l'amour de la gloire» parmi les causes

du courage.24 Lovejoy note, exemples à l'appui, la curieuse tendan-

22 Ibid., p. 92.
23 Cf. ibid., p. 88. Lovejoy emprunte cette distinction à John Adams (The Life and

Works ofJohn Adams, Boston, Little Brown, 1851-1865, vol. VI, p.248).
24 La Rochefoucauld, Maximes, n° 213: «L'amour de la gloire, la crainte de

la honte, le dessein de faire fortune, le désir de rendre notre vie commode et

agréable, et l'envie d'abaisser les autres, sont souvent les causes de cette valeur
si célèbre parmi les hommes».



Réflexions sur l'amour-propre 233

ce, parmi les analystes de la motivation, à privilégier l'un de ces aspects
au détriment de l'autre : ceux qui ont un vif sentiment de la puissance de
1'«amour de la gloire» sont en général nettement moins sensibles à celle

de la crainte de la désapprobation et du mépris, et vice-versa. Locke
est un des rares auteurs à reconnaître explicitement les deux formes,
positive et négative, de l'approbativité, bien qu'il ait estimé que des deux,
c'est la deuxième qui est la plus courante et la plus puissante.25 De toute
évidence, la crainte de la désapprobation suppose l'existence d'une
propension corrélative à réprouver, censurer ou blâmer que l'on pourrait
nommer, par analogie avec l'approbativité, la «désapprobativité».

Un trait caractéristique de l'approbativité, maintes fois relevé par les

moralistes, découle de sa définition comme désir de la pensée d'une
pensée : le plaisir que la satisfaction de ce désir procure dépend de la

croyance de A relative aux pensées de B portant sur A ; or ces dernières

ne font pas obligatoirement partie des données publiques pouvant être
citées à l'appui de la croyance de A ; le risque que la croyance de A
provienne d'une erreur ou d'une illusion est donc toujours réel - et

proportionnel à l'intensité du désir en question.
L'être humain n'aime pas seulement que l'on pense du bien de lui.

Il désire aussi penser du bien de lui-même. Lovejoy nomme auto-ap-
probativité (self-approbativeness) ce désir d'estime de soi. Il est curieux
qu'une distinction aussi évidente ne soit pas systématiquement reflétée
dans la terminologie traditionnelle: «amour-propre», «vanité»,
«orgueil» peuvent, en effet, désigner l'un ou l'autre de ces désirs, parfois
leur somme logique. Le contexte, il est vrai, permet souvent, mais pas

toujours, de faire les discriminations nécessaires. Je reviendrai plus loin
sur les rapports compliqués qu'entretiennent ces deux types de désir.

25 Cf. J. Locke, Essay Concerning Human Understanding, livre II, ch. 28, § 10-
12, et en particulier la fin du § 12: «De dix mille hommes, il ne s'en trouvera

pas un seul qui ait assez de force et d'insensibilité d'esprit pour pouvoir
supporter le blâme et le mépris continuel de sa propre coterie ; et l'homme qui peut
être satisfait de vivre constamment décrédité et en disgrâce auprès de ceux-là
même avec qui il est en société, doit avoir une disposition d'esprit fort étrange,
et bien différente de celle des autres hommes. Il s'est trouvé bien des gens qui
ont cherché la solitude, et qui s'y sont accoutumés: mais personne, à qui il soit
resté quelque sentiment de sa propre nature, ne peut vivre en société, continuellement

dédaigné et méprisé par ses amis, et par ceux avec qui il converse. Un
fardeau si pesant est au-dessus des forces humaines ; et quiconque peut prendre
plaisir à la compagnie des hommes, et souffrir pourtant avec insensibilité le

mépris et le dédain de ses compagnons, doit être un composé bizarre de
contradictions absolument incompatibles».



234 Daniel Pinkas

Notons simplement que 1) de même qu'il existe une aversion de la
désapprobation d'autrui, il existe une aversion de la mésestimation de soi
et 2) l'approbativité porte à vouloir tromper les autres, l'auto-approba-
tivité à se tromper soi-même.

Le désir d'estime ou d'estime de soi prend parfois la forme particulière

d'un désir de supériorité (et d'une aversion à l'égard du sentiment

d'infériorité) auquel Lovejoy réserve le terme à" approbativité érnu-
lative. L'expression n'est pas très heureuse dans la mesure où l'émulation

est traditionnellement considérée comme une émotion proche de

l'envie par ses antécédents cognitifs mais qui en diffère par les actions
« constrictives » auxquelles elle prédispose,26 tandis que I'«approbati-
vité émulative » est censée couvrir toutes les sortes d'états psychiques
complexes, y compris l'envie, qui présupposent que l'approbation soit
comparative. Alors qu'un argument « caractérologique» tiré de
l'évolution peut suggérer des raisons pour lesquelles l'approbation sociale

prend presque toujours une forme comparative, il n'est probablement ni
possible ni utile d'essayer d'en avancer un pour expliquer que le désir
de supériorité trouve si souvent ses gratifications grâce à la dépréciation
des qualités d'autrui plutôt que par l'acquisition de supériorités réelles.
Comme les autres désirs dont nous avons parlé, celui-ci est capable de
manifestations plus ou moins agonistiques et destructrices - et d'autant
plus destructrices, que le désir d'arracher la reconnaissance d'une
supériorité s'accompagne d'une estime de soi défaillante.

Cette dernière remarque touche au thème inépuisable des deux Eris27

et des effets bénéfiques de l'amour-propre,28 que je ne veux mentionner
ici que pour introduire la distinction entre l'estime de soi individuelle et

26 Cf. Aristote, Rhétorique, trad. M. Dufour, Paris, Les Belles Lettres, 1967,
1388a33-36: «L'émulation est une passion honnête et de gens honnêtes, tandis

que l'envie est une passion vile et de gens vils ; car l'un se met, par émulation, en
état d'obtenir ces biens ; l'autre, par envie, empêche le prochain de les avoir».

27 Cf. HESIODE, Les Travaux et les Jours, trad. P. Mazon, Paris, Les Belles Lettres,
1986, v. 11-22: «Ne disons plus qu'il n'est qu'une sorte de Lutte: sur cette
terre, il en est deux. L'une sera louée de qui la comprendra, l'autre est à

condamner. [...] L'une fait grandir la guerre et les discords funestes, la méchante
[...] L'autre [est] bien plus profitable aux hommes. Elle éveille au travail même
l'homme au bras indolent».

28 L'idée paradoxale que les «passions égotistes» sont les principales et même les
seules sources des conduites que l'on qualifie habituellement de «morales»,
«vertueuses» ou «altruistes», est un lieu commun omniprésent dans les théories

de la nature humaine au XVIL et XVIIf siècles. Voir notamment le poème
de Bernard de Mandeville: The Fable of the Bees, dont le sous-titre, Private
Vices, Public Benefits, résume le paradoxe.



Réflexions sur l'amour-propre 235

l'estime de soi collective. Comme les exigences de la vie en société

obligent souvent l'individu, dans ses relations à d'autres individus au
sein de son groupe social, à refréner les manifestations de son désir de

penser du bien de lui-même, ce désir peut encore trouver - et, de fait,
trouve souvent - des satisfactions en se présentant sous une forme
collective, lorsque l'individu se conçoit comme membre d'un groupe (par
exemple comme citoyen d'un état ou supporter d'une équipe) auquel il
s'identifie. Ce déplacement (pour employer une terminologie psychanalytique

qui s'impose presque irrésistiblement dans des cas de ce genre)
s'opère d'autant plus facilement que le désir d'estime de soi que les
autres membres du groupe tendent à contrecarrer lorsqu'il s'exprime sous
sa forme individuelle, se trouve au contraire puissamment encouragé,

parce que partagé, lorsqu'il adopte sa forme collective. Lorsque le frein

que l'incrédulité de l'entourage met habituellement aux illusions de

grandeur produites par les désirs d'estime, d'estime de soi, ou de

supériorité, n'existe plus, ceux-ci, en devenant collectifs, deviennent du
même coup une source extraordinairement (et tragiquement) féconde
d'évaluations surfaites de soi et de dépréciations tout aussi exagérées
d'autrui. Je n'ai pas besoin d'insister sur le rôle que ce type de motivation

joue dans l'histoire de l'humanité, en permettant aux gens de donner

libre cours, contre ceux qui sont perçus comme étrangers au groupe,
à des prédispositions (tendance à l'auto-glorification et au rabaissement

d'autrui, à la médisance et à l'envie, désir de dominer et de nuire, etc.)
qui, lorsqu'elles essayent de s'exprimer à l'intérieur du groupe sont, au

contraire, sévèrement réprimées.

3. Quelques relations tortueuses

Quel genre de relations les différentes formes de désirs «égotistes»
entretiennent-elles les unes avec les autres On ne risque guère de se

tromper en qualifiant ces relations de compliquées et même de tortueuses.

Deux remarques liminaires s'imposent à ce sujet :

1) La conscience de soi (quelle que soit l'analyse que l'on donne de

cette notion) introduit une profonde différence entre le monde émotionnel

de l'être humain, qui en est pourvu, et celui des autres animaux :

être conscient de soi signifie, au minimum, être capable d'adopter
(occasionnellement), à l'égard de ses propres appétits, instincts, perceptions,

émotions, pensées ou actions, une attitude analogue à celle d'un
observateur extérieur. Cette coïncidence partielle et occasionnelle de



236 Daniel Pinkas

1'«acteur» et de 1'«observateur» est évidemment un facteur important
de complexification (et de théâtralisation) de la vie mentale: c'est elle
qui induit les aspects les plus paradoxaux de l'amour-propre explorés
par les moralistes du XVIIe et du XVIIIe siècles.

2) Bien que les différentes variétés de désir associées à l'amour-
propre puissent être distinguées analytiquement, dans la pratique elles

sont inextricablement liées les unes aux autres et leurs frontières tendent
à s'estomper: l'estime de soi est conditionnée par l'assurance que l'on
peut avoir de l'estime d'autrui; inversement, l'estime d'autrui engendre
l'estime de soi; de plus, ces deux formes d'approbativité se présentent
souvent sous une forme comparative.29

Un compte rendu qui omettrait de mentionner le plaisir et le

déplaisir dont s'accompagnent l'approbation et son contraire, resterait
forcément très incomplet. Cette dimension «hédoniste» de l'approbation,
combinée au fait que certaines approbations font à leur tour l'objet
d'approbations ou de désapprobations, est à l'origine de complications
en cascade :

«Le plaisir d'approuver et d'exprimer de l'approbation, ou son contraire, peut
résulter (je ne dis pas qu'il résulte toujours) de la satisfaction que cela procure à

l'estime de soi, au sentiment d'importance ou de supériorité de celui qui
approuve [...]. Approuver, et surtout désapprouver, revient à se faire juge de ses
semblables ; et le rôle de juge est naturellement gratifiant. Or celui qui approuve
ou désapprouve est aussi un objet d'approbation ou de désapprobation pour
autrui; il y a des approbations d'approbations et même de l'attitude approbative
en général. Et Jacques, en tant qu'approbateur ou désapprobateur, peut devenir
l'objet de l'approbation ou de la désapprobation de Jean, lorsque celui-ci
conjecture ou soupçonne les motifs sous-jacents ayant poussé Jacques à s'ériger en

juge. S'il croit que Jacques - particulièrement en désapprouvant ou en condamnant

- assouvit sa vanité ou son estime de soi ou son désir de se croire meilleur
que d'autres, il y a fort à parier qu'il désapprouvera l'attitude désapprobatrice
de Jacques. Mais ce faisant, il se pourrait que lui-même soit mû inconsciemment

par des motifs foncièrement semblables à ceux qu'il condamne chez
Jacques. L'impopularité des personnes hypercritiques, trop portées à désapprouver,
est due en partie au fait qu'on les soupçonne de prendre un plaisir malveillant à

donner si fréquemment libre cours à cet état d'esprit, qui va par ailleurs à

rencontre des désirs d'approbation des autres personnes. Si, par conséquent, Jean

désire être approuvé par Jacques - ou par tout un chacun - il mettra un frein à

ses propres tendances désapprobatrices. Ainsi, l'approbativité tend à refréner la

désapprobation - ou du moins les manifestations de celle-ci - au moyen de la

désapprobation. Voilà quelques-unes des tortuosités résultant du fait que l'on
peut diriger l'approbation ou la désapprobation sur elles-mêmes ».30

29 Cf. Lovejoy, op. cit., p. 218.
30 Ibid., p. 94-95.



Réflexions sur l'amour-propre 237

Un autre exemple bien connu de paradoxe associé à l'approbativité
est celui de l'orgueil qui se cache par orgueil ou «qui s'abaisse pour
s'élever».31 Comme l'écrit La Bruyère :

«Les hommes, dans le cœur, veulent être estimés, et ils cachent avec soin l'envie

qu'ils ont d'être estimés; parce que les hommes veulent passer pour
vertueux, et que vouloir tirer de la vertu tout autre avantage que la même vertu, je
veux dire l'estime et les louanges, ce ne serait plus être vertueux, mais aimer
l'estime et les louanges, ou être vain : les hommes sont très vains, et ils ne haïssent

rient tant que de passer pour tels »,32

Le paradoxe est analysé de manière particulièrement pénétrante par
Lovejoy lorsqu'il observe que «l'approbation de Jacques exerce une
influence réelle sur le comportement de Jean par la voie de l'approbativité

de Jean. Par conséquent, dans la mesure où l'approbativité est
désapprouvée, l'approbation travaille contre elle-même, tendant à affaiblir
la force à travers laquelle elle fonctionne. Elle est probablement
incapable de réduire substantiellement le désir subjectif, mais elle force ce
désir à se cacher, faisant ainsi naître des dissimulations à foison ; et elle
prive ainsi cet utile désir de certaines de ses gratifications naturelles.
Selon moi, il faudrait désapprouver la désapprobation de l'approbativité,

ou des manifestations franches de celles-ci».33
En réalité, la désapprobation de l'approbativité est sélective: elle

paraît moins fréquente et virulente à l'égard du versant négatif de

l'approbativité (la peur de la désapprobation) et elle est facilement provoquée

par le désir de faire admirer des qualités ou des actes « moraux »

ou réputés tels, tandis que dans les mondes de l'art ou du sport, par
exemple, elle est légitimée et même applaudie.

Lovejoy a beau désapprouver la désapprobation du désir d'estime,
les raisons inclinant à considérer que l'approbativité porte en elle les

germes d'un vice n'en existent pas moins. Pascal repère la plus
profonde d'entre elles, à savoir le fait que le désir d'approbation, d'estime,
d'admiration ou de gloire, «déréalise» la vie du sujet de ce désir, au

31 Cf. La Rochefoucauld, n° 254: «L'humilité n'est souvent qu'une feinte
soumission, dont on se sert pour soumettre les autres; c'est un artifice de
l'orgueil qui s'abaisse pour s'élever; et bien qu'il se transforme en mille manières,
il n'est jamais mieux déguisé et plus capable de tromper que lorsqu'il se cache

sous la figure de l'humilité». Ci-dessous je propose de distinguer l'«orgueil
caché», la «fausse humilité» et l'hypocrisie proprement dite.

32 La BRUYERE, Les Caractères, De l'homme, n° 65.
33 Lovejoy, op. cit., p. 97-98.



238 Daniel Pinkas

point que « la substance de son être a été convertie en l'image plus ou
moins illusoire qu'il se fait de l'image que les autres se font de lui » :34

« Nous ne nous contentons pas de la vie que nous avons en nous et en notre propre

être : nous voulons vivre dans l'idée des autres d'une vie imaginaire, et nous
nous efforçons pour cela de paraître. Nous travaillons incessamment à embellir
et conserver notre être imaginaire et négligeons le véritable. Et si nous avons ou
la tranquillité, ou la générosité, ou la fidélité, nous nous empressons de le faire
savoir, afin d'attacher ces vertus-là à notre autre être, et les détacherions plutôt
de nous pour les joindre à l'autre; nous serions de bon cœur poltrons pour
acquérir la réputation d'être vaillants».35

Une des principales raisons des camouflages de l'approbativité est
clairement identifiée dans ce passage, ainsi que dans celui de La Bruyère

précédemment cité: nos désirs d'approbation sont d'abord et
surtout des désirs de paraître vertueux, de donner l'image de l'excellence,
etc. ; et ils sont en quelque sorte repoussés dans la clandestinité par la
reconnaissance, plus ou moins tacite, mais largement répandue, du
caractère fantomatique de ce dont ils sont capables de se satisfaire : point
n'est besoin d'être vertueux ou d'exceller réellement; le simulacre de la
vertu ou de l'excellence peut suffire, pourvu que l'on sache donner le

change. En somme, les hommes avides d'approbation ont aliéné leur

propre être :

« Sapiunt ex ore alieno, petuntque
Res ex auditis potius quam sensibus ipsis. »36

C'est bien parce que l'approbativité peut être vicieuse, au sens

indiqué ci-dessus, que le désir d'estime de soi se manifeste parfois, aux
dires de Lovejoy, comme «une révolte de l'individu contre sa propre
approbativité» :37 l'estime de soi de l'individu se rebelle contre
l'emprise, jugée humiliante ou aliénante, que les opinions ou les sentiments
d'autrui pourraient exercer sur lui. L'indépendance (réelle, imaginaire
ou feinte) à l'égard de l'estime des autres est donc un motif fréquent
d'estime de soi. La Rochefoucauld fait remarquer à ce propos que
«l'orgueil se dédommage toujours et ne perd rien lors même qu'il
renonce à la vanité».38 Etant donné que se croire inaccessible à l'amour-

34 Ibid., p. 228.
35 Pascal, Pensées, n° 147.
36 LUCRECE, De Rerum Natura, V, 1132-1133; «Ils goûtent les choses par la

bouche d'autrui et règlent leurs goûts sur ce qu'ils entendent dire plutôt que sur
le témoignage de leurs propres sens ».

37 Lovejoy, op. cit., p. 100.
38 La Rochefoucauld, op. cit., n° 33.



Réflexions sur l'amour-propre 239

propre le flatte, on en vient à conclure, par un de ces renversements
paradoxaux répertoriés par les moralistes, qu'il peut y avoir de l'humilité
dans l'aveu et l'acceptation de la dépendance dans laquelle nous met
l'approbativité.

Ce qui complique encore les choses, c'est que la réprobation sociale

qui s'attache à F auto-satisfaction est souvent au moins égale à celle
qu'encourt l'approbativité ; et nul n'ignore que si l'on aspire aux
gratifications que la seconde est susceptible d'offrir, il est préférable de ne pas
laisser libre-cours aux manifestations de la première. (Cette observation
suggère une distinction entre diverses formes d'insincérité : l'hypocrisie
proprement dite, consistant à octroyer à autrui des compliments que
l'on sait excessifs ou immérités ; l'orgueil caché, consistant à s'abstenir
d'exprimer l'estime de soi, y compris dans des cas où elle serait justifiée

; la fausse humilité, consistant à exprimer une mésestimation excessive

et/ou feinte de soi).
L'approbativité, et tout particulièrement l'approbativité émulative,

est, selon John Adams, « une passion illimitée et insatiable », autant dire
une passion singulièrement irrationnelle: «Jamais aucun homme n'est
satisfait de la portion d'admiration humaine qui lui est échue [...]. L'homme

en redemande constamment, même lorsqu'il est sans rivaux».39 Le
cas du désir d'estime de soi est, de ce point de vue, un peu différent,
dans la mesure où les modalités de satisfaction du désir sont (souvent)
régies par ce qu'Elster nomme «la contrainte de consistance».40 Le
besoin d'auto-estime se trouve, pour ainsi dire, pris au piège de la réciprocité:

il est difficile' d'accepter certaines normes d'approbation ou de

désapprobation pour s'auto-évaluer, et de les récuser quand il s'agit de

juger les autres (et inversement). La contrainte de consistance instaure
donc une tendance à la convergence des normes applicables à autrui et à

soi. Cette contrainte est certes puissante, mais pas absolue ; car même
si, en principe, la conscience d'avoir transgressé la contrainte nuit à

l'estime de soi (la justice étant, après tout, une vertu), un individu animé
d'une auto-approbativité suffisamment forte réussira toujours à inventer
des raisons, ou plutôt des rationalisations, aussi ingénieuses que
sophistiques, de déroger à la norme commune.

Les remarques qui précèdent, quelque fragmentaires et sommaires

qu'elles soient, suffisent à illustrer le caractère labyrinthique du domaine

des «émotions sociales» et à corroborer l'impression, exprimée par

39 Adams, op. cit., p. 248-249.
40 ELSTER, Alchemies of the Mind: Rationality and the Emotions, p. 247-249.



240 Daniel Pinkas

George Santayana, que «la société est un tissu d'ambitions et de jalousies

impitoyables, atténuées par une amabilité passablement subsidiaire»41

et qu'au fond, la psyche humaine est «un fardeau pour elle-même,
une terrible contrainte intérieure, une source d'anxiété, poussant à monter

la garde, à traquer, à posséder».42 Parmi les philosophes du XX"
siècle, l'auteur de ces citations est sûrement un de ceux qui auront le plus
insisté sur l'idée que le détachement et le désintéressement sont des

possibilités réelles pour l'être humain. Pour lui, une des fonctions
essentielles de la philosophie a toujours été, et devrait continuer à être, de

nous aider à desserrer, au moins par intermittence, l'étreinte de l'amour-
propre. Mais Santayana était-il vraiment le spectateur détaché de sa

propre vie qu'il prétendait être Lovejoy en doute :

«Une lecture assidue de la presque totalité des écrits philosophiques de Santayana,

qui était un esprit pénétrant, ne m'a pas laissé l'impression qu'il n'avait
pas conscience d'écrire dans un style original et brillant, ni qu'il ne prenait aucun
plaisir à le faire, ni qu'il n'avait aucune intention ou aucun espoir d'avoir, par la
publication de ses livres, un effet sur les opinions et le comportement d'autrui -
au moins pour ce qui est de causer l'acte physique d'achat de ses livres».43

Lovejoy réagit ici un peu comme Platon et d'autres réagissaient,
semble-t-il, aux professions de mépris de l'opinion d'autrui dont Dio-
gène était coutumier: il signale que les protestations d'indifférence à

l'approbation sont autant de manifestations, détournées mais néanmoins
ostensibles, d'approbativité. Le paradoxe du détachement comme motif
d'amour-propre incite à penser que celui-ci est inextirpable, vu qu'il
parvient à se nourrir de son propre contraire; de sorte que ceux qui
nous proposent une extirpation de nos motivations égotistes sont peut-
être en train de nous proposer quelque chose d'analogue à ce que serait,
en chirurgie, une ablation du cerveau.

41 G. SANTAYANA, Soliloquies in England, Londres, Constable & Co., 1922,

p. 108.
42 G. Santayana, Realms of Being, New York, Scribner's Sons, 1942, p. 341.
43 Lovejoy, op. cit., p. 108.


	Réflexions sur l'amour-propre

