Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 59 (2000)

Artikel: Réflexions sur I'amour-propre
Autor: Pinkas, Daniel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882935

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882935
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia philosophica 59/2000

DANIEL PINKAS

Réflexions sur I’amour-propre'

Lovejoy’s definition of man as « an animal which has an urgent desire for a thought
of a thought » is the starting point of this paper. The first section sets out to assess
the relevance of evolutionary psychology for the understanding of «egotistical »
desires, behavioral propensities and emotions (« amour-propre »); I argue that evo-
[utionary explanations in this field should be understood as highly plausible, yet
hardly testable, « characterological» inferences. The second section expounds sev-
eral basic conceptual distinctions which are put to good use in the third section,
where I explore some of the tortuous relations linking our motivations, in particular
our craving for the esteem of others and our need for self-esteem.

«La vanité est si ancrée dans le ceeur de ’homme,
qu’'un soldat, un goujat, un cuisinier, un crocheteur se
vante et peut avoir ses admirateurs; et les philosophes
mémes en veulent; et ceux qui écrivent contre veulent
avoir la gloire d'avoir bien écrit; et ceux qui le lisent
veulent avoir la gloire de I'avoir lu; et moi qui écris
ceci, ai peut-étre cette envie; et peut-étre que ceux qui
le liront...»

Blaise Pascal, Pensées, n® 150

Dans la derniére partie de son récent ouvrage intitulé Alchemies of the
Mind,? Jon Elster étudie les transformations ou «transmutations » qui
rendent possible notre auto-aveuglement au sujet de nos véritables mo-
tivations. Ainsi, pour citer les cas de figure les plus classiques, I'intérét
sait se muer en raison («L’intérét parle toutes sortes de langues, et joue
toutes sortes de personnages, méme celui de désintéressé »3), la passion
en raison (particulierement lorsqu’interviennent des émotions a valence
négative comme 1’envie ou la jalousie) et I'intérét en passion (par

1 Je tiens a remercier trés vivement Bernard Baertschi et Stefan Imhoof pour leurs
corrections, objections et suggestions, ainsi que pour leurs précieux encourage-
ments.

2 J. ELSTER, Alchemies of the Mind : Rationality and the Emotions, Cambridge,
CUP, 1999.

3 LA ROCHEFOUCAULD, Maximes, n° 39.



226 Daniel Pinkas

exemple quand I'intérét pécuniaire se transforme en passion amoureuse
pour dissimuler un mariage d’argent). Elster souhaiterait dépasser la
métaphore de la transmutation alchimique, et fournir un cadre théorique
pouvant rendre compte des différents roles joués par les motivations
dans les processus qu’il décrit. Mais il estime que nous ne disposons, a
I’heure actuelle, d’aucune théorie satisfaisante de ces transformations
psychiques; ni la théorie freudienne des mécanismes de défense, ni
celle de la dissonance cognitive de Festinger,* qui sont aujourd’hui les
deux théories dominantes, ne lui paraissent recevables: la premicre
parce qu’elle est tout simplement «trop obscure pour étre utile»,’ la
seconde parce qu’elle ne mentionne méme pas les émotions parmi les
facteurs dynamiques pouvant induire une réduction de la dissonance.
L’ouvrage d’Elster se termine sur la constatation suivante :

«Il faudrait davantage de travail analytique sur 1’amour-propre6 — le besoin
d’estime et d’estime de soi. L’amour-propre est le moteur des alchimies de
I’esprit — tromperie émotionnelle et duperie de soi-méme — qui composent en
grande partie le sujet de ce livre. Si la tromperie est un phénomeéne relativement
simple et direct, les croyances auto-illusionnantes sur les émotions et le role de
I’émotion dans 1’ auto-illusion demeurent des énigmes théoriques ».7

A vrai dire, ce n’est pas seulement I’auto-aveuglement, mais le désir
lui-méme d’estime et d’estime de soi, qui constitue un élément passa-
blement énigmatique de la nature humaine. Comme le dit le théologien
Jacques Abbadie, il n’est pas facile de découvrir «la premicre et la plus
ancienne raison pour laquelle nous aymons a étre estimés ».% L’on aurait
tort, en particulier, de s’imaginer que la prédominance de ce trait sin-
gulier de I’étre humain est simplement explicable en tant que consé-
quence d’un désir que nous partageons avec d’autres animaux, a savoir
«la volupté», ou amour du plaisir; car s’il est sans doute vrai que
I’estime nous parait désirable parce que du plaisir s’y attache, la ques-
tion qui devrait d’abord retenir notre attention est précisément de savoir

4 Cf. L. FESTINGER, A Theorv of Cognitive Dissonance, Stanford, Stanford UP,
1957. La théorie de Festinger peut étre résumée en disant que lorsqu’une inco-
hérence ou une tension entre divers éléments du «systéme cognitif » d’un sujet
est source d’inconfort psychique, un mécanisme mental tend & ajuster (incon-
sciemment) I'un ou plusieurs de ces éléments, de maniére a réduire la disso-
nance ou a restaurer 1I’harmonie.

ELSTER, op. cit,, p. 367.

En francais dans le texte.

Ibid., p. 417.

J. ABBADIE, L’Art de se connoistre soy-méme [1698], cité par A.O. LOVEJOY,
Reflections on Human Nature, Baltimore, Johns Hopkins Press, 1961, p. 160.

oo~ ONWn



Réflexions sur I’amour-propre 227

pourquoi du plaisir 8’y attache. Peut-€tre la proposition «I’étre humain
désire I’estime (des autres et de soi) » est-elle plus ou moins axiomatique
et toute tentative de la « fonder » est-elle condamnée a invoquer des prin-
cipes aussi métaphysiques que le conatus spinoziste, le Vouloir-vivre
schopenhauerien ou la Volonté de Puissance nietzschéenne ?

1. L’amour-propre et I’évolution

Il peut paraitre surprenant qu’Elster n’envisage a aucun moment que la
théorie de I’évolution par sé€lection naturelle puisse fournir un cadre
théorique général susceptible d’éclairer, d’approfondir, voire de systé-
matiser, une réflexion sur I’amour-propre. Ce qu’il reproche, d’une ma-
ni¢re générale, aux explications évolutionnistes des émotions et des pro-
pensions comportementales qui leur sont liées, est leur nature «haute-
ment spéculative »,° le fait qu’elles semblent se contenter de proposer
de simples narrations a la place des preuves empiriques et des hypo-
théses sur les mécanismes que I’on serait en droit d’attendre d’une dis-
cipline scientifique en bonne et due forme. Ainsi, pour reprendre 1’ex-
emple (caricatural) d’Elster, on ne peut espérer progresser dans notre
compréhension de phénomenes tels que la vendetta ou le duel en se
contentant de postuler des « génes vengeurs » qui prédisposeraient ceux
qui en sont porteurs a se venger lorsque leurs intéréts reproductifs se-
raient menacés. Il s’agit d’une critique fort répandue de 1’approche
«adaptationniste » en biologie et en psychologie: celle-ci serait «trop
facile », trop ad hoc.'°

Je n’ai pas I’'intention, dans ce qui suit, de défendre en détail la
thése selon laquelle, pour commencer a répondre a certaines de nos per-
plexités les plus tenaces au sujet des motivations humaines, nous avons
intérét a ne pas négliger les recherches récentes sur 1’évolution de la
coopération, de I’altruisme réciproque, et de I’altruisme tout court, qui
relevent a la fois du champ de ce que I'on appelle aujourd’hui la psy-
chologie évolutionniste et de la biologie théorique.!! Il est entendu que

9 ELSTER, op. cit, p. 217.

10 Voir, sur ce point, D. DENNETT, Darwin's Dangerous Idea, Londres — New
York, Allen Lane (The Penguin Press), 1995, ch. 9 et 10.

11 Voir, par exemple, R. DAWKINS, Le Géne égoiste, trad. L. Ovion, Paris, Odile
Jacob, 1996; J.H. BARKOW, L. COSMIDES & J. TOOBY (dir.), The Adapted
Mind : Evolutionary Psychology and the Generation of Culture, Oxford, OUP,
1992; R.L. TRIVERS, «The evolution of reciprocal altruism», in Quarterly



228 Daniel Pinkas

les conclusions que ces recherches cautionnent ne jouissent ni du statut
de conséquences déductives, ni de celui de généralisations nomologi-
ques, ne serait-ce qu’en raison de la nature historique de toute enquéte
darwinienne sur les origines. Il s’agit plutét de propositions plus ou
moins vraisemblables, basées sur des arguments que 1’on pourrait quali-
fier de «caractérologiques » en raison de la possibilité qu’ils offrent de
tirer (conditionnellement) certaines conclusions concernant les carac-
teres que devraient posséder certaines entités (geénes, individus, voire
groupes d’individus) pour survivre et se reproduire dans un monde ou
certaines parmi les variantes de ces entités jouissent d’avantages sélec-
tifs. Pour expliquer a quel type d’argument nous avons affaire, Richard
Dawkins propose ’analogie suivante : «Si on nous disait qu’un homme
a vécu une vie longue et prospere parmi les gangsters de Chicago, nous
pourrions deviner quel genre d’homme il était. Nous pourrions nous
attendre a ce qu’il ait des qualités comme la rigueur, la gachette rapide
et la capacit€ a s’entourer d’amis loyaux ».!'2 Un des enseignements « ca-
ractérologiques » de base du néo-darwinisme peut étre exprimé sous
une forme assez brutale en disant qu’«en régle générale, un biologiste
moderne qui observe un animal dont les actions profitent a un autre in-
dividu fait la supposition soit que 1’animal est manipulé par cet autre,
soit qu’il se comporte de maniere subtilement égoiste ».13

Selon un argument « caractérologique » bien connu, le fait que 1’€tre
humain soit une créature sociale capable d’échanges réciproques condi-
tionne, au moins en partie, le type d’émotions «sociales » — et de mani-
festations de celles-ci — qui lui sont propres. En effet, si, d’une part, la
décision de poursuivre ou de suspendre une série d’échanges dépend de
maniere cruciale, chez des animaux intelligents, de 1’évaluation de la
fiabilité du partenaire; si, d’autre part, I’espéce humaine se singularise
par l'intensité des échanges réciproques entre individus sans liens di-
rects de parenté, il parait raisonnable de se demander en quoi cela peut
éclairer cette autre anomalie biologique que représente «un animal
ayant le désir pressant de la pensée d’une pensée »,!4 ¢’est-a-dire un ani-
mal qui se soucie de ce que les autres — inconnus compris — pensent de

Review of Biology, 46, 1971 ; M. RIDLEY, The Origins of Virtue, London, Pen-
guin Books, 1997.

12 R. DAWKINS, op. cit.,, p. 18-19.

13 J. PARADIS & G. WILLIAMS, Evolution and Ethics: T. H. Huxley’s Evolution
and Ethics with New Essays on its Victorian and Sociobiological context, Prin-
ceton, Princeton UP, 1989.

14 LOVEIOY, op. cit., p. 92.



Réflexions sur I’amour-propre 229

lui et qui est capable de tirer plaisir de la pensée que les pensées d’autrui
portant sur lui sont favorables. De méme, il ne parait pas déraisonnable
de s’interroger sur 1’existence possible (et la nature précise) d’un lien
« caractérologique » entre, d’un cdté, le fait que partout les gens s’éver-
tuent a obtenir, moyennant des sacrifices souvent considérables, autorité,
dignité, dominance, distinction, estime, rang, prééminence, réputation,
respect ou statut et, de I’autre coté, la double observation que chez nos
cousins primates vivant en groupe, une position dominante dans une
hiérarchie est systématiquement convertible en davantage d’accouple-
ments (donc en succes reproductif) et que d’un point de vue biologique
ce qui compte, en dernier ressort, ¢’est précisément le succes reproduc-
tif. Si I’on songe, de surcroit, que chez les primates la taille de I’animal,
indice d’une capacité supérieure au combat, est un facteur important
pour I’obtention d’une position dominante dans une hiérarchie de miles,
on pourrait s’enhardir jusqu’a proposer spéculativement une explication
évolutionniste de faits aussi surprenants (si ce sont des faits) que la co-
variation du salaire et de la taille chez les hommes américains (600
dollars par pouce!), mise en évidence par Frieze, Olson et Good ou la
victoire du candidat le plus grand dans vingt des vingt-quatre élections
présidentielles américaines entre 1904 et 1996.1°

Ces remarques ne prétendent en aucune fagon montrer qu’il y a des
inférences siires permettant de passer de la constatation de I’universalité
d’un comportement humain ou de son occurrence chez des animaux phy-
logénétiquement proches de nous, a I’affirmation de I’existence d’une
prédisposition génétique pour ce comportement particulier. Bien au
contraire : de telles inférences sont toujours problématiques, en premier
lieu parce que de nombreux comportements sont découverts et adoptés
de maniére indépendante par les étres humains, grice a leur intelligence
générale, en tant qu’ils constituent des solutions excellentes et « naturel-
les » a certains problemes. Comme I’explique Dennett :

«Pour autant que je sache, dans chaque culture étudiée par les anthropologues,
les chasseurs brandissent leurs lances pointe en avant, mais de toute évidence
ceci n’établit pas qu’il existe un gene du <brandissement des lances pointe en
avant», qui approcherait du point de fixation dans notre espéce ».16

15 Voir, respectivement, sur ces deux points, I. H. FRIEZE, J.E. OLSON & D.C.
GooD, «Perceived and actual discrimination in the salaries of male and female
managers», in Journal of Applied Social Psychology, n° 20, 1990 et B.J. EL-
LIS, «The evolution of sexual attraction: evaluative mechanisms in women », in
J.H. BARKOW, L. COSMIDES & J. TOOBY, op. cit., ch. 6.

16 D. DENNETT, Darwin's Dangerous Idea, p. 486.



230 Daniel Pinkas

Dans des cas de ce genre, la non-stupidité générale de I’espece fournit
une explication amplement suffisante. De fait, les mémes considérations
qui jouent en faveur d’une explication en termes de sélection naturelle
chez les animaux non humains — utilité manifeste, caractére indiscuta-
blement «raisonnable» de la conception — jouent contre I’invocation
d’une telle explication dans le cas du comportement humain.!” C’est
pourquoi les comportements dont on cherche a rendre compte au mo-
yen d’hypotheses génétiques, devraient étre, d’apres E. O. Wilson, «les
moins rationnels du répertoire humain [...], en d’autres mots, ils de-
vralent impliquer les phénomeénes biologiques innés les moins suscepti-
bles d’€tre imités par la culture ».!® Contrairement a Elster, 1l me semble
justement que la question de savoir si I’amour-propre et ses manifes-
tations font partie de ces derniers mérite d’étre posée — et la dose d’ir-
rationalité caractéristique, comme nous le verrons, des croyances et des
comportements dont I’amour-propre est le ressort principal, inclinerait
plutdt a y répondre par ’affirmative. S’agissant d’une enquéte qui porte,
apres tout, sur la nature humaine, et compte tenu du fait que les prin-
cipes qui sont en vigueur dans le reste du monde biologique doivent
€galement I’€tre, sous une forme ou une autre, chez I’homme,!® j’ai de
la peine a croire que les explications évolutionnistes puissent étre entie-
rement dépourvues de pertinence dans le domaine qui nous intéresse.
Mais c’est précisément la conclusion que seront tentés de tirer ceux qui
ne pergoivent guere de différence entre les arguments « caractérologi-
ques » suggérés par la biologie et I’invocation du conatus, du Vouloir-
vivre ou de la Volonté de Puissance. Je n’insisterai cependant pas da-

17 Ibid., p.487.

18 E.O. WILSON, On Human Nature, Cambridge (Mass.), Harvard UP, 1978,
P35,

19 Comme le remarque Matt Ridley (The Red Queen: Sex and the Evolution of
Human Nature, Londres, Penguin Books, 1993, p. 9): «Si la capacité humaine
a passer outre aux impératifs de I’évolution a évolué, alors il faut bien que les
génes y aient trouvé un avantage ». Cette formule signifie deux choses: d’abord,
que si, a la longue, un groupe humain adoptait des pratiques culturelles ayant
des effets désastreux sur le patrimoine génétique humain, ce patrimoine dispa-
raitrait; ensuite, que si les capacités qui rendent possibles la transmission cultu-
relle et une certaine émancipation a I’égard d’impératifs biologiques étroits ont
une base biologique, alors I’existence et les propriétés de cette base biologique
relevent du champ d’explication de la théorie néodarwinienne (dont la these
centrale est que les organismes individuels ont la capacité de survivre et de se
reproduire dans leur environnement parce qu'ils ont été «construits» par des
génes qui ont survécu dans le méme environnement pendant de nombreuses gé-
nérations, sous la forme de copies dans d’autres organismes).



Réflexions sur I’amour-propre 231

vantage sur cet aspect des choses, car le travail analytique sur I’amour-
propre qu’Elster appelle de ses voeux peut €tre utilement poursuivi sur
un mode plus descriptif et moins litigieux.

2. Quelques distinctions utiles

Selon Elster, I’apport spécifique des moralistes francais, de Montaigne
a La Bruyere, a la compréhension des émotions, a été d’avoir attiré pour
la premic¢re fois I’attention sur certains de leurs effets causaux com-
plexes sur le jugement, sur d’autres émotions et sur le comportement.
Elster n’hésite pas a déclarer que «les vues de La Rochefoucauld sur
les motivations et la cognition inconscientes ont probablement plus de
valeur que tout ce que 1’on peut trouver dans la psychologie du ving-
tieme siecle ».20 Quoique je ne sois pas en mesure de me prononcer de
manieére aussi globale et catégorique qu’Elster sur cette derniére, j’ai
tendance a penser qu’il a raison. Il n’empéche que certains termes gé-
nériques employés par les maitres francgais de I’observation psychologi-
que, comme «orguell » et «amour-propre », recouvrent des phénome-
nes affectifs distincts, ce qui a pour conséquence de rendre équivoques
les propositions dans lesquelles ils figurent. Dans ce qui suit, je me pro-
pose de rappeler quelques distinctions conceptuelles dont les moralistes
du XVII' et XVIII® siécles ne tiennent pas toujours compte de maniére
systématique. Certaines de ces distinctions sont reconnues et utilisées
par Elster dans son chapitre sur «les émotions avant la psychologie »,
d’autres non; la plupart se retrouvent, en revanche, quoique dissémi-
nées dans le corps de ’ouvrage, dans les Reflections on Human Nature
d’Arthur O. Lovejoy.

Une premiére distinction, importante quoique souvent négligée, est
celle qu’établit Lovejoy entre deux types de motivations: certains dé-
sirs, que 1’on peut appeler désirs de buts, ont pour objet des valeurs ter-
minales, ¢’est-a-dire des fins d’actions ; d’autres, les désirs de rdles, ont
pour objet des valeurs adjectivales, c’est-a-dire des qualités ou adjectifs
imputables a ’agent en tant qu’agent.?' Certaines actions peuvent étre
déterminées indifféremment par I’un ou I’autre type de désir ou résulter
du renforcement de I’'un par I’autre. Par exemple, le désir de me sentir
bien demain matin (valeur terminale) peut n’étre pas suffisant pour me
dissuader de manger une tranche supplémentaire de géteau ; mais le désir

20 ELSTER, op. cit,, p. 84.
21 Cf. LoVEIOY, Reflections on Human Nature, p. 79-81.



232 Daniel Pinkas

de ne pas €étre (ou sembler étre) un glouton (valeur adjectivale), peut
m’aider a atteindre ce vertueux résultat. Dans d’autres cas, les deux espe-
ces de motivation tendent vers des actions opposées : son désir de vivre
(ou de ne pas souffrir) incite le prisonnier a donner ses camarades sous
la torture ; son désir de ne pas €tre un traitre, I’incite a la soutenir. Cette
distinction souléve immédiatement deux questions. Les désirs du pre-
mier type sont-ils toujours plus puissants que ceux du second ? Les dé-
sirs du second type sont-ils réductibles a ceux du premier ? Les exemples
cités suggerent fortement que la réponse doit, dans les deux cas, étre né-
gative. Quoi qu’il en soit, une telle distinction, difficilement applicable
au comportement d’animaux dépourvus de langage, joue un rdle central
dans I’analyse des motivations et, plus généralement, de la vie morale,
des étres doués de langage et de conscience de sol que nous sommes.

Pour Lovejoy, comme nous I’avons vu plus haut, ’homme est «un
animal ayant le désir pressant de la pensée d’une pensée». Ce désir
d’un genre trés particulier en fait, incontestablement, « un membre sin-
gulier du régne animal ».22 Lovejoy emprunte a la phrénologie le terme
d’«approbativité » (approbativeness) pour désigner ce désir qui a pour
objet une pensée de soi-méme en tant qu’objet des pensées ou des sen-
timents d’autrui. L’ approbativité se présente sous trois formes (ou pos-
sede trois degrés) entre lesquels la différenciation est aisée: a) le désir
d’étre «remarqué» ou au moins de ne pas étre négligé ou passer in-
apercgu ; b) le désir d’étre 1’objet d’attitudes affectives (telles que sym-
pathie, affection ou amour) sans que celles-ci impliquent nécessaire-
ment un jugement évaluatif sur leur objet; c) le désir que d’autres aient
ce que 1’on appelle communément « une bonne opinion» de nous.? Les
notions de vrai et de faux interviennent dans c¢), qui suppose un juge-
ment, mais pas nécessairement dans b).

Bien entendu, le pendant négatif de I’approbativité — aversion de la
désapprobation d’autrui — existe également et constitue un ressort mo-
tivationnel tout aussi puissant. Ainsi, La Rochefoucauld fait figurer «la
crainte de la honte » aux cotés de «I’amour de la gloire » parmi les cau-
ses du courage.?* Lovejoy note, exemples a I’appui, la curieuse tendan-

22 Ibid,; p. 92

23 Cf. ibid., p. 88. Lovejoy emprunte cette distinction a John Adams (The Life and
Works of John Adams, Boston, Little Brown, 1851-1865, vol. VI, p.248).

24 LA ROCHEFOUCAULD, Maximes, n° 213: «amour de la gloire, la crainte de
la honte, le dessein de faire fortune, le désir de rendre notre vie commode et
agréable, et ’envie d’abaisser les autres, sont souvent les causes de cette valeur
si célebre parmi les hommes ».



Réflexions sur I’amour-propre 233

ce, parmi les analystes de la motivation, a privilégier I’'un de ces aspects
au détriment de I’autre : ceux qui ont un vif sentiment de la puissance de
I’«amour de la gloire » sont en général nettement moins sensibles a cel-
le de la crainte de la désapprobation et du mépris, et vice-versa. Locke
est un des rares auteurs a reconnaitre explicitement les deux formes,
positive et négative, de I’approbativité, bien qu’il ait estimé que des deux,
c’est la deuxiéme qui est la plus courante et la plus puissante.?> De toute
évidence, la crainte de la désapprobation suppose I’existence d’une
propension corrélative a réprouver, censurer ou blamer que 1’on pourrait
nommer, par analogie avec |’approbativité, la « désapprobativité ».

Un trait caractéristique de I’approbativité, maintes fois relevé par les
moralistes, découle de sa définition comme désir de la pensée d’une
pensée : le plaisir que la satisfaction de ce désir procure dépend de la
croyance de A relative aux pensées de B portant sur A ; or ces derniéres
ne font pas obligatoirement partie des données publiques pouvant étre
citées a I'appui de la croyance de A; le risque que la croyance de A
provienne d’une erreur ou d’une illusion est donc toujours réel — et pro-
portionnel a I’intensité du désir en question.

L’étre humain n’aime pas seulement que 1’on pense du bien de lui.
Il désire aussi penser du bien de lui-méme. Lovejoy nomme auto-ap-
probativité (self-approbativeness) ce désir d’estime de soi. Il est curieux
qu’une distinction aussi évidente ne soit pas systématiquement reflétée
dans la terminologie traditionnelle: «amour-propre », «vanité», «Or-
gueil » peuvent, en effet, désigner I’'un ou 'autre de ces désirs, parfois
leur somme logique. Le contexte, il est vrai, permet souvent, mais pas
toujours, de faire les discriminations nécessaires. Je reviendrai plus loin
sur les rapports compliqués qu’entretiennent ces deux types de désir.

25 Cf. ). LOCKE, Essay Concerning Human Understanding, livre 11, ch. 28, § 10—
12, et en particulier la fin du § 12: «De dix mille hommes, il ne s’en trouvera
pas un seul qui ait assez de force et d’insensibilité d’esprit pour pouvoir sup-
porter le blime et le mépris continuel de sa propre coterie ; et I’homme qui peut
étre satisfait de vivre constamment décrédité et en disgrice aupres de ceux-la
méme avec qui il est en société, doit avoir une disposition d’esprit fort étrange,
et bien différente de celle des autres hommes. Il s’est trouvé bien des gens qui
ont cherché la solitude, et qui s’y sont accoutumés: mais personne, a qui il soit
resté quelque sentiment de sa propre nature, ne peut vivre en société, continuel-
lement dédaigné et méprisé par ses amis, et par ceux avec qui il converse. Un
fardeau si pesant est au-dessus des forces humaines; et quiconque peut prendre
plaisir 2 la compagnie des hommes, et souffrir pourtant avec insensibilité le
mépris et le dédain de ses compagnons, doit étre un composé bizarre de contra-
dictions absolument incompatibles ».



234 Daniel Pinkas

Notons simplement que 1) de méme qu’il existe une aversion de la dés-
approbation d’autrui, il existe une aversion de la mésestimation de soi
et 2) ’approbativité porte a vouloir tromper les autres, 1’auto-approba-
tivité a se tromper soi-méme.

Le désir d’estime ou d’estime de soi prend parfois la forme particu-
liere d’un désir de supériorité (et d’une aversion a I’égard du sentiment
d’infériorité) auquel Lovejoy réserve le terme d’approbativité ému-
lative. 1’ expression n’est pas tres heureuse dans la mesure ou I’émula-
tion est traditionnellement considérée comme une émotion proche de
I’envie par ses antécédents cognitifs mais qui en differe par les actions
«constructives » auxquelles elle prédispose,?® tandis que I’«approbati-
vité émulative » est censée couvrir toutes les sortes d’états psychiques
complexes, y compris I’envie, qui présupposent que 1’approbation soit
comparative. Alors qu’un argument «caractérologique » tiré de I’évo-
lution peut suggérer des raisons pour lesquelles I’approbation sociale
prend presque toujours une forme comparative, il n’est probablement ni
possible ni utile d’essayer d’en avancer un pour expliquer que le désir
de supériorité trouve si souvent ses gratifications griace a la dépréciation
des qualit€s d’autrui plutot que par I’acquisition de supériorités réelles.
Comme les autres désirs dont nous avons parlé, celui-ci est capable de
manifestations plus ou moins agonistiques et destructrices — et d’autant
plus destructrices, que le désir d’arracher la reconnaissance d’une su-
périorité s’accompagne d’une estime de soi défaillante.

Cette derni¢re remarque touche au theme inépuisable des deux Eris?’
et des effets bénéfiques de I’amour-propre,?® que je ne veux mentionner
ici que pour introduire la distinction entre 1’estime de soi individuelle et

26 Cf. ARISTOTE, Rhétorique, trad. M. Dufour, Paris, Les Belles Lettres, 1967,
1388a33-36: «L’émulation est une passion honnéte et de gens honnétes, tandis
que I’envie est une passion vile et de gens vils; car I'un se met, par émulation, en
état d’obtenir ces biens ; I’autre, par envie, empéche le prochain de les avoir ».

27 Cf. HESIODE, Les Travaux et les Jours, trad. P. Mazon, Paris, Les Belles Lettres,
1986, v. 11-22: «Ne disons plus qu’il n’est qu’une sorte de Lutte: sur cette
terre, il en est deux. L'une sera louée de qui la comprendra, 1’autre est a con-
damner. [...] L'une fait grandir la guerre et les discords funestes, la méchante !
[...] Lautre [est] bien plus profitable aux hommes. Elle éveille au travail méme
I’homme au bras indolent ».

28 L’idée paradoxale que les « passions égotistes » sont les principales et méme les
seules sources des conduites que.l’on qualifie habituellement de «morales »,
«vertueuses » ou «altruistes», est un lieu commun omniprésent dans les théo-
ries de la nature humaine au XVII‘ et XVIII® siecles. Voir notamment le poéme
de Bernard de Mandeville: The Fable of the Bees, dont le sous-titre, Private Vi-
ces, Public Benefits, résume le paradoxe.



Réflexions sur I’amour-propre 235

’estime de soi collective. Comme les exigences de la vie en société
obligent souvent I’'individu, dans ses relations a d’autres individus au
sein de son groupe social, a refréner les manifestations de son désir de
penser du bien de lui-méme, ce désir peut encore trouver — et, de fait,
trouve souvent — des satisfactions en se présentant sous une forme col-
lective, lorsque I'individu se congoit comme membre d’un groupe (par
exemple comme citoyen d’un €tat ou supporter d’une équipe) auquel il
s’1dentifie. Ce déplacement (pour employer une terminologie psychana-
lytique qui s’impose presque irrésistiblement dans des cas de ce genre)
s’opere d’autant plus facilement que le désir d’estime de soi que les au-
tres membres du groupe tendent a contrecarrer lorsqu’il s’exprime sous
sa forme individuelle, se trouve au contraire puissamment encouragé,
parce que partagé, lorsqu’il adopte sa forme collective. Lorsque le frein
que P’'incrédulité de I’entourage met habituellement aux illusions de
grandeur produites par les désirs d’estime, d’estime de soi, ou de su-
périorité, n’existe plus, ceux-ci, en devenant collectifs, deviennent du
méme coup une source extraordinairement (et tragiquement) féconde
d’évaluations surfaites de soi et de dépréciations tout aussi exagérées
d’autrui. Je n’ai pas besoin d’insister sur le role que ce type de motiva-
tion joue dans I’histoire de I’humanité, en permettant aux gens de don-
ner libre cours, contre ceux qui sont pergus comme €trangers au groupe,
a des prédispositions (tendance a I’auto-glorification et au rabaissement
d’autrui, a la médisance et a I’envie, désir de dominer et de nuire, etc.)
qui, lorsqu’elles essayent de s’exprimer a I’'intérieur du groupe sont, au
contraire, séverement réprimées.

3. Quelques relations tortueuses

Quel genre de relations les différentes formes de désirs «égotistes »
entretiennent-elles les unes avec les autres? On ne risque guere de se
tromper en qualifiant ces relations de compliquées et méme de tortueu-
ses. Deux remarques liminaires s’imposent a ce sujet :

1) La conscience de soi (quelle que soit I’analyse que 1’on donne de
cette notion) introduit une profonde différence entre le monde émotion-
nel de I’étre humain, qui en est pourvu, et celul des autres animaux :
étre conscient de soi signifie, au minimum, €tre capable d’adopter (oc-
casionnellement), a 1’égard de ses propres appétits, instincts, percep-
tions, émotions, pensées ou actions, une attitude analogue a celle d’un
observateur extérieur. Cette coincidence partielle et occasionnelle de



236 Daniel Pinkas

I’«acteur » et de I’«observateur » est évidemment un facteur important
de complexification (et de théatralisation) de la vie mentale: c’est elle
qui induit les aspects les plus paradoxaux de I’amour-propre explorés
par les moralistes du XVII® et du X VIII siécles.

2) Bien que les différentes variétés de désir associées a 1’amour-
propre puissent étre distinguées analytiquement, dans la pratique elles
sont inextricablement liées les unes aux autres et leurs frontieres tendent
a s’estomper : I’estime.de soi est conditionnée par I’assurance que 1’on
peut avoir de I’estime d’autrui; inversement, 1I’estime d’autrui engendre
I’estime de soi; de plus, ces deux formes d’approbativité se présentent
souvent sous une forme comparative.?

Un compte rendu qui omettrait de mentionner le plaisir et le dé-
plaisir dont s’accompagnent I’approbation et son contraire, resterait for-
cément treés incomplet. Cette dimension «hédoniste » de I’approbation,
combinée au fait que certaines approbations font a leur tour I’objet
d’approbations ou de désapprobations, est a I’origine de complications
en cascade :

«Le plaisir d’approuver et d’exprimer de I’approbation, ou son contraire, peut
résulter (je ne dis pas qu’il résulte toujours) de la satisfaction que cela procure a
I’estime de soi, au sentiment d’importance ou de supériorité de celui qui ap-
prouve [...]. Approuver, et surtout désapprouver, revient a se faire juge de ses
semblables ; et le role de juge est naturellement gratifiant. Or celui qui approuve
ou désapprouve est aussi un objet d’approbation ou de désapprobation pour au-
trui; il y a des approbations d’approbations et méme de 1’attitude approbative
en général. Et Jacques, en tant qu’approbateur ou désapprobateur, peut devenir
I’objet de 1’approbation ou de la désapprobation de Jean, lorsque celui-ci con-
jecture ou soupgonne les motifs sous-jacents ayant pouss€ Jacques a s’€riger en
juge. S’il croit que Jacques — particulierement en désapprouvant ou en condam-
nant — assouvit sa vanité ou son estime de soi ou son désir de se croire meilleur
que d’autres, il y a fort a parier qu’il désapprouvera I’attitude désapprobatrice
de Jacques. Mais ce faisant, il se pourrait que lui-méme soit mi inconsciem-
ment par des motifs foncicrement semblables a ceux qu’il condamne chez Jac-
ques. L'impopularité des personnes hypercritiques, trop portées a désapprouver,
est due en partie au fait qu’on les soupgonne de prendre un plaisir malveillant a
donner si fréquemment libre cours a cet €tat d’esprit, qui va par ailleurs a ’en-
contre des désirs d’approbation des autres personnes. Si, par conséquent, Jean
désire étre approuv€ par Jacques — ou par tout un chacun — il mettra un frein a
ses propres tendances désapprobatrices. Ainsi, ’approbativité tend a refréner la
désapprobation — ou du moins les manifestations de celle-ci — au moyen de la
désapprobation. Voila quelques-unes des tortuosités résultant du fait que 1’on
peut diriger 1’approbation ou la désapprobation sur elles-mémes ».30

29 Cf. LOVEJOY, op. cit., p. 218.
30 Ibid., p.94-95.



Réflexions sur I’amour-propre 237

Un autre exemple bien connu de paradoxe associ€ a 1’approbativité
est celui de 'orgueil qui se cache par orgueil ou «qui s’abaisse pour
s’élever ».3! Comme I’écrit La Bruyere :

«Les hommes, dans le cceur, veulent étre estimés, et ils cachent avec soin I’en-
vie qu’ils ont d’étre estimés; parce que les hommes veulent passer pour ver-
tueux, et que vouloir tirer de la vertu tout autre avantage que la méme vertu, je
veux dire I’estime et les louanges, ce ne serait plus étre vertueux, mais aimer
I’estime et les louanges, ou étre vain: les hommes sont trés vains, et ils ne hais-
sent rient tant que de passer pour tels ».32

Le paradoxe est analysé de maniere particulierement pénétrante par
Lovejoy lorsqu’il observe que «I’approbation de Jacques exerce une
influence réelle sur le comportement de Jean par la voie de 1’approbati-
vité de Jean. Par conséquent, dans la mesure ol I’approbativité est dés-
approuvée, 1’approbation travaille contre elle-méme, tendant a affaiblir
la force a travers laquelle elle fonctionne. Elle est probablement inca-
pable de réduire substantiellement le désir subjectif, mais elle force ce
désir a se cacher, faisant ainsi naitre des dissimulations a foison; et elle
prive ainsi cet utile désir de certaines de ses gratifications naturelles.
Selon moi, il faudrait désapprouver la désapprobation de 1’approbati-
vité, ou des manifestations franches de celles-ci ».33

En réalité, la désapprobation de 1’approbativité est sélective: elle
parait moins fréquente et virulente a I’égard du versant négatif de I’ap-
probativité (la peur de la désapprobation) et elle est facilement provo-
quée par le désir de faire admirer des qualités ou des actes « moraux »
ou réputés tels, tandis que dans les mondes de I’art ou du sport, par
exemple, elle est Iégitimée et méme applaudie.

Lovejoy a beau désapprouver la désapprobation du désir d’estime,
les raisons inclinant a considérer que 1’approbativité porte en elle les
germes d’un vice n’en existent pas moins. Pascal repere la plus pro-
fonde d’entre elles, a savoir le fait que le désir d’approbation, d’estime,
d’admiration ou de gloire, «déréalise » la vie du sujet de ce désir, au

31 Cf. LA ROCHEFOUCAULD, n° 254: « L’humilité n’est souvent qu’une feinte
soumission, dont on se sert pour soumettre les autres; c’est un artifice de 1’or-
gueil qui s’abaisse pour s’élever; et bien qu’il se transforme en mille maniéres,
il n’est jamais mieux déguisé et plus capable de tromper que lorsqu’il se cache
sous la figure de I’humilité ». Ci-dessous je propose de distinguer I’ « orgueil ca-
ché», la «fausse humilité » et I’hypocrisie proprement dite.

32 LA BRUYERE, Les Caractéres, De ’lhomme, n° 65.

33 LOVEJOY, op. cit., p. 97-98.



238 Daniel Pinkas

point que «la substance de son étre a ét€ convertie en I’image plus ou
moins illusoire qu’il se fait de I'image que les autres se font de lui» :34

«Nous ne nous contentons pas de la vie que nous avons en nous et en notre pro-
pre €tre : nous voulons vivre dans I’idée des autres d’une vie imaginaire, et nous
nous effor¢ons pour cela de paraitre. Nous travaillons incessamment a embellir
et conserver notre &tre imaginaire et négligeons le véritable. Et si nous avons ou
la tranquillité, ou la générosité, ou la fidélité, nous nous empressons de le faire
savoir, afin d’attacher ces vertus-1a a notre autre étre, et les détacherions plutdt
de nous pour les joindre a I’autre ; nous serions de bon cceur poltrons pour ac-
quérir la réputation d’étre vaillants ».35

Une des principales raisons des camouflages de I’approbativité est
clairement identifiée dans ce passage, ainsi que dans celui de La Bru-
yere précédemment cité: nos désirs d’approbation sont d’abord et sur-
tout des désirs de paraitre vertueux, de donner ['image de I’excellence,
etc. ; et ils sont en quelque sorte repoussés dans la clandestinité par la
reconnaissance, plus ou moins tacite, mais largement répandue, du ca-
ractere fantdmatique de ce dont ils sont capables de se satisfaire : point
n’est besoin d’étre vertueux ou d’exceller réellement ; le simulacre de la
vertu ou de I’excellence peut suffire, pourvu que 1’on sache donner le
change. En somme, les hommes avides d’approbation ont aliéné leur
propre étre :

«Sapiunt ex ore alieno, petuntque
Res ex auditis potius quam sensibus ipsis. »36

C’est bien parce que 1’approbativité peut €tre vicieuse, au sens in-
diqué ci-dessus, que le désir d’estime de soi se manifeste parfois, aux
dires de Lovejoy, comme «une révolte de I'individu contre sa propre
approbativité » :37 ’estime de soi de I’'individu se rebelle contre I’em-
prise, jugée humiliante ou aliénante, que les opinions ou les sentiments
d’autrui pourraient exercer sur lui. L’indépendance (réelle, imaginaire
ou feinte) a I’égard de I’estime des autres est donc un motif fréquent
d’estime de soi. La Rochefoucauld fait remarquer a ce propos que
«I’orgueil se dédommage toujours et ne perd rien lors méme qu’il re-
nonce a la vanité ».3® Etant donné que se croire inaccessible a 1I’amour-

34 Ibid., p. 228.

35 PASCAL, Pensées, n° 147.

36 LUCRECE, De Rerum Natura, V,1132-1133: «Ils goitent les choses par la
bouche d’autrui et réglent leurs goiits sur ce qu’ils entendent dire plutdt que sur
le témoignage de leurs propres sens ».

37 LOVEIJOY, op. cit., p. 100.

38 LA ROCHEFOUCAULD, op. cit., n° 33.



Réflexions sur I’amour-propre 239

propre le flatte, on en vient & conclure, par un de ces renversements pa-
radoxaux répertoriés par les moralistes, qu’il peut y avoir de I’humilité
dans I'aveu et I'acceptation de la dépendance dans laquelle nous met
I’approbativité.

Ce qui complique encore les choses, ¢’est que la réprobation sociale
qui s’attache a I’auto-satisfaction est souvent au moins égale a celle
qu’encourt I’approbativité ; et nul n’ignore que si I’on aspire aux gratifi-
cations que la seconde est susceptible d’offrir, il est préférable de ne pas
laisser libre-cours aux manifestations de la premiére. (Cette observation
suggere une distinction entre diverses formes d’insincérité : 1’hypocrisie
proprement dite, consistant a octroyer a autrui des compliments que
I’on sait excessifs ou immeérités ; I’orgueil caché, consistant a s’abstenir
d’exprimer I’estime de soi, y compris dans des cas ou elle serait justi-
fiée ; la fausse humilité, consistant a exprimer une mésestimation exces-
sive et/ ou feinte de soi).

[ approbativité, et tout particulierement 1’approbativité émulative,
est, selon John Adams, «une passion illimitée et insatiable », autant dire
une passion singulierement irrationnelle : « Jamais aucun homme n’est
satisfait de la portion d’admiration humaine qui lui est échue [...]. L’hom-
me en redemande constamment, méme lorsqu’il est sans rivaux ».% Le
cas du désir d’estime de soi est, de ce point de vue, un peu différent,
dans la mesure ou les modalités de satisfaction du désir sont (souvent)
régies par ce qu’Elster nomme «la contrainte de consistance ».4° Le be-
soin d’auto-estime se trouve, pour ainsi dire, pris au piege de la récipro-
cité: il est difficile d’accepter certaines normes d’approbation ou de
désapprobation pour s’auto-évaluer, et de les récuser quand il s’agit de
juger les autres (et inversement). La contrainte de consistance instaure
donc une tendance a la convergence des normes applicables a autrui et a
soi. Cette contrainte est certes puissante, mais pas absolue; car méme
si, en principe, la conscience d’avoir transgress€ la contrainte nuit a
I’estime de soi (la justice étant, apres tout, une vertu), un individu animé
d’une auto-approbativité suffisamment forte réussira toujours a inventer
des raisons, ou plutdt des rationalisations, aussi ingénieuses que sophi-
stiques, de déroger a la norme commune.

Les remarques qui précedent, quelque fragmentaires et sommaires
qu’elles soient, suffisent a illustrer le caractére labyrinthique du domai-
ne des «émotions sociales» et a corroborer I’impression, exprimée par

39 ADAMS, op. cit., p. 248-249.
40 ELSTER, Alchemies of the Mind : Rationality and the Emotions, p. 247-249.



240 Daniel Pinkas

George Santayana, que «la société est un tissu d’ambitions et de jalou-
sies impitoyables, atténuées par une amabilité passablement subsidiai-
re »*! et qu’au fond, la psyche humaine est «un fardeau pour elle-méme,
une terrible contrainte intérieure, une source d’anxiété, poussant 8 mon-
ter la garde, a traquer, a posséder ».42 Parmi les philosophes du XX° sié-
cle, I’auteur de ces citations est sirement un de ceux qui auront le plus
insisté sur I'idée que le détachement et le désintéressement sont des
possibilités réelles pour I’étre humain. Pour lui, une des fonctions es-
sentielles de la philosophie a toujours été, et devrait continuer a étre, de
nous aider a desserrer, au moins par intermittence, 1’étreinte de 1’amour-
propre. Mais Santayana était-il vraiment le spectateur détaché de sa
propre vie qu’il prétendait étre 7 Lovejoy en doute :
«Une lecture assidue de la presque totalité des écrits philosophiques de Santa-
yana, qui était un esprit pénétrant, ne m’a pas laissé 1’'impression qu’il n’avait
pas conscience d’écrire dans un style original et brillant, ni qu’il ne prenait aucun
plaisir a le faire, ni qu’il n’avait aucune intention ou aucun espoir d’avoir, par la

publication de ses livres, un effet sur les opinions et le comportement d’autrui —
au moins pour ce qui est de causer I’acte physique d’achat de ses livres ».43

Lovejoy réagit ici un peu comme Platon et d’autres réagissaient,
semble-t-il, aux professions de mépris de 1’opinion d’autrui dont Dio-
géne était coutumier: il signale que les protestations d’indifférence a
|’approbation sont autant de manifestations, détournées mais néanmoins
ostensibles, d’approbativité. Le paradoxe du détachement comme motif
d’amour-propre incite a penser que celui-ci est inextirpable, vu qu’il
parvient & se nourrir de son propre contraire; de sorte que ceux qui
nous proposent une extirpation de nos motivations égotistes sont peut-
étre en train de nous proposer quelque chose d’analogue a ce que serait,
en chirurgie, une ablation du cerveau.

41 G. SANTAYANA, Soliloquies in England, Londres, Constable & Co., 1922,
p. 108.

42 G. SANTAYANA, Realms of Being, New York, Scribner’s Sons, 1942, p. 341.

43 LOVEIOY, op. cit., p. 108.



	Réflexions sur l'amour-propre

