Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 59 (2000)

Artikel: Philosophische Deutung literarischer Beschreibungen von Gefiuihlen
Autor: Pocai, Romano

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882932

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882932
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia philosophica 59/2000

ROMANO POCAI

Philosophische Deutung
literarischer Beschreibungen von Gefiihlen

The contribution wants to make clear that philosophical research cannot do without
literary descriptions of emotions if the existential dimension of these phenomena is
to be appropriately treated. The thesis is initially derived against the horizon of
philosophical theories of emotions, and subsequently applied to an example —
James Joyce’s short story, « The Dead ». An important philosophical reference point
is provided by Heidegger’s theory of the emotions. The contribution ties in to the
latter’s ambitious intention of the salvaging of metaphysical experience, via the
detour of literature.

Die folgenden programmatisch gehaltenen Uberlegungen mochten die
Relevanz literarischer Beschreibungen von Getiihlen fiir eine philosophi-
sche Analyse dieser Phinomene herausstellen. Es soll ansatzweise ge-
zeigt werden, daf literarische Gefiihlsbeschreibungen vornehmlich dann
philosophisch unverzichtbar sind, wenn es gilt, die Subjektivitit der Ge-
fiihle, ihre existentielle Dimension zu thematisieren. Darunter verstehe
ich die Bedeutung, die Gefiihle als und im Rahmen von Grunderfah-
rungen menschlichen Daseins — Angst, Leiden, Indifferenz, Krankheit,
Tod, Gliick, Liebe, um nur einige der wichtigsten zu nennen —, besitzen,
von Erfahrungen, die unser Leben durchherrschen, gleichwohl und ge-
rade deshalb jedoch weitgehend im Hintergrund unseres alltdglichen
Lebensvollzugs verbleiben. Ich werde meine These im Horizont der
Philosophie der Gefiihle entwickeln und an einem Beispiel, der Erzih-
lung « Die Toten » von James Joyce, explizieren.

I

Der wichtigste philosophische Referenzpunkt fiir die existentielle Be-
deutung von Gefiihlen ist nach wie vor die nachhegelsche, vom mittle-
ren und spiten Schelling vorbereitete Lebens- und Existenzphilosophie
von Schopenhauer bis Heidegger und Bloch, mit der sich das Thema
der Emotionen in der Geschichte des abendlidndischen Denkens aller-



156 Romano Pocai

erst als ein emstzunehmender philosophischer Gegenstand durchgesetzt
hat. Gefiihlen, meist alternativ den emotionalen Gesamtdispositionen,
den Stimmungen, oder den je punktuell auftretenden, konkret-gegen-
standsorientierten Affekten, wurde von diesen Denkern zugetraut, die
Basis fiir eine Aufkldrung grundlegender Strukturen menschlichen Da-
seins abgeben zu konnen, so von Schopenhauer der Langeweile, von
Kierkegaard Schwermut, Angst und Verzweiflung, von Bloch Hoffnung
und Angst, von Heidegger schlieSlich Angst und Langeweile.

Den Hohe- und zugleich Endpunkt dieser Bewegung markieren die
beiden zuletzt genannten Autoren deshalb, weil bei ihnen Affekte und
Stimmungen zum Prinzip der Philosophie erkldrt werden. Blochs Phi-
losophie ist im Kern Lebensphilosophie und Affekttheorie, seine Aus-
zeichnung der Hoffnung zum philosophischen Prinzip griindet vor allem
darin, daf} diese den offenen, noch wesentlich unerfiillten Zustand des
Menschen artikuliert und zugleich zu iiberschreiten trachtet.!

Heidegger hat zunichst in Sein und Zeit im Ausgang von den un-
gerichteten Stimmungen eine Analyse der Faktizitit menschlichen In-
der-Welt-Seins vorgelegt. In seiner Freiburger Antrittsvorlesung Was ist
Metaphysik? erlangt dann die sog. « Grundstimmung » der Angst einen
kaum noch zu iiberbietenden fundamentalphilosophischen Status. Die
Zuwendung zu dem in der Tradition der abendlindischen Metaphysik
von Platon bis Hegel tendenziell abgedringten bzw. unterbestimmten
Phinomenbereich der Affekte und Stimmungen verfolgt durchgéingig
das Ziel, fiir die Philosophie die nach Hegel zunehmend in die Kunst
exilierte metaphysische Tétigkeit zuriickzuerobern: Die Angst, so Hei-
degger in Was ist Metaphysik, ist das Phidnomen, in dem sich das
« Grundgeschehen » unseres Daseins offenbart, die Transzendenz, der
Uberstieg iiber « das Seiende im Ganzen », iiber die Welt, in der wir uns
befinden; und in diesem Geschehen fundiert Heidegger nicht nur die
Haltung, in der und aus der heraus wir die «letzte » Frage — « Warum ist
iberhaupt Seiendes und nicht vielmehr Nichts?» — stellen, d.h. fiir
Heidegger: erst eigentlich philosophieren. Dariiber hinaus soll uns die
Welt und all unser innerweltliches, intentionales Verhalten zu Seiendem
vom Geschehen der Transzendenz her allererst durchsichtig werden.?

1 Vgl zur Affekttheorie Blochs: H. FINK-EITEL, «Das rote Fenster. Fragen
nach dem Prinzip der Philosophie von Ernst Bloch», in: Philosophisches Jahr-
buch 95 (1988), S. 320-337.

2 Vgl Was ist Metaphysik?, in: M. HEIDEGGER, Wegmarken, Frankfurt a. M.
*1978, S. 120t .; dazu Verf., Heideggers Theorie der Befindlichkeit. Sein Denken
zwischen 1927 und 1933, Freiburg/Miinchen 1996, S. 90 ff,



Philosophische Deutung literarischer Beschreibungen von Gefithlen 157

Von den kontinentalen Ansiitzen unterscheiden sich die neueren
Emotionstheorien aus den angelsdchsischen Lindern vor allem dadurch,
dal} sie nicht oder nur marginal die Bedeutung von Gefiihlen im Rah-
men einer iibergeordneten philosophischen (z.B. ontologischen oder
anthropologischen) Fragestellung im Blick haben, sondern vornehmlich
nach den allgemeinen Strukturmerkmalen von Emotionen fragen. Do-
miniert wird die Diskussion nach wie vor von den sog. kognitivistischen
Ansitzen, die im Ausgang von der Analyse der intentionalen Struktur
von Emotionen ihre Urteilskomponente in den Vordergrund geriickt
haben.3 Dabei und daneben stehen die Fragen nach der Rationalitit der
Gefiihle?, nach der Bedeutung von moralischen Gefiihlen> wie Mitleid
und Gefiihlen von Schuld und Unschuld, die Beschiftigung mit den fiir
unser Sozialverhalten entscheidenden Gefiihlen von Scham, Achtung
und MiBachtung® im Zentrum der aktuellen Diskussionen, nicht zuletzt
im Zusammenspiel mit den relevanten Einzelwissenschaften.

Auffallend ist, daf} die Subjektivitiit des Erlebens und damit die Fra-
ge nach der existentiellen Bedeutung von Gefiihlen, die in der kontinen-
talen Tradition im Mittelpunkt des Interesses stand, in den analytisch
geprédgten Diskussionen lange Zeit eher ein Randthema dargestellt hat.”
Der wichtigste Grund hierfiir scheint mir zu sein, daf eine solche Fra-
gestellung in besonderem Malle von dem Methodenproblem einer jeden
Gefiihlstheorie betroffen ist: dem Problem, wie wir iiberhaupt einen
Zugang zu den Phidnomenen erlangen, die wir analysieren und deuten
wollen. Die Vernachldssigung der Subjektivitdat des Erlebens, der ei-
gentlichen Gefiihlskomponente, geht nicht zuletzt auf die methodische

3 Die entscheidende Weichenstellung hat A. KENNY, Action, Emotion and Will,
London 1963, vorgenommen.

4 Vegl. R. DE SOUSA, The Rationality of Emotion, Cambridge (Mass.) 1987 (dt.:
Frankfurt a. M. 1997).

5 Vgl. L. BLUM, «Compassion», in: A. RORTY (ed.), Explaining Emotions, Ber-
keley 1980, S. 507-518; sowie die Beitrige von H. Kohl, A. Leist und A. Wildt
in: H. FINK-EITEL/G. LOHMANN (Hg.), Zur Philosophie der Gefiihle, Frank-
furt a. M. 1993.

6 Vgl. G. TAYLOR, Pride, Shame and Guilt, Oxford 1985; S. NECKEL, «Ach-
tungsverlust und Scham. Die soziale Gestalt eines existentiellen Gefiihls», in:
Zur Philosophie der Gefiihle, a.a. 0., S. 244-265.

7  Ansiitze zu einer Vermittlung der Traditionen bzw. leitenden Fragestellungen
finden sich bei E. TUGENDHAT, Selbstbewufitsein und Selbstbestimmung,
Frankfurt a.M. 1979, S. 193-224; CH. TAYLOR, «Self-Interpreting Animals »,
in: ders., Philosophical Papers, Cambridge 1985, S. 45-76; H. FINK-EITEL,
« Affekte. Versuch einer philosophischen Bestandsaufnahme», in: Zeitschrift
fiir philosophische Forschung 40 (1986), S. 520-542.



158 Romano Pocai

Absage an den introspektiven Zugang zu den eigenen Gefiihlen zuriick.
Die berechtigte Kritik an der Introspektion® hat jedoch tendenziell zu
einer unberechtigten Tabuisierung ihres vermeintlichen Gegenstandes,
der Subjektivitit des Gefiihls, gefiihrt.”

Als Alternativen gegeniiber der Introspektion haben sich in der
Philosophie der Gefiihle die Orientierung an dem empirischen Material
und den Theorien, die die Fachwissenschaften bereitstellen, vor allem
aber die Ausrichtung an unserer alltiglichen Sprachpraxis und damit an
den darin artikulierten alltdglichen Gefiihlssituationen durchgesetzt.
Letzteres gilt auch fiir die kontinentalen Theorien, die auf die Zugangs-
problematik reflektieren. Heidegger z. B. sucht in seinen Analysen von
Angst und Langeweile einen Zugang zu den Phinomenen iiber die sog.
«alltdgliche Daseinsauslegung », die Analyse konkreter Gefiihlssitua-
tionen des Alltags.!?

Die Analyse der Bedeutung unseres Emotionsvokabulars gibt noch
immer den zuverlissigsten Leitfaden ab, von dem her alltigliche Ge-
fiihlssituationen aufgeschliisselt werden konnen. Wenn wir z.B. iiber
die Analyse von Siitzen wie: «ich fiirchte mich vor dem freilaufenden
Pitbull » oder «ich bin wiitend auf meinen Nachbarn» die kogmnitive
Komponente, den Objektbezug, die Ursache und den motivationalen
Aspekt der entsprechenden Gefiihlssituation herausarbeiten, wird nie-
mand ernsthaft bestreiten konnen, daf} in solchen Fillen das philosophi-
sche Potential der Situationen selbst ausgeschpft werden kann.

Aber es wird auch umgekehrt niemand ernsthaft bestreiten konnen,
dall wir, wenn wir versuchen, auch nur eine konkrete nicht-alltigliche
Gefiihlssituation, die fiir unser Leben als solches, im ganzen eine be-
sondere Bedeutung besitzt, zu verstehen, nicht nur an die Grenzen wis-
senschaftlicher Objektivierbarkeit, sondern auch an die Grenzen unserer
alltdglichen Sprachpraxis stolen, in besonderem Malle um einen ange-
messenen, oftmals innovativen Ausdruck kampfen miissen. Nur fiir die-
se allerdings interessantesten Fille gilt, da3 der philosophische Gegen-

8 In letzter Zeit ist eine Rehabilitierung der Introspektion zu verzeichnen. Vgl.
C.MEIER-SEETHALER, Gefiihl und Urteilskraft. Ein Plddoyer fiir die emotio-
nale Vernunft, Miinchen 1998, S. 290.

9 Vgl. als Beispiel etwa E. BEDFORD, « Emotionen », in: G. KAHLE (Hg.), Logik
des Herzens. Die soziale Dimension der Gefiihle, Frankfurt a. M. 1981, S. 34—
57.

10 Vgl. Sein und Zeit, Tiibingen "1979, S. 188; Was ist Metaphysik?, a.a.O.,
S.111; Die Grundbegriffe der Metaphysik, Frankfurt a. M. 1983 (= GA 29/30),
S. 140, 165.



Philosophische Deutung literarischer Beschreibungen von Gefiihlen 159

stand Affekte « komplexer ist als jede mogliche Theorie tiber ihn ».!! Es
sind in erster Linie die existentiell bedeutsamen und zugleich komple-
xen Gefihlssituationen, fiir deren philosophische Deutung literarische
Beschreibungen eine besondere Relevanz besitzen. Denn (anspruchs-
volle) literarische Texte sind wesentlich darum bemiiht, die je beste-
henden Grenzen unserer alltdglichen Sprachpraxis zu verschieben, die
letztlich zu allgemein ist, um allein aus ihr heraus auch nur eine
« starke » existentielle Erfahrung angemessen zum Ausdruck bringen zu
konnen.!2

Der methodische Vorteil einer philosophischen Beschiftigung mit
literarischen Gefiihlsbeschreibungen liegt darin, da} sie die letztlich
unhintergehbare Bedeutung der Sprache fiir unseren verstehenden Zu-
gang zu unserer Lebenswelt, zu den anderen und zu uns selbst nicht in
Frage stellen muBl und gleichwohl nicht darauf angewiesen ist, unsere
alltigliche Sprachpraxis zum letzten Horizont eines Verstehens zu er-
kldren, das uns einen Zugang zu Grundfragen unserer Existenz gewihrt.
In Orientierung an literarischen Texten wird es moglich, diese Fragen in
kontrollierbarer, intersubjektiv nachvollziehbarer Weise zu thematisie-
ren. Damit vermeidet man auBlerdem, angesichts der Grenzen der alltiag-
lichen Sprachpraxis und der wissenschaftlichen Objektivierbarkeit der
existentiellen Dimension von Gefiihlen, auf einen privatistischen Aus-
gang von den eigenen Erfahrungen zuriickgeworfen zu werden.

Die Literatur ist einer der kompetenten Ansprechpartner fiir den
Versuch, sich auf philosophischem Wege affektiv in Existenz zu ver-
stehen. Dichter und Schriftsteller gehtren zu den Fachleuten, an deren
Arbeit wir auf dem Gebiet der minutiosen Auseinandersetzung mit der
individuellen Ausprigung existentieller Grunderfahrungen verwiesen
sind, genauso wie Logiker sich auf Mathematiker, Sprachphilosophen
auf Linguisten, Ethiker auf Mediziner und Psychologen und Erkenntnis-
theoretiker auf Gehirnforscher beziehen konnen. Literarische Beschrei-
bungen von Gefiihlen sind natiirlich keine einfachen Abschilderungen,
Protokolle eigener Erfahrungen, sondern Interpretationen, Deutungen,
Verstehensvollziige von affektiven Erfahrungen im Modus der Fiktion.
Und sie sind auch nicht nur dies; im Rahmen dieses Beitrages kann ich

11 H. FINK-EITEL, «Angst und Freiheit. Uberlegungen zur philosophischen An-
thropologie », in: ders./G. LOHMANN (Hg.), Zur Philosophie der Gefiihle,
a.a.0., S. 57.

12 Auf den Sachverhalt einer sprachinnovativen Gefiihlsartikulation blickt auch
CH. TAYLOR, «Self-Interpreting Animals», a.a.Q., allerdings ohne sich auf
literarische Texte zu beziehen.



160 Romano Pocai

jedoch der spezifisch affektiven Dimension der &dsthetischen Erfahrung
selbst und damit auch dem Sachverhalt, dal3 Literatur und liberhaupt
Kunst Gefiihle allererst zu produzieren oder zu formen oder die Dis-
position zu bestimmten Gefiihlen auszubilden vermag, keine Aufmerk-
samkeit schenken. Literarische Beschreibungen von Gefiihlen werden
hier einzig als deutend-inventive Selbstbeschreibungen affektiver Erfah-
rungen in den Blick genommen.!3

Literarische Beschreibungen liefern einer philosophischen Deutung
der existentiellen Dimension von Gefiihlen im Medium der Sprache das
phinomenale Material fiir deren eigenes, an Begriff, Analyse und Ar-
gumentation orientierte Verstehen, dies jedoch so, daf sie ihm zugleich,
als schon in sich deutende Beschreibungen, die Verstehenskomponente,
die den Gefiihlen selbst inhiriert, mit bereitstellen. Literarische Be-
schreibungen von Gefiihlen sind strenggenommen gar kein Material,
sondern, blickt man auf ihr Verhiltnis zur Philosophie, Angebote eines
Verstehens der Gefiihle.

Wenn wir uns philosophisch auf literarische Beschreibungen von
Gefiihlen beziehen, sind wir zwar genétigt, die irreduzible Individuali-
tit einer konkreten Gefiihlssituation anzuerkennen; damit muf} aber auf
den Anspruch, das Allgemeine, Charakteristische, Wesentliche an den
Phinomenen in den Blick zu nehmen, keineswegs Verzicht geleistet

13 Auf die Bedeutung von Kunst und Literatur fiir die Gefiihlsthematik ist in der
Forschung vereinzelt hingewiesen worden, ohne da3 diese Perspektive jedoch
ausgefiihrt worden wire. Vgl. U. WOLF, «Was es heif3t, sein Leben zu leben »,
in: Philosophische Rundschau 1 (1986), S. 263 (Anm. 18); H. FINK-EITEL/G.
LOHMANN, «Einleitung », in: dies. (Hg.), Zur Philosophie der Gefiihle, a.a.0.,
S. 13 (Anm. 21). Vgl. die Ankniipfung an S. Langers Emotionstheorie bei
C.MEIER-SEETHALER, Gefiihl und Urteilskraft, a.a.O., S. 108 ff., 275ff. Vgl.
ferner Verf., «Zwischen Differenz und Indifferenz des Affektiven. Eine Inter-
pretation von Georg Biichners <Lenz> », in: M. HATTSTEIN u.a. (Hg.), Erfah-
rungen der Negativitdt, Hildesheim 1992, S. 331-354. — Daneben zeichnet sich
die weitreichendere Konzeption einer Narrativitit der Gefiihle ab, wonach sich
Gefiihle nicht nur in Texten ausdriicken, sondern an ihnen selbst narrativ struk-
turiert sind. Vgl. M. NUSSBAUM, «Narrative Emotions: Beckett’s Genealogy
of Love», in: dies., Love’s Knowledge, New York/Oxford 1990, S. 286-313,
sowie zuletzt CH. V0SS, «Emotionen — A Never Ending Story », in: CH. AS-
MUTH u.a. (Hg.), Die Grenzen der Sprache, Amsterdam 1998, S. 313-335. Die
These dieses Aufsatzes ist vor dem Hintergrund der Problemlage innerhalb der
Philosophie der Gefiihle besonders attraktiv, verspricht sie doch, mit der Narra-
tivitit zugleich die existentielle Bedeutung der Emotionen aufzuzeigen und eine
Antwort auf die Frage zu geben, was Emotionen im Kern sind.



Philosophische Deutung literarischer Beschreibungen von Gefiihlen 161

werden. Dieser Anspruch ldBt sich vielmehr gerade im Nachvollzug der
individuellen Situation allererst verwirklichen.

Neben der Perspektive auf das Allgemeine an der besonderen Si-
tuation besteht das Philosophische am Konzept einer philosophischen
Deutung literarischer Beschreibungen der existentiellen Bedeutung von
Gefiihlen genauer darin, dal sich die Deutung literarischer Texte von
Ergebnissen und Perspektiven existenzphilosophischer Gefiihlstheorien
anregen ldft, deren Leistungsfahigkeit sie zugleich priift. Im Rahmen
dieses Programms einer wechselseitigen Erhellung von Philosophie und
Literatur ist es vor allem attraktiv, sich auf Heidegger zuriickzubezie-
hen. Heidegger hat die Frage nach der existentiellen Bedeutung von
Gefiihlen mit einer Reflexion auf das Selbstverstindnis der Philosophie
verbunden, um fiir diese die metaphysische Perspektive zuriickzuge-
winnen. An die anspruchsvollste Intention, mit der bislang eine philo-
sophische Gefiihlstheorie angetreten ist, 1dt sich heute nur noch auf
dem Umweg tiber die Literatur ankniipfen. Diese These zu explizieren
gehort zu den Aufgaben der folgenden Literaturinterpretation.

II

Die Erzdhlung «Die Toten», die der 25jdhrige James Joyce zwischen
1906 und 1907 verfafit und der iiber 80jdhrige John Huston vor einigen
Jahren kongenial verfilmt hat, beschreibt die Endgeschichte einer Liebe.
Den grofiten Raum der Erzihlung nimmt die Rahmenhandlung ein, der
jahrliche Ball, den zwei éltere, unverheiratet gebliebene Damen in Du-
blin um die Jahrhundertwende veranstalten, seit dreilig Jahren unter
nahezu unverinderten Bedingungen. Es ist Winter, und die Nachrichten
haben Schneefall fiir ganz Irland angesagt. Es wird musiziert und ge-
tanzt, getrunken, gegessen und geplaudert. Die meisten Figuren sind
typisiert gezeichnet: hier der leutselige, unverbesserliche Trinker, dort
der in die Jahre gekommene Schwerenoter, der von Eitelkeit geprigte
Opernsinger, das jungfriulich-verschimte Dienstmiddchen usw. Auch
der Neffe der Gastgeberinnen, ein Schriftsteller namens Gabriel Conroy,
und seine Frau Gretta gehen zunichst ganz in dem heiter-melancho-
lischen Treiben auf, werden als ausgeprigte, individuelle Charaktere so
gut wie nicht faBbar. Erst am Ende der Feier findet ein Umschlag statt,
von dem an die beiden erst zu den Protagonisten werden, als die sie der
Leser schon erahnt hat. Die letzten Seiten des Textes, die den Aufbruch
der Eheleute, ihre Riickkehr ins Hotel per FuBweg und Droschke und



162 Romano Pocai

ein kurzes Gesprich im Hotelzimmer, bis sie schlieBlich einschlitt,
schildern, fiihren uns in komprimierter Weise die Essenz ihres Lebens
vor Augen, die Wahrheit ihrer Liebe. Ich werde die Chronologie dieses
Schlufiteils unter den Stichworten « Verlebendigung », « Erinnerung und
Wunsch », «scheinbare Erfiillung », « Desillusionierung », « Liebe » und
«Transzendenz » nachzeichnen und damit den Grundstein fiir eine phi-
losophische Deutung der Erzihlung legen.

Verlebendigung

Der Umschlag aus der oberflachlichen Heiterkeit des Abends in den
Ernst der letzten Dinge ereignet sich wihrend des Abschiedszeremo-
niells: Gabriel zieht sich von der Tiir ins Innere des Hauses zurtick. Er
steht im dunklen Teil des Flurs und blickt die Treppe hinauf. Er sieht
eine Frau, auch sie im Schatten, deren Gesicht er nicht erkennen kann.
An den Farben ihres Rockes identifiziert er sie: « Es war seine Frau. Sie
lehnte am Geldnder und horte auf etwas »,'4 auf ein altes, melancholi-
sches Lied, das der stimmlich etwas unpiflliche Opernsinger vortragt.

Uber die Reglosigkeit seiner Frau erstaunt, wird Gabriel in eine ds-
thetische Betrachtung versetzt: «In ihrer Haltung lagen Anmut und Ge-
heimnis, als sei sie ein Symbol fiir irgend etwas [...]. Wire er Maler, er
wiirde sie in dieser Haltung malen [...]. Ferne Musik wiirde er das Bild
nennen, wire er Maler» (215). Joyce beschreibt hier zunéchst, da} zwi-
schen den Eheleuten eine bestimmte Form von Fremdheit herrscht, die
man mit Heidegger als «Befremdlichkeit»'> bezeichnen konnte: eine
Fremdheit, die daraus entspringt, daf3 die alltigliche Situation ihres
Zusammenlebens, die durch die oberflichliche Geselligkeit des Festes
reprasentiert wird, durchbrochen ist. Sie erscheint ihm fremd, geheim-
nisvoll, weil sie sich beide auf einen Moment von der Feier distanziert
haben, nicht mehr die sind, als die sie sich normalerweise wahrnehmen.
Dies zeigt seine erste affektive Regung, das Erstaunen, dem nur erst das
Verstehen innewohnt, daf} er sie nicht mehr und auch noch nicht wieder
versteht. Gabriel verhilt sich sodann zu diesem Nichtverstehen dsthe-
tisch-distanziert: Er méchte die Fremdheit zugleich iiberbriicken und
bewahren.

Daf} ihm dies nicht gelingt, macht den ndchsten Umschlagspunkt
der Erzdhlung aus: Nach einem kurzen, von small talk mit den verblie-
benen Mitgisten geprigten Intermezzo kehrt Gabriel in die Beobach-

14 J.JOoYCE, «Die Toten», in: ders., Dubliner, iibertr. von D.E. Zimmer, Frankfurt
a.M. 1987, S. 215. Kiinftig erfolgen die Nachweise direkt am Ort.
15 Vgl. Was ist Metaphysik?, a.a.O., S. 113.



Philosophische Deutung literarischer Beschreibungen von Gefiihlen 163

terposition zuriick, nimmt zunichst die unverdndert reglos-abwesende
Haltung seiner Frau wahr, doch dann «wandte sie sich zu ihnen um,
und Gabriel sah, daf} auf ihren Wangen Farbe war und dal} ihre Augen
glidnzten. Eine jdhe Freudenflut sprang in seinem Herzen auf» (217).
Die distanzierte Haltung des dsthetischen Beobachters schligt in eine
lebendige, von Freude und Gliick gepriigte emotionale Bewegung um.
Entsprechen sich die Eheleute zunichst in ihrer reglosen Haltung im
Schatten der Treppe (das im weiteren Verlauf immer zentraler werdende
Todesmotiv klingt schon an), so hier in der Bewegtheit ihres Gefiihls-
lebens. So scheint es zumindest. Blickt man genauer hin, so beschreibt
Joyce, daB3 dem unmittelbaren Umschlag aus der distanzierten Beob-
achterhaltung in die affektive Regung der Freude eine Deutung zugrun-
deliegt: Gabriel glaubt zu verstehen, dal die Gesichtsfarbe und der
Glanz in den Augen seiner Frau Ausdruck von Freude und Gliick sind.
Ob dem wirklich so ist, erfahren wir erst spiiter. Zunidchst nimmt Joyce
den Gemiitszustand des Mannes niher in Augenschein.

Erinnerung und Wunsch

Der kurze Spaziergang vom Haus der Tanten durch die «dunkel ver-
hangene Luft» auf der Suche nach einer Droschke fiihrt zunichst vor,
wie sich das Gliick des Mannes von seiner Genese aus dem Blick in das
Gesicht der Frau loslost und eine Eigendynamik gewinnt, die den
gesamten Zustand Gabriels, seine Gefiihle, Gedanken und leiblichen
Regungen umfalt. Sie geht mit dem Opernsinger vor ihm her: «Die
Anmut ihrer Haltung war dahin, doch Gabriels Augen glinzten noch
immer vor Gliick. Das Blut jagte hammernd durch seine Adern; und ein
Aufruhr von Gedanken ging ihm durch den Kopf, stolz, freudig, zéart-
lich, beherzt » (218).

Dieser « Aufruhr» erweist sich ndher als Ausdruck einer Erinne-
rungsbewegung: « Augenblicke ihres geheimen gemeinsamen Lebens
barsten wie Sterne in seiner Erinnerung » (218), Fragmente der wenigen
hohen Augenblicke des Gliicks, unscheinbare Szenen, deren Bedeutung
nur ihm und (vielleicht) ihr bekannt ist (er streichelt einen Brief, den sie
thm geschickt hat; sie stehen auf dem Bahnsteig, er steckt ihr das Billet
in ihren Handschuh); Augenblicke jedenfalls, die sich aus den «Jahren
ihres stumpfen gemeinsamen Lebens» (219) abheben. Diese wenigen
Momente des Gliicks, die der Lauf der Zeit schon fast vergessen ge-
macht hatte und die er nun unverhofft wiedererlebt, erwecken in Gabriel
den Wunsch, sie seiner Frau ins Gedichtnis zu rufen und sie dadurch
der Trostlosigkeit des alltiglichen Zusammenlebens zu entheben. « Denn



164 Romano Pocai

die Jahre, fiihlte er, hatten seine und ihre Seele nicht ausgeloscht. Ihre
Kinder, seine Schriftstellerei, ihre Haushaltssorgen hatten das zértliche
Feuer ihrer Seelen nicht ganz ausgeldscht» (219).

Dies ist jedoch nur die eine Seite des Wunsches: Gabriel mochte die
Erinnerung auch in ihr entziinden, um einen neuen dieser hohen Augen-
blicke gemeinsam zu erleben. Sie entsteigt der Droschke und «lehnte
sich einen Augenblick auf seinen Arm», eine Beriihrung, die vor dem
Hintergrund der Erinnerungen in ihm einen «stechenden Schmerz der
Begier» erweckt: « Er hatte das Gefiihl, daf sie ihrem Leben und ihren
Pflichten entkommen waren, entkommen ihrem Heim und ihren Freun-
den, daf} sie mit wilden und widerstrahlenden Herzen zu einem neuen
Abenteuer davongelaufen waren » (220).

Die bislang nachgezeichnete Bewegung des Textes, die vom Blick
in die Augen der Frau, der in ihm Freude erzeugt, iiber die Erinnerung
an die wenigen Augenblicke des Gliicks bis zum Wunsch nach einem
emphatischen Neubeginn verlduft, ist durch das spezifische Verstehen
bestimmt, das den Gefiihlsphinomenen selbst inhériert. Man darf die
Deutungen, die Gabriel vornimmt — dafl der Glanz in thren Augen ein
Zeichen von Gliick ist, daf die erinnerten Augenblicke fur sie dieselbe
Bedeutung haben wie fiir ihn, dal} sie beide in diesem Moment frei von
der deprimierenden Ereignislosigkeit des alltaglichen Lebens sind und
sich ein neues Abenteuer wiinschen —, nicht als Reflexionen auf die ei-
genen Gefiihle auffassen, sondern als Interpretationen, die diese unmit-
telbar selbst leisten und in denen ein zentraler Aspekt ithrer Rationalitit
zum Ausdruck kommt.

Genauer gesagt kommt hier bereits, und das wird im weiteren Ver-
lauf des Textes noch klarer, der notwendig deutende, iiber das Verstehen
des eigenen Zustands hinausreichende Charakter derjenigen Gefiihle zur
Sprache, die auf den anderen gerichtet bzw. mit ihm verbunden sind.
Denn Gabriel versteht nicht nur — um mit Heidegger zu sprechen —, wie
ihm ist und wird,'¢® sondern glaubt auch zu verstehen, wie ihr ist und
wird, dal} sich ihre Gefiihle grundlegend entsprechen.

Scheinbare Erfiillung

Im Hotel angekommen, setzt er sein Projekt um: Er nennt ihren Namen,
«sie wandte sich langsam vom Spiegel fort und kam den Lichtstreif ent-
lang auf ihn zu. Ihr Gesicht sah so ernst und abgespannt aus, da} Ga-

16 Vgl. Sein und Zeit, a.a.0., S. 134: «Die Stimmung macht offenbar, <wie einem
ist und wird» ».



Philosophische Deutung literarischer Beschreibungen von Gefiihlen 165

briel die Worte nicht iiber die Lippen kamen. Nein, es war noch nicht
der Augenblick » (221 f.).

Das Scheitern seines Vorsatzes durchbricht die Unmittelbarkeit des
affektiven Verstehens; fortan, fast bis zum Ende der Erzdhlung, herrscht
ein MiBverhiltnis zwischen Gabriels Gefiihlen und seinem Verhalten
gegeniiber Gretta, welches auf das nun einsetzende ausdriickliche, di-
stanzschaffende Nachdenken iiber seine Gefiihle und iiber die Gefiihle
und das Verhalten seiner Frau zuriickgeht. Seine Gefiihle werden vor
allem von strategischen Uberlegungen gesteuert und bestimmt: « Da er
fiirchtete, da3 Verzagtheit ihn iiberkommen wiirde », beginnt er ein ober-
flichliches Gesprich, begibt er sich in die abwartende Haltung desjeni-
gen, der sein Unternehmen auf einem Umweg zu verwirklichen trachtet.
«Mit verstellter Stimme » verbirgt er seinen Arger iiber ihre Geistes-
abwesenheit. Es ist der Arger des Enttiuschten, der das auf Entspre-
chung ausgerichtete Begehren in den Wunsch, «sie zu tiberwiltigen »,
umschlagen 1dBt: «Es verlangte ihn, Herr ihrer sonderbaren Stimmung
zu werden » (222).

In dem Moment, in dem die fehlende Entsprechung das Begehren
agonal transformiert, der Mann in sich verschlossen, allein seinem « Fie-
ber von Wut und Begierde » (222) ausgesetzt ist, tritt sie auf ihn zu,

«reckte sich plotzlich auf Zehenspitzen, legte ihre Hiinde leicht auf seine Schul-
tern und kiif}te ihn [...]. Sein Herz floB tiber vor Gliick. Genau als er es sich
wiinschte, war sie von sich aus zu thm gekommen. Vielleicht waren ihre Ge-
danken mit den seinen gleichgelaufen. Vielleicht hatte sie das ungestiime Be-
gehren gespiirt, das in ihm war, und nun war sie in der Summung, nachzu-
geben. Jetzt, da sie ihm so leicht zugefallen war, fragte er sich, warum er so ver-
zagt gewesen war » (223).

Joyce fiihrt an dieser Stelle vor, dall das Verstehen, das in den intersub-
jektiven Gefiihlen liegt, nicht einfach nur eine erschlieBende, sondern
zugleich eine verschlieBende Komponente besitzt. Das Gliick iiber die
Zuwendung der Frau ldBt ihn vergessen, dal} sie gerade nicht «genau
als er es sich wiinschte, von sich aus zu ihm gekommen war », sondern
als er es sich nicht wiinschte, als er in seinem « Fieber aus Wut und Be-
gierde » ganz in sich selbst verstrickt, auf sich selbst fixiert war. Das
verschlieBende Moment der Gefiihle zeigt sich im aktuellen Kontext
darin, da} Gabriel die Genese seines (und man wird sagen diirfen: des)
Gliicks nicht versteht: dafl es unverhofft, unintendiert eintritt. Aller-
dings scheint der Hintergrund der vorhergegangenen Enttiuschung noch
in das Gliicksgefiihl hinein: Der Entsprechung, die er jetzt erhofft, ist
ein zweifelndes « Vielleicht » beigemischt.



166 Romano Pocai

Desillusionierung

Der fiir den weiteren Verlauf wichtigste Umschlag der Erzédhlung ereig-
net sich in dem Moment, in dem Gabriel, seine Frau sanft umarmend
und an sich heranziehend, glaubt, daB jetzt sein Wunsch in Erfiillung
gehen wird, und fragt, woran genau sie denke. Virtuos als permanenter
Stimmungs- und Affektwechsel inszeniert, dem Gabriel unterliegt, fiihrt
Joyce dessen radikale Ent-tiuschung vor, sobald er den Grund fiir das
ambivalente Verhalten Grettas erfihrt, fiir den anfinglichen Glanz ihrer
Augen, fiir ihren Ernst im Hotelzimmer.

Es ist das Lied, das der Opernsinger im Haus der Tanten gesungen
hat, an das sie denkt. Gretta reif3t sich nach dieser Antwort von ihm los,
lauft zum Bett und verbirgt ihr Gesicht. Er reagiert mit Erstaunen und
Reglosigkeit, zum zweiten Mal im Verlauf des Abends, und es ist auch
hier so, daf} dieser Affekt eine erneute Bewegung des Verstehenwollens
einleitet, die zunidchst auf die Kenntnis duferer Fakten zielt. Er mochte
wissen, warum sie das Lied zum Weinen bringt. Sie antwortet, dal} es
sie an einen Jungen von frither erinnert, namens Michael Furey, mit dem
sie vor der Zeit mit Gabriel bekannt war, als sie noch auf dem Land bei
ithrer GroBmutter wohnte: « Er hat dieses Lied oft gesungen, Die Dirn
von Aughrim. Er war sehr zart [...]. Ich sehe ihn so deutlich vor mir, sagte
sie nach einer kurzen Weile. Was hatte er fiir Augen: gro3e dunkle Au-
gen! Und was fiir ein Ausdruck war in ihnen — ein Ausdruck!» (224).

Gabriels Zustand wandelt sich im Verlauf dieser Enthiillung von
dem anfianglichen Erstaunen zunichst in « dumpfen Zorn », den er durch
einen distanziert-ironischen Ton, der seine Befragung charakterisiert,
verbirgt; sodann in das Miljtrauen, sie konnte einen Geliebten haben,
den sie regelmiiBig besucht, das er durch den gleichgiiltigen Gestus ka-
schiert, mit dem er seine Fragen vorbringt. Doch dann erféhrt er, daf} es
sich um einen Toten handelt, an den Gretta denkt. « Er starb, als er erst
siebzehn war. Ist es nicht furchtbar, so jung zu sterben? » (224).

Mit diesen Worten ist die Enttduschung des Mannes vollendet: Sein
affektiver Zustand schligt nochmals um, er fiihlt sich gedemiitigt und
beschamt, und er versteht auf diese Weise, da3 Gretta und er in den
letzten Stunden zwar von identischen Gefiihlen geleitet worden sind,
daf} jedoch deren Anla3, Gegenstand und Grund nicht {ibereinstimmen,
und sich seine Wiinsche somit als Illusionen herausstellen:

«Wihrend er voll gewesen war von Erinnerungen an ihr geheimes gemeinsa-
mes Leben, voll von Zirtlichkeit und Freude und Begehren, hatte sie ihn in Ge-
danken mit einem anderen verglichen. Scham tiber sich selber iiberfiel ihn. Er
sah sich als eine licherliche Gestalt, die seinen Tanten wie ein Laufbursche zur



Philosophische Deutung literarischer Beschreibungen von Gefiihlen 167

Hand ging, einen nervésen wohlmeinenden Sentimentalen, der vulgirem Volk
Reden hielt und seine eigenen tolpatschigen Begierden idealisierte » (225).

Das Verstehen des illusioniren Charakters seiner Gefiihle trdgt hier zu-
nédchst einen deutlich selbstmitleidigen Zug. Gabriel ist ganz auf sich
selbst zuriickgeworfen und versteht dementsprechend auch nur erst, wie
ihm ist. Wie ihr ist und wird, dies zu verstehen gelingt ihm erst im An-
schluB an den nidchsten starken Stimmungswechsel. Zunichst wandelt
sich sein Selbstmitleid in eine resignative Trauer, als sie ihm gesteht,
dalB sie in den Jungen verliebt gewesen ist, sich « viel aus ihm gemacht »
(225) hat. Man sieht: Die Eheleute entsprechen sich auch hier in ihrer
Stimmung — beide trauern —, nicht jedoch in dem Anlaf} und dem Grund
der Trauer. Neu ist hierbei allerdings, da3 Gabriels Trauer gerade Aus-
druck dessen ist, daB} er diese fehlende Entsprechung versteht.

Der resignative, unemphatische Charakter seiner Trauer verschwin-
det, sobald Gretta ihm auf seine Frage: « Und woran ist er so jung ge-
storben, Gretta? Schwindsucht, ja?», die er eher beilidufig stellt, um das
Gesprich zum Abschlufl zu fiihren, antwortet: «Ich glaube, er 1st mei-
netwegen gestorben» (225). Diese Antwort fiihrt Gabriel zuniichst jih
zu Bewulitsein, daf} der junge Michael fiir seine Frau eine einzigartige
Bedeutung besitzen muf3, ohne schon zu verstehen, worin genau sie be-
steht. Er macht sich deshalb «mit einer Anstrengung der Vernunft» von
dem «unbestimmten Schrecken» frei, der ihn bei der Antwort iiber-
kommt, dem Gefiihl, «als trite in dieser Stunde, da er zu triumphieren
gehofft hatte, ein ungreifbares und rachsiichtiges Wesen gegen ihn auf
und sammelte in seiner unbestimmten Welt Kriifte gegen ihn» (225). Er
verhilt sich sanft, stellt sein insistierendes Fragen ein, das mehr einem
Verhor als einem Gesprich gleicht, «denn er spiirte, da3 sie ihm von
sich aus erzidhlen wiirde » (225).

Mit diesem vorsichtigen, seinlassenden Verhalten, dem «spliren-
den» Verstehenwollen, gelingt es Gabriel allererst, sich dem Gefiihls-
zustand seiner Frau angemessen zuzuwenden, d.h. so, daf er ihr die
Moglichkeit gibt, das, was sie mitteilen mochte, auch von sich aus und
in der ihr eigenen Weise zu erzdhlen: Im Winter, kurz bevor Gretta von
ihrer GroBmutter weg- und in die Stadt zieht, erkrankt Michael schwer.
Sein Zustand verschlechtert sich permanent, man 143t sie nicht zu ihm,
deshalb schreibt sie ihm, sie werde nach Dublin ziehen, im Sommer
aber zuriickkehren. Am Abend vor ihrer Abreise hort sie, « wie Stein-
chen gegen das Fenster geworfen werden» (226). Es regnet, sie kann
durch das Fenster nichts erkennen, deshalb rennt sie aus dem Haus,
«und da stand der arme Kerl hinten im Garten und zitterte vor Kiilte



168 Romano Pocai

[...]. Ich flehte ihn an, sofort nach Hause zu gehen, und sagte ihm, er
wiirde sich im Regen den Tod holen. Aber er sagte, er wolle gar nicht
leben. Ich sehe seine Augen ganz, ganz deutlich vor mir! Er stand am
Ende der Mauer, wo ein Baum war» (226). Michael geht nach Hause,
eine Woche spiter ist er tot.

Gretta bricht ihre Erzdhlung ab, wirft sich «mit dem Gesicht nach
unten auf das Bett und schluchzte in die Bettdecke hinein. Gabriel hielt
thre Hand unentschlossen noch einen Augenblick ldnger, und dann, da
er sich scheute, in ihren Schmerz einzudringen, lief er sie sanft fallen
und ging leise zum Fenster» (227). Die Behutsamkeit und Scheu, mit
der er sich seiner Frau zuwendet, ist die Haltung, aus der heraus er nun
beginnt, in einem grundlegenden und umfassenden, durchaus philoso-
phischen Sinne die Bedeutung ihres Lebens und ihrer Liebe zu verste-
hen, zu erreichen, was seinen bisherigen Verstehensversuchen, dem as-
thetisch-distanzierten, dem wunschbestimmt-illusiondren und dem von
MifBtrauen und Enttduschung gepriigten forschenden Zugriff versagt
geblieben ist.

Liebe

Ein Zeilenabstand verrdt uns, daB einige Zeit vergangen sein muf.
Mittlerweile schlift Gretta fest, Gabriel beobachtet «ohne Groll » ihr
Haar, lauscht auf ihren Atem und beginnt — indem er sich gleichsam in
die urspriinglichste Dimension ihres Lebens versenkt — nachzudenken.
Diese Bewegung a3t sich in drei Phasen rekonstruieren: Zunichst stellt
sich eine Fremdheit ein, die ein Stiick weit an diejenige erinnert, die wir
anfangs wahrgenommen haben, als Gabriel Gretta im Schatten der
Treppe gesehen hat: « Er betrachtete sie im Schlaf, als hiitten er und sie
niemals als Mann und Frau zusammengelebt» (227). Diese Fremdheit
bringt einerseits zum Ausdruck, daf} ihm die « armselige Rolle », die «er,
ihr Mann, in ihrem Leben gespielt hatte », bewulit geworden ist. Ande-
rerseits jedoch ist hiermit, wie schon zu Beginn, gerade das Moment
einer neuen Anniherung gesetzt: einer Anniherung des Mannes an das
friihere Leben seiner Frau, an das Leben, das er bisher nicht kannte:

«Als er sich vorstellte, wie sie damals gewesen sein mufite, in jener Zeit ihrer
ersten midchenhaften Schonheit, zog ein sonderbares freundliches Mitleid mit
ihr in seine Seele ein. Er gestand nicht einmal sich selbst gerne ein, daB3 ihr Ge-
sicht nicht mehr schon war, doch er wullte, da3 dies nicht mehr das Gesicht
war, fiir das Michael Furey dem Tode getrotzt hatte » (227).

Es ist diese Anndherung im Fremdwerden, das Gefiihl eines « sonderba-
ren freundlichen Mitleids », die ihm die Grundbedingung allen Lebens,



Philosophische Deutung literarischer Beschreibungen von Gefiihlen 169

Vergiénglichkeit und Todesbestimmtheit, in aller Deutlichkeit vor Au-
gen fiihrt: Er 1Bt die Feier Revue passieren, erinnert sich der Anzei-
chen eines baldigen Todes seiner Tante Julia, antizipiert ihren Tod, das
Begribnis und die Sinnlosigkeit seiner Trostversuche gegeniiber den
Hinterbliebenen. Vor Kilte frostelnd, legt er sich vorsichtig unter die
Bettdecke zu seiner Frau, und was nun folgt, ist eine groBartige Vision
einer Einheit zwischen den Lebenden und den Toten, zu der das Ver-
stehen der beiden Liebesbeziehungen, die Joyce beschrieben hat, der
Liebe zwischen Gretta und Michael und der zwischen Gabriel und
Gretta, liberleitet:

«Einer nach dem anderen wurden sie alle zu Schatten. Es war besser, kiihn in
jene andere Welt tiberzugehen, in der ganzen Glorie einer Leidenschaft, als
klaglich vor Alter zu schwinden und zu verwelken. Er dachte daran, wie sie, die
neben ihm lag, so viele Jahre lang das Bild der Augen ihres Liebhabers in ih-
rem Herzen verschlossen hatte, als er ihr gesagt hatte, da} er nicht mehr leben
wolle. GroBmiitige Trinen fiillten Gabriels Augen. Er hatte keiner Frau gegen-
iiber je Ahnliches empfunden, aber er wuBte, daB3 solch ein Gefiihl Liebe sein
muBte » (228).

Der tragische Hohepunkt dieses Verstehensprozesses ist die Einsicht
Gabriels, dal} er selbst nie wirklich geliebt hat, im Unterschied zu Mi-
chael und zu seiner Frau, da} das erinnerte gemeinsame Gliick mit
Gretta nicht mit dem Gliick zu vergleichen ist, das in der letzten Be-
gegnung der beiden jungen Liebenden lag. Der junge Michael Furey hat
geliebt, weil er die transzendierende Kraft dieses Gefiihls in eine Hal-
tung liberfiihrt hat, die ihn dem Tode trotzen lie3, weil er die Macht der
Liebe iiber die Macht des Todes gestellt hat. Der Junge hat nicht des-
halb nicht mehr leben wollen, weil er krank war und sein Tod be-
vorstand, sondern weil er in radikaler, kompromiBloser Weise der Be-
wegung der Liebe gefolgt ist. Und: Gabriel erkennt, dal Michael ge-
siegt hat, denn es ist der Blick seiner Augen, der Grettas Leben Sinn
verleiht.

Es ist die wohl einzigartige Kraft dieser Liebe, die Gabriel jetzt zu
fithlen vermag, indem er gerade erkennt, dal3 er selbst nie geliebt hat:

«Die Trinen stromten ihm dichter in die Augen, und in der teilweisen Dunkel-
heit glaubte er die Gestalt eines jungen Mannes unter einem triefenden Baum
zu sehen. Andere Umrisse waren nahe. Seine Seele hatte sich jener Region ge-
nihert, wo die unermeBlichen Heerscharen der Toten ihre Wohnung haben. Er
war sich ihrer unsteten und flackernden Existenz bewuBt, aber er konnte sie
nicht fassen. Seine eigene Identitit entschwand in eine graue ungreifbare Welt:
die kompakte Welt selbst, die sich diese Toten einstmals erbaut und in der sie
gelebt hatten, loste sich auf und verging » (228).



170 Romano Pocai

Hiermit ist der Endpunkt des Verstchensprozesses erreicht, den die Lie-
be seiner Frau zu Michael in Gabriel auslost: Gabriel beginnt zu lieben,
indem er der transzendierenden Bewegung folgt, die die Differenz zwi-
schen der Welt der Lebenden und der der Toten auflost. Die unter-
schiedslose Einheit der beiden Welten ist es, auf die das Liebesphino-
men zielt, das Joyce beschreibend deutet. Darin liegt aber: Lieben ist
etwas Un- und zugleich Ubermenschliches. Es zielt auf den Tod, und es
tiberschreitet die Grenzen unserer mundanen Existenz.

Die Wabhrheit iiber die hohen Augenblicke, die Gabriel erinnert hat,
stellt sich von hier aus als Wahrheit iiber die Grenze ein, die wir errei-
chen, wenn wir eine Liebe leben wollen. Der eruptive, diskontinuierli-
che Charakter dieser Augenblicke, die Unmdglichkeit, ihnen Dauer zu
verleihen und der merkwiirdige Umstand, daB sie gleichwohl das einzig
wahrhaft Bleibende darstellen, als das einzig Bedeutsame erinnert wer-
den, griindet, folgt man Joyce, darin, dal die Bewegung der Liebe auf
die Aufgabe der Grenzen des Individuums, auf den Tod zielt, und da-
mit, will man dieser Bewegung in ihrer kompromifilosen Radikalitit
nachgehen, ein Vertrauen erfordert, daf der Tod kein Letztes ist. Behut-
sam zielt der Schluf} der Erzdhlung auf diesen Punkt.

Transzendenz

«Es pochte ein paarmal leise an die Scheibe, und er wandte sich zum Fenster
um. Es hatte wieder zu schneien begonnen. Er beobachtete schlifrig die Flok-
ken, silbern und dunkel, die schrig zum Lampenlicht fielen. Die Zeit war fiir ihn
gekommen, seine Reise gen Westen anzutreten. Ja, die Zeitungen hatten recht:
Schneefall in ganz Irland. Schnee fiel iiberall auf die dunkle Zentralebene, auf
die baumlosen Hiigel, fiel sacht auf den Bog of Allen, und, weiter gen Westen,
fiel er sacht in die dunklen aufriihrerischen Wellen des Shannon. Er fiel auch
tiberall auf den einsamen Friedhof oben auf dem Hiigel, wo Michael Furey be-
graben lag. Er lag in dichten Wehen auf den krummen Kreuzen und Grabsteinen,
auf den Speeren des kleinen Tors, auf den welken Dornen. Langsam schwand
seine Seele, wihrend er den Schnee still durch das All fallen horte, und still fiel
er, der Herabkunft ihrer letzten Stunde gleich, auf alle Lebenden und Toten »
(229).

Joyce bindet am Schluf} seiner Erzihlung die Liebesbewegung Ga-
briels, die als Grenzerfahrung und Grenziiberschreitung, als ein aktives
Transzendieren bestimmt werden konnte, das die individuelle Identitat
auflost, in ein alle Lebenden und Toten gleichermaflen umgreifendes
Geschehen ein. Das Bild des Schneefalls beschreibt eine entsubjekti-
vierte Stimmung, fiir die uns der Begriff fehlt, eine kosmische Atmo-
sphire, die durch Stille, Gleichmifigkeit und Behutsamkeit charakteri-



Philosophische Deutung literarischer Beschreibungen von Gefiihlen 171

siert ist. Gabriel ist nicht mehr der Tréager dieses Gefiihls, die Erzihl-
perspektive 16st sich stetig von seinem Innenleben ab. Nicht mehr er
und sein Blick, sondern der Schnee und seine Bewegung nehmen die
Stelle des Protagonisten ein.

Joyce iiberldt es dem Leser, das Einheits- und Todessymbol des
Schneefalls genauer auszudeuten. Wir konnen es vom Tode her lesen:
als Einheit der Lebenden und der Toten unter der Bestimmung des To-
des, als Ausdruck der Todesbestimmtheit allen Lebens. Die Bewegung
des Schnees verweist dann auf die gewisse, unaufhaltsame Ankunft des
Todes. Wir konnen es aber auch von der Liebe und damit von dem Le-
ben her lesen, das die Liebe intendiert: als Einheit der Liebenden iiber
den Tod hinaus. Der Schneefall meint dann die « Herabkunft der letzten
Stunde » aller Lebenden und Toten als eine Transzendenz, die keinen
eruptiven Charakter besitzt, nicht als Einbruch erscheint, sondern als
eine behutsame Niederkunft. Joyce zielt wohl eher auf die letzte Deu-
tung, und zwar deshalb, weil er versucht, die Radikalitdt des Liebes-
phdnomens zum Ausdruck zu bringen, zu zeigen, daf} das Gefiihl der
Liebe im Kern ein metaphysisches Phinomen ist.

111

Ich bin mir dariiber im klaren, dal} ich im Grunde nur den Ansatz zu
einer Interpretation der Bedeutung, die den Gefiihlen in der Erziihlung
«Die Toten» zukommt, vorgelegt habe. Die Aufgabe eines systema-
tisch ausgerichteten zweiten Durchgangs durch den Text wiirde darin
bestehen, das komplexe Geflecht von primér affektiv und primér ko-
gnitiv bestimmtem Verstehen aufzukliren, und zwar auf der Basis einer
Klassifikation der verschiedenen Gefiihlsphdnomene, die Joyce be-
schreibt. Es miifiten vor allem die unterschiedlichen Weisen analysiert
werden, in denen das Verstehen der Gefiihle selbst und das distanz-
schaffende Nachdenken tiber dieses affektspezifische Verstehen einander
bestimmen konnen. Als eigene Klasse wiren erstens die Gefiihle des
Erstaunens und Entsetzens zu untersuchen, die nur in einem schwachen
Sinne verstehend sind, weil sie nichts als das pure Faktum des Nicht-
mehr-und-noch-nicht-wieder- Verstehens zum Ausdruck bringen. Zwei-
tens lieBen sich das Zusammenspiel und die Differenzen der positiven,
auf den anderen gerichteten Gefiihle der Freude, des Gliicks und der
Liebe, herausarbeiten. Ein besonderes Augenmerk sollte zum einen auf
der Wunschkomponente dieser Gefiihle liegen, zum andern miif3te man



172 Romano Pocai

versuchen, die verschiedenen Formen von Liebe, die Joyce beschreibt,
genauer voneinander abzuheben, gerade auch im Rekurs auf die philo-
sophische Tradition. Drittens wéren die Gefiihle, die Ausdruck von Ent-
tduschung sind, also Zorn, Arger und Wut, ndher zu untersuchen, ins-
besondere hinsichtlich des Zusammenhangs zwischen ihrer selbstbe-
ziiglichen und ihrer auf Machtaustibung iiber den anderen ausgerichteten
Komponente. Schlie3lich wire die Genese der Gefiihle, in denen das
emotionsspezifische Verstehen zuletzt keine verschlieBende Komponen-
te mehr aufweist, genauer zu bestimmen, also vor allem die der Phino-
mene Scham, Mitleid und Trauer.

Gleichwohl lassen sich an Ort und Stelle vier philosophisch rele-
vante Ergebnisse festhalten: Erstens bringt die Erzidhlung deutlich zum
Ausdruck, dafl uns Gefiihle mit der Faktizitit unserer Existenz kon-
frontieren. Der permanente Stimmungs- und Affektwechsel, das Hin-
und Hergeworfenwerden zwischen verschiedenen emotionalen Zustéin-
den, verweist auf die fehlende Selbstmichtigkeit menschlichen Daseins,
die sich hier in der Angewiesenheit auf den anderen artikuliert.!”

Zweitens bringt der Text zur Darstellung, dal es ein spezifisches
Verstehen gibt, das in den Gefiihlen selbst liegt, ein praktisches Wissen
darum, « wie einem ist und wird ». In allen Gefiihlen liegt ein wertender
Bezug auf das eigene Leben, der situationsgebunden, punktuell und
fliichtig, aber auch situationsiibergreifend, nachhaltig und grundsitzlich
ausfallen kann.'8

Drittens 1dB3t sich an der Erzihlung aufzeigen, daf} insbesondere die
intersubjektiven Gefiihle zugleich erschlieBend und verschlieBend sind.
Auf den anderen gerichtete Gefiihle erschliefen mir — dies 1dfBt sich den
Beschreibungen Joyces entnehmen — primir, daB3 ich bin und wie mir
ist, und zwar in bezug auf das gemeinsame Leben mit dem anderen. Sie
verschliefen mir aber zugleich tendenziell, daf ich nicht der andere bin,
indem sie mir eine vollstindige Entsprechung zwischen meinen Ge-
fiihlen und denen des anderen suggerieren. Man konnte sagen: Sie er-
zeugen einen notwendigen, unvermeidbaren Schein. Hierbei gilt es je-
doch mit Joyce zu beachten, daB3 die verschlieBende Komponente der
intersubjektiven Gefiihle gleichwohl nicht als Zeichen bloflen Scheins,
purer Unwahrheit aufgefaflt werden darf. Denn diese Gefiihle sind, in

17 Vgl. zu diesem komplexen Thema Sein und Zeit, a.a.0., S. 134-138; Verf,,
Heideggers Theorie der Befindlichkeit, a.a.O., S. 45-65.

18 Den Wertaspekt arbeitet E. Tugendhat (vgl. Anm. 7) heraus, indem er die Af-
fekttheorie Kennys und die Stimmungstheorie Heideggers aufgreift und mitein-
ander verbindet.



Philosophische Deutung literarischer Beschreibungen von Gefiihlen 173

einem schwachen Sinne, strukturell Transzendenzphdnomene, sofern
wir uns affektiv von uns selbst 16sen und liber uns hinaus treiben, uns
auf den anderen hin iiberschreiten.

Viertens schlieflich kénnen wir in einer grundsatzlichen Hinsicht
mit Joyce auf Heideggers Freiburger Antrittsvorlesung zuriickblicken.
Der Erzihlung 148t sich der Hinweis darauf entnehmen, daf3 das Pro-
gramm von Was ist Metaphysik? nicht schon deshalb scheitert, weil Hei-
degger zeigen wollte, da}3 es bestimmte ausgezeichnete Gefiihle sind,
die uns mit den «letzten» Fragen konfrontieren. Joyce fiihrt vor, dafl
die fiir unser Leben wichtigsten positiven Gefiihle von Gliick und Liebe
in einem noch stirkeren Sinne metaphysische Phinomene sind, als Hei-
degger dies fiir die Angst nachweisen wollte. Wihrend die Angst laut
Heidegger letztlich auf das In-der-Welt-Sein, unser praktisches Leben,
zuriickbezogen bleibt,!? tiberschreiten wir uns als Liebende derart radi-
kal — und dies ist fiir Joyce nicht einfach etwas «Positives», sondern
hierin nimmt er einen fundamentalen Zwiespalt unseres Daseins wahr —,
dal} wir auch unsere Verginglichkeit transzendieren wollen, nicht mehr
die, die wir sind, sein wollen.

19 Vgl. Was ist Metaphysik, a.a.0., S. 114: « Wiirde das Dasein im Grunde seines
Wesens nicht transzendieren [...], dann konnte es sich nie zu Seiendem verhal-
ten, also auch nicht zu sich selbst ».






	Philosophische Deutung literarischer Beschreibungen von Gefühlen

