
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 59 (2000)

Artikel: Rationalität der Gefühle

Autor: Soldati, Gianfranco

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882930

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882930
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia philosophica 59/2000

GIANFRANCO SOLDATI

Rationalität der Gefühle

The present article deals with the metaphysics of emotions. It argues against the
reduction of emotions, both to beliefs and perceptions. It suggests a conception of
emotions as constituting a special kind of introspective states. It submits that such a
view fares better in providing an intuitive account of the rationality ofemotions. The

article discusses some classic positions such as those of Descartes, Hume, James
and Davidson.

Anthony Kenny behauptet, den Titel seines Buches The Metaphysics of
Mind gewählt zu haben, weil es ihm im wesentlichen um eine Anwendung

der aristotelischen Unterscheidung zwischen Aktualitäten und
Potentialitäten geht.1 Tatsächlich ist Kenny, der darin Wittgenstein und

Ryle folgt, ein Verfechter der dispositionalen Analyse mentaler Zustände.

So wird auch das Erleben eines Gefühls mit der Disposition
gleichgesetzt, es zu manifestieren.2 Auch der folgende Text beschäftigt sich
mit der Metaphysik der Gefühle. Da ich mich aber mit der dispositionalen

Analyse nicht richtig anfreunden kann, wird es hier weniger um
Potentialitäten und ihrer Aktualisierung gehen, als - in Anlehnung an
eine andere wichtige Unterscheidung aristotelischer Prägung - um
verschiedene Ursachen, genauer gesagt, um Ursache (causa efftciens) und
Gehalt (causa formalis) der Gefühle.3

Gefühle, wird sich herausstellen, sind mentale Zustände, die
zwischen Wahrnehmungen und Urteilen anzusiedeln sind. Mal haben sie

mit diesen, mal haben sie mit jenen Eigenschaften gemein. Und sie
haben dies in unterschiedlichem Maße. Das eine Gefühl, etwa der Ekel,
ähnelt eher einer Wahrnehmung, das andere, wie die Bewunderung,
eher einem Urteil. Weder auf Wahrnehmungen noch auf Urteile lassen
sich aber Gefühle reduzieren. Was ist das Spezifische an den Gefühlen,
was ist das Wesen der Gefühle?

1 Vgl. KENNY, 1989, S. ix.
2 Ebd., S. 58.
3 Vgl. Rapp, 1997.



110 Gianfranco Soldati

Meine Fragestellung ist von Anfang an auf eine besondere Eigenschaft

der Gefühle zugeschnitten, ihre Rationalität. Ich werde mich also
nicht nur fragen, wodurch sich Gefühle von Urteilen und Wahrnehmungen

unterscheiden, sondern auch was an den Gefühlen uns erlaubt,
sie als mehr oder minder rational einzustufen.

Der Text hat vier Abschnitte. Die beiden ersten sind historisch-in-
terpretativ, die anderen systematisch. Im historisch-interpretativen Teil
werde ich einige Positionen besprechen, die Gefühle entweder als

Wahrnehmungen analysieren (Descartes und James) oder als Überzeugungen

(Hume und Davidson). Ich werde dann im dritten Abschnitt
einige Formen von Rationalität unterscheiden und zeigen, wie die
verschiedenen Positionen zum Begriff der Rationalität der Gefühle stehen.

Dies wird mich dazu veranlassen eine neue Definition der Gefühle
vorzuschlagen. Eine ausführliche Besprechung der Theorie, in der jene
Definition zum Tragen kommt, muß auf eine andere Gelegenheit verschoben

werden.

§ 1. Das perzeptuelle Modell:
Descartes und James

In seiner Schrift Les Passions de l'Ame formuliert Descartes folgende
Definition:4

«Après avoir considéré en quoi les passions de l'âme diffèrent de toutes ses
autres pensées, il me semble qu'on peut généralement les définir des perceptions,
ou des sentiments ou des émotions de l'âme, qu'on rapporte particulièrement à

elle, et qui sont causées, entretenues et fortifiées par quelque mouvement des

esprits. »5

Diese Definition enthält die vier wichtigsten Thesen Descartes zur
Theorie der Gefühle: 1. Gefühle gehören zur Klasse der Gedanken (co-
gitationes); 2. sie gelten als Wahrnehmungen, Empfindungen oder
Emotionen; 3. diese Wahrnehmungen beziehen sich auf die Seele

selbst;6 und 4. Gefühle werden durch physiologische Vorgänge (die
Bewegung der Lebensgeister) verursacht. In der Definition fehlt Des-

4 Da die folgende Stelle einige Übersetzungsprobleme bereitet, wird sie hier in
der französischen Originalfassung wiedergegeben.

5 DESCARTES, Les Passions de l'Ame, Art. 27.
6 So zumindest schlage ich vor, <se rapportent à elle [l'âme] > zu verstehen. Dazu

später mehr.



Rationalität der Gefühle 111

cartes' 5. These, daß nämlich Gefühle die Funktion haben, den Körper
zu Handlungen zu veranlassen, die seinem Wohltun (u.U. seinem
Überleben) förderlich sind.7 Ich werde nun an Hand dieser fünf Thesen,
aber hauptsächlich der ersten vier, Descartes' Theorie der Gefühle
erläutern.

Bevor ich damit beginne, möchte ich an Descartes' Substanzen-Dualismus

erinnern. Zentral dafür ist das von ihm öfters verwendete epi-
stemisch-modale Argument: Da man sich vorstellen kann, daß die Seele

ohne Körper existiert, sind Seele und Körper zwei unterschiedliche
Substanzen.8 Die Interaktion zwischen Körper und Seele geschieht über
die Zirbeldrüse.9 Descartes stellt sich vor, daß die Lebensgeister (im
Blut vorhandene materielle Körper unterschiedlicher Größe) die Zirbeldrüse

in Bewegung setzen, welche somit Veränderungen der Seele
bewirkt. Die Seele ihrerseits kann die Zirbeldrüse in Bewegung setzen,
womit die Lebensgeister ins Blut gelangen und, über das Nervensystem,

unterschiedliche Veränderungen des Körpers bewirken.
Descartes' psycho-physikalischer Interaktionismus kommt bei seiner

vierten These, wonach physiologische Vorgänge Gefühle verursachen

am deutlichsten zum Ausdruck. Descartes gibt folgendes
Beispiel.10 Stellen wir uns vor, jemand sieht ein Tier auf sich zukommen.
Es bildet sich ein Bild des Tieres auf der « Innenwand des Gehirns », das

dann durch die Bewegung der Lebensgeister zur Zirbeldrüse gelangt,
die der Seele das Bild des Tieres übermittelt. Hat nun das abgebildete
Tier außerordentliche Eigenschaften, oder Eigenschaften, die in der

Vergangenheit mit der Schädlichkeit des Abgebildeten assoziiert waren,
so entsteht in der Seele die Furcht. Über die Zirbeldrüse verursacht dann
die Seele bestimmte körperliche Veränderungen bis hin zum Fluchtverhalten.

Wichtig ist hier, ein Punkt der selten hervorgehoben wird, daß die

Bewegung der Lebensgeister das Gefühl zwar verursacht, aber nicht
vollständig erklärt. Ein bestimmter physiologischer Vorgang im Gehirn

erzeugt eine Empfindung, ein mentales Bild. Zusammen mit dem Bild
entsteht ein Gefühl. Warum hat das Bild dieses Gefühl und nicht ein
anderes, oder gar keines hervorgerufen? Descartes' Antwort scheint hier
deutlich zu sein: weil das Abgebildete unerwartete oder in der Ver-

7 Descartes, Les Passions de l'Ame, Art. 40, 52.
8 Descartes, Méditations, VI; AT, IX, S. 62.
9 DESCARTES, Traité de l'Homme, XI, S. 176-177; ders., Les Passions de l'Ame,

Art. 30, 34.
10 Ebd., Art. 35 f.



112 Gianfranco Soldati

gangenheit mit Gefahr assoziierte Eigenschaften besitzt. Anders gesagt:
Derselbe Gehirn-Zustand kann in unterschiedlichen Individuen oder in
einem Individuum in verschiedenen Momenten unterschiedliche Gefühle

verursachen." Ohne die Vergangenheit der betreffenden Individuen
in Betracht zu ziehen, kann man nicht bestimmen, welche physiologische

Zustände welche Gefühle verursachen werden.
Descartes betont mehrmals, daß Gefühle von physiologischen

Vorgängen verursacht werden. Für alle Leidenschaften gilt, schreibt er,
«daß sie grundsätzlich durch die Lebensgeister, die in den Hirnkammern

enthalten sind, verursacht werden »,12 Das Beispiel des herankommenden

Tieres könnte aber eine andere Interpretation nahe legen: nicht
die Bewegung der Lebensgeister verursacht die Furcht, sondern das

Bild des Tieres in der Seele. Natürlich, könnte man dieser Interpretation
zufolge einräumen, wird die Entstehung des Bildes in der Seele selbst
durch die Bewegung der Lebensgeister verursacht, und insofern bildet
die Bewegung der Lebensgeister die distale Ursache der Furcht. Ohne
Bild würde allerdings die Bewegung der Lebensgeister keine Furcht
hervorrufen. Der physiologische Vorgang würde dieser Interpretation
zufolge eine notwendige, aber keine hinreichende Ursache für das
Gefühl darstellen.

Nun ist Descartes jedoch der Meinung, daß die vergangene Erfahrung

«das Gehirn derartig bei manchen Menschen geprägt [hat], daß die Lebensgeister,

die das Bild auf der Drüse wiedergeben, von da zum Teil in die Nerven
strömen [...] welche die Herzklappen erweitern oder verengen und so derart die
anderen Körperteile, von wo das Blut kommt, beeinflussen, daß dieses [Blut]
Lebensgeister zum Gehirn schickt, die geeignet sind, die Leidenschaft der
Furcht zu erhalten und zu verstärken ».'3

Dieser Passage entsprechend muß man Descartes so verstehen, als wäre
das Bild in der Seele für die Erzeugung der Furcht entbehrlich,
epiphänomenal. Dieselben Lebensgeister, die das Bild in der Seele erzeugen,
lösen durch ihre Bewegung eine rein physiologische Kausalkette aus,
die letzlich zur Furcht führt, ohne vermittelndes Wahrnehmungsbild.

Descartes' vielleicht überraschender Hang zum Epiphänomenalis-
mus offenbart sich in dem oft zitierten Artikel 38, wo Descartes tatsächlich

behauptet, daß die Flucht der Menschen vor dem gefährlichen Tier
«allein aus der Verfassung der Organe entstanden ist, ohne daß die

11 Vgl. auch ebd., Art. 39.
12 Ebd., Art. 37; vgl. auch Art. 51.
13 Ebd., Art. 36.



Rationalität der Gefühle 113

Seele etwas dazu beigetragen hat». Nichts am Verhalten eines
Menschen, so klingt dies, zwingt uns zur Annahme, daß er eine Seele
besitzt.

Wenig spricht also für die Interpretation, wonach in Descartes Position

dem mentalen Wahrnehmungsbild eine selbständige kausale Rolle
bei der Entstehung des Gefühls zukommen würde. Man kann bestenfalls

von einer Korrelation zwischen der Entstehung des Wahrnehmungsbildes

in der Seele und der physiologischen Verursachung des Gefühls
sprechen.

Descartes betont, daß die Bewegung der Lebensgeister die Gefühle
nicht nur verursachen, sondern auch unterstützen und verstärken. Damit
ist er auf einen Punkt gestoßen, der später noch zur Sprache kommen
wird: die Trägheit (inertia) der Gefühle. Seine Erklärung für dieses

Phänomen ist offensichtlich: selbst wenn ich weiß, daß der Hund eigentlich

nicht gefährlich ist, zittere ich vor Furcht, weil auf der Innenwand
meines Gehirns jenes Bild herrscht, das Furcht hervorruft. Ich kann die
Furcht sowenig verändern, wie ich das mentale Bild verändern kann,
das durch mein visuelles System verursacht wurde. Descartes meint,14
daß es mir allenfalls gelingen wird, durch Wirkung meines Willens, die

peinliche Flucht vor dem Hund zu verhindern. Die Furcht selbst kann
ich durch meinen Willen nicht beeinflussen.

Es ist hier angebracht, von einer Art Undurchlässigkeit der Gefühle
zu sprechen, die in diesem Sinn den Wahrnehmungen ähneln. Typische
Beispiele für letzteres sind perzeptuelle Illusionen, wie Müller-Lyer,
Tichener, Zöllner, usw. Obwohl ich weiß, daß die beiden Linien in der

Müller-Lyer-Illusion gleich lang sind, erscheinen sie mir unterschiedlich

lang. Obwohl ich weiß, daß der Hund nicht gefährlich ist, fürchte
ich mich vor ihm.15

Kommen wir nochmals zu Descartes' These zurück, wonach Gefühle
durch physiologische Zustände verursacht werden. Es stellt sich die
Frage: Werden nicht alle mentalen Zustände durch physiologische
Vorgänge verursacht? Descartes, wie wir gleich sehen werden, teilt diese

Meinung nicht. Dennoch behauptet er ausdrücklich, daß auch andere
mentale Zustände, z.B. Träume, durch Vorgänge im Körper verursacht
werden. Wodurch unterscheiden sich dann Gefühle von Träumen?

Im gegebenen Argumentationsrahmen bieten sich zwei mögliche
Antworten. Die erste ist, daß es spezifische physiologische, oder jeden-

14 Ebd., Art. 46.
15 Vgl. Calabi, 1999, S. 59-61.



114 Gianfranco Soldati

falls körperliche Ursachen der Gefühle gibt. Die zweite lautet, daß sich
Gefühle von den anderen mentalen Zuständen, die durch körperliche
Vorgänge verursacht werden, durch eine nicht kausale Eigenschaft
unterscheiden, z. B. durch ihren Gehalt.

Die erste Art von Antwort wurde bekanntlich von William James

gegeben. In seinen Principles ofPsychology (1890) vertritt er die etwas
eigentümliche Auffassung, daß Gefühle durch das körperliche Verhalten

verursacht werden. Er schreibt:

«Der normalen Auffassung [...] von Gefühlen zufolge, ruft die mentale
Wahrnehmung einer Tatsache das [...] Gefühl hervor, und dieser letztere Zustand
bewirkt den körperlichen Ausdruck. Meine Theorie hingegen ist, daß die körperlichen

Veränderungen direkt der Wahrnehmung der erregenden Tatsache folgen,
und daß das Gefühl die Empfindung jener Veränderungen [...] IST. Die Hypothese

ist, [...] daß wir traurig sind, weil wir weinen, wütend weil wir schlagen,
beängstigt, weil wir zittern, und nicht, daß wir weinen, schlagen und zittern,
weil wir traurig, wütend und beängstigt sind. »16

Es sollte klar sein, daß das <weil> in diesen letzteren Äußerungen kausal,

und nicht etwa motivational ist. James meint nicht, daß die Tatsache,

daß ich weine, der Grund meiner Traurigkeit ist, sondern dessen

Ursache.
James gilt als Vertreter der peripheren Gefühlstheorie, wonach die

körperliche Grundlage der Gefühle nicht vollständig im zentralen
Nervensystem zu finden ist. In James Theorie verursacht der äußere Reiz
einen Wahrnehmungszustand, dieser allein aber noch kein Gefühl. Erst

wenn der Reiz vom perzeptuellen System zum motorischen weitergeleitet

wird, und hierdurch eine muskuläre Kontraktion in einer oder mehreren

Gegenden des Körpers bewirkt, entsteht das Gefühl. Das Gefühl,
sagt James, ist die Empfindung dieser peripheren körperlichen Veränderung.

James' Theorie ist nicht wenigen Problemen ausgesetzt. Es ist
erstens nicht klar, was hier mit < Empfindung > gemeint ist. Kann jemand
ängstlich sein, weil sein Phantom-Bein zittert? So wie der Phantom-
Schmerz, könnte man die Empfindung des zitternden Phantom-Beines
als perzeptuelle Illusion betrachten. Es ist dann aber nicht einzusehen,
daß die unmittelbare Ursache des Gefühls im peripheren, und nicht im
zentralen Nervensystem liegt. Walter Cannon17 hatte zudem bereits in
den 20er Jahren gegen James nachgewiesen, daß unterschiedliche Ge-

16 James, 1980, S. 743.
17 CANNON, 1919, 1927, 1931.



Rationalität der Gefühle 115

fühle durchaus mit denselben peripheren körperlichen Veränderungen
korreliert sein können, und daß Gefühle oft kürzere Reaktionszeiten als
die entsprechenden peripheren Körperveränderungen haben. Schachter
und Singer18 haben Anfang der 60er Jahre festgestellt, daß Subjekte,
die, ohne es zu wissen, eine Dosis Adrenalin injiziert bekommen haben,

was bekannterweise die Frequenz der Herzschläge erhöht, entweder Wut
oder Euphorie verspürten, abhängig von ihren gegenwärtigen Überzeugungen

und Wahrnehmungen.
Es scheint unmöglich, Gefühle über periphere Vorgänge im Körper

zu individuieren. Birbaumer und Schmidt sind der Meinung, daß heute

niemand bezweifelt, daß « lokale Hirnstimulation in limbischen und
einigen corticalen Arealen unmittelbar zu spezifischen [...] Gefühlen
führen».19 Doch selbst sie räumen ein, daß wir «heute weit davon entfernt
sind, die physiologischen Grundlagen der primären Emotionen zu
kennen».20 Obwohl also die zentrale Gefühlstheorie unter Neurowissenschaftlern

am verbreitetsten zu sein scheint, ist es sicher nicht unfair zu
behaupten, daß man gegenwärtig weit davon entfernt ist, Gefühle im
allgemeinen durch ihr neurologisches pendant individuieren zu können.

Obwohl die periphere Gefühlstheorie als gescheitert gelten muß, sollte

eine bei James zentrale Intuition nicht vergessen werden. Er schreibt:

«Ohne die sie folgenden Körper-Zustände, hätten Wahrnehmungen eine rein
kognitive Form, sie wären blaß, farblos, bar jeglicher emotionaler Wärme. Wir
könnten dann den Bären sehen, und urteilen, daß wir am besten rennen sollten,
die Beleidigung hören, und es als angebracht finden, zuzuschlagen, wir würden
aber weder Furcht noch Wut empfinden. »2I

James hat deutlich gesehen, daß Gefühle einen eigenen phänomenalen

Gehalt haben, wodurch sie sich sowohl von Wahrnehmungen als

auch von Urteilen unterscheiden. Um dieser Tatsache Rechenschaft zu
tragen ist er auf die Idee gekommen, periphere körperliche Veränderungen

in Betracht zu ziehen. Daß sich letzteres als keine besonders gute
Idee erwiesen hat, sollte uns nicht dazu verleiten, die Rolle des genannten

phänomenalen Unterschieds zu unterschätzen.

Wir werden später die Gelegenheit haben, diesen Punkt ausführlicher

zu besprechen. Kehren wir jetzt nochmals zu Descartes zurück. In
dem oben angeführten Zitat spricht Descartes dem Herzen eine zentrale

18 Schachter / Singer, 1962.
19 Birbaumer / Schmidt, 1991, S. 591.
20 Ebd., S. 594.
21 Ebd.



116 Gianfranco Soldati

Rolle bei der Erzeugung der Gefühle zu. Da das Herz nicht zum
zentralen Nervensystem gehört, ähnelt Descartes' Position, wenn überhaupt
einer, so doch eher der peripheren als der zentralen Gefühlstheorie. In
Wirklichkeit aber unterscheidet sich Descartes' Auffassung von beiden
Positionen, da er deutlich gesehen hat, daß zur Individuierung der
Gefühle mehr gehört als ihre Ursache. Gerade in diesem Zusammenhang
ist Descartes' zweite These, wonach Gefühle auf die Seele bezogene
Wahrnehmungen sind, von besonderem Interesse. Um dies zu verstehen,
muß man Descartes' Taxonomie mentaler Phänomene im Auge behalten,

die sich aufgrund seiner Äußerungen in der Schrift über die
Leidenschaften der Seele folgender Weise zusammenfassen läßt: Alle mentalen

Phänomene sind Gedanken, pensées. Sie unterscheiden sich in zwei
große Klassen: die Leiden (passions) und die Tätigkeiten der Seele

(actions). Die Leiden werden nach zwei Kriterien unterteilt: nach Ursache

und nach Gegenstand. Daraus ergeben sich unterschiedliche
Kombinationsmöglichkeiten, aus denen die sechs Grundklassen der Leiden
der Seele entstehen: Wahrnehmungen unserer Willensakte, Vorstellungen

von Irrealia, Träume, Wahrnehmungen externer Gegenstände,
Körperwahrnehmungen und eben Gefühle.

Wegen einer alten, besonders von Kenny22 geführten Polemik ist es

wichtig zu betonen, daß Descartes eindeutig zwischen Ursache und
Gegenstand einer Wahrnehmung unterscheidet. So unterscheiden sich
beispielsweise Schmerzwahrnehmung und Traum dadurch, daß sie
unterschiedliche Gegenstände haben, obwohl ihre Ursache jeweils im Körper
zu finden ist.

Über die Gefühle selbst schreibt nun Descartes:

«Die Wahrnehmungen, die man allein auf die Seele bezieht, sind diejenigen,
deren Wirkung man als in der Seele selbst gegeben fühlt und von denen man
gewöhnlich keinerlei nächste Ursache, auf die man sich beziehen könnte, kennt.
Dazu gehören die Freude, der Zorn und andere ähnliche Empfindungen, die
oftmals durch Gegenstände hervorgerufen werden, die unsere Nerven reizen,
manchmal auch durch andere Ursachen. »23

Descartes meint, ganz zurecht, daß Gefühle ihre physiologische
Ursache nicht als Gegenstand haben: wir erleben die Freude oder den Zorn
nicht im Körper, so wie wir einen Schmerz im Bein erleben. Manchmal,

argumentiert er, gibt es eine distale externe Ursache, worauf man
die Gefühle beziehen könnte (man denke an die Geliebte, die dem

22 Kenny, 1963 u. 1989.
23 Descartes, Les Passions de l'Ame, Art. 25.



Rationalität der Gefühle 117

Verliebten liebenswürdig erscheint, so wie ihm die Rose rot erscheint).
Diese muß aber nicht vorhanden sein. Worauf bezieht sich das Gefühl,
wenn keine distale Ursache vorhanden ist? Descartes' Antwort scheint
zu sein: auf die Seele. Aber was bedeutet das?

Wie man in der Darstellung sieht, gehören laut Descartes die
Wahrnehmungen zweiter Stufe unserer eigenen Willensakte zu den Leiden
der Seele. Diese introspektiven Wahrnehmungen haben sowohl ihren
Gegenstand wie ihre Ursache in der Seele. Es liegt nun auf der Hand,
Gefühle mit diesen Wahrnehmungen zu vergleichen, mit dem einzigen,
aber wichtigen Unterschied, daß Gefühle laut Descartes ihre Ursache
eben nicht in der Seele, sondern im Körper haben. Gefühle wären demnach

introspektive mentale Zustände mit einer physiologischen Ursache.

Eine Idee, auf die wir später noch zurückgreifen werden.
Wir müssen vorher noch kurz Descartes' zweite These erläutern,

wonach Gefühle auch Empfindungen oder Emotionen genannt werden
können. Emotionen sind sie, weil sie die Seele mehr bewegen als andere

Zustände, wie etwa Überzeugungen. Empfindungen sind sie, weil sie,
wie beispielsweise Farbempfindungen, nicht unter der Kontrolle unseres

Willens stehen.

Nun liegt vielleicht gerade in dieser Annäherung von Gefühl und

Empfindung eine der größten Schwierigkeiten in Descartes' Ansatz.

Empfindungen entziehen sich als solche der Bewertung nach einem
Rationalitätsmaßstab. Damit man in irgendeinem Sinn von Rationalität
sprechen kann, muß es möglich sein, von einer Form von Falschheit
und Richtigkeit zu sprechen. Empfindungen, sagt man oft, sind weder
falsch noch richtig, sie sind einfach da.

Descartes scheint das Problem gespürt zu haben, auch wenn er es

nicht wirklich auf den Punkt gebracht hat. Im Artikel 79 macht er
beispielsweise einen Unterschied zwischen dem physiologisch verursachten

Gefühl der Liebe, und dem Urteil, daß etwas Gut und zuträglich
(« convenable ») ist. In demselben Artikel spricht er aber noch von den

«Emotionen», die durch dieses Urteil selbst in der Seele hervorgerufen
werden. Was sind diese zusätzlichen Emotionen, die vom Urteil
hervorgerufen werden, daß etwas gut und zuträglich ist? Was unterscheidet sie

vom Gefühl der Liebe? In einem oft zitierten Brief an Chanut (1647)24
macht Descartes einen Unterschied zwischen der intellektuellen Liebe,
die lediglich aus dem Urteil besteht, daß etwas zuträglich ist, und der
sinnlichen oder sinnhaften Liebe, die nur durch eine bestimmte « Ner-

24 Vgl. AT IV, S. 601-603.



118 Gianfranco Soldati

venbewegung» zustande kommt.25 Auch hier fragt man sich: ist die
intellektuelle Liebe, qua Liebe, ein Gefühl, oder ist sie, qua intellektuell,
lediglich ein Urteil?

Gefühl und Urteil sind sich offensichtlich nicht so entgegengesetzt,
wie Descartes es sich vorstellte. Von dieser Überzeugung sind auch die
Vertreter der sogenannten kognitiven Theorie der Gefühle, denen ich
mich nun widmen möchte.

§ 2. Das kognitive Modell:
Hume und Davidson

In seinem Treatise of Human Nature gibt Hume folgendes wohl
bekanntes Beispiel:

«Ein Mensch ist beispielsweise stolz auf ein schönes Haus, das ihm gehört,
oder das er selbst gebaut und zustande gebracht hat. Objekt des Stolzes ist in
diesem Falle er selbst; Ursache desselben das schöne Haus. Diese Ursache aber
zerfällt wieder in zwei Momente, nämlich die Eigenschaft, die auf das Gefühl
hinwirkt [operates upon the passion], und den Gegenstand, an dem diese Eigenschaft

haftet. Die Eigenschaft des Gegenstandes ist die Schönheit, und der
Gegenstand ist das Haus, als Besitz oder Werk des Menschen betrachtet. Jedes

dieser beiden Momente ist wesentlich, und ihre Unterscheidung ist keineswegs
nichtig oder illusorisch. Schönheit nur als solche betrachtet, ohne daß ihr Träger
mit uns in Zusammenhang steht, erregt niemals Stolz oder Eitelkeit; und
andererseits hat der stärkste Zusammenhang mit uns ohne Schönheit oder Etwas, das

an die Stelle derselben tritt, keine Bedeutung für dieses Gefühl. »26

Stolz, sagt Hume, ist ein Gefühl, welches das Selbst als Objekt hat, und
eine bestimmte komplexe (« compounded »27) Eigenschaft als Ursache.
Die komplexe Eigenschaft besteht aus einem Gegenstand, einer Beziehung

und einer einfachen Eigenschaft. Der Gegenstand, das Haus, hat
die Schönheit als einfache Eigenschaft, und er steht in einer engen
Beziehung zum Subjekt, jene des Besitzens. Das schöne Haus allein, ohne

Beziehung zum Subjekt, oder der Besitz des Hauses allein, ohne irgendeine

emotional bewegende Eigenschaft, bewirken keinen Stolz. Was den
Stolz verursacht ist also das Besitzen eines schönen Hauses. Wer diese

Eigenschaft exemplifiziert, empfindet Stolz.
In dieser bestechend klaren Theorie fehlt ein wichtiger Bestandteil

25 Vgl. PERLER, 1996.
26 Hume, 1969, S. 331 (1978, S. 8).
27 Vgl. ebd., S. 380.



Rationalität der Gefühle 119

von Humes eigentlicher Auffassung, nämlich der phänomenale Gehalt
der Gefühle. Hume schreibt über Stolz und Niedergedrücktheit:

«Die zweite Besonderheit, die ich in diesen Gefühlen entdecke, [...] besteht in
der Empfindung [sensation], die sie uns geben oder in den besonderen Gefühls-

erregungen [Emotions], die sie in der Seele hervorrufen, und die eben ihr Sein
und ihr Wesen ausmachen. Stolz ist eine angenehme [pleasant] Empfindung
und Niedergedrücktheit eine unangenehme [painful]; nimmt man von jenem die
Lust [pleasure], von dieser die Unlust [pain] fort, so bleibt in Wahrheit nichts
von Stolz und Niedergedrücktheit übrig. »28

Deutlicher könnte man sich Humes Stellungnahme zugunsten des
phänomenalen Gehalts von Gefühlen kaum wünschen: ohne phänomenalen
Gehalt, ohne Qualia, sagt Hume, wären Gefühle nicht was sie sind.

Nun ist aber nicht nur der Stolz angenehm. Auch Empfindungen
können angenehm sein, wie beispielsweise die Empfindung der Schönheit

eines Hauses, ob mir dieses nun gehört oder nicht. Die Ursachen
des Gefühls, schreibt Hume, haben tatsächlich die Tendenz, « unabhängig

von den Gefühlen Lust oder Unlust hervorzurufen».29 Hume geht

sogar noch weiter: « Alles, was eine angenehme Empfindung erregt und
mit dem eigenen Selbst zusammenhängt, erregt das Gefühl des Stolzes,
das gleichfalls angenehm ist und gleichfalls das Selbst zum Objekt
hat.»30 Hier sieht es so aus, als wäre der angenehme Charakter der

Empfindung die wahre Ursache des Gefühls, welches selbst als
angenehm empfunden wird. Damit würden wir aber in gefährlicher Nähe zu
Descartes' Theorie gelangen, in der, wir erinnern uns, die Empfindung
zwar nicht identisch mit der Ursache des Gefühls ist, jedoch damit
korreliert. Humes eigentliche Idee scheint jedoch zu sein, daß eine «
Ähnlichkeit und Korrespondenz»31 zwischen dem angenehmen Charakter
der Empfindung und dem angenehmen Charakter des Gefühls besteht,
ohne sagen zu müssen, daß der erste die Ursache des zweiten ist.

In Humes Augen ist also jemand stolz, wenn er beispielsweise die

Eigenschaft exemplifiziert, ein schönes Haus zu besitzen, wobei die

genannte Exemplifikation die Ursache des Stolzes liefern soll. Es

genügt jedoch nicht, ein schönes Haus zu besitzen, um Stolz zu sein: der
Besitzer muß auch glauben, daß er es besitzt und er muß es auch für
schön halten. Nicht die Tatsache, daß er das schöne Haus besitzt, ist
also die Ursache seines Stolzes, sondern, wenn überhaupt, die Tatsache

28 Vgl. ebd., S. 338 (1978, II, S. 16).
29 Vgl. ebd.
30 Vgl. ebd., S. 340 (1978, II, S. 18).
31 Vgl. ebd.



120 Gianfranco Soldati

daß er glaubt, ein Haus zu besitzen, das ihm schön erscheint. Die
Eigenschaft, die den Stolz hervorruft, muß selbst bereits psychologisch
sein.

Davidson32 hat versucht, Humes Theorie in diese Richtung zu
interpretieren. Er geht davon aus, daß Stolz eine propositionale Einstellung
ist, der Form:

(1) Ich bin stolz, daß p.

wovon

(2) Ich bin stolz, daß ich ein schönes Haus besitze.

eine Instanz wäre. In (2) werden einige Elemente von Humes Theorie
berücksichtigt: das Subjekt (<Ich>), das Haus, seine Schönheit, und die
Beziehung des Besitzens. Es fehlen aber Kausalität und phänomenaler
Gehalt.

Auf den phänomenalen Gehalt legt Davidson keinen besonderen
Wert. Er erinnert an Humes Bemerkung, daß mir etwas angenehm
erscheinen kann, ohne daß ich Stolz bin, z.B. wenn ich dein schönes
Haus sehe. Nun, fragt sich Davidson, warum soll dieselbe angenehme
Empfindung den Stolz bewirken, wenn es um mein Haus geht. Es

könnte doch sogar sein, daß ich stolz auf mein schönes Haus bin, daß

aber die Wahrnehmung deines schönen Hauses für mich überhaupt
nicht angenehm ist. Stolz und angenehme Empfindung, argumentiert
Davidson, sind voneinander unabhängig.

An der Stelle der angenehmen Empfindung führt Davidson eine
positive propositionale Einstellung ein, ein approval, eine Anerkennung.
Man hat eine positive propositionale Einstellung (eine Pro-Einstellung)
gegenüber Leuten, die eine bestimmte positive Eigenschaft haben. Eine
solche Einstellung zu haben « kann nicht unterschieden werden von der
Überzeugung, daß jeder, der jene Eigenschaft hat, als solcher lobenswert,

schätzenswert oder tugendhaft ist »,33

Nun kann Davidson Humes Genealogie des Stolzes mit einem
einfachen Syllogismus rekonstruieren:

(A) Alle Menschen, die ein schönes Haus besitzen, sind lobenswert, insofern
sie ein schönes Haus besitzen.

(B) Ich besitze ein schönes Haus.

(C) Also bin ich lobenswert, insofern ich ein schönes Haus besitze.

32 Davidson, 1976.
33 Ebd., S. 281.



Rationalität der Gefühle 121

(A) tritt an die Stelle von Humes angenehmer Empfindung der Schönheit;

(B) entspricht der Bedingung, daß eine Beziehung zum Subjekt
hergestellt sei; und (C) drückt nach Davidson den Stolz selbst aus, ist
also mit (2) äquivalent. Diesen letzten Punkt drückt Davidson
unmißverständlich aus, wenn er schreibt:

«The theory I have constructed identifies the state someone is in if he is proud
that p with his having the attitude of approving of himself because ofp, and this
in turn (following Hume) I have not distinguished from judging or holding that
one is praiseworthy because of p. »34

In Davidsons Theorie haben wir also das Subjekt, die komplexe
exemplifizierte Eigenschaft (zu glauben, daß p), und den kognitiven
Qualia-Ersatz. Aber wo ist Humes kausale Beziehung geblieben? Laut
Davidson gibt es keinen Widerspruch zwischen logischen und kausalen
Beziehungen. Kausale Beziehungen finden zwischen Einzeldingen
statt, logische Beziehungen zwischen Beschreibungen. «Snowblink»,
schreibt Davidson, «is a white luminosity on the underside of clouds
caused by the reflection of light from a snow surface. This is a necessary
truth, though a truth about a causal relation».35 Daß zwischen (A), (B)
und (C) eine logische Beziehung besteht, schließt nicht aus, daß die von
(A) und (B) ausgedrückten Überzeugungen den durch (C) ausgedrückten

Stolz verursachen. Daß es bei den Ursachen des Stolzes um psychische

Eigenschaften gehen muß, wie es Überzeugungen nun mal sind,
das haben wir ja bereits festgestellt. Davidson kann also zurecht den

Anspruch erheben, die wesentlichen Bestandteile von Humes Theorie
in seinem kognitiven Ansatz berücksichtigt zu haben.

Aber was soll man von Davidsons kognitivem Qualia-Ersatz halten?
Man muß kein besonderer Freund der Qualia sein, um zu sehen, daß in
Davidsons Reduktion der Gefühle auf Überzeugungen etwas verloren
geht. Man stelle sich jemanden vor, der es als lobenswert betrachtet, ein
schönes Haus zu besitzen, zudem meint, ein solches tatsächlich zu
besitzen, und bereit ist, sich insofern als lobenswert zu betrachten. Ist es

für ihn nicht möglich, dennoch ehrlich zu behaupten, keinen Stolz zu

verspüren? Davidson scheint erwidern zu müssen, daß der betreffende
Mensch seine eigenen Gefühle nicht kennt. < Du bist stolz >, muß er
sagen, < obwohl du es nicht fühlst >.

Eine zweite oft hervorgehobene Schwierigkeit hängt mit der oben

besprochenen Trägheit der Gefühle zusammen. Wir hatten gesehen, wie

34 Ebd., S. 287.
35 Ebd., S. 289.



122 Gianfranco Soldati

leicht Descartes damit umgehen kann. Davidson kann das nicht: sind
Gefühle Überzeugungen, so müßten sie kognitiv durchlässig sein.
Ändern sich die Überzeugungen, so sollten auch die entsprechenden
Gefühle mitziehen. Dies widerspricht jedoch unserer Erfahrung.

Man sieht: Gefühle und Überzeugungen sind zwar nicht so entfernt
voneinander wie es die Verfechter des perzeptuellen Ansatzes wollen,
sie sind aber auch nicht so nah beieinander, wie es die Verfechter des

kognitiven Ansatzes meinen. Die Reduktion läßt in beiden Richtungen
viele Fragen offen.

Obwohl keine der besprochenen Positionen richtig zu überzeugen
vermochte, sollte die vorangegangene Diskussion einige wichtige
Eigenschaften der Gefühle ans Licht gebracht haben, deren Berücksichtigung
als Adäquatheitskriterien jeder Gefühlstheorie gelten sollte. Ich möchte
diese Eigenschaften in fünf Thesen über Gefühle zusammenfassen.

1. Gefühle stehen in Zusammenhang mit typischen körperlichen Vorgängen,
können aber dadurch nicht vollständig individuiert werden. Obwohl dieser
Zusammenhang nicht in demselben Maße bei allen Gefühlen besteht, ähneln
Gefühle in diesem Sinn eher den Wahrnehmungen, die über die Erregung der

Sinnesorgane auch von typischen physiologischen Vorgängen begleitet sind, als

den Überzeugungen.

2. Die Beziehung zu ihrer körperlichen Grundlage gehört im allgemeinen nicht

zum erlebten Gehalt eines Gefühls. Gefühle werden nicht erlebt, als wären sie

räumlich lokalisiert. Selbst wenn die Wut die Frequenz der Herzschläge erhöht,
erlebt man sie nicht im Herzen, so wie man etwa einen Schmerz im Bein erlebt.
In diesem Sinn ähneln Gefühle eher Überzeugungen als Empfindungen.

3. Wie Empfindungen sind Gefühle träge und kognitiv undurchlässig.

4. Gefühle haben einen phänomenalen Gehalt. Es bleibt aber offen, ob sie sich
darüber individuieren lassen.

5. Gefühle haben einen Gegenstand, oder besser gesagt: einen intentionalen
Gehalt. Es scheint aber nicht möglich, Gefühle darüber zu individuieren. Es gibt
keinen intentionalen Gehalt, der nicht gefühllos erfaßt werden könnte.

§ 3. Kriterien der Rationalität

Wie angekündigt, möchte ich nun eruieren, welches Licht die verschiedenen

Positionen auf die Rationalität der Gefühle werfen. Um dies zu

tun, werde ich einige Kriterien von Rationalität unterscheiden, um sie

dann auf Überzeugungen, Wahrnehmungen und schließlich Gefühle
anzuwenden.



Rationalität der Gefühle 123

Ich erhebe freilich nicht den Anspruch, auf alle denkbare Formen
von Rationalität einzugehen. Ich werde mich lediglich auf einige
Formen kognitiver Rationalität konzentrieren. Die verschiedenen Formen

praktischer Rationalität werde ich nicht berücksichtigen. Der Grund dafür

ist, daß ich mich, wie angekündigt, mit Ursache und Gehalt der
Gefühle beschäftige, nicht mit ihrer Funktion oder ihrer Rolle in
Handlungszusammenhängen.

Ich gehe davon aus, daß man einen mentalen Zustand nur dann als

mehr oder minder rational betrachten kann, wenn er einen intentionalen
Gehalt hat, d. h. wenn er wahr oder falsch sein kann. Ich gehe weiterhin
davon aus, daß man ein Subjekt als (teilweise) irrational bezeichnen
kann, wenn es mindestens einen mentalen Zustand hat, der irrational
genannt werden kann.

Ein mentaler Zustand eines Individuums kann nun, im Prinzip,
aufgrund von vier verschiedenen Kriterien irrational genannt werden.
Erstens, weil er falsch ist. Zweitens, weil er mit einem anderen Zustand
desselben Individuums aufgrund seines Gehaltes in Widerspruch steht

(Inkohärenz); drittens, weil er nicht gerechtfertigt ist; und viertens, weil
das Individuum keinen Grund dafür angeben kann.

Wenden wir diese vier Kriterien von Rationalität auf Überzeugungen

an. Das erste ist äußerst stark: Wir alle haben viele falsche
Überzeugungen, und wären insofern als irrational zu betrachten. Ähnliches

gilt für das zweite Kriterium: wir können nicht alle logischen
Konsequenzen unserer Überzeugungen übersehen. Könnten wir es, so würden
wir feststellen, daß unser Glaubenssystem viele Widersprüche enthält.
Vieles hängt bei der Frage der Rechtfertigung davon ab, ob wir
Rechtfertigungen zulassen, die dem Subjekt, sei es aus kontingenten oder aus

prinzipiellen Gründen, kognitiv unzugänglich sind. Tun wir dies, lassen

wir es also zu, daß eine Überzeugung in einer für das Subjekt
unzugänglichen Weise ungerechtfertigt sein kann, so scheint es hart, jemanden

irrational zu nennen, weil er eine ungerechtfertigte Überzeugung
hat. Anders verhält es sich mit dem Begriff des Grundes, als einer
Tatsache, die unter normalen Bedingungen als Rechtfertigung dienen würde

und als solche vom Subjekt angegeben werden kann: wir sind nicht
besonders streng, wenn wir jemanden als irrational bezeichnen, der
keinen, oder einen inakzeptablen Grund für seine Überzeugung angibt.

Zwischen den verschiedenen Kriterien von Rationalität bestehen nur
wenige Abhängigkeitsbeziehungen. Jemand kann z.B. das letzte Kriterium

von Rationalität erfüllen, ohne die anderen zu erfüllen. Er hat
einen guten Grund für seine Überzeugung, doch ist seine Überzeugung



124 Gianfranco Soldati

leider falsch, sie steht mit anderen in Widerspruch, und der Grund selbst
dient im gegeben Fall nicht als Rechtfertigung. Jemand kann das zweite
Kriterium von Rationalität (nämlich die Kohärenz) erfüllen, obwohl seine

Überzeugung falsch und ungerechtfertigt ist, und obwohl er keinen
Grund dafür angeben kann. Interessant ist der Fall einer Überzeugung,
die gerechtfertigt ist, obwohl das Subjekt keinen guten Grund dafür
angeben kann und sie im Widerspruch mit vielen anderen Überzeugungen

des Subjektes steht. Die Rechtfertigung könnte beispielsweise kraft
einer zuverlässigen Verursachung der betreffenden Überzeugung
bestehen.

Wahrnehmungen können falsch sein (es gibt da nichts Kaltes, nichts
Rotes, etc.), sie können sich widersprechen (dieselben Linien scheinen
einmal gleich lang, einmal unterschiedlich lang) und sie sind mehr oder

weniger gerechtfertigt (z. B. kann der kausale Ursprung der Wahrnehmung

mehr oder weniger zuverlässig sein). In diesem Sinn wenden sich
die ersten drei Kriterien der Rationalität auch auf Wahrnehmungen an.

Schwieriger scheint es mit dem letzten Kriterium zu sein. Können wir
Gründe für unsere Wahrnehmungen angeben? Jemand fragt: < Warum
erscheinen dir die beiden Linien unterschiedlich lang?> Was soll ich
antworten? <Sie erscheinen mir einfach so! > Ich kann vielleicht die
Ursache meiner Illusion beschreiben, ist das aber der Grund? Das Problem
bei der Begründung von Wahrnehmungen liegt wieder einmal an ihrer
kognitiven Undurchlässigkeit, oder, wie Descartes meinte, an der
Tatsache, daß sie nicht unter der unmittelbaren Kontrolle unseres Willens
stehen. Hat jemand eingesehen, daß es für eine bestimmte Überzeugung
keinen Grund gibt, so erwarten wir von ihm, daß er seine Meinung
ändert, unabhängig von dem, was sie verursacht haben könnte. Wir
erwarten hingegen nicht, daß die Wahrnehmungsillusion nur deswegen
verschwindet, weil sie als solche erkannt worden ist.

In bezug auf Rationalitätskriterien besieht noch ein anderer für uns
bemerkenswerter Unterschied zwischen Wahrnehmungen und Überzeugungen.

Die Kohärenzforderung übt unter bestimmten Bedingungen
einen Druck auf den Gehalt von Überzeugungen aus. Es ist fast unmöglich,

jemanden offensichtlich widersprüchliche Überzeugungen
zuzuschreiben. Stellen wir uns z.B. vor, eine uns bekannte, wohl erzogene,
geistlich ausgeglichene und sorgfältige Person äußert ernsthaft, mehrmals

nacheinander, die Sätze <Alle Schwäne sind weiß> und < Einige
Schwäne sind schwarz >. Bevor wir uns entscheiden, sie für irrational zu
halten, wären wir sicher geneigt, ein Mißverständnis zu vermuten: weiß
sie, was die Ausdrücke <alle>, < einige > usw. bedeuten? Einen solchen



Rationalität der Gefühle 125

Druck übt die Kohärenzforderung bei Wahrnehmungen nicht aus. Wir
alle haben immer wieder widersprüchliche Wahrnehmungen, ohne daß

wir geneigt wären, an ihrem Gehalt zu zweifeln.
Wie steht es nun mit den Gefühlen? Können Gefühle wahr oder

falsch sein? In der Hume-Davidson-Theorie sollte dies möglich sein.

Mein Stolz ist falsch, wenn es nicht stimmt, daß jemand lobenswert ist,
insofern er ein schönes Haus besitzt. Ähnliches sollte für die Theorie
gelten, wonach Gefühle Wahrnehmungen sind, insofern sie einen Gegenstand

haben. Betrachtet man beispielsweise Gefühle als introspektive
Wahrnehmungen, wie es meiner Interpretation zufolge Descartes
mindestens teilweise tut, so sollte es prinzipiell möglich sein, einer
introspektiven perzeptuellen Illusion zum Opfer zu fallen.

Gefühle können sowohl der kognitiven wie der perzeptuellen Theorie

zufolge in Widerspruch zueinander stehen, und gerechtfertigt sein

oder nicht. Bleibt die Frage, ob man Gründe für Gefühle angeben kann.

Aufgrund des Gesagten sollte klar sein, daß nur die kognitive, und nicht
die perzeptuelle Theorie dies zulassen kann. Sind Gefühle Wahrnehmungen,

dann ist die Frage nach den Gründen eines Gefühls genauso
irreführend wie die Frage nach den Gründen einer Wahrnehmung.

Betrachten wir auf der anderen Seite den oben beschriebenen Druck,
den die Kohärenz-Forderung auf den Gehalt von Überzeugungen ausübt,

so sollte sich dieser der kognitiven Theorie zufolge auch auf
Gefühle anwenden. In der Tat: wenn der Stolz die Überzeugung beinhaltet,
daß ich ein schönes Haus besitze, dann klingt es merkwürdig, zu sagen,
daß ich gleichzeitig'stolz bin, ein schönes Haus zu besitzen, und glaube,
kein Haus zu besitzen (weil ich eigentlich bis zum Hals verschuldet bin).
Wegen der Trägheit der Gefühle ist dies aber durchaus vorstellbar. Der
Emst meiner finanziellen Lage ist mir zwar kognitiv bewußt, ich habe

mich aber emotional noch nicht darauf eingestellt.
Dem perzeptuellen Modell der Gefühle zufolge sind Situationen

dieser Art unproblematisch. Offensichtliche Widersprüche bilden bei

Wahrnehmungen, wie gesehen, keine Ausnahme.

§ 4. Gefühle als introspektives Bewußtsein

Wünschenswert wäre eine Theorie, die gleichzeitig die Trägheit der
Gefühle wie die Möglichkeit, sie zu begründen, berücksichtigt, eine Theorie

die dem phänomenalen Charakter der Gefühle gerecht wird, ohne
sie auf punktuelle, gegenstandlose Empfindungen zu reduzieren.



126 Gianfranco Soldati

Ein von Descartes inspirierter Vorschlag wäre nun, daß Gefühle dem

introspektiven Bewußtsein unserer eigenen mentalen Zustände entsprechen.

Unter den introspektiv zugänglichen Zuständen befinden sich
sowohl Überzeugungen, wie Wahrnehmungen. Das introspektive Bewußtsein

selbst kann vielleicht, trotz vieler gegenteiligen Behauptungen, als
eine Art Wahrnehmung betrachtet werden, allerdings mit einigen
Einschränkungen. Die wichtigste darunter möchte ich die Transition des

Gehaltes nennen. Dazu ein Beispiel: Othello glaubt, daß Desdemona
Cassio liebt. Othello ist sich zudem introspektiv bewußt, daß er glaubt,
daß Desdemona Cassio liebt. Diesem introspektiven Bewußtsein
entspricht der nun in Frage stehenden Theorie die Eifersucht. Der intentio-
nale Gegenstand des Gefühls ist die Überzeugung, daß Desdemona
Cassio liebt.

Stellen wir uns nun vor, wir fragen Othello, warum er eifersüchtig
ist. Er wird antworten: < weil Desdemona Cassio liebt >, und nicht etwa,
<weil ich glaube, daß Desdemona Cassio liebt >. Das heißt: der Grund
für Othellos Eifersucht ist nicht die Überzeugung, sondern dessen
Gehalt. Der intentionale Gehalt des Zustandes erster Ordnung (der
Überzeugung) liefert den Grund für den Zustand zweiter Ordnung (das
Gefühl). Dies ist die Transition des Gehaltes.

Wir sollten nun imstande sein, Gefühle auf ihren Rationalitätsgrad
zu überprüfen. Nehmen wir nochmals unser Beispiel. Othello war
eifersüchtig, als er glaubte, daß Desdemona Cassio liebt. Nun wurde Othello
davon überzeugt, daß Desdemona Cassio nicht liebt. Othello ändert
dementsprechend seine Meinung. Trotzdem bleibt er eifersüchtig. Ist
seine gegenwärtige Eifersucht irrational?

Sie ist falsch: das introspektive Bewußtsein fällt einer Illusion zur
Opfer, Othello glaubt nicht mehr wirklich, daß Desdemona Cassio liebt.
Sie ist inkohärent: Othello hat gleichzeitig ein introspektive Bewußtsein
seiner Überzeugung, daß Desdemona Cassio nicht liebt (was dem
Gefühl der Freude entsprechen könnte). Die Eifersucht ist natürlich nicht
gerechtfertigt, und schließlich hat Othello keinen Grund für seine Eifersucht.

Trotzdem ist Othellos Eifersucht verständlich. Da sie mit keiner
Überzeugung identisch ist, übt weder die Kohärenzforderung, noch die
Tatsache, daß sie unbegründet zu sein scheint, einen Druck auf ihren
Gehalt aus.



Rationalität der Gefühle 127

Literatur

Birbaumer, N./Schmidt, R. (1991) Biologische Psychologie, Berlin

Calabi, C. (1999) «Che cosa hanno in comune l'amore, il disprezzo e l'assasinio
premeditato?», in: T. MaGRI (ed.), Filosoßa ed Emozioni, Milano, S. 51-92

CANNON, W.B. (1919/29) Bodily Changes in Pain, Hunger, Fear and Rage, New
York

— (1927) «The James-Lange Theory of Emotions: A Critical Examination and an
Alternative Theory », in: American Journal ofPsychology 39

— (1931) «Again the James-Lange and the Thalamic Theories of Emotions», in:
Psychological Review 38

DAVIDSON, D. (1976) «Hume's Cognitive Theory of Pride», in: Journal of Philo¬
sophy 73 [abgedr. in und zit. nach: ders. (1980), Essays on Actions and Events,
Oxford, S. 277-290]

DESCARTES, R. (1649) Les Passions de l'Ame, Paris, Pléiade

— (1964-1974) Œuvres de Descartes, éd. par C. Adam et P. Tannery, Paris, Vrin
[=AT]

HUME, D. (1969)A Treatise ofHuman Nature [1739], London

— (1978) Ein Traktat über die menschliche Natur, übers, von Th. Lipps. Hamburg
James, W. (1884) «What is an Emotion?», in: Mind 9, S. 188-205

— 1890) The Principles ofPsychology, New York

KENNY, A. (1963) Action, Emotion and Will, London

— (1989) The Metaphysics ofMind, Oxford

Perler, D. (1996) Repräsentation bei Descartes, Frankfurt a. M.

SCHACHTER, S./SINGER, J.E. (1962) «Cognitive, Social and Psychological De¬

terminants of Emotional States», in: Psychological Review 69, S. 379-399
Rapp, Ch. (1997) «Gefühle schließen nicht. Die <kognitive> Theorie der Emotio¬

nen in Aristoteles' Rhetorik», unveröff.




	Rationalität der Gefühle

