
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 59 (2000)

Artikel: Der kognitive Gehalt von Emotionen : Erklärungsansätze des
klassischen Rationalismus

Autor: Perler, Dominik

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882929

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882929
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia philosophica 59/2000

DOMINIK PERLER

Der kognitive Gehalt von Emotionen

Erklärungsansätze des klassischen Rationalismus

It is often argued that the Cartesian theory of emotions is inadequate because it
takes emotions to be mere feelings that are immediately caused by brain states and
lack any cognitive content. This paper intends to show that such an interpretation
has serious shortcomings. A close look at the texts reveals that Descartes
distinguishes different types of emotions. While some are indeed caused by brain states,
others are « intellectual »: they depend upon representations and display a cognitive
content. Malebranche even claims that all emotions include a judgment, which

clearly has a cognitive content, as theirfirst element. Ifone takes into account these

refinements, one can see that the so-called Rationalists do not oppose emotions as

pure feelings to representations and beliefs. They rather defend a theory that takes

emotions to be complex states and processes which include both cognitive and non-
cognitive elements.

I

Unsere mentalen Zustände zeichnen sich 'dadurch aus, daß sie sich im
Normalfall auf etwas beziehen und dadurch einen kognitiven Gehalt
haben. Wenn ich etwa denke, daß Paris eine schöne Stadt ist, beziehe
ich mich auf einen bestimmten Sachverhalt; genau dieser Sachverhalt

legt den kognitiven Gehalt meines Denkens fest. Doch wie verhält es

sich mit den Emotionen? Beziehen sie sich auch auf etwas? Und haben
sie dadurch ebenfalls einen kognitiven Gehalt? Die beiden letzten Fragen

lassen sich auf den ersten Blick sowohl verneinend als auch
bejahend beantworten.

Einerseits könnte man argumentieren, daß Emotionen genau jene
mentalen Zustände sind, die einen phänomenalen Gehalt aufweisen und
sich dadurch von den Zuständen mit einem kognitiven Gehalt
unterscheiden. Wenn ich etwa zornig oder freudig bin, so befinde ich mich in
einem Zustand, der sich durch eine bestimmte phänomenale Qualität
(ein « Quale ») auszeichnet: Ich erlebe ihn auf eine bestimmte Art und



84 Dominik Perler

Weise.1 Oder man könnte auch sagen: Er fühlt sich für mich auf eine
bestimmte Art und Weise an. Der Zustand hat als solcher aber keinen
kognitiven Gehalt, denn er bezieht sich nicht auf ein Objekt oder auf einen
Sachverhalt. Natürlich kann der emotionale Zustand mit einem anderen
Zustand verknüpft sein, der einen kognitiven Gehalt aufweist. So kann
ich zornig sein und gleichzeitig an die Person denken, die meinen Zorn
hervorgerufen hat. Aber in diesem Fall sind zwei Zustände voneinander
zu unterscheiden: das Zornig-Sein, das einen phänomenalen Gehalt
aufweist, und das An-etwas-Denken, das einen kognitiven Gehalt hat.

Andererseits könnte man argumentieren, daß Emotionen komplexe
mentale Zustände sind, die in den allermeisten Fällen immer auch einen

kognitiven Gehalt haben. (Mögliche Ausnahmen stellen lediglich diffuse

Zustände der Depression oder des Hochgefühls dar.) Wenn ich etwa

zornig bin, so bin ich immer über etwas oder auf etwas zornig. Es wäre
künstlich, hier zwei distinkte Zustände voneinander zu unterscheiden,
denn es gibt nicht das Zornig-Sein an sich betrachtet, das sich auf eine

bestimmte Weise «anfühlt», und daneben noch das An-etwas-Denken.
Wenn ich zornig bin, befinde ich mich vielmehr in einem Zustand, der
sich auf eine bestimmte Weise «anfühlt» und gleichzeitig auf etwas

gerichtet ist, sei dies nun ein Gegenstand, ein Sachverhalt oder ein

Ereignis. Gerade aufgrund dieser Komplexität dürfen Emotionen nicht
mit anderen mentalen Zuständen identifiziert oder auf diese reduziert
werden. Sie sind weder bloße Überzeugungen, die ausschließlich einen

kognitiven Gehalt haben, noch bloße sinnliche Erfahrungen wie z. B.
Schmerzerlebnisse, die ausschließlich einen phänomenalen Gehalt
aufweisen.2 Emotionen sind vielmehr Zustände einer besonderen Art, die
sowohl kognitive als auch phänomenale Anteile haben und daher weder
der Klasse der Überzeugungen noch jener der sinnlichen Erfahrungen
zugeordnet werden dürfen.

Auf den ersten Blick scheinen beide Argumentationslinien plausibel
zu sein. Wer wie David Hume und die Neo-Humeaner eine klare Trenn-

1 Vgl. zu diesem «Quäle» ausführlich S. SHOEMAKER, «Qualities and Qualia:
What's in the Mind?», in: ders., The First-Person Perspective and Other
Essays, Cambridge 1996, S. 97-120; C. McGinn, The Character of Mind,
Oxford 1996, S. 8ff.

2 Ob sinnliche Erfahrungen ausschließlich einen phänomenalen Gehalt aufwei¬

sen, ist freilich eine umstrittene Frage. In der aktuellen Debatte vertreten einige
Autoren die Ansicht, daß auch diese Zustände einen kognitiven Gehalt haben.

Vgl. T. Crane, «Intentionality as the Mark of the Mental», in: A. O'Hear
(Hg.), Current Issues in Philosophy ofMind, Cambridge 1998, S. 229-251.



Der kognitive Gehalt von Emotionen 85

linie zwischen kognitiver « reason » und nicht-kognitiver « passion »
ziehen möchte, tendiert wohl eher zur ersten Argumentation, die den
Emotionen einen kognitiven Gehalt abspricht.3 Wer hingegen eine solche

Trennung vermeiden möchte und Emotionen im Rahmen eines
rationalistischen Modells verstehtf, bevorzugt die zweite Argumentation.4 Doch
welche der beiden Argumèntatiorislinien ist die überzeugendere? Ich
glaube, daß sich diese Frage erst beantworten läßt, wenn geklärt ist, von
welchem Typus von Emotionen jeweils die Rede ist. Es gibt nämlich
nicht einfach die Emotionen als eine einheitliche Klasse von mentalen
Zuständen. «Emotions do not form a natural class», stellte Amélie
Oksenberg Rorty treffend fest.5 Daher läßt sich kaum allen Emotionen
pauschal eine bestimmte Struktur zuschreiben. Es müssen vielmehr
verschiedene Typen von Emotionen mit verschiedenen Strukturen
unterschieden werden. Entsprechend differenziert muß auch die Frage nach
dem kognitiven Gehalt beantwortet werden. Es ist durchaus möglich,
daß einige Typen von Emotionen einen kognitiven Gehalt haben, während

andere eines solchen entbehren. Zudem darf nicht einfach
angenommen werden, es gebe den kognitiven Gehalt. Auch hier muß
zunächst erläutert werden, wie ein solcher Gehalt zu verstehen ist, und es

sind gegebenenfalls verschiedene Arten von kognitivem Gehalt zu
unterscheiden.

Im folgenden möchte ich den Versuch einer Klärung unternehmen,
indem ich von René Descartes und Nicolas Malebranche, zwei klassischen

Rationalisten des 17. Jahrhunderts, ausgehe und ihre Theorien
der Emotionen näher betrachte. Eine Beschäftigung mit diesen beiden
Autoren ist zum einen in philosophiehistorischer Perspektive
gewinnbringend. Betrachtet man ihre Texte etwas genauer, zeigt sich nämlich,

3 In A Treatise of Human Nature, II, 3, iii (hg. von P. H. Nidditch, Oxford 1978,
S. 415) hält Hume explizit fest: « A passion is an original existence [...] and
contains not any representative quality». Diese berühmte Aussage trifft freilich nur
auf die «direct passions» zu. Im Hinblick auf die «indirect passions» läßt sich
die Trennlinie zwischen kognitiven und nicht-kognitiven Zuständen nicht so
einfach ziehen; vgl. Verf., «Humes Theorie der Motivation», in: Allgemeine
Zeitschriftfür Philosophie, im Druck.

4 In der gegenwärtigen analytischen Debatte wählen zahlreiche Autoren die
zweite Argumentation. Vgl. einen Überblick in R. DE Sousa, «Emotion», in:
S. Guttenplan (Hg.), A Companion to the Philosophy of Mind, Oxford
1994, S. 270-276; ausführlich R. DE SOUSA, The Rationality ofEmotion,
Cambridge (Mass.) - London 1987; R. M. GORDON, The Structure of Emotions,
Cambridge 1987.

5 A. Oksenberg Rorty, «Explaining Emotions», in: dies., Mind in Action.
Essays in the Philosophy ofMind, Boston 1988, S. 104.



86 Dominik Perler

daß es nicht - wie in der älteren Forschung häufig angenommen wurde

- eine einheitliche Cartesische Theorie der Emotionen gibt, die sich
durch das ganze 17. Jahrhundert hindurch unverändert gehalten hat.6

Zum anderen erachte ich eine Auseinandersetzung mit Descartes und

Malebranche aber auch in systematischer Perspektive als wichtig und
interessant. Die Modelle dieser beiden Klassiker, vor allem dasjenige
Descartes', dienen nämlich zahlreichen Autoren in der gegenwärtigen
analytischen Debatte als Ausgangspunkt und als allgemeine Folie für
systematische Diskussionen, freilich meistens als negative Folie. So

behaupten Patricia Greenspan, Anthony Kenny u.a., die Erarbeitung einer

adäquaten Theorie der Emotionen erfordere zuallererst eine Überwindung

der primitiven Cartesischen «feeling»-Theorie, d.h. jener Theorie,

die Emotionen als Gefühlszustände auffaßt, die bloße Reaktionen
auf körperliche Zustände sind und keinen eigenständigen kognitiven
Gehalt haben.7 Genau an dieser weit verbreiteten Kritik möchte ich
ansetzen. Ich möchte der Frage nachgehen, ob Descartes und der Carte-
sianer Malebranche Emotionen tatsächlich nur als Gefühlszustände
auffassen und ob sie ihnen tatsächlich einen kognitiven Gehalt absprechen.
Erst wenn ihre Theorien im Detail betrachtet werden, läßt sich sagen,
ob sie nur noch als negative Folie für adäquate Theorien der Emotionen
dienen können, oder ob sie auch einige positive Elemente enthalten, die

adäquate Theorien durchaus berücksichtigen sollten.

II tDostoS)«»

In seiner Spätschrift Les Passions de l'Ame (1649 veröffentlicht) und in
einer Reihe von Briefen widmet sich Descartes eingehend einer Erklärung

und Klassifizierung der Emotionen. Sein Interesse ist dabei

vorwiegend naturwissenschaftlicher Natur. Im Vorwort zu den Passions

6 Auf die Pluralität verschiedener Modelle (auch innerhalb des sog. « rationalisti¬
schen» Lagers) verweist in der neueren Forschung zu Recht S. JAMES, Passion
and Action. The Emotions in Seventeenth-Century Philosophy, Oxford 1997;
dies., «Reason, the Passions, and the Good Life», in: M. Ayers/D. Garber
(Hg.), The Cambridge History of Seventeenth-Century Philosophy, Cambridge

- New York 1998, S. 1358-1396.
7 Vgl. P.S. Greenspan, Emotions & Reasons, London - New York 1988, S.3;

A. KENNY, The Metaphysics ofMind, Oxford 1989, S. 51 f. R. DE SOUSA, The

Rationality ofEmotion, op. cit., räumt zwar ein, Emotionen könnten sich gemäß
der Cartesischen Theorie auf Objekte beziehen, er hält aber abschließend fest,
sie seien wesentlich bloße «activities of the body that affect the soul» (S. 30).



Der kognitive Gehalt von Emotionen 87

hält er ausdrücklich fest, er habe diese Schrift nicht als Redner oder als

Moralphilosoph verfaßt, sondern als Naturwissenschaftler («en physicien

»).8 Mit dieser Aussage verdeutlicht er, daß er sich im Gegensatz
zu zahlreichen Autoren seiner Zeit nicht mit Emotionen befaßt, um deren
Funktion in rhetorischen Kontexten zu untersuchen, etwa im Hinblick
auf die Frage, wie das Interesse von Zuhörern durch einen gezielten Appell

an die Emotionen geweckt werden kann. Ebenso wenig beschäftigt
er sich mit Emotionen, um deren Bedeutung in moralischen Kontexten
zu bestimmen, etwa im Hinblick auf Handlungsmotivationen. Für
Descartes steht vielmehr das Problem der Genese und der Struktur von
Emotionen im Vordergrund. Er will untersuchen, nach welchen psycho-
physischen Gesetzen Emotionen entstehen und welche konstitutiven
Elemente sie aufweisen. Daher fällt für ihn eine Analyse der Emotionen
nicht in das Gebiet einer besonderen Disziplin, die von den
naturwissenschaftlichen Disziplinen zu unterscheiden wäre. Im Gegenteil: Eine
derartige Analyse muß im Rahmen naturwissenschaftlicher Untersuchungen

erfolgen, denn Emotionen sind genauso natürliche Zustände
wie andere am Menschen beobachtbare Zustände. Es stellt sich nicht
die Frage, wie Emotionen von natürlichen Zuständen abgegrenzt werden
können, sondern wie sie sich in die komplexe Menge von natürlichen
Zuständen einfügen und welche besonderen Merkmale sie aufweisen.

Um diese Frage zu beantworten, ist eine genaue Bestimmung der
Emotionen erforderlich. Descartes trifft eine solche Bestimmung,
indem er die Emotionen (oder allgemein: die « passions ») der Klasse der

Perzeptionen zuordnet und festhält: « mir scheint, daß man sie allgemein

als Perzeptionen, Empfindungen oder Emotionen der Seele
definieren kann, die man in besonderer Weise auf sie bezieht und die durch
eine gewisse Bewegung der Lebensgeister verursacht, aufrechterhalten
und verstärkt werden».9

An dieser Definition sind mindestens drei Punkte bemerkenswert.
Zunächst fällt natürlich auf, daß Descartes die Emotionen als Zustände
der Seele bestimmt. Da die Seele bzw. der Geist gemäß seiner duali-

8 Vgl. Passions, response a la seconde lettre (AT XI, S. 326). Sämtliche Werke
Descartes' werden nach der folgenden Ausgabe zitiert: Œuvres de Descartes,
hg. von Ch. Adam/P. Tannery AT), nouvelle présentation, Paris 1982-1991.
Alle Übersetzungen aus dem Französischen und Lateinischen stammen von mir.

9 Passions I, 27 (AT XI, S. 349): «il me semble qu'on peut generalement les dé¬

finir: Des perceptions, ou des sentimens, ou des émotions de l'ame, qu'on ra-
porte particulièrement à elle, & qui sont causées, entretenues & fortifiées par
quelque mouvement des esprits.»



88 Dominik Perler

stischen Auffassung eine distinkte Substanz darstellt, sind Emotionen
offensichtlich als Zustände zu verstehen, die ontologisch von körperlichen

Zuständen unterschieden werden müssen. Dies bedeutet allerdings
nicht, daß Emotionen als Zustände aufzufassen sind, die einem isolierten

Geist oder gar einem immateriellen «Gespenst in der Maschine»
innewohnen, wie seit Gilbert Ryles polemischer Kritik immer wieder
behauptet worden ist.10 Descartes betont mehrfach, daß der Geist «aufs

engste mit dem Körper verbunden ist» und daß die beiden eine
«substantielle Einheit» bilden.11 Daher dürfen Emotionen nicht einfach
einem isolierten Geist zugeschrieben werden. Sie sind vielmehr dem
Geist zuzuschreiben, insofern dieser mit dem Körper eine Einheit
bildet. Descartes behauptet sogar, daß wir neben den Begriffen für Körper
und Geist einen gesonderten, nicht-reduzierbaren Begriff für die Kör-
per-Geist-Einheit benötigen.12 Nur mit Hilfe eines solchen Begriffs
lassen sich Emotionen adäquat beschreiben und von rein geistigen
Zuständen (z. B. vom mathematischen Denken), aber auch von rein
körperlichen Zuständen (z. B. von Nervenreizungen) unterscheiden.

Zweitens fällt an der Definition auf, daß Descartes behauptet, man
beziehe die Emotionen auf den Geist. Damit will er sie von anderen
mentalen Zuständen unterscheiden, nämlich einerseits von den
Sinneswahrnehmungen, die auf die jeweils wahrgenommenen Gegenstände
bezogen werden, und andererseits von den körperlichen Gefühlen, die
auf bestimmte Körperteile bezogen werden.13 Wenn etwa jemand in die

10 In der neueren Forschung etwa von A. Kenny, The Metaphysics of Mind, op.
cit., S. 51. Ich argumentiere ausführlich gegen Kennys Interpretation in «Carte-
sische Emotionen», in: A. Kemmerling/H.-P. SchÜTT (Hg.), Descartes
nachgedacht, Frankfurt a. M. 1996, S. 51-79. Siehe auch J.-M. Beyssade,
«La classification cartésienne des passions», in: Revue internationale de
philosophie 37 (1983), S. 278-292; A. Oksenberg Rorty, «Cartesian Passions
and the Union of Mind and Body», in: dies. (Hg.), Essays on Descartes'
Meditations, Berkeley-Los Angeles - London 1986, S. 513-534.

11 Vgl. Med. VI (AT VII, S. 81), Resp. IV (AT VII, S. 228), Brief an Regius vom
Januar 1642 (AT III, S. 493 und S. 508). Im Brief an Dinet (AT VII, S. 585) sagt
Descartes, daß Körper und Geist ein «ens per se» und nicht bloß ein «ens per
accidens» bilden; vgl. dazu die ausführlichen Analysen in P. HOFFMAN, «The
Unity of Descartes's Man», in: Philosophical Review 95 (1986), S. 339-370, und
L. Alanen, «Reconsidering Descartes's Notion of the Mind-Body Union»,
in: Synthese 106 (1996), S. 3-20.

12 Vgl. die Briefe an Prinzessin Elisabeth vom 2. Mai 1643 (AT III, S. 665) und

vom 28. Juni 1643 (AT III, S. 691); ausführlich dazu J. COTTtNGHAM, «Cartesian

Trialism», in: Mind 94 (1985), S. 218-230.
13 Vgl. Passions I, 23-24 (AT XI, S. 346 f.).



Der kognitive Gehalt von Emotionen 89

Sonne schaut und etwas sehr Helles wahrnimmt, bezieht er diese
Wahrnehmung (oder genauer: den Inhalt des Wahrnehmungszustandes) auf
die Sonne; er schreibt der Sonne Helligkeit zu. Und wenn jemand ein

Hungergefühl hat, bezieht er dieses Gefühl auf den Magen; er schreibt
dem Magen eine bestimmte physiologische Eigenschaft zu. Wenn aber

jemand zornig oder freudig ist, bezieht er diese Emotion zunächst nur
auf seinen Geist, denn er schreibt nur dem Geist - nicht einem äußeren

Gegenstand oder einem Körperteil - einen unmittelbar erlebten Zustand
zu. Er kennt, wie Descartes festhält, auch keine unmittelbare Ursache
für diesen Zustand.14 Dies schließt freilich nicht aus, daß es eine Ursache
für die Emotion gibt und daß diese im Prinzip auch erkennbar ist.
Descartes betont, daß die allermeisten Emotionen eine äußere Ursache
haben.15 Aber die jeweilige Ursache wird höchstens sekundär erkannt,
und daher wird die Emotion auch höchstens sekundär auf die Ursache

bezogen. Konkret heißt dies: Wer aktuell zornig ist, bezieht diese Emotion

zunächst nur auf seinen Geist, denn er nimmt zunächst nur einen
bestimmten Zustand in seinem Geist wahr. Erst in einem zweiten Schritt
kann er sich dann fragen, was seinen Zorn ausgelöst hat, und erst dann
bezieht er seine Emotion auf etwas Äußeres. Es ist nämlich eine Sache,
eine Emotion unmittelbar zu erleben; eine ganz andere Sache ist es,
deren Ursache zu bestimmen.

Drittens schließlich ist zu beachten, daß Descartes behauptet, die
Emotionen würden von sog. Lebensgeistern verursacht, aufrechterhalten
und verstärkt. Unter den Lebensgeistern (esprits animaux) versteht er
materielle Partikel, die durch die Gehirnporen fließen. Je nach äußerer

Reizung fließen mehr oder weniger von diesen Partikeln. Gemäß der
mechanistischen Physiologie, an der sich Descartes orientiert, sind sämtliche

Gehirnvorgänge mit Rekurs auf Partikelbewegungen und -konstel-
lationen im Gehirn zu erklären.16 Entscheidend ist für ihn, daß
unterschiedliche Partikelkonstellationen unterschiedliche Emotionen
verursachen. Das Ziel einer physiologischen Untersuchung besteht darin,

14 Vgl. Passions I, 25 (AT XI, S. 347).
15 In Passions II, 51 (AT XI, S. 372), sagt er, die äußeren Gegenstände seien

«leurs causes plus ordinaires & principales».
16 Vgl. zur mechanistischen Physiologie G. HATFIELD, «Descartes' Physiology

and its Relation to His Psychology», in: J. COTTINGHAM (Hg.), The Cambridge
Companion to Descartes, Cambridge 1992, S. 335-370; A. BlTPOL-HESPÉ-
RtÈS, Le principe de vie chez Descartes, Paris 1990; D. Kambouchner,
L'homme des passions. Commentaires sur Descartes, Paris 1995, Bd. 1, S. 129-
205.



90 Dominik Perler

genau zu bestimmen, durch welche Partikelkonstellation eine bestimmte

Art von Emotionen hervorgerufen wird.
Diese drei Hauptelemente der Definition verdeutlichen, daß

Descartes für die Erklärung von Emotionen ein dualistisch-kausalistisches
Modell wählt: Emotionen sind nichts anderes als unmittelbar
wahrgenommene geistige Zustände, die von Hirnzuständen hervorgerufen
werden. Die Hirnzustände werden ihrerseits von äußeren Gegenständen
verursacht, die auf den Körper einwirken und physiologische Prozesse

auslösen.
Ein solches Modell ist allerdings aus mehreren Gründen

problematisch. Das offensichtlichste Problem betrifft die Kausalbeziehung
zwischen Körper und Geist. Wie kann denn der materielle Körper (oder
zumindest das Gehirn als ein Teil davon) auf den immateriellen Geist
einwirken und einen emotionalen Zustand hervorbringen? Wie ist eine
kausale Interaktion zwischen zwei unterschiedlich gearteten Substanzen

möglich? Selbst wenn man, wie Descartes dies vorschlägt, die
Interaktion an einer bestimmten Stelle des Gehirns lokalisiert, nämlich in
der Zirbeldrüse, bleibt die Frage offen, wie denn eine Kausalrelation
zwischen dieser Drüse und dem immateriellen Geist bestehen kann.
Offensichtlich kann diese Drüse dem immateriellen Geist nicht etwas
Materielles übermitteln, und sie kann auch nicht auf ihn einwirken.

Neben diesem Problem, das seit dem 17. Jahrhundert immer wieder
diskutiert wird und auf das ich hier nicht weiter eingehen möchte,17
stellt sich ein weiteres, das seltener beachtet wird. Descartes erklärt die
Emotionen einfach als unmittelbar wahrgenommene Zustände, die sich
auf eine bestimmte Art und Weise «anfühlen» und dem Geist unmittelbar

präsent sind. Er sagt sogar, daß sie « unserer Seele so nahe und
innerlich sind, daß die Seele sie unmöglich empfinden kann, ohne daß sie

wirklich so sind, wie die Seele sie empfindet».18 Offensichtlich weisen
Emotionen seiner Ansicht nach einen untrüglich erfaßbaren phänomenalen

Gehalt auf. Das heißt: Wenn jemand zornig ist, fühlt es sich für
diese Person auf untrügliche Weise an, zornig zu sein; sie kann sich
darin nicht täuschen. Doch diese Erklärung scheint Ausdruck einer
primitiven « feeling »-Theorie zu sein, d. h. einer Theorie, die Emotionen
einfach als Gefiihlszustände ohne jeden kognitiven Gehalt bestimmt. In

17 Ich diskutiere es ausführlich in Repräsentation bei Descartes, Frankfurt a.M.
1996, S. 123-160.

18 Passions I, 26 (AT XI, S. 348): «elles sont si proches & si intérieures à nostre
ame, qu'il est impossible qu'elle les sente sans qu'elles soient véritablement telles

qu'elle les sent».



Der kognitive Gehalt von Emotionen 91

einigen Fällen mag eine solche Theorie vielleicht angemessen sein.
Man denke etwa an eine Person, die mitten in der Nacht wegen eines
Erdbebens aufwacht und spontan in Angst gerät. Eine solche Person
befindet sich tatsächlich in einem emotionalen Zustand, der - verursacht
durch äußere Einflüsse und körperliche Vorgänge - unmittelbar erlebt
wird (sogar auf untrügliche Weise), jedoch keinen kognitiven Gehalt
hat. Denn mitten im Erdbeben hat die Person einfach existentiell Angst,
ohne sich dabei kognitiv auf einen bestimmten Gegenstand oder
Sachverhalt zu beziehen. Doch in zahlreichen Fällen weisen Emotionen
durchaus einen kognitiven Gehalt auf. Wir haben im Normalfall ja vor
etwas Bestimmtem Angst, das wir mehr oder weniger genau beschreiben

können, und wir sind über etwas zornig, freuen uns auf etwas usw.
Wir beziehen uns dann im emotionalen Zustand selbst, nicht etwa bloß
in einem damit einhergehenden Zustand, kognitiv auf etwas. Genau
diese Tatsache scheint Descartes in seinem simplen dualistisch-kausa-
listischen Modell unberücksichtigt zu lassen.

Er scheint zudem zu übersehen, daß selbst in jenen Fällen, wo
jemand spontan in einen emotionalen Zustand gerät, dieser Zustand nur
deshalb entsteht und erlebt wird, weil die äußere Ursache auf eine
bestimmte Weise interpretied-wird. Ein Beispiel möge dies verdeutlichen:
Angenommen, zwei Freunde befinden sich auf einer Wanderung. Plötzlich

rennt ein Hund wild bellend auf die beiden zu. Der eine gerät in

panische Angst vor dem bedrohlichen Gekläff und versucht wegzulaufen.

Der andere hingegen freut sich über die muntere Begrüßung und

geht auf den Hund zu, um ihn zu streicheln. Offensichtlich ist die äußere

Ursache, nämlich das Bellen des Hundes, für beide ein und dieselbe,
und trotzdem geraten die zwei Freunde in ganz unterschiedliche
emotionale Zustände. Der Grund dafür liegt offensichtlich darin, daß die
beiden die Ursache ganz unterschiedlich interpretieren. Während der
eine das Bellen als bedrohliches Gekläff versteht, interpretiert es der
andere als muntere Begrüßung. In Fregescher Terminologie könnte man

sagen: Es gibt zwar ein und dieselbe Bedeutung (dasselbe Referenzobjekt),

aber zwei unterschiedliche Arten des Gegebenseins. Angesichts
dieser Tatsache wäre es unangebracht, eine Emotion nur mit Verweis
auf eine äußere Ursache zu erklären. Denn es ist ja nicht das Bellen als

solches, das einen bestimmten emotionalen Zustand hervorruft, sondern
das auf eine bestimmte Art und Weise gegebene bzw. interpretierte Bellen.

Und der jeweilige emotionale Zustand - Angst oder Freude - wird
durch das je unterschiedlich interpretierte Bellen hervorgerufen. Um
diese Komponente der Interpretation adäquat erklären zu können, muß



92 Dominik Perler

man offensichtlich eine kognitive Leistung berücksichtigen. Aber genau
dies scheint Descartes in seinem dualistisch-mechanistischen Modell zu
unterlassen. Die unterschiedliche Reaktion auf ein und dieselbe äußere

Ursache erklärt er nämlich an einer Stelle mit Verweis auf die
unterschiedlichen Dispositionen, die sich in unterschiedlichen Gehirnen
finden.19 Er sagt, bei einigen Personen sei das Gehirn so disponiert, daß

beim Anblick von etwas Erschreckendem ein Zustand entstehe, der im
Geist Angst verursache. Bei anderen hingegen sei das Gehirn derart
disponiert, daß beim gleichen Anblick ein anderer Zustand entstehe, der im
Geist Mut und Beherztheit auslöse. Dies ist freilich eine rein biologische
Erklärung, die nicht auf die Möglichkeit unterschiedlicher Interpretationen

eingeht. Es könnte ja sein, daß zwei Personen über die gleiche
Hirndisposition verfügen und trotzdem in einen unterschiedlichen
emotionalen Zustand geraten - ganz einfach, weil sie das Wahrgenommene
aufgrund unterschiedlicher Erfahrungen unterschiedlich interpretieren.

Würde Descartes diese Möglichkeit außer acht lassen, wäre seine

Theorie der Emotionen in der Tat eine primitive « feeling »-Theorie, wie
ihm einige Interpreten vorwerfen. Eine sorgfältige Lektüre der Texte

zeigt jedoch, daß ein solcher Vorwurf ungerechtfertigt ist. Betrachten
wir zunächst seine allgemeine Erklärung der mentalen Zustände. In der
Dritten Meditation sagt er, daß sich diese Zustände (die «cogitationes »)
in zwei Klassen einteilen lassen. Die eine Klasse (Descartes nennt sie

« Ideen im strengen Sinn ») umfaßt jene Zustände, die « gleichsam Bilder
von Gegenständen » sind - nicht etwa, weil sie mentale Bilder sind (sie
sind nur gleichsam Bilder), sondern weil sie sich wie Bilder auf etwas
beziehen und somit wie Bilder einen Gehalt haben: Sie stellen etwas
dar oder repräsentieren etwas. Neben den Ideen im strengen Sinne gibt
es aber noch eine zweite Klasse von mentalen Zuständen:

«Andere hingegen beinhalten außerdem gewisse andere Formen; wenn ich z.B.
will, wenn ich mich fürchte, wenn ich bejahe, wenn ich verneine, erfasse ich
immer einen Gegenstand als das, was meinem Denken zugrunde liegt, aber mit
meinem Denken umfasse ich etwas über ein Abbild dieses Gegenstandes hinaus.
Von diesen werden einige Willensakte oder Gefühle genannt, andere Urteile. »20

19 Vgl. Passions I, 39 (AT XI, S. 358 f.).
20 Med. III (AT VII, S. 37): «Aliae verö alias quasdam praeterea formas habent;

ut, cùm volo, cùm timeo, cùm affirmo, cùm nego, semper quidem aliquam rem
ut subjectum meae cogitationis apprehendo, sed aliquid etiam amplius quam
istius rei similitudinem cogitatione complector; & ex his aliae voluntates, sive
affectus, aliae autem judicia appellantur. » Vgl. eine Diskussion dieser Stelle in
Verf., Repräsentation bei Descartes, op. cit., S. 48-55.



Der kognitive Gehalt von Emotionen 93

Offensichtlich weisen die Zustände der zweiten Klasse eine
komplexe Struktur auf. Sie haben nämlich einen kognitiven Gehalt (genau
wie die Ideen im strengen Sinn beziehen sie sich auf einen Gegenstand
und stellen diesen dar), enthalten aber noch eine zusätzliche « Form »

oder Komponente, die in einigen Fällen emotionaler Natur ist. Es ist
bezeichnend, daß Descartes nicht behauptet, Zustände der ersten Klasse
könnten mit anderen Zuständen verknüpft werden, so daß sich ein
Konglomerat aus rein kognitiven und rein emotionalen Zuständen ergibt. Er
sagt vielmehr, daß es komplexe Zustände gibt, die zwei Komponenten
aufweisen, eine kognitive und eine emotionale. Zwar gibt er keine
Beispiele dafür an, aber man kann sich leicht konkrete Fälle vorstellen.
Wenn ich mich etwa auf den Besuch von Freunden freue, so befinde ich
mich in einem mentalen Zustand, der eine kognitive Komponente hat

(ich denke an den Besuch von Freunden und an nichts anderes), gleichzeitig

aber auch eine emotionale aufweist (ich denke freudig und nicht
etwa verärgert oder wehmütig an den Besuch).21

Berücksichtigt man diese Zwei-Komponenten-Theorie, zeigt sich,
daß Descartes gewissen Emotionen - freilich nicht allen - durchaus
einen kognitiven Gehalt zuschreibt. Dies wird auch in seiner Beschreibung

einzelner Emotionen deutlich. So nennt er die Bewunderung eine

grundlegende Emotion und behauptet, sie entstehe in uns, wenn wir
etwas antreffen, « was wir als neu beurteilen oder als sehr verschieden

von dem, was wir bislang kannten ».22 Offensichtlich ist auch hier eine

kognitive Komponente zu berücksichtigen, denn wenn wir etwas
bewundern, haben wir nicht nur ein bestimmtes Gefühl, das unmittelbar
von einem Flirnzustand verursacht wird. Wir beziehen uns immer auch
auf ein bestimmtes Objekt, stellen es in Relation zu anderen Objekten
und beurteilen es. Kurzum: Wir durchlaufen einen kognitiven Prozeß
und befinden uns daher in einem mentalen Zustand mit einem kognitiven

Gehalt. Aus Descartes' knapper Formulierung geht freilich nicht
hervor, wie sich dieser Prozeß zum Gefühl der Bewunderung verhält,

21 Es ist zu beachten, daß ein und dieselbe kognitive Komponente mit verschiede¬

nen emotionalen Komponenten verknüpft sein kann (ich kann ja freudig oder
verärgert an den Besuch von Freunden denken), daß umgekehrt aber auch ein
und dieselbe emotionale Komponente mit unterschiedlichen kognitiven
Komponenten verbunden sein kann (ich kann ja freudig an den Besuch der Freunde
oder an den nächsten Urlaub denken). Es gibt keine eineindeutige Zuordnung
der beiden Komponenten.

22 Passions II, 53 (AT XI, S. 373): «nous le jugeons estre nouveau, ou fort dif¬
ferent de ce que nous connoissions auparavant».



94 Dominik Perler

aber mindestens zwei Erklärungen bieten sich an. Man könnte
argumentieren, daß hier zwei distinkte Zustände vorliegen: Zuerst wird ein
Urteil über das Objekt gefällt, und dieser kognitive Zustand löst dann
einen zweiten Zustand aus, nämlich das Gefühl der Bewunderung. Es

ließe sich aber auch argumentieren, daß hier ein einziger komplexer
Zustand vorliegt: Indem wir uns auf ein Objekt beziehen und indem wir
auf bestimmte Weise"- bewundernd und nicht etwa gleichgültig oder
verächtlich - darüber urteilen, empfinden wir ein bestimmtes Gefühl.
Das Gefühl mit dem phänomenalen Gehalt und das Urteil mit dem
kognitiven Gehalt sind dann zwei Komponenten eines einzigen Zustandes.
Welche Argumentation auch immer man wählt, die Bewunderung ist
gemäß der Cartesischen Theorie auf jeden Fall nicht bloß ein Gefühlszustand,

der in biologischer Manier als die bloße Reaktion auf einen
Hirnzustand zu erklären ist. Stets muß auch eine kognitive Komponente
berücksichtigt werden.

Daß eine derartige Komponente zu beachten ist, zeigt sich noch in

einer weiteren Aussage Descartes'. Er hält fest, zahlreiche Emotionen
würden dadurch entstehen, daß wir die Gegenstände auf eine bestimmte
Weise repräsentieren. So sagt er: « Aber wenn uns ein Gegenstand als

gut für unsere Zwecke, d. h. als uns zuträglich, repräsentiert wird, ruft
dies in uns Liebe für ihn hervor. Und wenn er uns als ein schlechter oder
schädlicher Gegenstand repräsentiert wird, entfacht dies in uns Haß. »23

Es ist somit nicht einfach ein Gegenstand oder ein Himzustand, der
Liebe und Haß hervorbringt, sondern ein auf evaluative Weise repräsentierter

Gegenstand. Liebe oder Haß entstehen aber nicht nur dadurch,
daß ein Gegenstand derart repräsentiert wird. Eine solche Emotion hat
auch selber einen kognitiven Gehalt. Descartes betont ja, wir würden
nicht einfach Liebe empfinden, sondern Liebe für den Gegenstand, den

wir als zuträglich repräsentieren.
Allerdings muß der Gegenstand, der repräsentiert wird und einen

Zustand wie Liebe oder Haß auslöst, nicht identisch sein mit jenem
Gegenstand, auf den sich dieser Zustand bezieht, auch wenn in vielen
Fällen eine Identität besteht. Descartes illustriert dies anhand eines

amüsanten Beispiels.24 Er sagt, als Jugendlicher sei er in ein Mädchen
verliebt gewesen, das geschielt habe. Später habe er dann für jede Per-

23 Passions II, 53 (AT XI, S. 374): «Mais lors qu'une chose nous est représentée
comme bonne à noslre égard, c'est à dire, comme nous estant convenable, cela
nous fait avoir pour elle de l'Amour; & lors qu'elle nous est représentée comme
mauvaise ou nuisible, cela nous excite à la Haine. »

24 Vgl. den Brief an Chanut vom 6. Juni 1647 (AT V, S. 57).



Der kognitive Gehalt von Emotionen 95

son, die geschielt habe, spontan Zuneigung empfunden, denn er habe
sie mit seiner Jugendliebe assoziiert. In diesem Fall ist die jeweilige
Ursache für die Liebe offensichtlich verschieden von der Person, auf die
sich die Liebe bezieht. Aufgrund dieser Differenz müssen auch zwei
unterschiedliche Repräsentationen unterschieden werden, nämlich (a) die

Repräsentation der Ursache (z. B. irgendeiner schielenden Person) und

(b) die Repräsentation des intentionalen Objekts (der schielenden
Jugendliebe).25 Entscheidend ist freilich, daß die Liebe durch die auf eine
bestimmte Weise repräsentierte Person und nicht einfach durch einen
Hirnzustand ausgelöst wurde.

Berücksichtigt man die Tatsache, daß Repräsentationen eine
entscheidende Rolle spielen, läßt sich leicht einsehen, wie Descartes eine

adäquate Erklärung des bereits genannten Beispiels von den zwei Freunden

geben könnte. Wenn der eine angesichts des bellenden Hundes in

Angst gerät und der andere in Freude, so nicht nur deswegen, weil die
beiden über unterschiedliche Hirndispositionen verfügen. Dies kann

zwar ein Grund sein, der Hauptgrund liegt aber darin, daß sie den
bellenden Hund unterschiedlich repräsentieren: der eine als ein
furchterregendes Gekläff, der andere als eine freundliche Begrüßung.
Unterschiedliche Repräsentationen ein und desselben Ereignisses haben
unterschiedliche Emotionen zur Folge. Daher lassen sich Emotionen nicht
einfach mit Verweis auf Hirndispositionen erklären. Stets müssen auch
die jeweiligen Repräsentationen berücksichtigt werden.26

Bislang habe ich nur jene Fälle von Emotionen diskutiert, die durch
die direkte oder indirekte Einwirkung eines äußeren Gegenstandes ent-

25 Man könnte auch von der Repräsentation «unmittelbarer Objekte» und «tiefer
Objekte» sprechen, wie dies A. Baier, «What Emotions Are About», in:
Philosophical Perspectives 4 (1990), S. 1-29 (besonders S. 4) vorschlägt. Die
unmittelbaren Objekte stehen immer in einer Ähnlichkeitsrelation zu den tiefen
Objekten.

26 In Passions II, 91 (AT XI, 396) hält Descartes fest, eine Emotion wie Freude
entstehe dadurch, daß die Hirnzustände dem Geist etwas Gutes als etwas Eigenes

repräsentieren (« les impressions du cerveau luy représentent comme sien »).
Aufgrund dieser Aussage könnte man den Eindruck gewinnen, daß für die
Genese einer Emotion nur eine materielle und nicht eine geistige Repräsentation
erforderlich ist. Ein solcher Eindruck wäre aber irreführend, denn eine materielle

Repräsentation ist gemäß der Cartesischen Theorie nur eine Konfiguration
von Hirnzuständen. Derartige Zustände können einen geistigen Zustand
auslösen, der etwas repräsentiert (nämlich indem er eine «objektive Realität» hat).
An sich betrachtet repräsentieren die Hirnzustände aber nichts. Daher könnte
man sie am besten als Zustände charakterisieren, die disponiert sind, Repräsentationen

zu verursachen, ohne selber bereits Repräsentationen zu sein.



96 Dominik Perler

stehen. Dies sind zwar die häufigsten Fälle, die Descartes erwähnt, aber

nicht die einzigen. An einigen Stellen verweist er auch auf die «
intellektuellen Emotionen». So sagt er, es gebe einerseits den Zustand der
Freude, der dadurch entstehe, daß wir einen Gegenstand wahrnehmen
und als einen uns zuträglichen Gegenstand repräsentieren. Neben dieser
Freude, die eine Interaktion zwischen Körper und Geist voraussetze,
gebe es aber auch

«die rein intellektuelle Freude, die einzig durch die Aktivität der Seele in die
Seele gelangt und von der man sagen kann, daß sie eine angenehme Emotion
ist, die in der Seele selbst hervorgerufen wird. In ihr besteht der Genuß, den die
Seele von etwas Gutem hat, das der Verstand als ihr zugehörig repräsentiert. »27

Diese Erklärung ist zwar ziemlich vage gehalten, aber sie enthält
doch mindestens zwei deutlich erkennbare Elemente. Erstens behauptet
Descartes, daß eine intellektuelle Emotion einzig durch den Geist -
nicht durch ein äußeres Objekt oder durch einen Hirnzustand - verursacht

wird. Ausgehend von bereits vorhandenen Zuständen und
Dispositionen ist der Geist als aktives Vermögen imstande, einen emotionalen
Zustand hervorzubringen.28 Die Analyse eines derartigen Zustandes
muß sich daher immer auf die Verbindung zu anderen mentalen Zuständen

konzentrieren. Es muß untersucht werden, welches Netz von
Überzeugungen, Wünschen, Hoffnungen usw. es ermöglicht hat, daß eine
bestimmte intellektuelle Emotion - etwa Freude - überhaupt entstehen

konnte, und wie sich diese Emotion in das ganze Netz einfügt. Zweitens
betont Descartes, daß sich die intellektuelle Emotion auf etwas bezieht,
was als etwas Gutes repräsentiert wird. Daher weist sie zwei Komponenten

auf: eine rein gefühlsmäßige (einen «Genuß») und eine kogni-
tiv-evaluative. Auch hier handelt es sich nicht um ein bloßes Gefühl,
schon gar nicht um eine bloße Reaktion auf einen Hirnzustand. Weil
der Geist ausgehend von bestimmten Repräsentationen Emotionen
hervorbringen kann, verfügt er über so etwas wie ein autonomes Innenleben,

das nicht durch Himzustände oder durch die Einwirkung äußerer

27 Passions II, 91 (AT XI, S. 397): «la joye purement intellectuelle, qui vient en
l'ame par la seule action de l'ame, & qu'on peut dire estre une agreable emotion
excitée en elle mesme, en laquelle consiste la jouissance qu'elle a du bien que
son entendement luy représente comme sien». Vgl. auch den Brief an Chanut
vom 1. Februar 1647 (AT IV, S. 601 f.).

28 Descartes spricht daher ausdrücklich von « émotions » und nicht von « passions »,
denn gemäß der allgemeinen Definition der «passions» (Passions 1,1 und 27;
AT XI, S. 327-328 und 342) handelt es sich dabei um Zustände, die der Geist
erleidet und nicht selber aktiv hervorbringt.



Der kognitive Gehalt von Emotionen 97

Gegenstände determiniert wird. Descartes gibt dafür ein anschauliches

Beispiel: Wenn ein Ehemann seine Frau verliert, so löst dieser Todesfall,

ein äußeres Ereignis, zunächst Trauer in ihm aus. Doch er kann
dann auch «eine geheime Freude im Innersten seiner Seele» empfinden,

und diese intellektuelle Emotion kann die Trauer zurückdrängen.29
Entscheidend ist, daß die Freude nicht einfach durch die Einwirkung
von außen oder durch die Wahrnehmung eines bestimmten Ereignisses
hervorgerufen wird. Sie entsteht allein durch eine geistige Aktivität,
nämlich dadurch, daß der Ehemann über die positiven Aspekte des
Todesfalls nachdenkt (z. B. daß der Tod eine Erlösung nach langer Krankheit

ist). Weil eine Person verschiedene Aspekte eines Ereignisses in
Betracht ziehen und gegeneinander abwägen kann, ist sie imstande, ein

spontanes Gefühl wie Trauer nach und nach zu überwinden. Sie kann
intellektuelle Emotionen hervorbringen, die reflektierte Emotionen sind
und einen komplexen kognitiven Gehalt aufweisen. Und weil
unterschiedliche Personen unterschiedlich reflektieren, können sie natürlich
unterschiedliche intellektuelle Emotionen haben.

Berücksichtigt man diese und die bereits erwähnten Formen von
emotionalen Zuständen, lassen sich in der Cartesischen Theorie mindestens

drei Typen von Emotionen unterscheiden: (1) Emotionen, die
unmittelbar durch Hirnzustände hervorgerufen werden und nur einen
phänomenalen Gehalt aufweisen; (2) Emotionen, die durch Hirnzustände
hervorgerufen werden, jedoch komplex sind und neben dem
phänomenalen Gehalt auch einen kognitiven aufweisen; (3) Emotionen, die
ausschließlich durch andere mentale Zustände und Dispositionen
verursacht werden, auf Repräsentationen beruhen und immer einen
phänomenalen und einen kognitiven Gehalt aufweisen.

Es scheint mir wichtig, alle drei Typen von Emotionen im Blick zu
haben. Descartes präsentiert nicht - wie ihm in der neueren Forschung
vorgeworfen wurde30 - eine rein physiologische Theorie der Emotionen,
die er mit einigen kognitiven Elementen anreichert, ohne eine kohärente
Gesamttheorie zu bilden. Er entwickelt durchaus eine kohärente Theorie,

die jedoch auf der strukturellen Differenz zwischen verschiedenen

Typen von Emotionen insistiert und dadurch zwei Simplifizierungen zu
vermeiden versucht. Einerseits soll eine rein physiologische Theorie ver-

29 Vgl. Passions II, 147 (AT XI, S. 441).
30 Vgl. M. Neuberg, «Le traité des Passions de l'Ame de Descartes et les théories

modernes de l'émotion», in: Archives de Philosophie 53 (1990), S. 479-508
(besonders S. 502).



98 Dominik Perler

mieden werden, die Emotionen nur als Gefühlsempfindungen auf
körperlicher Basis erklärt; eine solche Theorie würde alle Emotionen auf
Vorkommnisse des Typus (1) reduzieren. Andererseits soll auch eine
intellektualistische Theorie vermieden werden, die sämtliche Emotionen

als Produkte rein geistiger Prozesse erklärt; eine derartige Theorie
würde sie uneingeschränkt auf Vorkommnisse des Typus (3) reduzieren.
Genau solche Reduktionismen will Descartes mit seiner ausführlichen
Diskussion einzelner Emotionen zurückweisen.

in

Auch der Cartesianer Malebranche diskutiert ausführlich die Genese
und die Struktur von Emotionen. Er widmet sogar das ganze fünfte
Buch seiner Recherche de la vérité (Erstveröffentlichung 1674) einer
solchen Diskussion. Seine Motivation für diese eingehende Erörterung
scheint auf den ersten Blick rein theologischer Natur zu sein. Er
behauptet nämlich, daß wir die Emotionen untersuchen müssen, um das

göttliche Handeln besser verstehen zu können. Emotionen sind seiner
Ansicht nach nichts anderes als die « Eindrücke des Urhebers der Natur,
die uns dazu bringen, unseren Körper zu lieben sowie alles, von dem

man sagen kann, es sei nützlich für dessen Erhaltung».31 In dieser
theologischen Aussage kommt allerdings auch ein anthropologischer Grundsatz

zum Ausdruck. Der Mensch ist Malebranche zufolge nicht einfach
ein reiner Geist, sondern eine Verbindung aus Geist und Körper. Daher
muß sich eine Untersuchung des Menschen in besonderem Maße auf
die Akte und Zustände konzentrieren, die aus dieser spezifischen
Verbindung entstehen. Die Emotionen sind neben den Sinneswahmehmun-

gen genau solche Zustände, denn sie treten im Normalfall nur dann auf,
wenn aufgrund äußerer Einflüsse bestimmte Hirnzustände entstehen,
die eine affektive Reaktion im Geist zur Folge haben. Wenn geklärt ist,
wie es zu einer solchen Reaktion kommen kann, ist auch weitgehend
geklärt, wie typisch menschliche Zustände entstehen können - Zustände,

die weder ein reiner Geist (z.B. ein Engel) noch ein reiner Körper
(z. B. ein Tier) haben kann.

31 De la recherche de la vérité (- Recherche) V,1 (OC II, S. 128): «Les passions
de l'âme sont des impressions de l'Auteur de la nature, lesquelles nous inclinent
à aimer nôtre corps & tout ce qui peut être utile à sa conservation». Sämtliche
Werke Malebranches werden nach folgender Ausgabe zitiert: Œuvres complètes

OC), hg. von A. Robinet, Paris 1958 ff.



Der kognitive Gehalt von Emotionen 99

Malebranche unternimmt einen Klärungsversuch, indem er genau
wie Descartes davon ausgeht, daß Emotionen meistens durch
Konfigurationen von « Lebensgeistern », also durch Himzustände, ausgelöst
und unmittelbar erlebt werden. In zwei entscheidenden Punkten weicht
er aber von Descartes ab. Erstens betont er, daß Emotionen nicht in
einem strengen Sinne von Himzuständen verursacht werden. Himzustände

sind seiner Ansicht nach keine wahren Ursachen, sondern höchstens
occasionelle Ursachen, d. h. sie stellen höchstens eine Gelegenheit dafür

dar, daß Gott Emotionen im Geist hervorbringt, sie verursachen aber
selber nichts.32 Wenn ich etwa einen alten Freund wieder sehe und in
einen bestimmten Hirnzustand gerate, dann löst nicht dieser Hirnzustand

Freude in mir aus. Vielmehr bringt Gott in mir die Freude hervor,
sobald der Hirnzustand vorliegt. Modem ausgedrückt heißt dies: Das

Vorliegen eines Himzustandes ist keine Ursache, sondern nur eine
notwendige Bedingung für das Entstehen eines emotionalen Zustandes.
Nur eine Aussage wie « Wenn ein bestimmter Hirnzustand vorliegt,
entsteht Freude » ist zulässig, nicht aber « Weil ein bestimmter Himzustand
vorliegt, entsteht Freude ». Mit dieser Erklärung versucht Malebranche
die problematische Interaktion von Geist und Körper zu vermeiden, die
Descartes noch angenommen hatte.33

Noch in einem weiteren Punkt weicht Malebranche von Descartes
ab, nämlich in der Strukturbeschreibung der Emotionen. Er betont, daß

man sie nicht als einfache geistige Zustände auffassen sollte, sondern
als komplexe Zustände, die sieben Elemente aufweisen:34

1. ein Urteil über einen Gegenstand,

2. eine Festlegung des Willens in bezug auf den Gegenstand,

3. ein Gefühl, das mit der Willensfestlegung einhergeht,

32 Daher halt er zu Beginn seiner Diskussion in Recherche V,1 (OC II, S. 127)
fest: «Et j'appelle ici passions toutes les émotions que l'ame ressent naturellement

à l'occasion des mouvemens extraordinaires des esprits animaux.» Die
Entstehung von Emotionen beim Vorliegen von Hirnzuständen darf nicht mit
der Verursachung von Emotionen durch Hirnzustände verwechselt werden.

33 Vgl. Verf./U. RUDOLPH, Occasionalismus. Theorien der Kausalität im ara¬
bisch-islamischen und im europäischen Denken, Göttingen 2000, S. 214-244.
Zur Differenz zwischen Descartes und Malebranche in diesem Punkt vgl. T. M.
Schmaltz, «Descartes and Malebranche on Mind-Body Union», in:
Philosophical Review 101 (1992), S. 281-325.

34 Vgl. Recherche V,3 (OC II, S. 142-146). In dieser Liste unterscheidet Male¬
branche terminologisch genau zwischen Emotion («émotion») und Gefühl
(«sentiment»). Das Gefühl (oder genauer: eine Menge von Gefühlen) ist nur
ein Teil einer ganzen Emotion.



100 Dominik Perler

4. eine durch die Willensfestlegung und das Gefühl ausgelöste neue Konfiguration

von Hirnzuständen und anderen körperlichen Zuständen,

5. eine sinnliche Empfindung, die mit der körperlichen Veränderung einher¬
geht,

6. verschiedene Gefühle, die durch die körperliche Veränderung hervorgerufen
werden,

7. ein Gefühl der inneren Freude.

Diese detailreiche Beschreibung bedarf sicherlich einiger Erlauterungen.

Bereits auf den ersten Blick fällt jedoch auf, daß Malebranche
Emotionen nicht als einzelne Zustände auffaßt, sondern als Prozesse,
und zwar als komplexe Prozesse, die geistige Vorgänge ebenso wie
körperliche beinhalten und eine dynamische Struktur aufweisen. Wer eine
Emotion hat, durchläuft verschiedene Stadien und verändert sich dabei:

Ausgehend von rein kognitiven und volitiven Vorgängen (1 und 2) gerät
er in einen Zustand mit einem phänomenalen Gehalt (3). Dieser löst
einen körperlichen Vorgang aus (4), der wiederum mit einem geistigen
Zustand einhergeht (5), aber auch neue geistige Zustände mit einem
phänomenalen Gehalt zur Folge hat (6-7). Will man eine Emotion
adäquat beschreiben, muß man sämtliche Vorgänge in diesem Prozeß

berücksichtigen und darf sich nicht auf einen einzigen Zustand (etwa auf
ein unmittelbar erlebtes Gefühl) konzentrieren, der dem Geist unmittelbar

gegeben ist. Denn eine Emotion ist nichts Statisches, was dem Geist
wie ein inneres Objekt präsent ist. Sie ist vielmehr etwas Dynamisches,
was durch die Wechselwirkung von geistigen und körperlichen Zuständen

entsteht und sich entwickelt.
Doch wie ist diese Wechselwirkung zu verstehen? Diese Frage läßt

sich am besten anhand des bereits genannten Beispiels beantworten.
Wenn ich einen alten Freund wieder treffe, dann fälle ich ein bestimmtes

Urteil (ich schätze ihn ja als einen guten, mir wohlgesonnenen
Menschen ein und nicht als einen Feind), ich lege meinen Willen auf eine
bestimmte Weise fest (ich will mich mit dem Freund unterhalten und
nicht einfach weglaufen), und ich empfinde spontan ein Gefühl der
Freude. Malebranche betont, daß es sich bei allen drei Elementen um
geistige Elemente handelt, freilich um Elemente, die handlungsbestimmend

sind (die Festlegung meines Willens bewirkt ja, daß ich nicht
weglaufe). Indem er festhält, daß das erste Element in einem Urteil
besteht, grenzt er sich klar von einer simplen « feeling »-Theorie ab. Eine
Emotion ist nicht ein bloßes Gefühl, auch wenn dieses ein wichtiges
Element darstellt. Aber mindestens so wichtig sind das Urteil und die

Festlegung des Willens. Das Urteil ist sogar der auslösende Faktor für



Der kognitive Gehalt von Emotionen 101

das Gefühl. Denn nur wenn ich auf eine bestimmte Weise über den
Freund urteile, empfinde ich ein Gefühl der Freude. Immer wieder
betont Malebranche, daß unterschiedliche Urteile ganz unterschiedliche
Gefühle zur Folge haben.35 Daher darf sich eine Analyse der Emotionen
nicht auf eine Beschreibung von unmittelbar präsenten Gefühlen
beschränken. Mindestens so wichtig ist eine genaue Bestimmung der
jeweiligen Urteile, die diese Gefühle erst ermöglichen. Konkret heißt dies:
Eine Analyse der Emotion, die ich beim Wiedersehen des alten Freundes

habe, muß immer auch mein Urteil über den Freund (genauer: den

spezifischen Inhalt meines Urteils) berücksichtigen, denn meine Freude
ist durch ein bestimmtes Urteil über den Freund ausgelöst worden. Hätte
ich anders geurteilt (etwa indem ich den angeblichen Freund als alten
Widersacher eingeschätzt hätte), hätte ich auch ein anderes Gefühl
gehabt.

Eine Emotion erschöpft sich aber nicht in den ersten drei Elementen.
Ebenso wichtig sind die weiteren vier Elemente, die auch den Körper
betreffen. Wenn ich nämlich beim Anblick des alten Freundes Freude

empfinde, löst dieser geistige Zustand einen körperlichen Vorgang aus,
z.B. eine Erhöhung der Pulsfrequenz. Diese körperliche Veränderung
ruft unmittelbar eine geistige hervor; so gerate ich etwa in einen Zustand
der Aufregung oder des Beschwingt-Seins. Es folgen auch verschiedene
andere Empfindungen; ich fühle mich wieder hellwach, obwohl ich
kurz vorher noch müde war, ich bin in guter Laune und unternehmungslustig.

Und schließlich gerate ich in ein Gefühl der « inneren Freude »,
wie Malebranche betont, denn ich habe nun einen Zustand erreicht, der
mich ausfüllt und der mir so etwas wie innere Befriedigung gibt.
Malebranche unterscheidet dieses Gefühl als siebtes Element von den anderen

Elementen, um zu verdeutlichen, daß der ganze emotionale Prozeß
einen Abschluß findet. Sobald nämlich die «innere Freude» erreicht
wird, stabilisiert sich der emotionale Zustand. Es wird keine Veränderung

angestrebt und kein neues Objekt gesucht, auf das sich die
Aufmerksamkeit richten könnte.

Man mag darüber streiten, ob bei jeder einzelnen Emotion alle
sieben Elemente ausfindig gemacht werden können. So läßt sich einwenden,

daß nicht jede Emotion ein Urteil und eine aktive Festlegung des

Willens beinhaltet. Es gibt ja auch Emotionen (z. B. die bereits erwähnte
existentielle Angst bei einem Erdbeben), die spontan aufgrund äußerer

35 Er hält in Recherche V, 6 (OC II, S. 178 f.) auch fest, daß Emotionen genau
dann falsch oder irreführend sind, wenn sie auf einem falschen Urteil beruhen.



102 Dominik Perler

Einflüsse entstehen, ohne daß eine kognitive Tätigkeit erfolgt.36 Und

man mag ebenfalls darüber streiten, ob es sich dabei um distinkte
Elemente handelt. So ist es fraglich, ob zwischen dem fünften und dem
sechsten Element tatsächlich ein Unterschied besteht.37 Bei diesen
Elementen scheint es sich eher um eine Menge von sinnlichen Empfindungen

zu handeln, die je nach Situation mehr oder weniger umfangreich
sein kann. Doch der entscheidende Punkt besteht für Malebranche nicht
darin, daß in jedem Fall genau sieben und nicht bloß fünf oder sechs

Elemente vorliegen. Entscheidend ist für ihn vielmehr, daß es sich um
eine komplexe Menge von Elementen handelt, die Geist und Körper
betreffen und zusammen einen psycho-physischen Prozeß ergeben. Dieser
Prozeß kann weder auf einen rein körperlichen noch auf einen rein
geistigen Vorgang reduziert werden. Und er läßt sich vor allem nicht auf
einen einzigen Zustand reduzieren, denn er beinhaltet verschiedene
Stadien. Verkürzt ausgedrückt könnte man sagen: Eine Emotion hat man
nicht einfach, sondern man erlebt sie als einen komplexen psycho-physischen

Vorgang, der ebenso kognitive wie phänomenale Komponenten
beinhaltet.

Die Tatsache, daß im Normalfall immer auch kognitive Komponenten

vorhanden sind, hat Konsequenzen für die Einstellung, die eine Person

gegenüber ihren eigenen Emotionen einnehmen kann. Sie ist nicht
dazu verdammt, sie einfach zu « erleiden », denn Emotionen sind nicht
bloß phänomenale Zustände, die automatisch durch bestimmte Hirnzustände

hervorgerufen werden. Da das erste Element in einem Urteil
besteht und da eine Person ihr Urteil über einen Gegenstand oder ein
Ereignis auch ändern kann, ist sie durchaus in der Lage, ihre emotionale
Reaktion zu beeinflussen und bis zu einem gewissen Grad rational zu
kontrollieren.38 Konkret heißt dies: Wenn jemand vor einem bellenden

36 In Recherche V,3 (OC II, S. 146) räumt Malebranche dies ein. Er betont, daß es

kein Urteil und keine Festlegung des Willens gibt, wenn die Emotion durch
«sentimens confus» ausgelöst wird. In einem solchen Fall gibt es - modern
gesprochen - nur eine Empfindung mit einem phänomenalen Gehalt.

37 Malebranche berücksichtigt einen solchen Einwand und hält deshalb bezüglich
des fünften Elements in Recherche V,3 (OC II, S. 156) fest: «Ce sentiment n'est
point différent de celui dont on a déjà parlé; il est seulement plus vif, parce que
le corps y a beaucoup de part. »

38 Zudem ist eine Person in der Lage, ihren Willen auf etwas festzulegen und diese

Festlegung bei Bedarf auch zu ändern. S. JAMES, Passion and Action, op. cit.,
S. 122, stellt daher zu Recht fest, daß Malebranche (ganz im Gegensatz zu
Descartes) durch die Berücksichtigung des Willens ein aktives Element in seine

Analyse der Emotionen einfügt.



Der kognitive Gehalt von Emotionen 103

Hund steht, kann er überlegen, um was für einen Hund es sich handelt,
und er kann sein erstes Urteil, daß es sich um ein gefährliches Raubtier
handelt, durch ein anderes Urteil ersetzen. Dadurch ist er in der Lage,
die ursprüngliche Angst zu überwinden und freudig oder zumindest
neugierig zu reagieren. Entscheidend ist dabei, daß eine emotionale
Veränderung nicht einfach aufgrund eines neuen « input» und aufgrund
veränderter Hirnzustände erfolgt; es liegt kein simpler psycho-physi-
scher Mechanismus vor. Die Veränderung tritt vielmehr aufgrund einer
neuen kognitiven Einstellung gegenüber dem Ereignis ein. Eine rationale

Person unterscheidet sich genau dadurch von einer irrationalen,
daß sie über ihre kognitive Einstellung reflektiert, sie gegebenenfalls
verändert und dadurch zu einer anderen emotionalen Reaktion gelangt.

Malebranche grenzt sich freilich von einem extremen Rationalismus
ab, indem er betont, daß sich nicht alle Emotionen kognitiv kontrollieren

lassen. Gegenüber den Stoikern, denen er einen übertriebenen
Rationalismus vorwirft, hält er fest: « Es ist also lächerlich, den Menschen
zu sagen, es hänge von ihnen ab, glücklich, weise und frei zu sein, und

man mokiert sich über sie, wenn man sie ernsthaft ermahnt, sich nicht
über den Verlust ihrer Freunde und ihrer Güter zu betrüben. »39 Eine

derartige Ermahnung ist abwegig, weil sie übersieht, daß wir Menschen
in bestimmten Situationen - etwa bei einem Todesfall - automatisch in

gewisse körperliche Zustände geraten, die in uns Trauer und
Niedergeschlagenheit hervorrufen. Menschen sind nicht engelhafte Wesen, die
rein geistig von Ereignissen betroffen werden und ihre geistigen
Zustände stets unter Kontrolle haben. Eine Ermahnung ist aber auch
abwegig, weil sie unberücksichtigt läßt, daß wir in gewissen Situationen
nicht anders können, als bestimmte Urteile zu fällen, die eine
bestimmte emotionale Reaktion zur Folge haben. Wenn wir etwa einen
Freund verlieren, können wir nicht anders, als diesen Verlust als einen
harten Schicksalsschlag zu beurteilen, und deshalb können wir nicht
anders, als in Trauer zu geraten. Der entscheidende Punkt besteht freilich

darin, daß wir Malebranche zufolge nicht einfach auf mechanistische

Weise durch die Wahrnehmung des Todesfalls und durch einen

entsprechenden Hirnzustand in Trauer geraten. Vielmehr ist es ein
bestimmtes Urteil, das ein Gefühl der Trauer auslöst. Dieses Urteil ist in

39 Recherche V,2 (OC II, S. 133): «Il est donc ridicule de dire aux hommes qu'il
dépend d'eux d'être heureux, d'être sages, d'être libres; & c'est se mocquer
d'eux que de les avertir sérieusement de ne point s'affliger de la perte de leurs
amis ou de leurs biens. »



104 Dominik Perler

gewissen Situationen unvermeidbar, so daß auch eine bestimmte
emotionale Reaktion unvermeidbar ist. Aber das anfängliche Urteil kann
revidiert oder durch andere Urteile ergänzt werden, so daß mit der Zeit
auch eine veränderte emotionale Reaktion möglich wird. Emotionen
lassen sich also kognitiv steuern, freilich nicht immer durch ein einziges

Urteil, sondern durch einen langen Prozeß der Abwägung und
Neubeurteilung eines Ereignisses.

IV

Ich hoffe, durch meine Ausführungen ist deutlich geworden, daß
Descartes und Malebranche keine naive « feeling »-Theorie vertreten,
sondern eine Theorie, die durchaus den kognitiven Gehalt von Emotionen
berücksichtigt. Zudem hoffe ich, daß der entscheidende Unterschied im
theoretischen Ansatz der beiden Autoren sichtbar geworden ist: Während

Descartes Emotionen als geistig erlebte Zustände bestimmt, faßt
sie Malebranche als komplexe Prozesse auf, die mehrere Elemente -
geistige ebenso wie körperliche - umfassen. Und während Descartes
Emotionen einzig mit Verweis auf einen kognitiven und einen
phänomenalen Gehalt erklärt, berücksichtigt Malebranche auch einen volitio-
nalen Gehalt.

Doch was ist in systematischer Perspektive bemerkenswert an den
Theorien der beiden Autoren? Auf den ersten Blick scheinen sie nur
noch historisch betrachtet interessant zu sein, denn der Substanzendualismus,

von dem sie ausgehen, ist heute ebenso obsolet wie die
mechanistische Physiologie, an der sie sich orientieren. Auch die Auffassung,

Emotionen seien untrüglich erfaßbare Zustände, die jede Person

an sich selber unmittelbar feststellt, ist spätestens seit der Kritik am
« Mythos des Subjektiven » unter Beschuß geraten.40 Trotzdem scheint
mir, daß Descartes' und Malebranches Theorien eine Strukturanalyse
der Emotionen enthalten, die nicht leichtfertig abgetan werden sollte.
Auf drei wichtige Punkte in dieser Analyse möchte ich zum Schluß
kurz hinweisen.

Zunächst fällt bei beiden Autoren - insbesondere bei Descartes -
auf, daß sie nicht allen Emotionen eine einheitliche Struktur zuschreiben.

Sie unterscheiden vielmehr verschiedene Typen von Emotionen,
die unterschiedlich verursacht werden, einen unterschiedlichen Gehalt

40 Vgl. D. Davidson, Der Mythos des Subjektiven, Stuttgart 1993.



Der kognitive Gehalt von Emotionen 105

aufweisen und auf unterschiedliche Weise mit anderen geistigen oder
auch körperlichen Zuständen verknüpft sind. Daher verzichten die beiden

Autoren auf eine strenge Definition der Emotionen, in der notwendige

und hinreichende Bedingungen formuliert werden. Selbst jene
Definition, die Descartes am Anfang der Passions gibt,41 erweist sich bei
näherer Betrachtung eher als eine Beschreibung einiger Emotionen
denn als eine Definition aller Emotionen. Sie läßt nämlich unberücksichtigt,

(i) daß zahlreiche Emotionen nicht allein durch Hirnzustände,
sondern auch durch geistige Repräsentationen ausgelöst werden, und

(ii) daß einige Emotionen (die sog. « intellektuellen Emotionen »)
überhaupt nicht durch Himzustände ausgelöst werden. Dieses Fehlen einer

strengen Definition, die in uneingeschränkter Weise auf alle Emotionen
zutrifft, scheint mir aber keineswegs ein Mangel zu sein. Es zeugt eher
für ein ausgeprägtes Problembewußtsein dafür, daß man kaum von den
Emotionen als einer einheitlichen Klasse von Zuständen sprechen kann.
Vielmehr müssen unterschiedliche Typen von Emotionen mit
unterschiedlichen Strukturen und Elementen unterschieden werden. Was die
Beschäftigung mit Descartes' und Malebranches detailreichen Analysen
reizvoll macht, ist nicht zuletzt ihr Blick für die Differenzen zwischen
verschiedenen Typen von Emotionen. Modern ausgedrückt könnte man

sagen: Für diese beiden Autoren ist der Begriff der Emotionen kein

streng definierter Begriff, der auf eine einheitliche Klasse von Zuständen

zutrifft, sondern eher ein «cluster»-Begriff, der ein ganzes Feld

von psycho-physischen Zuständen und Prozessen abdeckt.

Eng damit verknüpft ist ein zweiter Punkt. Wenn es keine strenge
Definition für alle Emotionen gibt, läßt sich auch die Frage, ob Emotionen

einen kognitiven Gehalt haben, nicht pauschal beantworten. Einige
Emotionen, die spontane Reaktionen auf äußere Ereignisse oder
körperliche Vorgänge sind, haben nur einen phänomenalen Gehalt, andere

hingegen auch einen kognitiven Gehalt, und wieder andere (zumindest
gemäß Malebranche) auch einen volitionalen Gehalt. Was der kognitive
Gehalt ist, muß von Fall zu Fall geklärt werden. Es muß untersucht werden,

wie ein bestimmter Gegenstand oder Sachverhalt repräsentiert und
beurteilt wird, damit ein kognitiver Gehalt überhaupt möglich wird. Daher

lassen sich Emotionen in den meisten Fällen nicht einfach dadurch

analysieren, daß man ein unmittelbar gegebenes Gefühl beschreibt -
auch dann nicht, wenn man eine solche Analyse aus der Perspektive der
ersten Person vornimmt. Stets müssen auch die mit dem Gefühl ver-

41 Vgl. oben Anm. 9.



106 Dominik Perler

bundenen und das Gefühl bestimmenden Repräsentationen und Urteile
berücksichtigt werden. Wie sich gezeigt hat, sind die Urteile für
Malebranche sogar konstitutive Elemente von Emotionen.42 Dies scheint mir
ein wichtiger Punkt zu sein: Emotionen sind nicht Gefühlszustände, die
sich isoliert analysieren lassen. Zu fragen, was für Emotionen eine Person

hat, heißt immer auch zu fragen, über welche Meinungen und
Überzeugungen eine Person verfügt und wie ihre Meinungen und

Überzeugungen den spezifischen Charakter sowie den Inhalt ihrer
Gefühlszustände bestimmen.

Schließlich ist noch ein dritter Punkt zu beachten. Ich habe mehrfach

darauf hingewiesen, daß sowohl Descartes als auch Malebranche
die Ansicht vertreten, Emotionen seien rational beeinflußbar. An einer
prominenten Stelle behauptet Descartes sogar, «daß es keine so schwache

Seele gibt, daß sie nicht, wenn sie gut geleitet wird, eine vollkommene

Macht über ihre Emotionen erlangen kann ».43 Diese Behauptung
ist nicht Ausdruck eines übertriebenen Rationalismus, wie man
vielleicht vermuten könnte. Descartes vertritt nicht die These, daß eine Person

alle ihre Emotionen vollkommen unter Kontrolle bringen kann.
Weil eine Person eine Einheit aus Körper und Geist darstellt und weil
bestimmte körperliche Vorgänge unmittelbar geistige Reaktionen zur
Folge haben, gibt es Emotionen, denen eine Person ausgeliefert ist. Sie
hat dann «passions» im strengen Sinne des Wortes: Sie erleidet gewisse

Zustände. Doch in zahlreichen Fällen ist eine rationale Steuerung
(wenn auch nicht eine vollständige Kontrolle) der Emotionen möglich.
Eine Person ist nämlich imstande, ihre Repräsentationen und Urteile
bezüglich bestimmter Gegenstände und Ereignisse zu beeinflussen, und
dadurch ist sie in der Lage, ihre emotionalen Reaktionen zu beeinflussen

und gegebenenfalls zu ändern. Auch dies scheint mir ein wichtiger
Punkt zu sein: Weil Emotionen nicht bloße Gefühlszustände sind, die
einem psycho-physischen Automatismus unterliegen, sondern Zustände
mit einem kognitiven Gehalt, sind sie bis zu einem gewissen Grad kognitiv

steuerbar. Daher sollte eine adäquate Theorie der Emotionen nicht

42 Dies gilt zumindest für den Normalfall. In einigen Ausnahmefällen können
Emotionen auch durch «sentimens confus» entstehen (vgl. oben Anm. 36), ohne

daß ein Urteil vorliegt. So sind Säuglinge noch nicht zu Urteilen fähig, haben
aber bereits verworrene Empfindungen und damit auch Emotionen. Malebranche

vertritt nicht eine extrem rationalistische Theorie, die ausschließlich den

urteilsfähigen Menschen Emotionen zuspricht.
43 Passions I, 50 (AT XI, S. 368): «Qu'il n'y a point d'ame si foible, qu'elle ne

puisse, estant bien conduite, acquérir un pouvoir absolu sur ses passions. »



Der kognitive Gehalt von Emotionen 107

davon ausgehen, daß Emotionen als irrationale Gefühlszustände den
rationalen Meinungen und Überzeugungen gegenüberstehen. Sie sollte
vielmehr die fundamentale Tatsache berücksichtigen, daß Emotionen
immer schon rationale Komponenten aufweisen. Es stellt sich somit
nicht die Frage (um es mit einer berühmten Metapher auszudrücken),
wie es zu einem Kampf zwischen Gefühl und Vernunft kommt und wer
den Sieg in diesem Kampf davonträgt. Die wichtige Frage lautet
vielmehr, wie denn die rationalen Komponenten einer Emotion beschaffen
sind, wie sie entstehen und wie sie gegebenenfalls verändert werden
können, so daß sich auch die ganze Emotion verändern kann.




	Der kognitive Gehalt von Emotionen : Erklärungsansätze des klassischen Rationalismus

