
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 59 (2000)

Artikel: Gefühl und Urteilskraft : emotionale Vernunft aus feministischer Sicht

Autor: Meier-Seethaler, Carola

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882927

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882927
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia philosophica 59/2000

CAROLA MEIER-SEETH ALER

Gefühl und Urteilskraft
Emotionale Vernunft aus feministischer Sicht

Certain premises belonging to the theory of science, and the correlating androcentric

perspectives tied to them, reveal themselves as reasons why emotion, as source

of knowledge, has been excluded from the philosophical discourse for so long.
Feminist critique questions the value-freeness of science as much as a one-sided
rational founding of ethics. The demarcation line between rationality and irrationality

is not to be drawn between intellect and emotion. It much rather runs between

conscious thought and emotion on the one hand, and unreflected opinions and
repressed emotions on the other.

Es hat eine lange Tradition in Philosophie und Wissenschaft, Gefühle
als Störenfriede des klaren Denkens abzuwehren, und dabei wurden
häufig vitale Begierden, Leidenschaften und die Vielfalt mitmenschli-
cher und wertbezogener Gefühle in einen Topf geworfen. Daß diese
undifferenzierte Ausklammerung von Emotionen zur Verarmung unseres

Erkenntnisbegriffs und zur falsch verstandenen Wertfreiheit in der
Wissenschaft führte, ist Gegenstand der jüngsten Rationalitätskritik.

Freilich meldete sich außerhalb des mainstreams neuzeitlichen Denkens

schon früh ein philosophisches Unbehagen am rationalistisch
gefaßten Vernunftbegriff, wenn wir an Pascals Logik des Herzens, an

Shaftesburys emotionale Moralbegründung oder an Rousseau und Herder

denken. Auch sind die ursprünglichen Intentionen der Aufklärung
nicht einfach mit Bacons naturwissenschaftlichen Erkenntniskriterien
gleichzusetzen. Der eigentliche Impuls der Aufklärung richtete sich
gegen die geistige und politische Bevormundung durch Kirche und Staat,
und dazu gehörte auch die emotionale Parteinahme für die Unterdrückten

und der moralische Appell an sie, sich aus der selbstverschuldeten

Unmündigkeit zu befreien.
Heute droht den westlichen Industrieländern die geistige

Bevormundung weder von Seiten der Kirche, die ihren Einfluß weitgehend
eingebüßt hat, noch von den Nationalstaaten, die unter dem Vorzeichen
der Globalisierung zunehmend an Macht verlieren. Ohnmachtsgefühle



52 Carola Meier-Seethaler

werden vielmehr angesichts des ungebremsten technisch-naturwissenschaftlichen

Fortschritts wach, auf dessen Fortgang die Bürgergesellschaft

keinerlei Einfluß hat, obwohl sie von dessen Folgen unmittelbar
betroffen ist. Wenn sich dann, wie es im Laufe der letzten 50 Jahre der
Fall war, die Folgen bestimmter Technologien als lebensbedrohende
Gefahren erweisen, wird das Unbehagen zum Alarmsignal. Hier könnte
und müßte die Besinnung darauf einsetzen, daß unsere Gefühle der

Angst und Sorge, aber auch diejenigen der Einschätzung von Lebensqualität

eine Gabe der Unterscheidung sind, die uns das Lebenszuträgliche

suchen und das Unzuträgliche meiden läßt.

Gefühle sind Qualitätsurteile

Als allgemeinste Aussage über Gefühle können wir sagen, sie seien

Qualitätsurteile, jedenfalls wenn wir «Urteilen» nicht nur im Sinne
einer formalen Einordnung des Besonderen unter das Allgemeine
verstehen, sondern im weiteren Sinn von «Einschätzen, Beurteilen». Diese

Oualitätseinschätzung beginnt bei den Sinnesempfindungen im
Anschluß an unsere Sinneswahrnehmungen. WahnaeJhmungen liefern uns

ja nicht nur Informationen aus der Umwelt, sondern gleichzeitig
Impressionen, d.h. Gefühlsempfindungen, die sich auf einer nuancierten
Skala mehr oder weniger positiver bis eindeutig negativer Bewertungen
bewegen.

Die für unser Überleben unverzichtbaren Wärme-, Kälte-, Tast- und
Schmerzempfindungen sowie die Wahrnehmungen der übrigen Sinne
beurteilen das für uns Zuträgliche und Unzuträgliche in Form von
Qualitäten des Angenehmen und Lustvollen bzw. des Unangenehmen,
Gefahrvollen und Schmerzlichen; und in dieser biologischen Zweckmäßigkeit

sind Gefühle durchaus rational, jedenfalls aber sinnvoll zu nennen.
Das breiteste Spektrum menschlicher Gefühle bilden die

mitmenschlichen und selbstreferentiellen Gefühle, mit denen wir unsere
Beziehungen zur Mitwelt und unsere Selbstwahrnehmung einschätzen:

Sympathie und Antipathie, Freude und Trauer, Angst und Wut, Hoffnung

und Enttäuschung, Stolz und Ohnmachtsgefühle, das sind nur
wenige von ein paar hundert Bezeichnungen, die unsere Sprache für
emotionale Qualitäten bereithält.

Sie alle beinhalten ein Stück qualitativer Bewertung unserer Mit-
und Umwelt und der eigenen Position in ihr. Das heißt, sie sind
intentional, insofern sie sich auf Situationen außerhalb unserer selbst bezie-



Gefühl und Urteilskraft 53

hen, und sie sind als Empfindungen die subjektiven Reaktionen auf diese

Situationen. Ob die Reaktionen den jeweiligen Umständen adäquat
oder inadäquat sind, ist eine andere Frage. Es gibt Mißverständnisse,
die ohne weiteres aufklärbar sind, und es gibt Projektionen, die einer
tieferen Analyse bedürfen. In jedem Fall aber stellen Emotionen nicht
nur passive Impressionen dar, sondern lösen auch Handlungsimpulse
aus, zumindest ein mimisches oder pantomimisches Ausdrucksverhalten:

wir weichen zurück beim Erschrecken oder wenden uns dem
Gegenstand unserer Freude zu. Das heißt, E-motionen sind immer zugleich
Moti-vationen, etwas, das uns nicht nur innerlich, sondern auch zum
Handeln bewegt. Dieser Zusammenhang erhält durch die moderne
Hirnforschung eine unerwartete Bestätigung: Sie machte klar, daß
zielgerichtetes Handeln oder Entscheidungen zwischen verschiedenen Zielen
ohne die Fähigkeit gefühlshafter Abwägung gar nicht möglich sind.

Antonio Damasio schildert sehr eindrücklich, wie Patienten mit
Ausfällen emotionaler Zentren trotz voll erhaltener Intelligenz nicht einmal
ihre Tagesagenda festlegen können.1

Auch aus der Entwicklungspsychologie wissen wir, daß es eine

getrennte Entfaltung von Emotion und Kognition gar nicht gibt. Weder
kann sich die intellektuelle Neugierde entwickeln, wenn das Kleinkind
nicht primär die Zuwendung seiner ersten Bezugspersonen erhält - denn

nur diese emotionale Erwärmung regt den Appetit auf die Welt an -,
noch können sich unsere Emotionen in alle ihre Nuancen verästeln,
wenn uns nicht die Sprache die Namen an die Hand geben würde, in
denen wir unsere geheimsten Gefühle wiedererkennen. Deshalb zieht

Agnes Heller das Fazit: « Nicht die Kognition steht der Emotion gegenüber,

sondern die menschlichen Formen der Emotion und Kognition
bedingen einander gegenseitig. »2

Eine ebenso entscheidende Rolle spielen Gefühle als Wertempfindungen

für die Ethik, und zwar sowohl auf der theoretischen wie auf
der praktisch-moralischen Ebene. Theoretisch ist ein Begriff wie
Menschenwürde, der sich nicht auf religiöse Ableitungen beruft, rein rational

gar nicht definierbar. So hat Avishai Margalit in seinem kürzlich
erschienenen Buch zur Politik der Würde ausdrücklich bemerkt, daß die
zentralen Begriffe, die er in seiner phänomenologisch-soziologischen
Studie vorlegt, «allesamt Begriffe, mit. Empfindungsgehalt »seien. Die
Annäherung an den Begriff der Würde gelingt erst durch die Erfahrung

1 Damasio, 1994,3. Kap.
2 Heller, 1981, S. 240.



54 Carola Meier-Secthaler

der Entwürdigung in allen ihren Abstufungen und sozialen Zusammenhängen.3

Hintergründe für die Skepsis gegenüber Gefühlen

Bei einer so vielschichtigen Bedeutung der Emotionen auf der Erkenntnis-

und auf der Handlungsebene drängt sich die Frage auf, wieso es

dazu kommen konnte, sie pauschal zu diffamieren. Bei wissenschaftlichen,

juristischen und politischen Diskussionen ist ja die Mahnung
allgegenwärtig: «Bitte keine Emotionen!» Zweifellos gibt es energetisch
hoch aufgeladene Affekte wie Wut, Eifersucht oder Panik, die vernünftige

Entscheidungen außer Kraft setzen können, doch sind diese,
gemessen an der ganzen Bandbreite unserer Gefühle, eher die Ausnahme
als die Regel. Warum also das pauschale Verdikt?

Um dieser Frage auf den Grund zu gehen, bedarf es sowohl einer
wissenschaftshistorischen als auch einer kulturpsychologischen Analyse.
Wissenschaftshistorisch gesehen war es Francis Bacon (1561-1620) als

der Vater der modernen Naturwissenschaft, der 1620 in seinem Novum

Organum scientiarum die exakte Erkenntnis auf die experimentelle
Methode einschränkte. Dabei ist aufschlußreich, welche Formen des Wissens

und der Wissensvermittlung er für Vorurteile bzw. für trügerische
Vorstellungen (Idole) hielt. Neben Anthropomorphismen, zu denen wir
aufgrund unserer Artzugehörigkeit neigen, und gesellschaftlichen
Vorurteilen, wie sie Sitte und spekulative Philosophie tradieren, rechnet
Bacon auch die Sprache zu den Quellen unserer Irrtümer. Damit ist
letztlich schon die Entwicklung zur mathematischen Logik vorgezeichnet,

vor allem aber die Einengung des exakten Wissens auf quantitative
Beziehungen und Bestimmungsgrößen. Mit dem Ausschluß aller
qualitativen Bestimmungen fallen zwangsläufig die emotionalen Beurteilungen

weg, wobei es Bacons Scharfsinn nicht entging, daß unsere Sprache
das Reservoir für den Niederschlag qualitativer Gefühlsurteile bildet.

Worüber sich Bacon allerdings keine Rechenschaft ablegt, ist die
Tatsache, daß das von ihm geforderte Machtstreben über die Natur keine

neutrale, sondern eine emotional stark besetzte Motivation darstellt.
Und wenn die Naturbeherrschung zur einzig legitimen Motivation der
Wissenschaft wird, so entfallen gleichzeitig die emotionalen Hemmungen

wie das Mitgefühl gegenüber unseren Mitgeschöpfen oder der
Respekt vor den ökologischen Zusammenhängen der Natur.

3 Margaut, 1994, S. 332.



Gefühl und Urteilskraft 55

Nicht von ungefähr beginnen die grausamen Tierversuche in der
Mitte des 17. Jahrhunderts durch Mitglieder der Royal Society of London

und durch die Experimentatoren der Accademia del Cimento in
Florenz.4 Bis vor kurzer Zeit gehörte zur Ausbildung der jungen
Naturwissenschaftler erklärtermaßen die Unterdrückung der eigenen Gefühle,

um sich vom objektiven Ziel der Forschung durch emotionale
Irritationen nicht ablenken zu lassen. Diese Art von rationaler Anästhesie
bildet letztlich auch die Voraussetzung für mehr oder weniger skrupellose

Menschenversuche, wie sie nicht nur von verbrecherischen KZ-
Ärzten, sondern auch im Auftrag der amerikanischen Armee oder
wissenschaftlicher Institute durchgeführt wurden. Zudem scheint dieses

bedenkliche Erbe der «harten» Naturwissenschaften immer noch nicht
bewältigt zu sein, wenn eine Formulierung wie die des amerikanischen
Philosophen Dan Denett heute noch möglich ist: « Wir müssen uns
befreien von der Ehrfurcht vor dem Leben, wenn wir mit der künstlichen
Intelligenz Fortschritte machen wollen. »5 Von ähnlichen Vorstellungen
scheinen manche Gentechnologen geleitet zu sein, die keine Grenzen
für die Manipulation von Lebewesen anerkennen.

In engem Zusammenhang damit steht die immer wieder vorgetragene

Behauptung, Wissenschaft als solche müsse wertfrei sein, und nur
ihre Anwendungen unterstünden ethischen Kriterien. Abgesehen davon,
daß sich beim heutigen Stand der Wissenschaft und den hohen Kosten
des Wissenschaftsbetriebs die reine Forschung vom technischen Apparat

gar nicht mehr trennen läßt, wurde Max Weber, der den Begriff der
wertfreien Wissenschaft prägte, gründlich mißverstanden. Er war sich
sehr wohl bewußt, daß jede kulturelle Leistung einschließlich derjenigen

der Wissenschaften in ihrer Richtung von « Wertrationalitäten »
bestimmt sind, und diese nicht in zweckrationalen Überlegungen, sondern
in emotionalen Überzeugungen wurzeln.6

Feministische Kritik an der Geist-Leben-Spaltung

Neben den wissenschaftstheoretischen Grundlagen fallen aber auch

kulturpsychologische Entwicklungen für die Abwertung der Emotionen
ins Gewicht. Hier setzt die feministische Kultur- und Wissenschaftskritik

an, indem sie zeigt, wie stark unsere philosophischen und wissen-

4 Merchant, 1987, S. 182.
5 Gloy, 1995, Bd. I, S. 243.
6 Vgl. Verf., 1997, S. 89 ff.



56 Carola Meier-Secthaler

schaftlichen Paradigmen von einer geschlechtsspezifischen Perspektive
beeinflußt sind.

Seit der Antike gibt es das Ideal der rein geistigen Existenz, die sich

aus den Fesseln des Leibes befreit, ein Ideal, das das Leben in seiner
Vielfalt und Immanenz abwertet. Dies zugunsten eines Aufschwungs in
die Transzendenz, die es dem männlichen Geist möglich machen soll,
sich mit den die Wirklichkeit konstituierenden Ideen zu verbünden,
wenn nicht zu identifizieren. Nun kann es aber kein Zufall sein, wenn
Pythagoras den souverän ordnenden Geist mit dem männlichen Prinzip
und die Vielfalt des Chaotisch-Lebendigen mit dem weiblichen Prinzip
assoziiert; eine Entsprechung, die sich bei Aristoteles zum Gegensatz
von männlich-geistiger Formkraft und weiblich-passivem Stoff erweitert.

In der neuzeitlichen Philosophie setzt sich die Geist-Leben-Spal-
tung als Dichotomie zwischen Geist und Materie bei Descartes bzw.
zwischen Geist und Natur bei Bacon fort. Dabei verrät sich die andro-
zentrische Perspektive bei Bacon in seinen Sprachbildem, wenn er die

kontemplative Wissenschaft «weibisch» schilt und die Vision von
einem männlichen Zeitalter entwirft, in dem ein Geschlecht von Heroen
und supermen die Natur wie eine Sklavin unterwerfen wird. Stets

spricht er von der Natur in weiblichen Bildern, aber nicht mehr im Sinne

einer zu respektierenden Mutter wie das Mittelalter, sondern von der
Lehrmeisterin, die es gilt, mit ihren eigenen Gesetzen zu schlagen und

zu übertrumpfen. Gleichzeitig erscheint sie im Bild der Hexe, deren
Geheimnisse ihr die Folter des Experiments entreißen soll.7

In diesem offensichtlichen Affekt gegen eine als launisch oder chaotisch

empfundene Natur spiegelt sich ein männlicher Protest gegen die
Abhängigkeit von den natürlichen Gegebenheiten, wie sie am ursprünglichsten

in der Abhängigkeit von der Frau als Lebengebende erfahren
wird. Daß die Fähigkeit der Frau, Leben hervorzubringen, einen Stachel

für das männliche Selbstbewußtsein darstellt, geht aus einer Vielzahl
von philosophischen und wissenschaftlichen Erklärungen zumindest
indirekt hervor. Eine der weniger bekannten stammt von Leibniz anläßlich

eines Gelehrtenstreits in der damaligen Embryologie. Bei der sog.
Präformationslehre behaupteten die einen, alles Leben sei im weiblichen
Ei vorgeprägt, die Entdecker der Spermatozoon dagegen schrieben dies
allein dem männlichen Samen zu. In einem Brief äußert sich Leibniz
sehr erleichtert über diese zweite Version, denn sie hätte die männliche

7 Merchant, 1987, Kap. 7.



Gefühl und Urteilskraft 57

Ehre gerettet.8 Dies zeigt, daß auch objektiv-wissenschaftliche Probleme

von androzentrisehen Interessen überlagert sein können.

Evelyn Fox Keller ist in ihren wissenschaftshistorischen Untersuchungen

den Metaphern von zoologischen, embryologischen und
molekularbiologischen Theorien nachgegangen und hat darin immer wieder
ein Denken «pro homo» entdeckt: sei es in der einseitigen
Herausstellung der männlichen « Alphatiere », sei es in der Überschätzung der
DNA als «Mastermolekül», das angeblich sämtliche Entwicklungsprozesse

steuert unter Vernachlässigung der substantiellen Rolle des Ei-
zytoplasmas.9

Noch verräterischer sind die Metaphern einiger Spitzenforscher in
der Kybernetik, die an dem ehrgeizigen Plan arbeiten, den zukünftigen
Menschen als reines Gehirnwesen zu schaffen, dessen computergespeichertes

Programm die leibliche Existenz überflüssig macht. Wenn sie

diese Wesen als «mind children», als ihre «Geistkinder» bezeichnen,
so klingt dies wie ein neu aufgelegter Zeusmythos, in dem bekanntlich
Athene als Kopfgeburt dem Götterhaupt entsteigt. Wie der patriarchale
Mythos die kompensatorische Selbsterhöhung des Männlichen gegenüber

der Lebensmacht der Frau spiegelt, so vermutet Joseph Weizenbaum

hinter dem Forschungsziel seiner Kollegen einen verdrängten
Gebärneid. Dazu kommt als offen deklariertes Ziel die Überwindung der

Sterblichkeit, die allem fleischlichen Leben anhaftet.10

Damit stehen wir vor einem Höhepunkt der Geist-Leben-Spaltung
in der patriarchalen Philosophie, die von androzentrisehen Ambitionen
zumindest mitgeprägt ist. Auch in Teilen der medizinischen
Spitzenwissenschaften nährt man die Illusion, daß Leben ohne Unvollkom-
menheit und Leiden, ja ohne Vergänglichkeit möglich sei, ungeachtet
der Tatsache, daß nur der Tod perfekt ist und sich Leben gerade durch
seine Wandlungsfähigkeit und « Fehlerfreundlichkeit » definiert.

Fox Keller hat die untergründigen Motivationen die «emotionale
Substruktur der Wissenschaft» genannt," was die Selbstdefinition der
Naturwissenschaft als voraussetzungsloses, subjektunabhängiges
Denksystem infragestellt. Es gibt eben keine menschliche Zielsetzung, die
nicht von emotionalen Motiven mitgelenkt wird, weil diese neben vitalen

Impulsen die Energielieferanten für alle unsere Aktivitäten sind.

8 Widmaier, 1999, S. 21.
9 Fox Keller, 1992, 1998.
10 Weizenbaum, 1990, S. 15.
11 Fox Keller, 1986, S. 75 ff.



58 Carola Meier-Seethaler

Damit wird die Unterscheidung zwischen Subjektivität und Objektivität
dahingehend revisionsbedürftig, daß eine Ausschaltung des Subjekts
niemals vollständig gelingt. Um annähernd objektive Aussagen über
Sachverhalte zu machen, bedarf es vielmehr der bewußten Wahrnehmung
der eigenen subjektiven Anteile.

Daß diese fundamentale Einsicht erst so spät in die Domäne der
männlichen Wissenschaft eindringt, hängt wesentlich mit der Polarisierung

der Geschlechtscharaktere zusammen, die im Laufe des 17. und
18. Jahrhunderts eine neue Zuspitzung erfuhr. Im Unterschied zur Antike,

die dem Mann die Emotionalität keineswegs absprach und die
Fähigkeit zu freundschaftlicher Verbundenheit sogar ausschließlich als ein
Phänomen zwischen Männern wahrnahm, prägte Rousseau (1712-1778)
in seinem berühmten Erziehungsroman das sogenannte komplementäre
Geschlechtermodell. Darin werden die Verstandeskräfte einseitig dem

Mann und die Gefühlskräfte einseitig der Frau zugeschrieben, und zwar
mit einer bestimmten gesellschaftlichen Absicht. Während der
Protagonist Emile in der Entfaltung seiner kreativen Geistespotentiale
umfassend gefördert und zum verantwortlichen Citoyen erzogen werden

soll, obliegt es der weiblichen Parallelfigur Sophie, ihre mütterlichen
Gefühlskräfte zu entwickeln und ihrem Gatten eine ebenso charmante
wie ergebene Geliebte zu sein.

Dagegen blieb das androgyne Ideal der Romantik, das Frauen dazu

aufrief, sich ihres Verstandes zu bedienen, und Männer ermutigte, ihren
Gefühlen Ausdruck zu verleihen, nur die vorübergehende Utopie einer
kleinen Elite. Soziologisch gesehen lief der Polarisierung der
Geschlechtscharaktere die Industrialisierung der europäischen Gesellschaft

parallel. Dies war ein Prozeß, der die Trennung zwischen Haus- und
'Arbeitsort hervorrief und damit den Wirkungsbereich der Geschlechter
auch räumlich auseinanderriß. Erst damit entstand das bürgerliche
Kleinfamilienmodell, das dem Mann das weite Feld des beruflichen
Fortkommens eröffnete und der Frau das häusliche Ghetto zuwies: auch

dies ein komplementäres Arrangement, bei dem das traute Heim die
Härte des außerhäuslichen Konkurrenzkampfes kompensieren sollte.

Es war dann nur folgerichtig, die Frauen von allen höheren
Berufskarrieren auszuschließen und ihnen im besonderen den Zugang zu den

Universitäten zu verwehren (womit die moderne Gesellschaft hinter das

späte Mittelalter zurückfiel). Wenn uns auch heute die wissenschaftlichen

Begründungen mit der Nervenschwäche oder dem physiologischen
Schwachsinn der Frau lächerlich erscheinen, so blieb die sexistische

Eignungsdefinition für die Wissenschaft nicht ohne Folgen für diese selbst.



Gefühl und Urteilskraft 59

« Harte » und « weiche » Wissenschaften
unter dem Gender-Aspekt

Seit der Mitte des 19. Jahrhunderts war die exakte Naturwissenschaft
zur Leitwissenschaft aller Fakultäten geworden, nachdem man im
angelsächsischen Raum mit der Unterscheidung zwischen « harten » und
« weichen » Wissenschaften nur den Naturwissenschaften den Ehrentitel
« science » zugestanden hatte. Praktisch wurden damit sämtliche Sozial-
und Geisteswissenschaften als sog. «humanities» zu zweitrangigen,
weil mit dem Makel subjektiv-qualitativer Daten behafteten Disziplinen.

Daraus ergaben sich zwei äußerst bedenkliche Konsequenzen: zum
einen die immer enger geführte Spezialisierung innerhalb der
Naturwissenschaften, die es kaum noch erlaubte, größere, fachübergreifende
Naturzusammenhänge wahrzunehmen, zum anderen eine Wertblindheit
gegenüber gesellschaftlichen Phänomenen und der Lebensqualität von
Mensch und Natur. So wird vielfach bis heute die Ökologie nicht als

eigentliche Wissenschaft anerkannt und werden ethische Aspekte
hartnäckig aus der Grundlagenforschung ausgeklammert.

Zudem macht die feministisch reflektierte Psychoanalyse darauf
aufmerksam, daß die Leugnung der emotionalen Aspekte nicht nur die

Folge einer einseitigen Wissenschaftsdefinition ist, sondern auch mit
der männlichen Sozialisation in unserer Gesellschaft zu tun hat. In der
isolierten Kleinfamilie werden die ersten Objektbeziehungen, d. h. die

Beziehungen des Kindes zu den primären Bezugspersonen, sehr
einseitig wahrgenommen. Während der entscheidenden Jahre der
Kleinkindheit stellt die Mutter für beide Geschlechter praktisch die einzige
Person dar, zu der ein enger emotionaler Kontakt herstellbar ist. Für den

Knaben bedeutet dies eine erschwerte Identitätsfindung, sobald er sich

seiner Geschlechtszugehörigkeit bewußt wird. Vor die Aufgabe gestellt,
nicht nur selbständig, sondern ein anderer Erwachsener als die Mutter
zu werden, fehlt ihm die emotionale Identifikation mit dem Vater. Mit
ihm verbinden ihn eher rational-technische Interessen und der Ansporn
zum äußeren Erfolg. Um nicht als Muttersöhnchen zu gelten, verdrängt
der Knabe seine emotionalen Bedürfnisse und wertet sie als weibliche
Weichlichkeit ab. Auf seine männliche Autonomie bedacht, weicht der

junge Mann emotionalen Problemen aus und fühlt sich auf einem rational

berechenbaren Betätigungsfeld auf weit sichererem Boden.12

Deshalb kommt dem auf diese Weise sozialisierten Mann das natur-

12 Dinnerstein, 1979.



60 Carola Meier-Seethaier

wissenschaftliche Paradigma der strikten Subjekt-Objekttrennung
entgegen, ja es bietet ihm Schutz davor, sich auf das Gegenüber emotional
einlassen zu müssen. So dient die methodische Regel nicht nur der
vorurteilslosen Herangehensweise an die Wirklichkeit, sondern darüber hinaus

einem subjektiven Bedürfnis des Forschers. Paradoxerweise kann
diese Komponente - die Fox Keller «objektivistisch» nennt - ein
adäquates Erfassen der Wirklichkeit gerade verhindern, wenn es sich beim

Gegenüber um kommunikationsfähige Lebewesen handelt.13

Solange solche unbewußten Mechanismen unerkannt bleiben und
deren Auslöser u. a. in Gestalt der einseitigen Elternschaft weiterbestehen,

wird die männliche Tendenz zur emotionalen Verdrängung perpe-
tuiert und damit auch das Festhalten an der strikten Subjekt-Objekt-
Trennung. Erst an den Rändern des wissenschaftlichen mainstreams -
etwa auf dem Gebiet der Ethologie - gilt heute die Empathie als eine

zulässige und sogar notwendige Komponente der wissenschaftlichen
Erkenntnis. Damit wird aber der klassische Wissenschaftsbegriff verlassen

und seine Neudefinition akut.

Neudefinition von Rationalität und Irrationalität

Mein Vorschlag geht dahin, zunächst eine Neudefinition von Rationalität

und Irrationalität vorzunehmen. Die Grenze zwischen beiden
verläuft nicht, wie üblicherweise angenommen, zwischen Verstand und
Gefühl, sondern zwischen bewußtem Denken, Fühlen und Handeln auf der
einen Seite und unreflektiert übernommenen Meinungen, unbewußten
Motiven und unreflektierten Handlungen auf der anderen Seite. Mit
dem Stigma der Irrationalität ist allerdings nur das verdrängt Unbewußte

zu versehen, nicht automatisierte Handlungsabläufe oder die
ungesteuerten Assoziationen der schöpferischen Phantasie. Der psychoanalytische

Begriff der Verdrängung beschreibt eine Art Selbstentzweiung
der Vernunft, wobei zum Schweigen gebrachte Triebe, Wünsche und
Gefühle unerkannt in unsere theoretischen Überlegungen und in unsere
praktischen Entscheidungen einfließen und damit die bewußte Stellungnahme

vereiteln.
C. G. Jung spricht in diesem Zusammenhang von « minderwertigen»

psychischen Funktionen, wenn ein seelisches Grundvermögen
wie Denken oder Fühlen vernachlässigt wird. So übernimmt ein wenig

13 Fox Keller, 1994, Kap. 4 u. 5.



Gefühl und Urteilskraft 61

kultiviertes Denkvermögen ungeprüft die gängigen Meinungen, während

eine minderwertige Fühlfunktion die eigenen Gefühle nicht
reflektiert und damit unbewußten Motiven Einlaß gewährt. Auf der
kollektiven Ebene heißt dies, daß eine Gesellschaft, die wenig Wert auf
eine bewußte Gefühlskultur legt, für irrationale Unterströmungen
besonders anfällig ist.

Um aber auf einen um die emotionale Dimension erweiterten
Wissenschaftsbegriff zurückzukommen, so treffen sich hier die frühen
wissenschaftskritischen Ansätze eines Ludwik Fleck, die konstruktivistische
Erkenntnistheorie H. Maturanas oder P. Feyerabends mit den feministischen

Wissenschaftskritikerinnen. Allen gemeinsam ist die Einsicht, daß

es keine wissenschaftliche Erkenntnis ohne subjektive Einfärbung gibt.
Fleck machte darauf aufmerksam, daß Forscher einem Denkkollektiv

angehören, vom dem sie auch eine bestimmte Weltstimmung
übernehmen. Solange sich individuelle und kollektive Denkstimmung dek-
ken, hält der Einzelne seine Forschung für gefühlsfrei, jedenfalls wenn
er sich von einer momentanen, persönlichen Stimmungslage unabhängig

weiß. Aber er bemerkt nicht, wie er von der kollektiven Bereitschaft

getragen ist, seine Wahrnehmungen in eine ganz bestimmte Richtung
zu lenken.14

Hält Fleck die Fiktion der autonomen Denkerpersönlichkeit für
«erznaiv»,15 so fordern die feministischen Wissenschaftskritikerinnen den

Abschied vom Mythos der wertfreien Wissenschaft. Daraus folgt
unweigerlich, daß es bei den Fragen des wissenschaftlich-technischen
Fortschritts und den damit verbundenen ethischen Aspekten keine abgehobene,

gewissermaßen exterritoriale Stellung von Experten gibt. Das heißt,
es stehen sich nicht länger vermeintlich objektiv begründete Schlußfolgerungen

und gefühlshaft getroffene Entscheidungen gegenüber,
sondern Wertbezug gegen Wertbezug mit jeweils rationalen und emotionalen

Anteilen, also eine Mischung aus Zweck- und Wertrationalitäten.

Wertrelativität oder Universalisierbarkeit
emotionaler Urteile?

Dieser Aspekt leitet auf das Gebiet der Ethik über, für die ein um die
Emotionalität erweiterter Vernunftbegriff von fundamentaler Bedeutung

14 Fleck, [1935] 1994.
15 Ebd., S. 69.



62 Carola Meier-Seethaler

ist. Wie schon erwähnt, wurde diese Bedeutung in Vergangenheit und

Gegenwart zwar immer wieder erkannt, aber, nicht zuletzt durch Kants

Forderung nach einer apriorischen Moralbegründung, in den Hintergrund

gedrängt. Es sind vor allem drei Vorbehalte, die gegen eine
emotionale Werterfassung zu sprechen scheinen: der erste bezieht sich darauf,

daß emotionale Urteile prinzipiell nur a posteriori erfahrbar sind,
der zweite auf die Unbeständigkeit von Emotionen, und der dritte auf
ihre mangelhafte Kommunizierbarkeit.

Nicht zu leugnen ist die Abhängigkeit emotionaler Urteile von der
sinnlichen Erfahrung. Doch hat die Diskussion um die Letztbegründung
der Ethik gezeigt, daß jede apriorische Moralbegründung eine Illusion
ist bzw. auf einem Zirkelschluß beruht.16 Kants Ableitung der Achtung
vor dem Gesetz aus reiner praktischer Vernunft setzt den intelligiblen
Zugang zu einer absoluten Einsicht ebenso voraus wie die
uneingeschränkte Bereitschaft eines guten Willens. Und Max Schelers Versuch,
die Ethik auf ein emotionales Apriori zu gründen, scheitert an der
Urlschärfe zwischen der phänomenologischen Erhellung qualitativer
Evidenzerlebnisse und der viel weitreichenderen Behauptung von ontolo-
gisch fixierten Werten.17

Obwohl mit Scheler daran festzuhalten ist, daß Werte nur als Evi-
denzerlebnisse erfahrbar sind, können sie nicht als unveräußerlicher Besitz

unseres Geisteslebens betrachtet werden. Vielmehr handelt es sich

um Einsichten, die sich während des Aufwachsens in einer moralischen
Gemeinschaft zu inneren Haltungen festigen, um «gestiftete» Werte,
die den friedlichen und hilfsbereiten Umgang zwischen den Mitgliedern
der Gemeinschaft gewährleisten.18

Daß bei einer solchen Genese kulturell unterschiedliche Wertsysteme

entstehen, ist unvermeidlich, besagt aber nicht, daß sie sich
notwendigerweise relativieren oder gar ausschließen. Hinter fremden Sitten
können sich ähnliche Grundwerte verbergen, und auch kulturell
unterschiedliche Wertrangordnungen mißachten die weniger im Zentrum
stehenden Werte nicht grundsätzlich.

Dazu kommt das bisher zu wenig beachtete Phänomen, daß jede
Form von Herrschaft zu einer künstlichen Relativierung der Werte führt,
weil sie die Rechte und Pflichten ungleich verteilt und je nach
gesellschaftlicher Schicht mit verschiedenen Maßstäben mißt. Dies gilt im

16 Tugendhat, 1993,1. Vorl.
17 Verf., 1997, S. 230ff.
18 Ebd., S. 239 ff.



Gefühl und Urteilskraft 63

besonderen für die Unterdrückung eroberter Völker, deren unverstandenes

oder ignoriertes Wertsystem als barbarisch beiseite geschoben wird,
um ihnen diejenigen Pflichten und Tugenden zu predigen, von denen
sich die «edlen» Herrscher befreien. So fällt auch auf die in vielem
vorbildliche Ethik der klassischen Antike der Schatten der von ihr
gerechtfertigten Sklaverei.

Ebenso grundsätzlich spaltet die patriarchal-sexistische Herrschaft
die moralischen Werte in einen männlichen und einen weiblichen
Tugendkatalog auf. Die Antike behielt die Kardinaltugenden von Klugheit,

Tapferkeit, Gerechtigkeit und Besonnenheit dem männlichen
Geschlecht vor, während Aristoteles den Frauen - ähnlich wie den Sklaven

- nur die «Tapferkeit des Dienens» und das ehrsame Schweigen
zuordnet.19 Auch eine jahrhundertelange christliche Erziehung mit ihrem
allgemeinen Gebot der Nächstenliebe konnte die sexistische Doppelmoral

nicht überwinden. Im komplementären Tugendmodell des 18.

Jahrhunderts sind die alten Kardinaltugenden immer noch den Männern
reserviert und gilt der hingebungsvolle Dienst am Nächsten als weibliche

Tugend.

Kritik an der androzentrischen Ethik

Erst die feministische Ethikkritik machte die einseitigen Maßstäbe
bewußt, die auch einer modernen Gerechtigkeitsmoral wie derjenigen
John Rawls' oder Lawrence Kohlbergs unterliegen. Die sogenannte care

-justice -Debatte, die Carol Gilligan (1984) mit ihrer Kritik am Koïïl-
bergschen Begriff der moralischen Reife ins Rollen brachte, wird aber

grundsätzlich mißverstanden, wenn man in ihr die Forderung nach einer
weiblichen Moral gegenüber der bisherigen männlichen Moral sieht.

Wie es keine weibliche oder männliche Wissenschaft gibt, so kann
auch die menschliche Moral nur eine geschlechtsunabhängige sein. Ich
spreche deshalb nur ungern von feministischer Ethik, vielmehr von
nicht-androzentrischer Ethik, denn es ist das erklärte Anliegen Gilligans,
Martha C. Nussbaums (1999) und anderer Ethikerinnen, die Einseitigkeit

der androzentrischen Moralbegründung zugunsten einer
allgemeinmenschlichen zu überwinden. Demzufolge greift der reine
Gerechtigkeits-oder Fairness-Ansatz zu kurz, weil sich aus ihm nicht alle moralischen

Haltungen ableiten lassen, die für eine Gemeinschaft unverzichtbar

sjnd.

19 Aristoteles, Politik.



64 Carola Meier-Seethaler

Typischerweise geht es in dieser Debatte auch um die Frage nach

der rationalen oder emotionalen Moralbegründung. Kohlberg hatte sich
in seinem Testverfahren, bei dem es um verschiedene Entwicklungsstufen

der moralischen Reife geht, bewußt für die Entfaltung des

Gerechtigkeitssinns entschieden, weil ihm dies erlaubte, mit harten, d. h.
rationalen Daten umzugehen. Dagegen klammerte er alle Beziehungstugenden

wie liebende Zuwendung und das Verantwortungsgefühl für andere

als weiche Daten aus, die nur auf der ganz persönlichen Ebene relevant
seien.20

Unter dem Hinweis darauf, daß die Gesellschaft nicht nur aus
autonomen Erwachsenen besteht, sondern gerade auch für die lange abhän-

| gige Kindheit, für kranke und alte Menschen einen Rahmen bilden
muß, und daß darüber hinaus jeder Mensch neben dem Bedürfnis nach

Gerechtigkeit auch dasjenige nach Zuwendung und Geborgenheit
besitzt, fordern feministische Ethikerinnen die Gleichberechtigung der
Beziehungstugenden neben denen der Gerechtigkeit. Und dies nicht nur
für die Grundlegung der Moral, sondern auch für die gesellschaftliche
Praxis, in der beide Geschlechter zur Erfüllung beider Aufgaben
verpflichtet sind.

Im übrigen belegen die Ergebnisse der jüngsten Hirnforschung, daß

die Trennung der ethischen Kompetenz in rationale und emotionale
Anteile nicht aufrechtzuerhalten ist, jedenfalls nicht für das tatsächliche
ethische Verhalten. Einer der Patienten Damasios, der aufgrund einer
präfrontalen Hirnschädigung seine Gefühlsfähigkeit verloren hatte, löste

zwar den Kohlbergschen Moralreifetest korrekt, versagte aber völlig in
seinem praktischen Sozialverhalten.21

Mit dem bisher Ausgeführten ist allerdings die Frage nach der Uni-
versalisierbarkeit emotional evidenter Urteile noch nicht beantwortet.
Gleichzeitig ist dem Einwand zu begegnen, Gefühle seien ihrem Wesen
nach unbeständig und daher auch unzuverlässig, was einen intersubjektiven

Geltungsanspruch ausschließe. Diesen Standpunkt vertritt der

sogenannte Emotivismus.

Ansätze zu einer universellen Ethik

Gegen eine solche Argumentation ist die neuere phänomenologische
Schule Amerikas angetreten, wozu die Namen Magda B. Arnold, Amélie

20 Kohlberg, 1994, S. 272ff.
21 Damasio, 1995, S. 81 ff.



Gefühl und Urteilskraft 65

Oksenberg Rorty, Lawrence Blum, Ronald de Sousa und andere gehören.
Auch Agnes Heller geht in ihrer Theorie der Gefühle von phänomenologischen

Prämissen aus. Diese Ansätze betonen die Intentionalität der
Gefühle, das heißt ihre Funktion, ein Stück Welt qualitativ zu erfassen.

Dies gilt jedenfalls für « gerichtete » Gefühle, die immer eine Antwort
auf reale Gegebenheiten sind, zum Teil aber auch für unsere Stimmungen,

sofern sie nicht aus endogenen Quellen stammen, sondern die
Antwort auf lang andauernde Lebensumstände darstellen.

L. Blum legt überzeugend dar, daß das moralische Mitgefühl sehr

wohl von einer flüchtigen sentimentalen Anwandlung zu unterscheiden
sei. Echtes Mitgefühl bewährt sich gerade darin, daß man persönliche
Neigungen vorübergehend zurückstellt, um einem Menschen in Not zu
helfen und dafür auch zweckrationale Erwägungen einzusetzen.22 Ähnlich

argumentiert R. de Sousa, wenn er von der Validität einer moralischen

Haltung spricht, die durch ihre Verläßlichkeit über einen längeren
Zeitraum hinweg überprüft werden könne.23

Mit dieser Rehabilitation des Gefühls als tragenden Elements für
Werterkenntnis und Tugend wird die Kluft zwischen Pflicht und

Neigung, wie sie Kant aufgerissen hatte, wesentlich verkleinert. Im Falle
freundschaftlicher und liebender Verbundenheit verwischen sich die
Grenzen zwischen Eigenliebe und Altruismus sogar so sehr, daß sich
beide Anteile in der Identifikation mit den Bedürfnissen anderer eher

gegenseitig verstärken als hemmen.24

Moralische Gefühle im Sinne der Beständigkeit und Verläßlichkeit
sind allerdings an eine Bedingung geknüpft, die Shaftesbury (1671-
1703) zum erstenmal aussprach. Vor anderen, mehr oder weniger flüchtigen

Gefühlen zeichnen sie sich durch ihre reflektorische Qualität aus.

Shaftesbury bezeichnete den «moral sense» geradezu als «reflective
affections», als ein reflektives Gefühlsvermögen. Der moralische Sinn,,
der hier dem Begriff des Gewissens sehr nahe steht, befähige den
Menschen dazu, seine eigenen Gefühle und Neigungen zu reflektieren und
dabei einem Werturteil zu unterziehen.25

Damit wird dem Gefühl eine geistige Kompetenz attestiert, die im
mainstream der europäischen Philosophie nur dem intellektuell gefaßten
Vernunftbegriff zusteht. Selbstreflexion nicht als exklusives Vermögen

22 Blum, 1980.
23 De Sousa, 1997, S. 492ff.
24 Greenspan, 1988.
25 Verf., 1997, S. 46ff.



66 Carola Meier-Seethaler

des Verstandes, sondern als die Fähigkeit der Besinnung, die alle
psychischen Funktionen einschließt - das bewußte Vorstellen und Erinnern
ebenso wie das bewußte Fühlen und Werten -, ist essentiell für einen
erweiterten Vernunftbegriff. Als solcher steht er Wolfgang Welschs

Begriff der « transversalen Vernunft » nahe, wenn er sie als « ein Vermögen

potentiell unbeschränkter Selbstaufklärung » definiert.26
Als Herausforderung für allgemeingültige moralische Übereinkünfte

bleibt aber immer noch die kulturelle Vielfalt der Werthorizonte und die

Schwierigkeit, die ihnen zugrundeliegenden emotionalen Werturteile in
einer verbindlichen Art zu kommunizieren. Immerhin zeigen die wenigen

wissenschaftlichen Untersuchungen, die in diese Richtung gehen,
daß es eine gemeinsame emotionale Grundstruktur aller Menschen auf
sämtlichen Kontinenten und unter verschiedensten Lebensbedingungen
gibt.

Paul Ekman stellte dies zumindest für fünf grundlegende Emotionen
wie Freude, Schmerz (Trauer), Furcht, Wut (Zorn) und Ekel fest. Diese
Emotionen werden nicht nur mit ähnlichem mimischen Ausdrucksverhalten

geäußert, sondern ihre Ausdrucksformen werden auch von allen
Menschen spontan verstanden. Dazu kommen eine ganze Reihe weiterer

mimischer bzw. pantomimischer Äußerungen wie Neugierde
(gesteigerte Aufmerksamkeit), Überraschung (Schreck), oder auch Scham,
die nicht mit der gleichen Treffsicherheit, aber doch in einem größeren
Kontext erkannt werden.

Auch wäre zu erwarten, daß es neben den physischen Grundbedürfnissen

basale psychische Bedürfnisse gibt, die allen Menschen gemeinsam

sind und aus denen allgemeingültige soziale Normen abgeleitet
werden können. Ich gehe deshalb nicht von der Fragestellung aus, wie
die verschiedenen moralischen Regelsysteme auf einen kleinsten
gemeinsamen Nenner zu bringen sind, sondern umgekehrt, wie es

überhaupt möglich war, bei gleichen Grundbedürfnissen unterschiedliche
Normen für Rechte und Pflichten zu sanktionieren.

Neben der erwähnten künstlichen Relativierung moralischer Werte
durch imperiale und patriarchale Herrschaft ist die Tyrannei des Geldes

zu nennen, die auf indirekte Art sämtliche Werte relativiert. Das beginnt
damit, daß ständig künstliche Konsumbedürfnisse geschaffen werden
und wir sie von eigentlichen Bedürfnissen kaum noch unterscheiden.
Schließlich ersetzt der quantitative Maßstab des Geldes die qualitative

26 Welsch, 1996, S. 621.



Gefühl und Urteilskraft 67

Einschätzung unserer Lebensbedingungen und macht soziale Kompetenzen

und mitmenschliche Normen zur Privatsache.
Um allgemeinverbindliche Menschenrechte und den Anspruch auf

menschenwürdiges Leben mit konkreten Inhalten zu füllen, scheint es

mir unverzichtbar, von allgemein anerkannten Grundbedürfnissen
auszugehen. Wenn wir uns auf die psychischen Bedürfnisse konzentrieren,
so sind mindestens vier Bedürfnisgruppen zu nennen, denen entsprechende

moralische Pflichten bzw. Tugenden korrespondieren:27

Das menschliche Grundbedürfnis nach Zuwendung und Fürsorge erfordert
Mitgefühl und die Tugenden von Verantwortung und Solidarität.

Das Bedürfnis nach Autonomie und Integrität fordert die Achtung vor der Würde

der Person, wozu die egalitäre Kommunikationsbereitschaft und der Respekt
vor der Entscheidungsfreiheit des anderen gehören.

Das Bedürfnis nach persönlicher und sozialer Anerkennung bedarf der Beachtung

und Wertschätzung. Wenn diese fehlen, kommt es zum Identitätsverlust.

Das Bedürfnis nach Gerechtigkeit zielt auf die faire Verteilung von Rechten und
Pflichten, was Verantwortung für die ganze Gemeinschaft ebenso einschließt
wie Aufrichtigkeit und Transparenz in allen politischen Entscheidungen.

Wie grundsätzlich die genannten Bedürfnisse sind, zeigt sich an

deren Mißachtung. Einem Mangel an Fürsorge folgen Antriebslähmung
und diffuse Ängste, was sich u. a. als Suchtverhalten äußert. Der Mangel

an Selbstidentität führt zu erhöhten Geltungsansprüchen und
destruktiver Aggressivität, fehlende Autonomie zu Ohnmachtsgefühlen,
und Ungerechtigkeit zu Verbitterung und Auflehnung. Dies alles sind

Symptome, die in unserer Konsumgesellschaft gehäuft auftreten und
sich unter dem Vorzeichen der wirtschaftlichen Globalisierung noch

verstärken.
Um so dringender wäre es, der Weltwirtschaft ein Weltethos zur

Seite zu stellen. Dafür reicht es allerdings nicht aus, eurozentrisch
formulierte Menschenrechte allen anderen Kulturen vorzuschreiben. Auch
das Projekt Hans Küngs, die Moralvorstellungen der Weltreligionen zu
koordinieren, läßt viele indigene Kulturen unbeachtet, die nicht unter
den prätentiösen und von Herrschaftsideologien geprägten Begriff der
Hochkultur fallen. Deshalb schwebt mir als Ergänzung ein Weltethos

«von unten» vor, das nur durch ein breit angelegtes transkulturelles
Forschungsprojekt zu realisieren wäre.28

27 Verf., 1997, S. 269-274.
28 Ebd., S. 389-393.



68 Carola Meier-Seethaler

Kommunizierbarkeit von Gefühlen

Im Zentrum dieser Forschungen müßten die Sprachen der Menschheit
stehen bzw. Sprachgruppen, die für die verschiedensten Kulturprägungen

repräsentativ sind. Ohne uns auf explizite Moralvorstellungen stützen

zu müssen, stellt die Sprache als solche ein noch unausgeschöpftes
Reservoir für wertgetönte und moralisch relevante Vorstellungen dar.

Dies hatte schon Bacon, wenn auch nur in einem abweisenden Sinn
erkannt. Jedenfalls erfüllt Sprache neben ihrer Funktion als Informationsvehikel

und Begriffsapparat immer auch die Aufgabe der Gefühlskommunikation

und des damit verbundenen Austausches von emotionalen
Werturteilen.

Wenn behauptet wird, Gefühle ließen sich nicht exakt beschreiben,
so ist dem entgegenzuhalten, daß schon unsere Umgangssprache und
viel mehr noch die Sprache der Dichtung eine Meisterin in der Schilderung

von Empfindungen ist. Dabei bedient sie sich schon bei der
Beschreibung von Sinnesempfindungen der Metapher: Wir sprechen von
einem grellen oder schreienden Rot, einem süßlichen Rosa, einem
faden oder auch kalten Blau, von einem satten Grün oder einem warmen
Braun. Das heißt, wir benutzen Analogien aus anderen Sinnesbereichen,
um uns einer möglichst exakten Qualitätsbeschreibung anzunähern.
Dasselbe gilt für die als weich oder hart, hell oder dunkel bezeichneten
Töne oder auch für Schmerzempfindungen, die wir sogar mit
handwerklichen Vorgängen vergleichen, wenn wir von bohrenden, stechenden

oder hämmernden Schmerzen reden.
Für die eigentlich menschlichen Emotionen werden die Analogien

und situativen Querbezüge nahezu unerschöpflich, und sie sind als

Wortbilder und Redensarten in unserer Umgangssprache schon so ein-
geschliffen, daß wir gar nicht mehr bemerken, was wir eigentlich sagen.
Kaum jemand denkt beim Trübsinn noch an den verhangenen Himmel
oder, wenn wir etwas empörend finden, daß wir gegen etwas aufstehen

(sollten). Erst die Sprache der Dichterinnen bringt durch außergewöhnliche

Analogien die Metaphern zum Leuchten, und damit erhalten sie

ihre unmittelbar sinnliche Ausdruckskraft zurück.
Susanne Langer spricht in Anlehnung an Ernst Cassirer von

symbolischer Transformation bzw. von der präsentativen Symbolik in der
Kunst. Im Gegensatz zum diskursiven Gebrauch der Sprache, der linear
fortschreitet, ist metaphorisches Sprechen präsentativ, weil es seine Bilder

nur als ganze präsentieren kann.29 Wie es in verschiedenen Spra-

29 Langer, 1984,4. Kap.



Gefühl und Urteilskraft 69

chen ähnliche Redewendungen mit analogen Sprachbildern gibt, so wären

die Emotionswörter verschiedenster Sprachen auf ihre Wertbezüge,
speziell auf ihre moralische Relevanz zu untersuchen. Erst die
Zusammenschau einer Vielzahl von repräsentativen Sprachgruppen aus aller
Welt könnte Gewähr dafür bieten, das Unterpfand für universelle moralische

Wertvorstellungen in Händen zu halten.
Wem dies als ein zu aufwendiges Verfahren erscheint, dem ist in

Erinnerung zu rufen, daß das Ignorieren qualitativer Werturteile immer zu
einer Art Wertblindheit führt und sich daher jede Anstrengung lohnt, die
Kommunizierbarkeit solcher Werturteile voranzutreiben. Auch schließt
dieser ganz andere Zugang zur emotionalen Vernunft die Kunst als
Quelle humaner Einsichten ein, und dies nicht nur in bezug auf die

Dichtung, sondern im Blick auf alle Ausdrucksformen der Kunst.
Im Unterschied zur institutionalisierten Trennung zwischen Wissenschaft,

Philosophie und Kunst kann die Phänomenologie der
Werturteile zwischen den drei Geistesbereichen Brücken schlagen; nicht,
indem sie deren Methoden vermischt, vielmehr dadurch, daß sie die auf
verschiedenen Wegen gewonnenen Erkenntnisse aufeinander bezieht.

Ein neuer Sachlichkeitsbegriff

Ahnliches gilt für den Sachlichkeitsbegriff in der Politik, der nur
zweckrationale Argumente zuläßt und alle Emotionen verbannt. Doch wenn
es um soziale oder ökologische Lebensqualität geht, sind emotionale
Werturteile essentiell. Auch die verbreitete Ansicht, Emotionen würden
der Demagogie in die Hände arbeiten, während der Verstand gegen sie

schütze, ist nur die halbe Wahrheit. Auch diejenigen, die ihre Gefühle
verdrängen, bleiben über das Unbewußte sehr wohl manipulierbar. Je

bewußter und nuancierter unsere Gefühlserfahrungen sind, desto besser
können wir unterscheiden, auf welcher Klaviatur der Demagoge spielt,
und je kritischer wir denken, desto eher werden wir die Täuschung
durchschauen, wenn im Namen hoher Ideale an Partikularinteressen
oder an ideologische Vorurteile appelliert wird.30

Aus der Perspektive der emotionalen Vernunft besteht Sachlichkeit
nicht in einer kühlen, von den eigenen und den Gefühlen anderer
abgespaltenen Denkart, sondern läßt sich eher mit dem Begriff der
Besonnenheit umschreiben. Besonnenheit nimmt zwar Abstand zur eigenen

30 Heller, 1981, S. 239ff.



70 Carola Meier-Seethaler

Betroffenheit in der Reflexion, aber im Spiegel ihres Bewußtseins
erscheinen Ich und Mitwelt als lebendige Wirklichkeiten, denen wir nur
gerecht werden, wenn die Erkenntniskräfte des Denkens und Fuhlens
zusammenwirken.

Literatur

BLUM, L., «Compassion», in: A. OKSENBERG Rorty (ed.), Explaining Emoti¬

ons, Berkeley - Los Angeles 1980

ÖAMASIO, A. R., Descartes' Irrtum. Fühlen, Denken und das menschliche Gehim,
München 1994

DE Sousa, R., Die Rationalität des Gefühls, Frankfurt a. M. 1997

DINNERSTEIN, D., Das Arrangement der Geschlechter, Stuttgart 1976

Ekman, R, «Universale emotionale Gesichtsausdrücke», in: G. Kahle (Hg.),
Logik des Herzens. Die soziale Dimension der Gefühle, Frankfurt a. M. 1981

FLECK, L., Die Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache,
Frankfurt a.M. 1994 [1935]

Gilligan, C., Die andere Stimme, München 1984 (Cambridge 1982)

Gloy, K., Das Verständnis der Natur, Bd. I: Die Geschichte des wissenschaftlichen
Denkens, München 1995

GREENSPAN, P., Emotions and Reasons. An Inquiry into Emotional Justification,
New York - London 1988

HELLER, A., Theorie der Gefühle, Hamburg 1981

KELLER, E. Fox, Secrets of Life - Secrets of Death. Essays on Language, Gender
and Science, New York 1992

— Das Leben neu denken. Metaphern der Biologie im 20. Jahrhundert, München
1998

— Liebe, Macht und Erkenntnis, München 1986

KOHLBERG, L., Die Psychologie der Moralentwicklung, Frankfurt a. M. 1994

Langer, S.K. Philosophie auf neuem Wege. Das Symbol im Denken, im Ritus und
in der Kunst, Frankfurt a. M. 1984

MARGALIT, A., Politik der Würde, Berlin 1994

MEIER-SEETHALER, C., Gefühl und Urteilskraft. Ein Plädoyer für die emotionale
Vernunft, München 1997

MERCHANT, C., Der Tod der Natur, München 1987

NUSSBAUM, M., Gerechtigkeit oder das gute Leben, Frankfurt a.M. 1999

Tugendhat, E., Vorlesungen über Ethik, Frankfurt a. M. 1993

WEIZENBAUM, J., Künstliche Intelligenz als Endlösung der Menschenfrage, Kla-
genfurter Beiträge zur Technikdiskussion, H. 32, 1990

WELSCH, W., Vernunft. Die zeitgenössische Vernunftskritik und das Konzept der
transversalen Vernunft, Frankfurt a. M. 1996

Widmaier, R., «Leibniz und Eva? Leibniz' Naturphilosophie unter wissenschafts¬
theoretischem Aspekt», Leibniz Archiv, Hannover 1999 (unveröffentlicht)


	Gefühl und Urteilskraft : emotionale Vernunft aus feministischer Sicht

