
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 59 (2000)

Artikel: Rehabilitierung des Gefühls?

Autor: Pieper, Annemarie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882926

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882926
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia philosophica 59/2000

ANNEMARIE PIEPER

Rehabilitierung des Gefühls?

If somebody had written a < Critique of Pure Emotion > instead of the < Critique of
Pure Reason >, would we today estimate the achievements ofscience and technology
in a different way? Günther Anders, who raised this question, emphasized the

importance ofemotions (especially offear) with respect to the net of human relations.
But the present supporters ofemotional intelligence - Damasio, Goleman, de Sousa -
fail to rehabilitate the rationality ofemotions.

Günther Anders stellt im Zusammenhang mit seiner Analyse der Wurzeln

unserer Apokalypse-Blindheit die Frage, ob eine «Kritik des
reinen Gefühls»1 etwas an unserer Einstellung gegenüber der Technik im
allgemeinen, der Atombombe im besonderen geändert hätte. Nachdem
nicht mehr Gott und auch nicht mehr die Natur Macht über den
Menschen hat, sondern die Menschen selber zu «kosmischen Parvenus»
(241) geworden sind, die nun ihrerseits die Macht haben, Zerstörungen
globalen Ausmaßes herbeizuführen, bekommt der Satz « Alle Menschen
sind sterblich» eine ganz neue Bedeutung, insofern er nun beinhaltet
« Die Menschheit als ganze ist tötbar ». (242 f.) Verwies Sterblichkeit auf
die Kontingenz endlicher Individuen, denen eine bestimmte Zeitspanne
zugemessen ist, die mit dem natürlichen Tod zwar ein faktisches Ende

findet, im Geschichtsgedächtnis der Menschen jedoch überdauern kann

(Nachruhm), so signalisiert Tötbarkeit ein abruptes und absolutes Ende
aller Menschen sowie die Auslöschung von allem, was jemals gewesen
ist. Der Tod der Menschheit hätte die Konsequenz, daß es nie einen
Menschen gegeben hätte.

«Und nicht nur ihn nicht, sondern nichts, das nicht vergeblich gewesen wäre:
kein Volk, keinen Menschen, keine Sprache, keinen Gedanken, keine Liebe,
keinen Kampf, keinen Schmerz, keine Hoffnung, keinen Trost, kein Opfer, kein
Bild, kein Lied, kurz: nichts, das nicht nur <gewesen» gewesen wäre. [...], so
daß das Gewesene sogar nicht einmal mehr Gewesenes sein würde - denn

1 G. Anders, Die Antiquiertheit des Menschen, Bd. 1: Über die Seele im Zeit¬
alter der zweiten industriellen Revolution [1956], München 1987, S. 269.



34 Annemarie Pieper

worin sollte sich denn, was nur gewesen ist, von niemals Gewesenem
unterscheiden, wenn es niemanden gibt, der des Gewesenen gedächte? » (244 f.)

Was Anders in dieser apokalyptischen Vorstellung als Gewesenes

auflistet, das mehr als nur Gewesenes ist und das ebenso zunichte
gemacht würde wie das bloß Historische, ist emotional aufgeladen: Liebe,
Schmerz, Trost, Hoffnung, Bild, Lied (vgl. 244) - diese Wörter sind mit
starken Gefühlsqualitäten besetzt und von existentieller Wichtigkeit,
rühren sie doch an jenen Bereich des Menschlichen, aus welchem die
individuellen Sinn- und Selbstentwürfe hervorgehen.

Daß die Menschen die Gefahr einer derart radikalen Vernichtung
nicht nur ihrer selbst, sondern auch aller vergangenen und zukünftigen
Menschen nicht sehen, hängt nach Anders damit zusammen, daß die
Größe und Unüberschaubarkeit des technischen Apparats einerseits zu
einer Schwächung der « moralischen Hemmungsenergien » geführt (246)
und andererseits einer Unmoral Vorschub geleistet hat, die alle
persönlich zurechenbare Schuld und Verantwortung durch Quantifizierung
negiert. Anders zitiert ein molussisches Sprichwort: «Schmutz geteilt
durch tausend ist sauber» (247). Das Perverse einer solchen Einstellung
liegt für Anders darin, daß die Menschen, anstatt sich Sinnziele zu
setzen, zu deren Umsetzung sie die geeigneten Mittel suchen, die Herstellung

von Mitteln vorantreiben, deren einziger Zweck es ist, jede weitere
Zwecksetzung zu erübrigen. «Der Zweck von Zwecken besteht heute

darin, Mittel für Mittel zu sein. [...] Die Mittel heiligen die Zwecke. »

(252)
Die Apokalypse-Blindheit der Menschen, die sich an die Bedrohung

durch die Bombe - die hier stellvertretend für alle Errungenschaften
steht, welche den Fortbestand der Menschheit gefährden - gewöhnt
haben, ist nach Anders das Resultat mangelnder Phantasie. Da wir uns
die schrecklichen Folgen der Selbstausrottung des Menschengeschlechts
nicht vorstellen können, haben wir auch keine Angst davor. Anders
konstatiert: « Wir leben im Zeitalter der Unfähigkeit zur Angst » (264), und
die vordringliche Aufgabe kritischer Mahner sieht er - lange vor Hans

Jonas, der für eine « Heuristik der Furcht » plädierte, um das Überleben
der Menschheit zu sichern2 - darin, diese «Analphabeten der Angst»
(267) wieder «das Fürchten zu lehren» (266). Wer Angst hat,
überschätzt sich nicht, da er sieht, daß er kleiner ist, als jene Titanen glauben,

die sich Macht über die Erde anmaßen, ohne die irreversiblen Fol-

2 H. Jonas, Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethikfür die technologi¬
sche Zivilisation, Frankfurt a.M. 1979, S. 63 f.



Rehabilitierung des Gefühls? 35

gen ihres Größenwahns zu berücksichtigen. Dieser Mangel an Phantasie
und Urteilsvermögen hat für Anders damit zu tun, daß die Bedeutung
von Gefühlen zu wenig beachtet wurde. Eine «Kritik des reinen
Gefühls» im Kantischen Sinne «einer Nachzeichnung des begrenzten
Leistungsumfanges unseres Fühlens» hätte nämlich klar machen können,
daß «wir fühlend kleiner sind als wir selbst» (269). Hat schon unser
Vorstellungsvermögen Grenzen, so erst recht unser Gefühlsvermögen:
Zehn Tote können wir uns gerade noch vorstellen, aber: « Zehn Ermordete

zu bereuen oder zu beweinen, sind wir unfähig. » (Ebd.) Doch
töten könnten wir ohne weiteres Zehntausende - Anders hätte für diese
These in den aus der Luft geführten Kriegen gegen Saddam Hussein und

Milosevic zahlreiche Belege gefunden, nicht nur hinsichtlich der

computergesteuerten Präzisionswaffen, sondern auch was die sogenannten
Kollateralschäden betrifft, die ebenso gleichgültig in Kauf genommen
wurden wie die Vernichtung militärischer Anlagen. Das gleiche gilt auch

für die Apokalypse: Auf den Knopf zu drücken, um die Menschheit

auszurotten, scheint keiner großen Energie zu bedürfen. Sich das Ausmaß

dieser Handlung jedoch vorzustellen oder sich darüber zu entsetzen,

dazu fehlt es an Phantasie, die allein die Angstgefühle zu erzeugen
vermag, die nötig wären, um das Endszenario zu verhindern.

Anders hält es für ein Versäumnis der Historiker und der
Geschichtsphilosophen, « daß es niemals eine, der Geschichte der < res gestae > oder
der Geistesgeschichte analoge, < Geschichte der Gefühle > gegeben hat»
(271; vgl. 311). Diese verhängnisvolle Vernachlässigung eines
anthropologisch bedeutsamen Einflußfaktors auf die menschliche Praxis
beruht seiner Meinung nach auf einer Fehleinschätzung der Gefühle. Man
sei davon ausgegangen, «daß das emotionale Leben auf Grund seiner

Langsamkeit geradezu als < Natur >, als das Konstante und Ungeschichtliche

im Menschen gelten konnte» (ebd.). Anders hingegen spricht von
einer «Plastizität» und «Modellierbarkeit» der Gefühle (309), die nur
möglich sind, wenn Gefühle nicht als eine sich durchhaltende, identi-
tätsstiftende Naturanlage zu allen Zeiten gleichbleibend vorhanden sind,
sondern sich mit dem menschlichen Selbstverständnis verändern. Der
Mensch sei von Natur aus gerade nicht festgelegt und kompensiere diesen

«Blanko-Scheck» (310) durch selbst auferlegte Verbindlichkeiten,
indem er sozial und psychologisch stets etwas Neues aus sich mache.
Diesen ständigen Selbsterneuerungen muß sich der Mensch auch

gefühlsmäßig anpassen, und dazu ist eine gewisse Gewöhnungszeit nötig,
denn die Veränderungsgeschwindigkeit von Gefühlen ist niedriger als

die von Mensch und Welt. Ist der Fortschritt rasant, so hinkt die Mensch-



36 Annemarie Pieper

heit emotional hinter sich her: « Immer wieder tritt deshalb die Notwendigkeit

ein, dem Fühlen nachzuhelfen oder Gefühle ganz ausdrücklich
herzustellen. » (311)

Gefühle sind demnach für Anders nichts Spontanes, Naturwüchsiges,

vielmehr müssen sie zum Zweck der Anpassung an den jeweiligen
Entwicklungsstand verändert, wenn nicht gar eigens erzeugt werden.
Um seine These zu belegen, zieht Anders drei Beispiele heran. Als
erstes verweist er auf die gewaltige Propagandamaschinerie des

Nationalsozialismus, die der «Produktion von Gefühlen im kolossalsten Maßstabe

» diente. (Ebd.) Als zweites führt er die Religionen an: «jede
Religion [ist] ein Gefühlssystem sui generis [...], eine wirkliche Gefühls-
Stiftung gewesen» (312). Als drittes beruft er sich auf die Kunstwerke
aus verschiedenen Epochen, die zeigten, daß die Welt, mit der die
Künstler sich auseinandersetzten, «jeden von ihnen auch völlig
verschieden [habe] fühlen lassen » (ebd.). Die « Herstellung » neuer Gefühle
geschieht mittels «Erweiterungstechniken». Anders erwähnt magische
und mystische Praktiken sowie die Musik, die als Instrumente eingesetzt

werden, um «die Kapazität unserer Seele aus[zu]dehnen» (313).
Die Metaphern der Erweiterung und Ausdehnung machen deutlich, daß

ein Raum geschaffen werden soll für neue, ganz andere Gefühle, die die
alten Tjefiihle in die Vergangenheit und damit in die Geschichte einrük-
ken lassen, während die neuen Gefühle als Platzhalter der Gegenwart
auf den Plan treten und gleichzeitig der Mensch selber sich im Zuge der

Ausbildung seiner theoretischen und praktischen Fähigkeiten bereits
auf dem Sprung in die Zukunft befindet. Anders resümiert:

« Daß sich nämlich der Mensch durchaus nicht mit der Mitgift von ein fiir alle
Male fertigen Gefühlen abzufinden hat; daß er vielmehr immer neue Gefühle
erfindet; und zwar auch solche, die das alltägliche Volumen seiner Seele durchaus

übersteigen und die an deren Fassungskraft und Elastizität Ansprüche stellen,

die durchaus < Überforderungen > genannt werden dürfen. » (315 f.)

Er hält es freilich für keinen Zufall, daß gerade die Kunst zu einer Art
Reservat für die Erfindung von Gefühlen geworden ist, denn « nur dort:
im Bereich der Phantasie, hat man uns Freiheit gelassen; während man
uns im Bereich der Freiheit, also der Moral, die Phantasie beschnitten
hat. »(316)

Diese massive Kritik an dem unpersönlichen «Man», zu dem wir
alle gehören, kann noch weiter spezifiziert werden. Es sind nicht nur
die von Anders erwähnten Geschichtsphilosophen und die
Geschichtswissenschaftler, die blind für die Eigenart der Gefühle waren und damit
zur emotionalen Verkümmerung der Menschheit beigetragen haben. Vor



Rehabilitierung des Gefühls? 37

allem die in der abendländisch-christlichen Tradition stehenden
Moralphilosophen, die sich in ihren Affekten- und Willenslehren durchaus
mit Gefühlen auseinandergesetzt haben, sind mitschuldig an der von
Anders beklagten Phantasielosigkeit und Gefühlsarmut, haben sie doch
den Bereich des Emotionalen massiv abgewertet zugunsten einer
Rationalität, die ihre als vernünftig ausgegebenen und mithin für allgemein

verbindlich erklärten Sollensforderungen rigoros durchzusetzen
bestrebt war. Für Gefühle war in einer rationalen Urteilsbildung kein
Platz; sie wurden als Störfaktoren geradezu ausgemerzt. Die Wurzeln
dieser von vielen Ethikern propagierten asketischen Einstellung hier zu
verfolgen, würde zu weit führen. Maßgeblich ist sicher ein männliches
Selbstverständnis, das sich am Ideal der Selbstbeherrschung orientiert
und entsprechend mit dem ganzen Bereich der Sinnlichkeit auch die
Gefühle unterdrückt sehen möchte, weil diese Kontakte zum Materiellen

unterhalten, durch welches der klare Blick getrübt und damit das

Urteil verfälscht wird. Freilich gibt es feine Abstufungen bei der
Evaluation von Gefühlen, je nachdem, welcher Körperregion sie zugeordnet

werden. Gefühle, die dem Herzen zugeschrieben werden -
Hochherzigkeit, Edelmut, Freundschaft -, wurden in der Regel durchaus
positiv bewertet und, sofern sie nicht < pathologisch > entarten, in den Rang
von Tugenden erhoben. Doch der Gefühlsbereich unterhalb des Bauchnabels

galt als der verächtlichste Teil eines Wesens, das zu geistigen
Leistungen fähig ist. Wilde Triebe dominieren das Terrain und versklaven

den ganzen Menschen, wenn man sie unkontrolliert gewähren läßt.
Es ist diese Ideologie einer überschießenden Emotionalität, die sich

in den Köpfen festgesetzt und sämtliche Gefühle mit dem Stigma des

Menschenunwürdigen überzogen hat; Begierden setzen das Humanum
herab und müssen rücksichtslos < abgetötet > werden. Daß auch die
Vernunft überschießen und bei der Durchsetzung ihres asketischen Ideals

terroristisch werden kann, wurde nicht als Makel erachtet, weil die
Vernunft aus sich selbst heraus imstande ist, sich selbst zu disziplinieren,
was man Gefühlen offensichtlich nicht zutraut. Gefühle wurden somit
aus ethischer Perspektive häufig abgelehnt, weil sie die ^ûtpnomîe)behindern;

Gefühle schaffen Bindungen, machen abhängig und unfrei.
Aus diesem Grund sieht zum Beispiel das Erziehungsprogramm, das

Jean-Jacques Rousseau in seinem Emile entwickelt, für seinen Zögling
vor, daß er möglichst kontaktlos, ohne Gefühlsbindungen und Affekte,
wie sie etwa durch die enge Beziehung zu einer Amme oder Mutter
entstehen, aufwachsen soll, da sie seine Natur verderben könnte. Er
möchte dieses Kind «als ein unempfindliches (insensible) Wesen, als



38 Annemarie Pieper

einen Automaten» erziehen, der rein aus sich selbst und durch sich
selbst agiert.3 Selbst das religiöse Gefühl und schließlich die Liebe, in
die Emile nach dem Erlernen der physischen und der bürgerlichen
Beziehungen eingeübt wird, werden dem in künstlicher Isolation gehaltenen,

mittlerweile erwachsenen jungen Mann mittels arrangierter
Konstellationen so antrainiert, daß sie die < natürliche > und somit < vernünftige

> Sicht der Dinge unterstützen. Auch Kant hält wenig von Gefühlen,
weil sie keine objektive Qualität haben, sondern als Lust- und Unlust-
gefühle rein privater Natur sind, weshalb sie weder für die theoretische
noch für die moralische Urteilsbildung von Belang sind. Einzige
Ausnahme ist das «moralische Gefühl», das insofern eine Sonderstellung
hat, als es ein vernunftgewirktes Gefühl und insofern als «Gefühl der

Achtung fürs moralische Gesetz»4 kein beliebiges Gefühl ist, das man
haben oder auch nicht haben kann, sondern ein Pflichtgefühl, das die
Erhabenheit des Sittengesetzes in allen rationalen Wesen, sofern sie sich
als Gesetzgeber ihrer selbst bewußt sind, hervorruft. Doch davon
abgesehen wird von den meisten Vertretern einer rationalistischen Position
Gefühlen kein eigener Wert zuerkannt. So konstatiert Fichte: « Gefühl ist
immer der Ausdruck unserer Begrenztheit; [...] bloße Bestimmtheit der

Intelligenz ohne alles Zutun ihrer Freiheit, und Selbsttätigkeit heißt ein

Gefühl».5 Daher scheiden Gefühle grundsätzlich für die Begründung
von Urteilen, die Anspruch auf Objektivität und Allgemeingültigkeit
erheben, aus. Die Vertreter einer emotivistischen Position in der
angelsächsischen Metaethik gehen sogar so weit, moralischen Urteilen den

Urteilscharakter schlechthin abzusprechen, weil sie lediglich Aussagen
seien, die subjektive Gefühle der Billigung oder Mißbilligung einer

Handlung artikulieren bzw. evozieren wollen («prima!», «pfui!») und
insofern aufgrund ihrer Irrationalität nicht wahrheitsfähig sind. So
konstatiert A. J. Ayer:

« in jedem Falle, in dem man gemeinhin sagen würde, man fälle ein ethisches

Urteil, ist die Funktion des relevanten ethischen Wortes rein (emotional>. Es

wird dazu verwendet, eine Empfindung über bestimmte Gegenstände
auszudrücken, nicht aber, eine Behauptung über sie aufzustellen. [...] Worüber wir
jedoch nicht argumentieren und nicht argumentieren können, ist die Gültigkeit
[von] Moralprinzipien. Wir loben oder verurteilen sie nur im Lichte unserer
eigenen Empfindungen. »6

3 J.-J. Rousseau, Emile oder von der Erziehung, München 1979, S. 89.
4 I. Kant, Kritik der praktischen Vernunft, AA V, S. 133.
5 J. G. FICHTE, Das System der Sittenlehre [ 1798], Hamburg 1963, S. 70, 103.

6 A. J. Ayer, Sprache, Wahrheit und Logik, Stuttgart 1970, S. 142, 148.



Rehabilitierung des Gefühls? 39

Die emotivistische Reduktion moralischer Sätze und Einstellungen auf
Gefühle hat nicht die Gefühle aufgewertet, sondern die Moral abgewertet,

eben weil Gefühlen Rationalität und Vernünftigkeit abgesprochen
wird. Dies zeigt sich auch in Habermas' Notizen zu einem diskursethischen

Begründungsprogramm, wo er sich mit Positionen von Alasdair
Maclntyre und Peter F. Strawson auseinandersetzt. Während Maclntyre
in After Virtue (1981) die These vertritt, das Projekt der Aufklärung sei

nicht nur gescheitert, sondern habe ganz im Gegenteil « blinden
Gefühlseinstellungen und Dezisionen » das Feld überlassen,7 anstatt eine meta-

physik- und religionsunabhängige Moral zu begründen, hat Strawson in
Freedom and Resentment (1974) jene moralischen Gefühle untersucht,
die sich bei Kränkungen einstellen und ein Indiz für die Beurteilung
moralischer Sachverhalte sind. Habermas bemerkt dazu:

«Zentral sind natürlich die Gefühle der Schuld und der Verpflichtung. An
diesem sprachanalytisch aufklärbaren Komplex von Gefühlseinstellungen
interessiert Strawson zunächst der Umstand, daß alle diese Emotionen in eine
Alltagspraxis eingelassen sind, zu der wir nur in performativer Einstellung Zugang
haben. Dadurch erst gewinnt das Netz moralischer Gefühle eine bestimmte
Unausweichlichkeit: das Engagement, das wir als Angehörige einer Lebenswelt
übernommen haben, können wir nicht nach Belieben aufkündigen. »8

Habermas räumt Strawson gegenüber sogar ein: « Offenbar haben
Gefühle eine ähnliche Bedeutung für die moralische Rechtfertigung von
Handlungsweisen wie Wahrnehmungen für die theoretische Erklärung
von Tatsachen.»9 Trotzdem plädiert er für einen kognitivistischen
Ansatz in der Ethik, in welchem Gefühle keine Rolle spielen dürfen, weil
normative Geltungsansprüche weder tugendethisch (Maclntyre) noch
emotional (Strawson), sondern nur diskursiv, in einem verständigungs-
orientierten, auf Konsens abzielenden Handeln begründet werden können.

Selbst wenn man Habermas dies zugesteht, bleibt immer noch die

Frage, weshalb dem kognitivistischen Ansatz in der Ethik ein so hoher,

ja der höchste Stellenwert zugeschrieben wird. Oder wenn man das von
Lawrence Kohlberg entwickelte Stufenmodell der moralischen Reife
heranzieht: Mit welchem Recht wird die sechste und letzte Stufe des

autonom nach Gerechtigkeitsprinzipien entscheidenden Individuums so
viel höher eingeschätzt als die dritte Stufe, auf welcher das moralische

7 J. HABERMAS, Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt
a.M. 1983, S. 53.

8 Ebd., S. 57.
9 Ebd., S. 60.



40 Annemarie Pieper

Gefühl anzutreffen ist, dessen zunehmende Eliminierung das

Handlungssubjekt angeblich moralisch < reifer > werden läßt? Wodurch ist die
Wertskala als solche legitimiert? Die bloße Setzung der Vernunft als das

Höchste und Beste im Menschen ist willkürlich, jedenfalls solange, als

sie sich durch Konstruktion eines Feindbilds der Gefühle von diesen

abgrenzt, ohne die von Günther Anders aufgewiesenen Folgen dieser
Konstruktion zu beachten: der Gerechte als Gefühlskrüppel, dem über
seiner kognitivistischen Einstellung die Phantasie und mit ihr die Fähigkeit,

angesichts der technischen Verfügungsmacht des heutigen
Menschen Angst zu empfinden, abhanden gekommen ist.

Wenn derzeit vielfach ein Mangel an sozialer Kompetenz beklagt
wird - womit mehr oder weniger klar signalisiert werden soll, daß

Führungsschwäche nicht nur dann vorliegt, wenn den Führungskräften
organisatorische Fehler unterlaufen, sondern auch dann, wenn die
zwischenmenschliche Kommunikation von < oben > nach < unten > nicht mehr

klappt, so daß < die da unten > in Ermangelung motivierender Anreize
ihre Leistung nicht mehr optimieren -, so scheint auch dies ein Indiz für
die Überstrapazierung eines Konzepts von Rationalität zu sein, das sich

vom Emotionalen abgekoppelt hat. Die Frage ist, ob die Plädoyers für
eine emotionale Vernunft und die Ergänzung des IQ durch einen EQ
geeignet sind, die Gefühle zu rehabilitieren und möglicherweise sogar
die Phantasie so wiederzubeleben, daß Raum für die Erfindung und

Stiftung neuer, dem Menschen des 21. Jahrhunderts entsprechender
Gefühle geschaffen wird.

Vorschläge dazu finden sich schon bei Autoren des 19. Jahrhunderts.

So hat Nietzsche sich zeit seines Lebens über die Kopflastigkeit
der traditionellen Philosophen lustig gemacht und ihre Verachtung des

restlichen Körpers verspottet:

«Man sagt Lust und denkt an die Lüste, man sagt Sinn und denkt an die
Sinnlichkeit, man sagt Leib und denkt an den Unterleib - und so hat man drei gute
Dinge um ihre Ehre gebracht.10 Wir sind keine denkenden Frösche, keine Ob-

jektivir- und Registrir-Apaarate mit kalt gestellten Eingeweiden, - wir müssen
beständig unsre Gedanken aus unsrem Schmerz gebären und mütterlich ihnen
alles mitgeben, was wir von Blut, Herz, Feuer, Lust, Leidenschaft, Qual,
Gewissen, Schicksal, Verhängniss in uns haben.»!1

Nietzsche geht davon aus, daß im menschlichen Organismus Fühlen,

Vorstellen und Denken ursprünglich eins waren und sich erst im

10 F. Nietzsche, Nachlaß; KSA 10, S. 132.
11 F. NIETZSCHE, Die fröhliche Wissenschaft; KSA 3, S. 349.



Rehabilitierung des Gefühls? 41

Verlauf der Entwicklung auseinanderdividiert haben.12 Anstatt sich in
nutzlosen Auseinandersetzungen gegenseitig den Vorrang streitig zu
machen, sollen diese Vermögen ihre unterschiedlichen Fähigkeiten so
einsetzen, daß sie eine Vielfalt an Perspektiven erzeugen und sich
gegenseitig zur Höherentwicklung des Ganzen antreiben. «Mir ist der

Kopf wie die Eingeweide des Herzens. Was ein Herz annimmt, das muß
der Kopf verdauen und zu Gedanken machen. »I3 Der als Produkt dieses

Zusammenspiels sich herausbildende Organismus wird von Nietzsche
als «Leib» bezeichnet. Der Leib als das Ensemble von Körper und
Geist ist eine «grosse Vernunft», in dessen «Sinn» die Funktionen der
Sinne ebenso integriert sind wie die reflexiven Akte der « kleinen
Vernunft».

«Der Leib ist eine grosse Vernunft, eine Vielheit mit Einem Sinne, ein Krieg
und ein Frieden, eine Heerde und ein Hirt./Werkzeug deines Leibes ist auch
deine kleine Vernunft, mein Bruder, die du < Geist > nennst, ein kleines Werk-
und Spielzeug deiner grossen Vernunft./< Ich > sagst du und bist stolz auf diess
Wort. Aber das Grössere ist, woran du nicht glauben willst, - dein Leib und
seine grosse Vernunft: die sagt nicht Ich, aber thut Ich./Was der Sinn fühlt, was
der Geist erkennt, das hat niemals in sich ein Ende. »,4

Gefühl und (kleine) Vernunft sind also nach Nietzsche keine
Endzwecke; sie dürfen nicht um ihrer selbst, sondern nur um des organischen

Ganzen der großen Vernunft willen zum Einsatz gelangen.
Andernfalls entstehen menschliche Verkümmerungsformen, auf der Seite
des verabsolutierten Gefühls der durch und durch materialistisch eingestellte

« letzte Mensch » - « Man hat sein Lüstchen für den Tag und sein

Lüstchen für die Nacht»15 -, auf der Seite der verabsolutierten Vernunft
der «Verächter des Leibes»16, der in seinen Jenseits- und Hinterwelt-
konstrukten die Bodenhaftung verliert. Nur wo Gefühl und Vernunft
sich im Dienst der großen Vernunft aneinander abarbeiten, verleiblicht
sich jener «Sinn der Erde», den Nietzsche als «Übermenschen»
bezeichnet.17 Dieser Sinn ist vergeistigtes Gefühl und verkörperte
Vernunft ineins - das organische Gebilde einer lebendigen, in sich diffe-
renten, aber beweglichen Einheit.

12 Vgl. Nachlaß; KSA 10, S. 404.
13 Ebd., S. 145.
14 F. Nietzsche, Also sprach Zarathustra; KSA 4, S. 39.
15 Ebd., S. 20.
16 Ebd., S. 39 ff.
17 Ebd., S. 14ff.



42 Annemarie Pieper

Nietzsche wollte am Leitfaden des Leibes philosophieren und über
den Leib die unterschiedlichen Zeichensysteme des Gefühls und der
Vernunft aufeinander beziehen: «Die Moralen als Zeichensprache der
Affekte: die Affekte selber aber eine Zeichensprache der Funktionen
alles Organischen. [...] Das Geistige ist als Zeichensprache des Leibes
festzuhalten!»18 Man könnte daher sagen, daß Nietzsche in seinen Genealogien

die von Günther Anders als Desiderat aufgewiesene Geschichte
der Gefühle ansatzweise und partiell, wenn auch nicht in einem strikt
historischen Sinn geschrieben hat, so etwa die Entstehungsgeschichte
des Ressentiments, des Mitleids, der Wollust u. a.

Rund 40 Jahre vorher hatte Ludwig Feuerbach bereits im Rahmen
seiner Entzauberung der Religion eine rudimentäre Geschichte der
Gefühle erzählt. Seine Analyse des religiösen Gefühls läuft darauf hinaus,
daß aus dessen Perspektive Gott sich als ein fühlendes und fühlbares
Wesen darstellt. Wie für die Blume Gott eine pflanzliche, für das Tier
eine tierische Gestalt annähme, so ist Gott aus der Vernunftperspektive
ein rationales Konstrukt und aus der Sicht des Gefühls ein sinnliches
Objekt.

« [Der] Gegenstand des Gefühls [ist] das sich gegenständliche Gefühl. Hast du
keinen Sinn, kein Gefühl für Musik, so vernimmst du auch in der schönsten
Musik nicht mehr, als in dem Winde, der vor deinen Ohren vorbeisaust, als in
dem Bache, der vor deinen Füßen vorbeirauscht. Was ergreift dich also, wenn
dich der Ton ergreift? Was vernimmst du in ihm? was anders, als die Stimme
deines eignen Herzens? Darum spricht das Gefühl nur zum Gefühl, dämm ist
das Gefühl nur dem Gefühl, d.h. sich selbst verstandlich - dämm, weil der

Gegenstand des Gefühls selbst nur Gefühl ist. Die Musik ist ein Monolog des
Gefühls. Aber auch der Dialog der Philosophie ist in Wahrheit nur ein Monolog
der Vernunft: der Gedanke spricht nur zum Gedanken. »19

Auf dieser Folie, die das von Günther Anders über die Religion als

Gefühlssystem Gesagte bestätigt, entwickelt Feuerbach seine These,
daß die Theologie eine mißverstandene Anthropologie ist. Der Mensch

extrapoliert gleichsam das, was er an sich selbst hoch schätzt, in ein
außermenschliches Wesen, das er mit eben den positiven Eigenschaften
ausstattet, die sich in toto an der Gattung, nicht jedoch am singulären
Individuum antreffen lassen. « So ist dem Menschen in Gott nur seine

eigene Tätigkeit Gegenstand. [...] In Gott kommt daher mein eignes
Wesen mir zur Anschauung; ich habe für Gott Wert; die göttliche Be-

18 Nachlaß; KSA 10, S. 261 f., 285.
19 L. FEUERBACH, Das Wesen des Christentums [1849], Stuttgart 1994, S. 47.



Rehabilitierung des Gefühls? 43

deutung meines Wesens wird mir offenbar. [...] Die Religion ist die
Reflexion, die Spiegelung des menschlichen Wesens in sich selbst. » (77,
112, 120) Dem kalten und harten Gott des Verstandes, der rigoros auf
die Einhaltung des Gesetzes pocht, setzt das Gefühl den Gott der Liebe

entgegen, der sich des Menschen erbarmt, indem er sich inkarniert und
stellvertretend für diesen am Kreuz leidet. Feuerbach deutet Gottvater
als männliches Prinzip des Verstandes und den Gottessohn als weibliches

Prinzip des Gefühls (123 ff.), die beide durch den Heiligen Geist

«hermaphroditisch» geeint werden. Wie für Anders ist auch für Feuerbach

die Phantasie das Medium, in welchem der Mensch seine Gefühle
veräußert und seine Seele erweitert. « Der Mensch veranschaulicht
unwillkürlich durch die Einbildungskraft sein innres Wesen; er stellt es

außer sich dar. [...] Das heißt: ich erweitere meinen sinnlichen Horizont
durch die Phantasie» (316, 324f.). Im Gott des Gefühls betet der
Mensch sein eigenes Herz und damit die Liebe an (203, 392 ff.), während

er im Gott des Verstandes den Intellekt verherrlicht und schließlich
im trinitarischen Gott seine eigene Vollkommenheit analog zu fassen

versucht, wie Nietzsche dies im Sinnkonzept des Übermenschen
vorschwebte.

Es wäre an der Zeit, daß die Menschen des 21. Jahrhunderts wieder
das Fühlen lernen, das über der einseitigen Ausbildung von homo faber
und homo oeconomicus auf der Strecke geblieben ist. Während Anders
und Jonas dafür plädiert haben, in der Menschheit mittels einer
Geschichte der Gefühle bzw. einer Heuristik der Furcht Angst vor ihren
eigenen Erzeugnissen zu evozieren, um dadurch ihre Phantasie
wiederzubeleben, setzen die derzeitigen Vertreter einer Theorie der emotionalen

Vernunft auf neurologische Befunde und die psychologische Analyse

lebensweltlicher Erfahrungen, um eine Rehabilitierung der Gefühle
auf den Weg zu bringen. Sie haben sich darum bemüht, das herkömmli-

zu entkräften, indem sie

wird, gelingt aut diese weise ment wirKticn eine Rehabilitierung des

Emotionalen, weil nach wie vor ein bestimmtes Verständnis von
Rationalität unhinterfragt dominiert und den Gefühlen übergestülpt oder
injiziert wird, damit sie in Gnaden in die Domäne des Verstandes

aufgenommen werden können. Die Fragen etwa, ob nicht vielleicht der
Verstand seine Leistungen bis zu einem gewissen Grad den Gefühlen
verdankt und ob man nicht den Gefühlen eine von rationaler Evaluierung

unabhängige Qualität sui generis zugestehen müßte, stellen sich
den Verfassern populärwissenschaftlicher Schriften über emotionale

Doch wie sich zeigen



44 Annemarie Pieper

Intelligenz wenn überhaupt, dann nur am Rande. Gefühle sind aus ihrer
Sicht nur durch eine rationale Bewertung zu rehabilitieren, während der
Verstand durch eine Emotionalisierung seiner Ansprüche auf Objektivität

und Allgemeingültigkeit nach wie vor verlieren würde.
Der Neurologe Antonio R. Damasio beginnt seine Untersuchung des

Stellenwerts von Gefühlen mit « Descartes' Irrtum »,20 der seiner

Meinung nach «in der abgrundtiefen Trennung von Körper und Geist»
besteht (330). Dieses Vorurteil habe ihn anfangs zu der Annahme verführt,
daß das Gehirn zwei getrennte neuronale Systeme für Gefühl und
Vernunft enthalte, von denen jedes für sich, unabhängig von dem anderen,
das menschliche Handeln steuert (vgl. 11). Diese Vorstellung zweier
nicht miteinander kommunizierender Teile - eines irrationalen und
eines rationalen Teils unter einem Schädeldach - hat natürlich etwas
Absurdes, vor allem wenn nicht klar ist, welche Instanz dafür sorgt, daß

das Irrationale zurückgedrängt und aus dem Handeln des animal rationale

verbannt wird. Damasios Vorurteil geriet ins Wanken, als er in der
Gestalt von Phineas P. Gage auf eine Person stieß, deren Kopf bei
einem Unfall von einer Eisenstange präfrontal durchbohrt wurde. Dabei
wurde das Gehirn verletzt, was eine auffällige Veränderung des
Charakters mit sich brachte. Der vorher kluge und besonnene Mann agierte
plötzlich ziel- und verantwortungslos, bediente sich einer unflätigen
Sprache und hielt sich nicht mehr an die sozialen Spielregeln, obwohl
seine theoretische Urteilsfähigkeit unversehrt blieb. Dieses Beispiel für
den Verlust der sozialen Kompetenz durch Zerstörung eines bestimmten
Teils des Gehirns erklärt nach Damasio den Gefühlsmangel des Patienten

und läßt den Schluß zu, daß zwischen den Gehirnregionen ein enger
Zusammenhang besteht, der die Interaktion zwischen Körper und
Gehirn so organisiert, «daß die Rationalität aus ihrer konzertierten Aktivität

erwächst» (180). Gefühle werden nach Damasio durch geistige
Prozesse ausgelöst, in deren Verlauf Sachverhalte nicht nur beurteilt,
sondern vor allem bewertet werden. «Primäre (angeborene) Gefühle»

20 A.R. DAMASIO, Descartes' Irrtum. Fühlen, Denken und das menschliche Ge¬

hirn [1994], München 1997. Trotz des plakativen Titels beschäftigt sich Damasio

in keiner Weise mit Descartes' Schriften, sondern benutzt dessen Namen nur
als Aufhänger für eine krude dualistische Theorie, ohne darüber nachzudenken,
inwieweit der Unterschied zwischen res extensa und res cogitans ontologisch,
begrifflich oder semantisch zu verstehen ist. Damasio unterstellt von vornherein,

daß Descartes' Ansatz empirisch zu interpretieren ist und entsprechend
zwei Gehirnregionen voraussetzt, eine, die für das Emotionale, und eine, die für
das Rationale zuständig ist.



Rehabilitierung des Gefühls? 45

sind emotionale Reaktionen auf Gefahren, die als bedrohlich empfunden
werden und zur Herausbildung von Schutzstrategien führen (183 ff.),
während « sekundäre Gefühle » auf kognitiven Bewertungen von
Ereignissen beruhen (187 ff.) und als reflexiv aufgearbeitete Empfindungen
zur « Vergeistigung des Körpers » beitragen. (218 f.) Die Effektivität von
Denk- und Entscheidungsprozessen wird durch «somatische Marker»
erhöht, die vor schädlichen Folgen warnen und Überlegungen auslösen,
wie jene sich vermeiden lassen. (237 ff.) Solche somatischen Marker,
die im Zuge der Sozialisation und Kulturalisierung ausgebildet werden,
sind für Damasio ein Indiz für das gelungene Wechselspiel zwischen
Gefühl und Vernunft, das sich in der vorderen Gehimregion gleichsam
materialisiert hat. Das Gehirn hat ein Körperbewußtsein entwickelt, und
insofern kann Damasio sagen, daß er «den Geist aus dem ganzen
Organismus statt nur aus einem körperlosen Gehirn [habe] entstehen lassen

» (305). Damit wehrt er die Vorstellung ab, das Gehirn sei gleichsam

die Festplatte des menschlichen Computers, und der Geist liefere
davon unabhängig aus seinem eigenen Erfindungsreichtum die
Software. (328) Aus Damasios Sicht hat der Geist eine biologische Wurzel,
insofern er sich im Verlauf der Evolution im Zusammenspiel mit dem

Organismus insgesamt herausgebildet hat und daher nicht getrennt von
den Körperfunktionen, inklusive den primären Gefühlen betrachtet
werden kann.

Wie viele Naturwissenschaftler macht auch Damasio keinen Unterschied

zwischen Genesis und Geltung. Seine Argumentation stützt sich
auf den zeitlichen Ablauf: Zuerst waren die mit den Körpererfahrungen
verbundenen Gefühle da, wohingegen Geist und Bewußtsein späte
Ergebnisse der Evolution sind, die erst in menschlichen Organismen voll
entwickelt sind. Daraus folgt, daß Gefühle als biologische Voraussetzung

des Geistes dessen bleibender materieller Unterbau sind, von dem

er sich nicht ablösen kann. Selbst wenn dies zutrifft - es wäre ja durchaus

auch denkbar, daß der Geist schon auf jeder Entwicklungsstufe der
Evolution mit im Spiel ist und sich der jeweiligen organismischen
Struktur entsprechend einbringt, wobei seine Rationalisierungsbemühungen

mit dem sich verändernden Organismus wachsen -, stellt sich
immer noch die Frage, ob das, was für den Geist gilt, auch für die
Produkte des Geistes gelten muß. Rationale Konstrukte können sehr wohl
mit normativen Geltungsansprüchen ausgezeichnet und damit von den

Vorgaben der Evolution abgekoppelt werden, so daß der Prozeß der
Evolution sich nicht mehr naturwüchsig vollzieht, indem er sich an das

anpaßt, was gegeben ist, sondern eine normative Ausrichtung bekommt,



46 Annemarie Pieper

indem ihm Ziele vorgesetzt werden, die er erreichen soll. Das Autonomwerden

des Geistes hat ja gerade durch einseitige Verabsolutierungen
rationaler Leistungen zu der von Günther Anders herausgestellten
Gefühlsarmut geführt, die nur dadurch behoben werden kann, daß der
Geist seine Abwertung des Emotionalen zurücknimmt und dem
Gefühlsbereich damit die Möglichkeit gibt, sich aus sich selbst heraus zu
evaluieren; mit Hilfe welcher - möglicherweise durchaus rationaler -
Kriterien dies geschehen könnte, darüber müßte nachgedacht werden.

Daniel Goleman, ein klinischer Psychologe, hat dies versucht. Er
wurde zu seinem Bestseller über emotionale Intelligenz21 durch die Krise

veranlaßt, die in Amerika durch den Verfall der sozialen Integration
herbeigeführt wurde, weil niemand mehr das «emotionale Alphabet»
beherrsche und die Fähigkeiten des Herzens ausbilde. (7 f.) Brutalität,
Aggression und Gewalt seien das Resultat einer unkontrollierten Emo-
tionalität, die der Intelligenz ermangelt. Der intelligente Umgang mit
Emotionen setzt voraus, daß man über seine Gehirnfunktionen besser

Bescheid weiß. Entsprechend interessieren ihn die Hirnareale, von
denen die Steuerung des Gefühlslebens ausgeht, und anhand von Fallbeispielen

zeigt er, daß es neben den herkömmlichen Formen von Intelligenz

(IQ) noch andere gibt, die etwas mit Menschenkenntnis zu tun
haben (personale, interpersonale, intrapersonale Intelligenz) und auf
Gefühlen beruhen. Nach Goleman entgehen «die höheren Werte des

menschlichen Herzens - Glaube, Hoffnung, Hingebung, Liebe - dem
kühlen kognitiven Blick» (63); wo sie fehlen, wird das soziale Netz

brüchig. Zwischen diesen beiden Extremen - dem emotionslosen
Rationalisten und dem Sklaven der Leidenschaft - gilt es eine Mitte zu
finden, in welcher vermittels der emotionalen Intelligenz der Umgang
mit überschießenden Gefühlen, die Kontrolle der Impulse und vor allen

Dingen Empathie gelernt werden. Dem Typus des « Soziopathen »

(139 ff.) kann nur durch frühzeitige Einübung in Empathie und
Ausbildung von sozialer Kompetenz vorgebeugt werden. Die Erziehung
muß daher in einer «Schulung der Gefühle» (328ff.) großes Gewicht
auf die emotionale Bildung legen, deren Programm Goleman unter den

Titeln «emotionale Selbstwahrnehmung», «Umgang mit Emotionen»,
« Emotionen produktiv nutzen », « Empathie: Deuten von Emotionen »,
« Umgang mit Beziehungen » auflistet. (355)

Obwohl Goleman zweifellos einen Schritt in die von Günther
Anders geforderte Richtung tut, indem er dem Erwerb sozialer Kompetenz

21 D. GOLEMAN, Emotionale Intelligenz [1995], München - Wien 1996.



Rehabilitierung des Gefühls? 47

Priorität zuerkennt, läßt sein Konzept einer emotionalen Intelligenz
Fragen offen. Vor allem ist nicht klar, wie sich die gefühlsgestützte
Intelligenz von der rationalen Intelligenz unterscheidet. Handelt es sich
einfach um eine Anwendung rationaler Prinzipien auf Gefühle, oder sind
Gefühle aus sich heraus intelligent? Falls letzteres der Fall sein sollte,
müßte gezeigt werden, was genau das Rationale in der Empathie ist und
wodurch Gefühle überhaupt intelligent sind.

Dieser Frage ist der Philosoph Ronald de Sousa nachgegangen und
hat in einer breit angelegten Untersuchung für die « Rationalität des
Gefühls» plädiert.22 Vernunft und Gefühl sind für ihn «keine natürlichen
Gegner» (11), sondern eher Partner bei der Suche nach Objektivität. Er
vertritt die These, daß Gefühle irreduzibel auf andere menschliche
Vermögen sind, aber insofern sie Informationen über Gegenstände liefern,
haben sie einen Objektbezug, und das verbindet sie mit dem rationalen
Vermögen bzw. läßt auf eine dem Emotionalen innewohnende Intelligenz

schließen. De Sousa faßt nämlich «die Suche nach Objektivität als
eine Unterart von Rationalität» auf (262) und geht in einem ersten
Anlauf der Vermutung nach, emotionale Rationalität sei eine Mischung
von kognitiver und strategischer Rationalität: « Die kognitive Rationalität

zielt darauf ab, den Geist der Welt anzupassen, während die strategische

darauf abzielt, die Welt an den Geist anzupassen. » (270) Gefühle
sind einerseits (strategisch betrachtet) für die menschliche Rationalität
unverzichtbar, weil sie - ähnlich wie die Wahrnehmung bei theoretischen

Urteilen - einen Objektbezug, und zwar einen axiologischen Ob-

jektbezug in das praktische Urteil einbringen. «Wir können die
verschiedenen formalen Objekte [z. B. von Trauer, Scham usf.] als

unabhängige Dimensionen der Bewertung auffassen» (286). Andererseits

(kognitiv betrachtet) lassen sich Gefühle selber rational beurteilen. Dennoch

meint de Sousa, daß die Rationalität von Gefühlen weder strategischer

noch kognitiver Natur, sondern eigener, nämlich axiologischer
Art ist. Um dies nachzuweisen, untersucht er anhand von «Schlüsselszenarien

» (298 ff.), wie sich das Gefühlsrepertoire und -Vokabular im
Säuglingsalter kontextualistisch aufbaut und in bezug auf die dadurch
definierten axiologischen Qualitäten mit zunehmendem Alter immer
komplexer wird. Dabei wird gelernt, auf bestimmte Situationen
angemessen zu reagieren (z. B. beschämt, eifersüchtig, wütend, gelassen,
freudig etc.), und eben darin sieht de Sousa die Rationalität des
Gefühls: «daß ein Gefühl in einer gegebenen Situation dann und nur dann

22 R. de Sousa, Die Rationalität des Gefühls [1987], Frankfurt a. M. 1997.



48 Annemarie Pieper

angemessen [...] ist, wenn diese Situation relevantermaßen einer
passenden Schlüsselszene ähnlich ist» (308), in welcher der Konflikt
paradigmatisch gelöst wurde. Mit Hilfe der Vernunft allein können laut de

Sousa keine Entscheidungen gefällt werden; es bedarf immer jenes in
den Schüsselszenarien erworbenen emotionalen Wissens, um die
Unzulänglichkeit der Vernunft durch Gefühle zu ergänzen. (319) In den

Gefühlen haben sich gleichsam unsere Werturteile über die Welt sedi-

mentiert; insofern vermögen sie Denkprozesse zu manipulieren und zu
kontrollieren - aus Gründen, die durchaus rational sind (Minimierung
von Leiden, Steigerung von Freuden). De Sousa bezeichnet daher die
Gefühlen eigentümliche Rationalität als axiologische Rationalität (330)
und hält abschließend fest:

«Gefühle sind eine Art Wahrnehmung - Wahrnehmung der axiologischen Ebene

der Wirklichkeit. [...] Das Ideal emotionaler Rationalität ist die angemessene
Gefühlsreaktion. [...] Die menschliche Welt zu fühlen, wie sie ist, das emotionale

Äquivalent der Wahrheit zu erfahren heiße, all dies zu fühlen, mit dem

ganzen Wesen, alles zugleich. » (525 f.)

De Sousas Ansatz bei den Schlüsselszenarien, die den
Reaktionsdispositionen, in welchen Gefühle aufgebaut werden, zugrundeliegen,
vermeidet sowohl eine Horizontalisierung der Beziehung von Gefühl
und Verstand im Sinne des Evolutionsparadigmas als auch deren Verti-
kalisierung im Sinne einer Hierarchisierung. Fühlen und Denken
entwickeln sich gleichursprünglich und sind gleichermaßen konstitutiv für
ein selbstbestimmtes Handeln von sozialkompetenten Individuen. Ein
Vorschlag zur Wiedergewinnung der im Zeitalter von Wirtschaft und
Technik verlorengegangenen Gefühle könnte im Sinn von Günther
Anders die Erfindung neuer. Schlüsselszenarien sein, die dazu beitragen,
daß die maßlos gewordene Ratio emotional wieder angebunden wird,
wobei die dazu notwendigen Emotionen allerdings erst erzeugt werden
müssen. Der Entwurf von Utopien, insbesondere von negativen Utopien
in der Nachfolge Jewgenij Samjatins und Aldous Huxleys,23 scheint mir
ein mögliches geeignetes Mittel zu sein, um anhand menschenverachtender

Abrichtungspraktiken die Konstruktion von Schlüsselszenarien

zu provozieren, in welchen Gefühl und Denken nicht staatlich
programmiert und getrennt voneinander belohnt werden, sondern sich
aneinander und auseinander entwickeln, so daß eine Entgleisung sowohl
in die eine als auch in die andere Richtung verhindert wird. Ob man in

23 J. Samjatin, Wir, Köln 1984; A. Huxley, Schöne neue Welt, Frankfurt a.M.
1978.



49Rehabilitierung des Gefühls?

diesem Fall lieber von einer Emotionalisierung der Vernunft oder von
einer Rationalisierung des Gefühls sprechen möchte, spielt dann letztlich

keine Rolle mehr.24

24 Carola Meier-Seethaler, auf deren Buch Gefühl und Urteilskraft. Ein Plädoyer
für die emotionale Vernunft (München 1997) ich nicht mehr im einzelnen
eingehen kann, hat de Sousas Ansatz weiter geführt, indem sie einen erweiterten
Vernunftbegriff formuliert, der Rationalität sowohl im Sinne vm.yerstatid als
auch im Sinne von Sorge umfaßt. (Vgl. S. 250) Ihre «Vision eines weltweiten
Projekts zur interkultürellen Ethikforschung » (389 ff.) zielt auf die < Kartierung >

überregionaler Wertvorstellungen bzw. «der sprachlichen Ausdrucksformen für
wertorientiertes Fühlen und Denken » (392). Damit hatte man einen anthropologischen

Fundus de Sousascher « Schlüsselszenarien », auf dessen Basis die
emotionale Vernunft Projekte entwickeln könnte, die auf globale Akzeptanz stoßen
und die Besonnenheit fördern. « Aus der Perspektive der emotionalen Vernunft
besteht Sachlichkeit nicht in einer kühlen, von den eigenen und den Gefühlen
anderer abgespaltenen Denkart, sondern läßt sich eher-mit dein Begriff der Be-
sonnenhgil umschreiben. Besonnenheit nimmt zwar, Abstand àit eigenen
Betroffenheit in der Reflexion, aber im Spiegel ihres Bewußtseins erscheinen Ich
uncTKîïïwe 11 als lebendige Wirklichkeiten, denen wir nur gerecht werden, wenn
die(ÉrkenntniskTâftêPftes Denkens undjmhlens zusammenwirken. » (395)




	Rehabilitierung des Gefühls?

