Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 59 (2000)

Artikel: Rehabilitierung des Gefiihls?

Autor: Pieper, Annemarie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882926

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882926
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia philosophica 5972000

ANNEMARIE PIEPER

Rehabilitierung des Gefiihls?

If somebody had written a < Critique of Pure Emotion» instead of the « Critique of
Pure Reason >, would we today estimate the achievements of science and technology
in a different way? Giinther Anders, who raised this question, emphasized the im-
portance of emotions (especially of fear) with respect to the net of human relations.

But the present supporters of emotional intelligence — Damasio, Goleman de Sousa —
fail to rehabilitate the rationality of emotions.

Giinther Anders stellt im Zusammenhang mit seiner Analyse der Wur-
zeln unserer Apokalypse-Blindheit die Frage, ob eine «Kritik des rei-
nen Gefiihls »! etwas an unserer Einstellung gegeniiber der Technik im
allgemeinen, der Atombombe im besonderen geiindert hitte. Nachdem
nicht mehr Gott und auch nicht mehr die Natur Macht iiber den Men-
schen hat, sondern die Menschen selber zu «kosmischen Parvenus »
(241) geworden sind, die nun ihrerseits die Macht haben, Zerstorungen
globalen Ausmalles herbeizufiihren, bekommt der Satz « Alle Menschen
sind sterblich» eine ganz neue Bedeutung, insofern er nun beinhaltet
« Die Menschheit als ganze ist totbar ». (242 f.) Verwies Sterblichkeit auf
die Kontingenz endlicher Individuen, denen eine bestimmte Zeitspanne
zugemessen ist, die mit dem natiirlichen Tod zwar ein faktisches Ende
findet, im Geschichtsgedichtnis der Menschen jedoch liberdauern kann
(Nachruhm), so signalisiert Totbarkeit ein abruptes und absolutes Ende
aller Menschen sowie die Ausloschung von allem, was jemals gewesen
ist. Der Tod der Menschheit hitte die Konsequenz, daf} es nie einen
Menschen gegeben hiitte.

«Und nicht nur ihn nicht, sondern nichts, das nicht vergeblich gewesen wire:
kein Volk, keinen Menschen, keine Sprache, keinen Gedanken, keine Liebe,
keinen Kampf, keinen Schmerz, keine Hoffnung, keinen Trost, kein Opfer, kein
Bild, kein Lied, kurz: nichts, das nicht nur <gewesen> gewesen wire. [...], so
daBl das Gewesene sogar nicht einmal mehr Gewesenes sein wiirde — denn

1 G. ANDERS, Die Antiquiertheit des Menschen, Bd. 1: Uber die Seele im Zeit-
alter der zweiten industriellen Revolution [1956], Miinchen 1987, S. 269.



34 Annemarie Pieper

worin sollte sich denn, was nur gewesen ist, von niemals Gewesenem unter-
scheiden, wenn es niemanden gibt, der des Gewesenen gedichte?» (244 f.)

Was Anders in dieser apokalyptischen Vorstellung als Gewesenes
auflistet, das mehr als nur Gewesenes ist und das ebenso zunichte ge-
macht wiirde wie das bloB Historische, ist emotional aufgeladen: Liebe,
Schmerz, Trost, Hoffnung, Bild, Lied (vgl. 244) — diese Worter sind mit
starken Gefiihlsqualititen besetzt und von existentieller Wichtigkeit,
rithren sie doch an jenen Bereich des Menschlichen, aus welchem die
individuellen Sinn- und Selbstentwiirfe hervorgehen.

Dal3 die Menschen die Gefahr einer derart radikalen Vernichtung
nicht nur ihrer selbst, sondern auch aller vergangenen und zukiinftigen
Menschen nicht sehen, hingt nach Anders damit zusammen, daf3 die
Grofle und Uniiberschaubarkeit des technischen Apparats einerseits zu
einer Schwichung der « moralischen Hemmungsenergien » gefiihrt (246)
und andererseits einer Unmoral Vorschub geleistet hat, die alle per-
sonlich zurechenbare Schuld und Verantwortung durch Quantifizierung
negiert. Anders zitiert ein molussisches Sprichwort: « Schmutz geteilt
durch tausend ist sauber » (247). Das Perverse einer solchen Einstellung
liegt fiir Anders darin, daf} die Menschen, anstatt sich Sinnziele zu set-
zen, zu deren Umsetzung sie die geeigneten Mittel suchen, die Herstel-
lung von Mitteln vorantreiben, deren einziger Zweck es ist, jede weitere
Zwecksetzung zu eriibrigen. « Der Zweck von Zwecken besteht heute
darin, Mittel fiir Mittel zu sein. [...] Die Mittel heiligen die Zwecke. »
(252)

Die Apokalypse-Blindheit der Menschen, die sich an die Bedrohung
durch die Bombe — die hier stellvertretend fiir alle Errungenschaften
steht, welche den Fortbestand der Menschheit gefihrden — gewdhnt
haben, ist nach Anders das Resultat mangelnder Phantasie. Da wir uns
die schrecklichen Folgen der Selbstausrottung des Menschengeschlechts
nicht vorstellen kénnen, haben wir auch keine Angst davor. Anders kon-
statiert: « Wir leben im Zeitalter der Unfihigkeit zur Angst » (264), und
die vordringliche Aufgabe kritischer Mahner sieht er — lange vor Hans
Jonas, der fiir eine « Heuristik der Furcht» plidierte, um das Uberleben
der Menschheit zu sichern? — darin, diese « Analphabeten der Angst»
(267) wieder «das Fiirchten zu lehren» (266). Wer Angst hat, iiber-
schitzt sich nicht, da er sieht, daf} er kleiner ist, als jene Titanen glau-
ben, die sich Macht iiber die Erde anmaf3en, ohne die irreversiblen Fol-

2 H. JONAS, Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik fiir die technologi-
sche Zivilisation, Frankfurt a. M. 1979, S. 63 f.



Rehabilitierung des Gefiihls? 35

gen ihres Groenwahns zu beriicksichtigen. Dieser Mangel an Phantasie
und Urteilsvermogen hat fiir Anders damit zu tun, dal3 die Bedeutung
von Gefiihlen zu wenig beachtet wurde. Eine «Kritik des reinen Ge-
fithls » im Kantischen Sinne «einer Nachzeichnung des begrenzten Lei-
stungsumfanges unseres Fiihlens » hitte ndmlich klar machen konnen,
dafl «wir fiihlend kleiner sind als wir selbst» (269). Hat schon unser
Vorstellungsvermogen Grenzen, so erst recht unser Gefiihlsvermogen:
Zehn Tote konnen wir uns gerade noch vorstellen, aber: « Zehn Ermor-
dete zu bereuen oder zu beweinen, sind wir unfihig. » (Ebd.) Doch to-
ten konnten wir ohne weiteres Zehntausende — Anders hitte fiir diese
These in den aus der Luft gefiihrten Kriegen gegen Saddam Hussein und
MiloSevi¢ zahlreiche Belege gefunden, nicht nur hinsichtlich der com-
putergesteuerten Prizisionswaffen, sondern auch was die sogenannten
Kollateralschidden betrifft, die ebenso gleichgiiltig in Kauf genommen
wurden wie die Vernichtung militirischer Anlagen. Das gleiche gilt auch
fiir die Apokalypse: Auf den Knopf zu driicken, um die Menschheit
auszurotten, scheint keiner groflen Energie zu bediirfen. Sich das Aus-
maf dieser Handlung jedoch vorzustellen oder sich dariiber zu entset-
zen, dazu fehlt es an Phantasie, die allein die Angstgefiihle zu erzeugen
vermag, die notig wiiren, um das Endszenario zu verhindern.

Anders hilt es fiir ein Versdaumnis der Historiker und der Geschichts-
philosophen, «daf} es niemals eine, der Geschichte der <res gestae > oder
der Geistesgeschichte analoge, « Geschichte der Gefiihle > gegeben hat»
(271; vgl. 311). Diese verhdngnisvolle Vernachldssigung eines anthro-
pologisch bedeutsamen EinfluBfaktors auf die menschliche Praxis be-
ruht seiner Meinung nach auf einer Fehleinschitzung der Gefiihle. Man
sei davon ausgegangen, «dall das emotionale Leben auf Grund seiner
Langsamkeit geradezu als < Natur», als das Konstante und Ungeschicht-
liche im Menschen gelten konnte » (ebd.). Anders hingegen spricht von
einer « Plastizitit» und « Modellierbarkeit» der Gefiihle (309), die nur
moglich sind, wenn Gefiihle nicht als eine sich durchhaltende, identi-
titsstiftende Naturanlage zu allen Zeiten gleichbleibend vorhanden sind,
sondern sich mit dem menschlichen Selbstverstindnis veridndern. Der
Mensch sei von Natur aus gerade nicht festgelegt und kompensiere die-
sen « Blanko-Scheck » (310) durch selbst auferlegte Verbindlichkeiten,
indem er sozial und psychologisch stets etwas Neues aus sich mache.
Diesen stindigen Selbsterneuerungen muf} sich der Mensch auch ge-
filhlsméBig anpassen, und dazu ist eine gewisse Gewdhnungszeit notig,
denn die Verdnderungsgeschwindigkeit von Gefiihlen ist niedriger als
die von Mensch und Welt. Ist der Fortschritt rasant, so hinkt die Mensch-




36 Annemarie Pieper

heit emotional hinter sich her: « Immer wieder tritt deshalb die Notwen-
digkeit ein, dem Fiihlen nachzuhelfen oder Gefiihle ganz ausdriicklich
herzustellen. » (311)

Gefiihle sind demnach fiir Anders nichts Spontanes, Naturwiichsi-
ges, vielmehr miissen sie zum Zweck der Anpassung an den jeweiligen
Entwicklungsstand veridndert, wenn nicht gar eigens erzeugt werden.
Um seine These zu belegen, zieht Anders drei Beispiele heran. Als er-
stes verweist er auf die gewaltige Propagandamaschinerie des National-
sozialismus, die der « Produktion von Gefiihlen im kolossalsten Maf-
stabe » diente. (Ebd.) Als zweites fiihrt er die Religionen an: «jede Re-
ligion [ist] ein Gefiihlssystem sui generis [...], eine wirkliche Gefiihls-
Stiftung gewesen» (312). Als drittes beruft er sich auf die Kunstwerke
aus verschiedenen Epochen, die zeigten, dal3 die Welt, mit der die
Kiinstler sich auseinandersetzten, «jeden von ihnen auch vollig ver-
schieden [habe] fiihlen lassen » (ebd.). Die « Herstellung » neuer Gefiihle
geschieht mittels « Erweiterungstechniken». Anders erwihnt magische
und mystische Praktiken sowie die Musik, die als Instrumente einge-
setzt werden, um «die Kapazitit unserer Seele aus[zu]dehnen» (313).
Die Metaphern der Erweiterung und Ausdehnung machen deutlich, daf
ein/Raum geschaffen werden soll fiir neue, ganz andere Gefiihle, die die
alten Gefiihle in die Vergangenheit und damit in die Geschichte einriik-
ken lassen, wiihrend die neuen Gefiihle als Platzhalter der Gegenwart
auf den Plan treten und gleichzeitig der Mensch selber sich im Zuge der
Ausbildung seiner theoretischen und praktischen Fihigkeiten bereits
auf dem Sprung in die Zukunft befindet. Anders resiimiert:

«Daf3 sich ndimlich der Mensch durchaus nicht mit der Mitgift von ein fiir alle
Male fertigen Gefiihlen abzufinden hat; daf3 er vielmehr immer neue Gefiihle
erfindet; und zwar auch solche, die das alltégliche Volumen seiner Seele durch-
aus tibersteigen und die an deren Fassungskraft und Elastizitit Anspriiche stel-
len, die durchaus < Uberforderungen> genannt werden diirfen. » (315f.)

Er hiilt es freilich fiir keinen Zufall, da3 gerade die Kunst zu einer Art
Reservat fiir die Erfindung von Gefiihlen geworden ist, denn «nur dort:
im Bereich der Phantasie, hat man uns Freiheit gelassen; wihrend man
uns im Bereich der Freiheit, also der Moral, die Phantasie beschnitten
hat. » (316)

Diese massive Kritik an dem unpersonlichen « Man», zu dem wir
alle gehoren, kann noch weiter spezifiziert werden. Es sind nicht nur
die von Anders erwihnten Geschichtsphilosophen und die Geschichts-
wissenschaftler, die blind fiir die Eigenart der Gefiihle waren und damit
zur emotionalen Verkiimmerung der Menschheit beigetragen haben. Vor



Rehabilitierung des Gefiihls? 37

allem die in der abendlindisch-christlichen Tradition stehenden Moral-
philosophen, die sich in ihren Affekten- und Willenslehren durchaus
mit Gefiihlen auseinandergesetzt haben, sind mitschuldig an der von
Anders beklagten Phantasielosigkeit und Gefiihlsarmut, haben sie doch
den Bereich des Emotionalen massiv abgewertet zugunsten einer Ra-
tionalitédt, die ihre als verniinftig ausgegebenen und mithin fiir allge-
mein verbindlich erklidrten Sollensforderungen rigoros durchzusetzen
bestrebt war. Fiir Gefiihle war in einer rationalen Urteilsbildung kein
Platz; sie wurden als Storfaktoren geradezu ausgemerzt. Die Wurzeln
dieser von vielen Ethikern propagierten asketischen Einstellung hier zu
verfolgen, wiirde zu weit fiihren. MaBgeblich ist sicher ein ménnliches
Selbstverstidndnis, das sich am Ideal der Selbstbeherrschung orientiert
und entsprechend mit dem ganzen Bereich der Sinnlichkeit auch die
Gefiihle unterdriickt sehen mochte, weil diese Kontakte zum Materiel-
len unterhalten, durch welches der klare Blick getriibt und damit das
Urteil verfilscht wird. Freilich gibt es feine Abstufungen bei der Eva-
luation von Gefiihlen, je nachdem, welcher Korperregion sie zugeord-
net werden. Gefiihle, die dem Herzen zugeschrieben werden — Hoch-
herzigkeit, Edelmut, Freundschaft —, wurden in der Regel durchaus po-
sitiv bewertet und, sofern sie nicht <pathologisch > entarten, in den Rang
von Tugenden erhoben. Doch der Gefiihlsbereich unterhalb des Bauch-
nabels galt als der verdchtlichste Teil eines Wesens, das zu geistigen
Leistungen fihig ist. Wilde Triebe dominieren das Terrain und verskla-
ven den ganzen Menschen, wenn man sie unkontrolliert gewihren 1adft.
Es ist diese Ideologie einer iiberschieBenden Emotionalitit, die sich
in den Kopfen festgesetzt und sdmtliche Gefiihle mit dem Stigma des
Menschenunwiirdigen iiberzogen hat; Begierden setzen das Humanum
herab und miissen riicksichtslos <abgetotet> werden. Dal auch die Ver-
nunft iberschieBen und bei der Durchsetzung ihres asketischen Ideals
terroristisch werden kann, wurde nicht als Makel erachtet, weil die Ver-
nunft aus sich selbst heraus imstande ist, sich selbst zu disziplinieren,
was man Gefiihlen offensichtlich nicht zutraut. Gefiihle wurden somit
aus ethischer Perspektive hidufig abgelehnt, weil sie die @QQQ@Ebe-
hindern; Gefiihle schaffen Bindungen, machen abhingig und unfrei.
Aus diesem Grund sieht zum Beispiel das Erziehungsprogramm, das
Jean-Jacques Rousseau in seinem Emile entwickelt, fiir seinen Zogling
vor, daf} er méglichst kontaktlos, ohne Gefiihlsbindungen und Affekte,
wie sie etwa durch die enge Bezichung zu einer Amme oder Mutter
entstehen, aufwachsen soll, da sie seine Natur verderben konnte. Er
mochte dieses Kind «als ein unempfindliches (insensible) Wesen, als



38 Annemarie Pieper

einen Automaten» erziehen, der rein aus sich selbst und durch sich
selbst agiert.? Selbst das religiose Gefiihl und schlieBlich die Liebe, in
die Emile nach dem Erlernen der physischen und der biirgerlichen Be-
ziehungen eingeiibt wird, werden dem in kiinstlicher Isolation gehalte-
nen, mittlerweile erwachsenen jungen Mann mittels arrangierter Kon-
stellationen so antrainiert, dal} sie die <natiirliche > und somit < verniinf-
tige > Sicht der Dinge unterstiitzen. Auch Kant hilt wenig von Gefiihlen,
weil sie keine objektive Qualitidt haben, sondern als Lust- und Unlust-
gefiihle rein privater Natur sind, weshalb sie weder fiir die theoretische
noch fiir die moralische Urteilsbildung von Belang sind. Einzige Aus-
nahme ist das « moralische Gefiihl », das insofern eine Sonderstellung
hat, als es ein vernunftgewirktes Gefiihl und insofern als «Gefiihl der
Achtung fiirs moralische Gesetz»* kein beliebiges Gefiihl ist, das man
haben oder auch nicht haben kann, sondern ein Pflichtgefiihl, das die
Erhabenheit des Sittengesetzes in allen rationalen Wesen, sofern sie sich
als Gesetzgeber ihrer selbst bewuflt sind, hervorruft. Doch davon abge-
sehen wird von den meisten Vertretern einer rationalistischen Position
Gefiihlen kein eigener Wert zuerkannt. So konstatiert Fichte: « Gefiihl st
immer der Ausdruck unserer Begrenztheit; [...] blole Bestimmtheit der
Intelligenz ohne alles Zutun ihrer Freiheit, und Selbsttitigkeit heif3t ein
Gefiihl ».> Daher scheiden Gefiihle grundsitzlich fiir die Begriindung
von Urteilen, die Anspruch auf Objektivitat und Allgemeingiiltigkeit
erheben, aus. Die Vertreter einer emotivistischen Position in der angel-
sdchsischen Metaethik gehen sogar so weit, moralischen Urteilen den
Urteilscharakter schlechthin abzusprechen, weil sie lediglich Aussagen
seien, die subjektive Gefiihle der Billigung oder MiBbilligung einer
Handlung artikulieren bzw. evozieren wollen («prima!», «pfui! ») und
insofern aufgrund ihrer Irrationalitit nicht wahrheitsfihig sind. So kon-
statiert A.J. Ayer:

«in jedem Falle, in dem man gemeinhin sagen wiirde, man fille ein ethisches
Urteil, ist die Funktion des relevanten ethischen Wortes rein <emotional>. Es
wird dazu verwendet, eine Empfindung iiber bestimmte Gegenstinde auszu-
driicken, nicht aber, eine Behauptung tiber sie aufzustellen. [...] Woriiber wir je-
doch nicht argumentieren und nicht argumentieren konnen, ist die Giiltigkeit
[von] Moralprinzipien. Wir loben oder verurteilen sie nur im Lichte unserer ei-
genen Empfindungen. »6

J.-J. ROUSSEAU, Emile oder von der Erziehung, Miinchen 1979, S. 89.

I. KANT, Kritik der praktischen Vernunft, AA'V, S. 133,

J.G. FICHTE, Das System der Sittenlehre [1798], Hamburg 1963, S. 70, 103.
A.J. AYER, Sprache, Wahrheit und Logik, Stuttgart 1970, S. 142, 148.

(o)W, RSSO



Rehabilitierung des Gefiihls? 39

Die emotivistische Reduktion moralischer Sitze und Einstellungen auf
Gefiihle hat nicht die Gefiihle aufgewertet, sondern die Moral abgewer-
tet, eben weil Gefiihlen Rationalitit und Verniinftigkeit abgesprochen
wird. Dies zeigt sich auch in Habermas’ Notizen zu einem diskursethi-
schen Begriindungsprogramm, wo er sich mit Positionen von Alasdair
Maclntyre und Peter F. Strawson auseinandersetzt. Wahrend MaclIntyre
in After Virtue (1981) die These vertritt, das Projekt der Aufkldrung sei
nicht nur gescheitert, sondern habe ganz im Gegenteil « blinden Gefiihls-
einstellungen und Dezisionen» das Feld iiberlassen,” anstatt eine meta-
physik- und religionsunabhéngige Moral zu begriinden, hat Strawson in
Freedom and Resentment (1974) jene moralischen Gefiihle untersucht,
die sich bei Krinkungen einstellen und ein Indiz fiir die Beurteilung
moralischer Sachverhalte sind. Habermas bemerkt dazu:

«Zentral sind natiirlich die Gefiihle der Schuld und der Verpflichtung. An die-
sem sprachanalytisch aufkldrbaren Kompléx von Gefuhlsemstcllungen inter-
essiert Strawson zunichst der Umstand, daf} alle diese Emotionen in eine All-
tagspraxis eingelassen sind, zu der wir nur in performativer Einstellung.Zugang
haben. Dadurch erst gewinnt das Netz moralischer Gefiihle eine bestimmte Un-
ausweichlichkeit: das Engagement, das wir als Angehorige einer Lebenswelt
tibernommen haben, kénnen wir nicht nach Belieben aufkiindigen. »8

Habermas riumt Strawson gegeniiber sogar ein: « Offenbar haben Ge-
fihle eine dhnliche Bedeutung fiir die moralische Rechtfertigung von
Handlungsweisen wie Wahrnehmungen fiir die theoretische Erkldrung
von Tatsachen. »® Trotzdem plidiert er fiir einen kognitivistischen An-
satz in der Ethik, in welchem Gefiihle keine Rolle spielen diirfen, weil
normative Geltungsanspriiche weder tugendethisch (Maclntyre) noch
emotional (Strawson), sondern nur diskursiv, in einem verstindigungs-
orientierten, auf Konsens abzielenden Handeln begriindet werden kon-
nen. Selbst wenn man Habermas dies zugesteht, bleibt immer noch die
Frage, weshalb dem kognitivistischen Ansatz in der Ethik ein so hoher,
ja der hochste Stellenwert zugeschrieben wird. Oder wenn man das von
Lawrence Kohlberg entwickelte Stufenmodell der moralischen Reife
heranzieht: Mit welchem Recht wird die sechste und letzte Stufe des
autonom nach Gerechtigkeitsprinzipien entscheidenden Individuums so
viel hoher eingeschitzt als die dritte Stufe, auf welcher das moralische

7 J. HABERMAS, Moralbewufitsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt
a.M. 1983, S. 53.

8 Ebd., S.57.

9 Ebd,, S. 60.



40 Annemarie Pieper

Gefiihl anzutreffen ist, dessen zunehmende Eliminierung das Hand-
lungssubjekt angeblich moralisch <reifer> werden 1463t? Wodurch ist die
Wertskala als solche legitimiert? Die bloBe Setzung der Vernunft als das
Hochste und Beste im Menschen ist willkiirlich, jedenfalls solange, als
sie sich durch Konstruktion eines Feindbilds der Gefiihle von diesen
abgrenzt, ohne die von Giinther Anders aufgewiesenen Folgen dieser
Konstruktion zu beachten: der Gerechte als Gefiihlskriippel, dem tiber
seiner kognitivistischen Einstellung die Phantasie und mit ihr die Fahig-
keit, angesichts der technischen Verfligungsmacht des heutigen Men-
schen Angst zu empfinden, abhanden gekommen ist.

Wenn derzeit vielfach ein Mangel an sozialer Kompetenz beklagt
wird — womit mehr oder weniger klar signalisiert werden soll, dal3 Fiih-
rungsschwiche nicht nur dann vorliegt, wenn den Fiihrungskréften or-
ganisatorische Fehler unterlaufen, sondern auch dann, wenn die zwi-
schenmenschliche Kommunikation von <oben > nach <unten » nicht mehr
klappt, so dafl <die da unten> in Ermangelung motivierender Anreize
ihre Leistung nicht mehr optimieren —, so scheint auch dies ein Indiz fiir
die Uberstrapazierung eines Konzepts von Rationalitiit zu sein, das sich
vom Emotionalen abgekoppelt hat. Die Frage ist, ob die Plidoyers fiir
eine emotionale Vernunft und die Ergdnzung des IQ durch einen EQ
geeignet sind, die Gefiihle zu rehabilitieren und moglicherweise sogar
die Phantasie so wiederzubeleben, dafl Raum fiir die Erfindung und
Stiftung neuer, dem Menschen des 21. Jahrhunderts entsprechender Ge-
fiihle geschaffen wird.

Vorschlige dazu finden sich schon bei Autoren des 19. Jahrhun-
derts. So hat Nietzsche sich zeit seines Lebens iiber die Kopflastigkeit
der traditionellen Philosophen lustig gemacht und ihre Verachtung des
restlichen Korpers verspottet:

«Man sagt Lust und denkt an die Liiste, man sagt Sinn und denkt an die Sinn-
lichkeit, man sagt Leib und denkt an den Unterleib — und so hat man drei gute
Dinge um ihre Ehre gebracht.10 Wir sind keine denkenden Frosche, keine Ob-
jektivir- und Registrir-Apaarate mit kalt gestellten Eingeweiden, — wir miissen
bestindig unsre Gedanken aus unsrem Schmerz gebédren und miitterlich ihnen
alles mitgeben, was wir von Blut, Herz, Feuer, Lust, Leidenschaft, Qual, Ge-
wissen, Schicksal, Verhingniss in uns haben. »11

Nietzsche geht davon aus, daf3 im menschlichen Organismus Fiih-
len, Vorstellen und Denken urspriinglich eins waren und sich erst im

10 F.NIETZSCHE, Nachlafl; KSA 10, S. 132.
11 F. NIETZSCHE, Die frohliche Wissenschaft; KSA 3, S. 349.



Rehabilitierung des Gefiihls? 4]

Verlauf der Entwicklung auseinanderdividiert haben.!? Anstatt sich in
nutzlosen Auseinandersetzungen gegenseitig den Vorrang streitig zu
machen, sollen diese Vermogen ihre unterschiedlichen Fihigkeiten so
einsetzen, daf} sie eine Vielfalt an Perspektiven erzeugen und sich ge-
genseitig zur Hoherentwicklung des Ganzen antreiben. « Mir ist der
Kopf wie die Eingeweide des Herzens. Was ein Herz annimmt, das muf}
der Kopf verdauen und zu Gedanken machen. »!3 Der als Produkt dieses
Zusammenspiels sich herausbildende Organismus wird von Nietzsche
als «Leib» bezeichnet. Der Leib als das Ensemble von Korper und
Geist ist eine « grosse Vernunft», in dessen « Sinn» die Funktionen der
Sinne ebenso integriert sind wie die reflexiven Akte der «kleinen Ver-
nunft».

«Der Leib ist eine grosse Vernunft, eine Vielheit mit Einem Sinne, ein Krieg
und ein Frieden, eine Heerde und ein Hirt./ Werkzeug deines Leibes ist auch
deine kleine Vernunft, mein Bruder, die du «Geist> nennst, ein kleines Werk-
und Spielzeug deiner grossen Vernunft./<Ich»> sagst du und bist stolz auf diess
Wort. Aber das Grossere ist, woran du nicht glauben willst, — dein Leib und
seine grosse Vernunft: die sagt nicht Ich, aber thut Ich./Was der Sinn fiihlt, was
der Geist erkennt, das hat niemals in sich ein Ende. »14

Gefiihl und (kleine) Vernunft sind also nach Nietzsche keine End-
zwecke; sie diirfen nicht um ihrer selbst, sondern nur um des organi-
schen Ganzen der groflen Vernunft willen zum Einsatz gelangen. An-
dernfalls entstehen menschliche Verkiimmerungsformen, auf der Seite
des verabsolutierten Gefiihls der durch und durch materialistisch einge-
stellte « letzte Mensch » — « Man hat sein Liistchen fiir den Tag und sein
Liistchen fiir die Nacht »!3 —, auf der Seite der verabsolutierten Vernunft
der « Verichter des Leibes»!¢, der in seinen Jenseits- und Hinterwelt-
konstrukten die Bodenhaftung verliert. Nur wo Gefiihl und Vernunft
sich im Dienst der groBen Vernunft aneinander abarbeiten, verleiblicht
sich jener «Sinn der Erde», den Nietzsche als « Ubermenschen » be-
zeichnet.!” Dieser Sinn ist vergeistigtes Gefiihl und verkorperte Ver-
nunft ineins — das organische Gebilde einer lebendigen, in sich diffe-
renten, aber beweglichen Einheit.

12 Vgl. Nachlafs; KSA 10, S. 404.

13 Ebd, S. 145.

14 F. NIETZSCHE, Also sprach Zarathustra; KSA 4, S. 39.
15 Ebd., S. 20.

16 Ebd., S. 39ff.

17 Ebd.S. 144t



42 Annemarie Pieper

Nietzsche wollte am Leitfaden des Leibes philosophieren und tiber
den Leib die unterschiedlichen Zeichensysteme des Gefiihls und der
Vernunft aufeinander beziehen: « Die Moralen als Zeichensprache der
Affekte: die Affekte selber aber eine Zeichensprache der Funktionen al-
les Organischen. [...] Das Geistige ist als Zeichensprache des Leibes fest-
zuhalten! »'® Man konnte daher sagen, dal3 Nietzsche in seinen Genea-
logien die von Giinther Anders als Desiderat aufgewiesene Geschichte
der Gefiihle ansatzweise und partiell, wenn auch nicht in einem strikt
historischen Sinn geschrieben hat, so etwa die Entstehungsgeschichte
des Ressentiments, des Mitleids, der Wollust u. a.

Rund 40 Jahre vorher hatte Ludwig Feuerbach bereits im Rahmen
seiner Entzauberung der Religion eine rudimentire Geschichte der Ge-
fiihle erzihlt. Seine Analyse des religidsen Gefiihls lduft darauf hinaus,
dal aus dessen Perspektive Gott sich als ein fiihlendes und fiihlbares
Wesen darstellt. Wie fiir die Blume Gott eine pflanzliche, fiir das Tier
eine tierische Gestalt anniihme, so ist Gott aus der Vernunftperspektive
ein rationales Konstrukt und aus der Sicht des Gefiihls ein sinnliches
Objekt.

«[Der] Gegenstand des Gefiihls [ist] das sich gegenstindliche Gefiihl. Hast du
keinen Sinn, kein Gefiihl fiir Musik, so vernimmst du auch in der schonsten
Musik nicht mehr, als in dem Winde, der vor deinen Ohren vorbeisaust, als in
dem Bache, der vor deinen Fiilen vorbeirauscht. Was ergreift dich also, wenn
dich der Ton ergreift? Was vernimmst du in ihm? was anders, als die Stimme
deines eignen Herzens? Darum spricht das Gefiihl nur zum Gefiihl, darum ist
das Gefiihl nur dem Gefiihl, d.h. sich selbst verstindlich — darum, weil der
Gegenstand des Gefiihls selbst nur Gefiihl ist. Die Musik ist ein Monolog des
Gefiihls. Aber auch der Dialog der Philosophie ist in Wahrheit nur ein Monolog
der Vernunft: der Gedanke spricht nur zum Gedanken. » 19

Auf dieser Folie, die das von Giinther Anders iiber die Religion als
Gefiihlssystem Gesagte bestitigt, entwickelt Feuerbach seine These,
daB die Theologie eine mifiverstandene Anthropologie ist. Der Mensch
extrapoliert gleichsam das, was er an sich selbst hoch schiitzt, in ein
auBlermenschliches Wesen, das er mit eben den positiven Eigenschaften
ausstattet, die sich in foto an der Gattung, nicht jedoch am singuliren
Individuum antreffen lassen. « So ist dem Menschen in Gott nur seine
eigene Titigkeit Gegenstand. [...] In Gott kommt daher mein eignes
Wesen mir zur Anschauung; ich habe fiir Gott Wert; die gdttliche Be-

18 Nachlaf}; KSA 10, S. 261 f., 285.
19 L. FEUERBACH, Das Wesen des Christentums [1849], Stuttgart 1994, S. 47.



Rehabilitierung des Gefiihls? 43

deutung meines Wesens wird mir offenbar. [...] Die Religion ist die Re-
flexion, die Spiegelung des menschlichen Wesens in sich selbst.» (77,
112, 120) Dem kalten und harten Gott des Verstandes, der rigoros auf
die Einhaltung des Gesetzes pocht, setzt das Gefiihl den Gott der Liebe
entgegen, der sich des Menschen erbarmt, indem er sich inkarniert und
stellvertretend fiir diesen am Kreuz leidet. Feuerbach deutet Gottvater
als ménnliches Prinzip des Verstandes und den Gottessohn als weibli-
ches Prinzip des Gefiihls (123 ft.), die beide durch den Heiligen Geist
« hermaphroditisch» geeint werden. Wie fiir Anders ist auch fiir Feuer-
bach die Phantasie das Medium, in welchem der Mensch seine Gefiihle
verduflert und seine Seele erweitert. « Der Mensch veranschaulicht un-
willkiirlich durch die Einbildungskraft sein innres Wesen; er stellt es
aufler sich dar. [...] Das heift: ich erweitere meinen sinnlichen Horizont
durch die Phantasie» (316, 324f.). Im Gott des Gefiihls betet der
Mensch sein eigenes Herz und damit die Liebe an (203, 392 ff.), wiih-
rend er im Gott des Verstandes den Intellekt verherrlicht und schlie3lich
im trinitarischen Gott seine eigene Vollkommenheit analog zu fassen
versucht, wie Nietzsche dies im Sinnkonzept des Ubermenschen vor-
schwebte.

Es wire an der Zeit, dall die Menschen des 21. Jahrhunderts wieder
das Fiihlen lernen, das iiber der einseitigen Ausbildung von homo faber
und homo ceconomicus auf der Strecke geblieben ist. Wihrend Anders
und Jonas dafiir plddiert haben, in der Menschheit mittels einer Ge-
schichte der Gefiihle bzw. einer Heuristik der Furcht Angst vor ihren
eigenen Erzeugnissen zu evozieren, um dadurch ihre Phantasie wieder-
zubeleben, setzen die derzeitigen Vertreter einer Theorie der emotiona-
len Vernunft auf neurologische Befunde und die psychologische Analy-
se lebensweltlicher Erfahrungen, um eine Rehabilitierung der Gefiihle
auf den Weg zu bringen. Sie haben sich darum bemiiht, das herkdmmli-
che Vorurteil, Gefiihle seien etwas Irrationales, zu entkriften, indem sie
Gefiihlen eine eigene Rationalitit unterstellen. Doch wie sich zeigen
wird, gelingt auf diese Weise nicht wirklich eine Rehabilitierung des
Emotionalen, weil nach wie vor ein bestimmtes Verstandnis von Ratio-
nalitdt unhinterfragt dominiert und den Gefiihlen {ibergestiilpt oder in-
jiziert wird, damit sie in Gnaden in die Domine des Verstandes auf-
genommen werden konnen. Die Fragen etwa, ob nicht vielleicht der
Verstand seine Leistungen bis zu einem gewissen Grad den Gefiihlen
verdankt und ob man nicht den Gefiihlen eine von rationaler Evaluie-
rung unabhingige Qualitiit sui generis zugestehen miifite, stellen sich
den Verfassern populdrwissenschaftlicher Schriften iiber emotionale




44 Annemarie Pieper

Intelligenz wenn iiberhaupt, dann nur am Rande. Gefiihle sind aus ihrer
Sicht nur durch eine rationale Bewertung zu rehabilitieren, wihrend der
Verstand durch eine Emotionalisierung seiner Anspriiche auf Objekti-
vitit und Allgemeingiiltigkeit nach wie vor verlieren wiirde.

Der Neurologe Antonio R. Damasio beginnt seine Untersuchung des
Stellenwerts von Gefiihlen mit « Descartes’ Irrtum »,2° der seiner Mei-
nung nach «in der abgrundtiefen Trennung von Kérper und Geist» be-
steht (330). Dieses Vorurteil habe 1hn anfangs zu der Annahme verfiihrt,
daf} das Gehirn zwei getrennte neuronale Systeme fiir Gefiihl und Ver-
nunft enthalte, von denen jedes fiir sich, unabhiingig von dem anderen,
das menschliche Handeln steuert (vgl. 11). Diese Vorstellung zweier
nicht miteinander kommunizierender Teile — eines irrationalen und ei-
nes rationalen Teils unter einem Schideldach — hat natiirlich etwas Ab-
surdes, vor allem wenn nicht klar ist, welche Instanz dafiir sorgt, daf}
das Irrationale zuriickgedridngt und aus dem Handeln des animal ratio-
nale verbannt wird. Damasios Vorurteil geriet ins Wanken, als er in der
Gestalt von Phineas P. Gage auf eine Person stiel}, deren Kopf bei ei-
nem Unfall von einer Eisenstange prifrontal durchbohrt wurde. Dabei
wurde das Gehirn verletzt, was eine auffillige Veridnderung des Cha-
rakters mit sich brachte. Der vorher kluge und besonnene Mann agierte
plotzlich ziel- und verantwortungslos, bediente sich einer unflitigen
Sprache und hielt sich nicht mehr an die sozialen Spielregeln, obwohl
seine theoretische Urteilsfihigkeit unversehrt blieb. Dieses Beispiel fiir
den Verlust der sozialen Kompetenz durch Zerstérung eines bestimmten
Teils des Gehirns erklédrt nach Damasio den Gefiihlsmangel des Patien-
ten und 146t den SchluB zu, dall zwischen den Gehirnregionen ein enger
Zusammenhang besteht, der die Interaktion zwischen Koérper und Ge-
hirn so organisiert, «dall die Rationalitdt aus ihrer konzertierten Akti-
vitat erwichst» (180). Gefiihle werden nach Damasio durch geistige
Prozesse ausgelost, in deren Verlauf Sachverhalte nicht nur beurteilt,
sondern vor allem bewertet werden. «Primire (angeborene) Gefiihle »

20 A.R. DAMASIO, Descartes’ Irrtum. Fiihlen, Denken und das menschliche Ge-
hirn [1994], Miinchen 1997. Trotz des plakativen Titels beschiiftigt sich Dama-
sio in keiner Weise mit Descartes’” Schriften, sondern benutzt dessen Namen nur
als Aufhiinger fiir eine krude dualistische Theorie, ohne dariiber nachzudenken,
inwieweit der Unterschied zwischen res extensa und res cogitans ontologisch,
begrifflich oder semantisch zu verstehen ist. Damasio unterstellt von vornher-
ein, dall Descartes’ Ansatz empirisch zu interpretieren ist und entsprechend
zwel Gehirmnregionen voraussetzt, eine, die fiir das Emotionale, und eine, die fiir
das Rationale zustindig ist.



Rehabilitierung des Gefiihls? 45

sind emotionale Reaktionen auf Gefahren, die als bedrohlich empfunden
werden und zur Herausbildung von Schutzstrategien fiihren (183 ft.),
wihrend « sekundire Gefiihle » auf kognitiven Bewertungen von Ereig-
nissen beruhen (187 ff.) und als reflexiv aufgearbeitete Empfindungen
zur « Vergeistigung des Korpers » beitragen. (218 f.) Die Effektivitét von
Denk- und Entscheidungsprozessen wird durch «somatische Marker »
erhoht, die vor schidlichen Folgen warnen und Uberlegungen auslosen,
wie jene sich vermeiden lassen. (237 ff.) Solche somatischen Marker,
die im Zuge der Sozialisation und Kulturalisierung ausgebildet werden,
sind fiir Damasio ein Indiz fiir das gelungene Wechselspiel zwischen
Gefiihl und Vernunft, das sich in der vorderen Gehirnregion gleichsam
materialisiert hat. Das Gehirn hat ein KérperbewuBtsein entwickelt, und
insofern kann Damasio sagen, daf} er «den Geist aus dem ganzen Or-
ganismus statt nur aus einem korperlosen Gehirn [habe] entstehen las-
sen» (305). Damit wehrt er die Vorstellung ab, das Gehimn sei gleich-
sam die Festplatte des menschlichen Computers, und der Geist liefere
davon unabhiingig aus seinem eigenen Erfindungsreichtum die Soft-
ware. (328) Aus Damasios Sicht hat der Geist eine biologische Wurzel,
insofern er sich im Verlauf der Evolution im Zusammenspiel mit dem
Organismus insgesamt herausgebildet hat und daher nicht getrennt von
den Korperfunktionen, inklusive den primdren Gefiihlen betrachtet
werden kann.

Wie viele Naturwissenschaftler macht auch Damasio keinen Unter-
schied zwischen Genesis und Geltung. Seine Argumentation stiitzt sich
auf den zeitlichen Ablauf: Zuerst waren die mit den Korpererfahrungen
verbundenen Gefiihle da, wohingegen Geist und BewuBtsein spite Er-
gebnisse der Evolution sind, die erst in menschlichen Organismen voll
entwickelt sind. Daraus folgt, da3 Gefiihle als biologische Vorausset-
zung des Geistes dessen bleibender materieller Unterbau sind, von dem
er sich nicht ablosen kann. Selbst wenn dies zutrifft — es wire ja durch-
aus auch denkbar, daB der Geist schon auf jeder Entwicklungsstufe der
Evolution mit im Spiel ist und sich der jeweiligen organismischen
Struktur entsprechend einbringt, wobei seine Rationalisierungsbemii-
hungen mit dem sich verindernden Organismus wachsen —, stellt sich
immer noch die Frage, ob das, was fiir den Geist gilt, auch fiir die Pro-
dukte des Geistes gelten mufl. Rationale Konstrukte konnen sehr wohl
mit normativen Geltungsanspriichen ausgezeichnet und damit von den
Vorgaben der Evolution abgekoppelt werden, so daf3 der Proze3 der
Evolution sich nicht mehr naturwiichsig vollzieht, indem er sich an das
anpalit, was gegeben ist, sondern eine normative Ausrichtung bekommt,



46 Annemarie Pieper

indem ihm Ziele vorgesetzt werden, die er erreichen soll. Das Autonom-
werden des Geistes hat ja gerade durch einseitige Verabsolutierungen
rationaler Leistungen zu der von Glinther Anders herausgestellten Ge-
filhlsarmut gefiihrt, die nur dadurch behoben werden kann, dal} der
Geist seine Abwertung des Emotionalen zuriicknimmt und dem Ge-
fiihlsbereich damit die Moglichkeit gibt, sich aus sich selbst heraus zu
evaluieren; mit Hilfe welcher — moglicherweise durchaus rationaler —
Kriterien dies geschehen konnte, dariiber miifite nachgedacht werden.

Daniel Goleman, ein klinischer Psychologe, hat dies versucht. Er
wurde zu seinem Bestseller tiber emotionale Intelligenz?!' durch die Kri-
se veranlaBt, die in Amerika durch den Verfall der sozialen Integration
herbeigefiihrt wurde, weil niemand mehr das «emotionale Alphabet»
beherrsche und die Fahigkeiten des Herzens ausbilde. (7f.) Brutalitit,
Aggression und Gewalt seien das Resultat einer unkontrollierten Emo-
tionalitédt, die der Intelligenz ermangelt. Der intelligente Umgang mit
Emotionen setzt voraus, dafl man iiber seine Gehirnfunktionen besser
Bescheid weil}. Entsprechend interessieren ihn die Hirnareale, von de-
nen die Steuerung des Gefiihlslebens ausgeht, und anhand von Fallbei-
spielen zeigt er, daB es neben den herkommlichen Formen von Intelli-
genz (IQ) noch andere gibt, die etwas mit Menschenkenntnis zu tun
haben (personale, interpersonale, intrapersonale Intelligenz) und auf
Gefiihlen beruhen. Nach Goleman entgehen «die hoheren Werte des
menschlichen Herzens — Glaube, Hoffnung, Hingebung, Liebe — dem
kiihlen kognitiven Blick» (63); wo sie fehlen, wird das soziale Netz
briichig. Zwischen diesen beiden Extremen — dem emotionslosen Ra-
tionalisten und dem Sklaven der Leidenschaft — gilt es eine Mitte zu
finden, in welcher vermittels der emotionalen Intelligenz der Umgang
mit iiberschiefenden Gefiihlen, die Kontrolle der Impulse und vor allen
Dingen Empathie gelernt werden. Dem Typus des «Soziopathen »
(139 ff.) kann nur durch friihzeitige Einiibung in Empathie und Aus-
bildung von sozialer Kompetenz vorgebeugt werden. Die Erziehung
muB daher in einer «Schulung der Gefiihle » (328 ff.) groRes Gewicht
auf die emotionale Bildung legen, deren Programm Goleman unter den
Titeln «emotionale Selbstwahrnehmung», « Umgang mit Emotionen »,
« Emotionen produktiv nutzen», « Empathie: Deuten von Emotionen »,
« Umgang mit Beziehungen » auflistet. (355)

Obwohl Goleman zweifellos einen Schritt in die von Giinther An-
ders geforderte Richtung tut, indem er dem Erwerb sozialer Kompetenz

21 D. GOLEMAN, Emotionale Intelligenz [1995], Miinchen — Wien 1996.



Rehabilitierung des Gefiihls? 47

Prioritit zuerkennt, 14t sein Konzept einer emotionalen Intelligenz
Fragen offen. Vor allem ist nicht klar, wie sich die gefiihlsgestiitzte In-
telligenz von der rationalen Intelligenz unterscheidet. Handelt es sich
einfach um eine Anwendung rationaler Prinzipien auf Gefiihle, oder sind
Gefiihle aus sich heraus intelligent? Falls letzteres der Fall sein sollte,
miiflte gezeigt werden, was genau das Rationale in der Empathie ist und
wodurch Gefiihle tiberhaupt intelligent sind.

Dieser Frage ist der Philosoph Ronald de Sousa nachgegangen und
hat in einer breit angelegten Untersuchung fiir die « Rationalitiit des Ge-
fithls » plddiert.22 Vernunft und Gefiihl sind fiir ihn «keine natiirlichen
Gegner» (11), sondern eher Partner bei der Suche nach Objektivitét. Er
vertritt die These, dal} Gefiihle irreduzibel auf andere menschliche Ver-
mbgen sind, aber insofern sie Informationen iiber Gegenstiinde liefern,
haben sie einen Objektbezug, und das verbindet sie mit dem rationalen
Vermogen bzw. ldBt auf eine dem Emotionalen innewohnende Intelli-
genz schlieBen. De Sousa faBt nidmlich «die Suche nach Objektivitit als
eine Unterart von Rationalitdt» auf (262) und geht in einem ersten An-
lauf der Vermutung nach, emotionale Rationalitit sei eine Mischung
von kognitiver und strategischer Rationalitit: « Die kognitive Rationali-
tdt zielt darauf ab, den Geist der Welt anzupassen, wihrend die strategi-
sche darauf abzielt, die Welt an den Geist anzupassen. » (270) Gefiihle
sind einerseits (strategisch betrachtet) fiir die menschliche Rationalitét
unverzichtbar, weil sie — dhnlich wie die Wahraehmung bei theoreti-
schen Urteilen — einen Objektbezug, und zwar einen axiologischen Ob-.
jektbezug in das praktische Urteil einbringen. « Wir konnen die ver-
schiedenen formalen Objekte [z.B. von Trauer, Scham usf.] als unab-
hiingige Dimensionen der Bewertung auffassen» (286). Andererseits
(kognitiv betrachtet) lassen sich Gefiihle selber rational beurteilen. Den-
noch meint de Sousa, dal} die Rationalitdt von Gefiihlen weder strategi-
scher noch kognitiver Natur, sondern eigener, ndmlich axiologischer
Art ist. Um dies nachzuweisen, untersucht er anhand von « Schliissel-
szenarien» (298 ff.), wie sich das Gefiihlsrepertoire und -vokabular im
Sduglingsalter kontextualistisch aufbaut und in bezug auf die dadurch
definierten axiologischen Qualititen mit zunehmendem Alter immer
komplexer wird. Dabei wird gelernt, auf bestimmte Situationen ange-
messen zu reagieren (z.B. beschimt, eifersiichtig, wiitend, gelassen,
freudig etc.), und eben darin sieht de Sousa die Rationalitit des Ge-
fiihls: «daf} ein Gefiihl in einer gegebenen Situation dann und nur dann

22 R.DE SOUSA, Die Rationalitit des Gefiihls [1987], Frankfurt a. M. 1997.



48 Annemarie Pieper

angemessen |[...] ist, wenn diese Situation relevantermalen einer pas-
senden Schliisselszene dhnlich ist» (308), in welcher der Konflikt para-
digmatisch gelost wurde. Mit Hilfe der Vernunft allein konnen laut de
Sousa keine Entscheidungen geféllt werden; es bedarf immer jenes in
den Schiisselszenarien erworbenen emotionalen Wissens, um die Un-
zuldnglichkeit der Vernunft durch Gefiihle zu ergiinzen. (319) In den
Gefiihlen haben sich gleichsam unsere Werturteile liber die Welt sedi-
mentiert; insofern vermogen sie Denkprozesse zu manipulieren und zu
kontrollieren — aus Griinden, die durchaus rational sind (Minimierung
von Leiden, Steigerung von Freuden). De Sousa bezeichnet daher die
Gefiihlen eigentiimliche Rationalitét als axiologische Rationalitat (330)
und halt abschlieBend fest:

«Gefiihle sind eine Art Wahrnehmung — Wahrmehmung der axiologischen Ebe-
ne der Wirklichkeit. [...] Das Ideal emotionaler Rationalitiit ist die angemessene
Gefiihlsreaktion. [...] Die menschliche Welt zu fiihlen, wie sie ist, das emotio-
nale Aquivalent der Wahrheit zu erfahren heiBle, all dies zu fiihlen, mit dem
ganzen Wesen, alles zugleich.» (525f.)

De Sousas Ansatz bei den Schliisselszenarien, die den Reaktions-
dispositionen, in welchen Gefiihle aufgebaut werden, zugrundeliegen,
vermeidet sowohl eine Horizontalisierung der Beziehung von Gefiihl
und Verstand im Sinne des Evolutionsparadigmas als auch deren Verti-
kalisierung im Sinne einer Hierarchisierung. Fiihlen und Denken ent-
wickeln sich gleichurspriinglich und sind gleichermaBen konstitutiv fiir
ein selbstbestimmtes Handeln von sozialkompetenten Individuen. Ein
Vorschlag zur Wiedergewinnung der im Zeitalter von Wirtschaft und
Technik verlorengegangenen Gefiihle kénnte im Sinn von Giinther An-
ders die Erfindung.neuer.Schliisselszenarien sein, die dazu beitragen,
daBl die malllos gewordene Ratio emotional wieder angebunden wird,
wobei die dazu notwendigen Emotionen allerdings erst erzeugt werden
miissen. Der Entwurf von Utopien, insbesondere von negativen Utopien
in der Nachfolge Jewgenij Samjatins und Aldous Huxleys,? scheint mir
ein mogliches geeignetes Mittel zu sein, um anhand menschenverach-
tender Abrichtungspraktiken die Konstruktion von Schliisselszenarien
zu provozieren, in welchen Gefiihl und Denken nicht staatlich pro-
grammiert und getrennt voneinander belohnt werden, sondern sich an-
einander und auseinander entwickeln, so daf eine Entgleisung sowohl
in die eine als auch in die andere Richtung verhindert wird. Ob man in

23 J. SAMIATIN, Wir, Koln 1984; A. HUXLEY, Schone neue Welt, Frankfurt a. M.
1978.



Rehabilitierung des Gefiihls? 49

diesem Fall lieber von einer Emotionalisierung der Vernunft oder von

einer Rationalisierung des Gefiihls sprechen mochte, spielt dann letzt-
lich keine Rolle mehr.?4

24 Carola Meier-Seethaler, auf deren Buch Gefiihl und Urteilskraft. Ein Plddoyer
fiir die emotionale Vernunft (Miinchen 1997) ich nicht mehr im einzelnen ein-
gehen kann, hat de Sousas Ansatz weiter gefiihrt, indem sie einen erweiterten
Vernunftbegriff formuliert, der Rationalitit sowohl im Sinne von _Verstand als
auch im Sinne von Sorge umfaBt. (Vgl. S. 250) IThre « Vision eines weltweiten
Projekts zur interkulturellen Ethikforschung » (389 ff.) zielt auf die <Kartierung »
iiberregionaler Wertvorstellungen bzw. «der sprachlichen Ausdrucksformen fiir
wertorientiertes Fithlen und Denken » (392). Damit hiitte man einen anthropolo-
gischen Fundus de Sousascher « Schliisselszenarien », auf dessen Basis die emo-
tionale Vernunft Projekte entwickeln konnte, die auf globale Akzeptanz stoen
und die Besonnenheit fordern. « Aus der Perspektive der emotionalen Vernunft
besteht Sachlichkeit nicht in einer kiihlen, von den eigenen und den Gefiihlen
anderer abgespaltenen Denkart, sondern 1dBt sich eher-mit dem Begrlff der Be-
sonnenheit umschreiben. Besonnenheit nimmt zwar, Abstand,ihr eigenen Be-
troftenhelt in der Reflexion, aber im Spiegel ihres Be ins erscheinen Ich
und Mifwelt als lebendige Wirklichkeiten, denen wir nur gerecht werden, wenn
die@g&ntniskﬁf@ies Denkens und Fiihlens zusammenwirken. » (395)







	Rehabilitierung des Gefühls?

