Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 59 (2000)

Artikel: Deux maximes de rationalité émotive
Autor: De Sousa, Ronald

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882925

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882925
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia philosophica 59/2000

Emotion und Vernunft / Emotion et rationalité

RONALD DE SOUSA

Deux maximes de rationalité émotive

It is now widely acknowledged that emotions make an important contribution to
rationality, and may themselves be assessed as more or less rational. But neither
instrumental rationality nor epistemic rationality suffice to account for such as-
sessments. Emotions are reducible neither to desires nor to beliefs. This is brought
out by looking at two plausible maxims of emotional rationality. Both concern tem-
porality: the first holds that certain objects of desire are more adequately envisaged
under a given temporal aspect; the second enjoins a systematic proportionality of
pleasures of anticipation to anticipated pleasures. Although neither can be reduced
to classical principles of rationality, a broadly biological point of view sheds some
light on why each one seems reasonable.

1. Emotions et valeurs

Les philosophes ont longtemps caressé I’espoir de montrer que la mo-
rale n’est autre que la rationalité bien comprise. Par ailleurs, on a voulu
voir une opposition irréductible entre la raison et les émotions. Mises
ensemble, ces deux doctrines reléguent les émotions a un role auxi-
liaire, sinon positivement néfaste, dans la quéte d’une conduite morale :
les émotions corrompent nos meilleures intentions et nos projets ration-
nels, et nous poussent a poursuivre des buts a courte échéance qui nui-
sent a nos propres intéréts, si étroitement égoistes soient-ils.

Pourtant les émotions sont de toute évidence au centre de notre vie
mentale, et le mépris des théories €thiques envers elles est paradoxal.
En effet, la notion méme de morale n’aurait aucun sens si les émotions
n’existaient pas. C’est par ce que nous ressentons que nos actes (ou
ceux des autres) et leurs conséquences nous intéressent. Cette observa-
tion banale nourrit I’espoir de réhabiliter les €motions et de leur recon-
naitre un role dans la rationalité, aussi bien que dans le fondement de la
morale.



16 Ronald de Sousa

Dire que I’on accorde un role aux émotions dans la morale, ce n’est
pas préciser en quoi ce role consiste. Plusieurs positions possibles s’éta-
lent sur une échelle qui marque différents degrés d’objectivité. A gauche
(si I’on peut dire) il y a I’émotivisme, qui incarne un subjectivisme ex-
tréme. Selon cette doctrine, toute opinion morale n’est que I’expression
d’une émotion.! Si I’on pense corriger un jugement moral erroné, on ne
peut qu’exprimer une autre attitude émotive. Tout a droite, on trouve un
objectivisme platonicien qui verrait dans toute émotion une intuition
qui nous permet d’accéder a un univers moral objectif. Ces positions
extrémes sont sans nul doute indéfendables. Elles laissent cependant
assez d’espace entre elles pour que nous puissions distinguer au moins
deux autres positions plus vraisemblables. A c6té du subjectivisme, on
peut caractériser le naturalisme; plus prés de I’objectivisme, on peut
camper |’axiologisme. C’est cette derniere position qui formera la toile
de fond du présent exposé. Mais esquissons d’abord ce que j’entends
par naturalisme.

Le naturalisme se démarque par le refus de la distinction entre le
normatif et I’état de fait. Certains €tats d’esprit (2 commencer par le
plaisir et la douleur) sont intrinséquement désirables ou indésirables. Par
conséquent la valeur qu’on leur attribue se passe de justification. L'ar-
gument de Moore,?2 comme quoi on peut toujours demander si le plaisir
est une bonne chose, se trouve congédié sans autre, qualifié de simple
pétition de principe: on peut bien la poser, dira le naturaliste, mais la
réponse affirmative, & I'image du cogito cartésien, sera toujours plus
certaine que tout ce qu’on pourrait avancer dans le but de la soutenir ou
de I'infirmer. Il faut donc renoncer a lui chercher un fondement.

Comme beaucoup de renoncements, cette perspective austere n’est
pas sans avantages. Elle permet aux différences de valeur de se dessiner
clairement en noir et blanc. Mais, par 1a méme, elle manque de couleur.
En vertu de I’attention qu’il préte a la motivation, et donc a la question
du comportement, le naturalisme entraine une sorte d’aplatissement des
valeurs, et la notion d’émotion morale en demeure curieusement ap-
pauvrie. On peut s’en rendre compte lorsqu’on la compare avec les no-
tions de pensée morale ou d’acte moral. En effet on ne saurait exiger
que les pensées morales ou les actes moraux se rangent facilement dans
un petit nombre de catégories fixes. Les émotions seraient-elles intrin-

1 La défense la plus sérieuse de ce point de vue demeure celle qu’entreprit Ste-
venson; cf. Ethics and Language.
2 Cf. MOORE, Principia Ethica.



Deux maximes de rationalité émotive 17

sequement simples 7 Une telle conclusion ne ferait guere justice a la
complexité émotionnelle d’une ceuvre de Tolstoi ou de Proust. Une no-
tion de valeur pluridimensionnelle s’impose.? Mais la multiplicité des
échelles de valeurs, a son tour, rend celles-1a impropres a la détermina-
tion directe du comportement. On peut dire, pour prolonger la méta-
phore de la couleur, que celle-ci élargit la gamme de notre expérience,
mais sacrifie la gradation univoque qui va du noir au blanc.

C’est ce qui nous amene a 1’hypothese axiologique. Pour la sché-
matiser de maniére tres sommaire, cette hypothese repose sur les consi-
dérations suivantes :

(i) Les émotions sont souvent motivantes, mais elles ne sont pas pour autant ré-
ductibles a des désirs. Le désir implique une tendance a I’action. Il exige une
adéquation du monde a la pensée (« world-to-mind direction of fit »), ce qui
n’est pas nécessairement le cas pour les émotions.

(ii) Par ailleurs, les émotions sont aussi souvent cognitives, mais elles ne sont pas
pour autant réductibles a des croyances, bien qu’elles partagent avec celles-ci
I’impératif d’une adéquation de la pensée au monde.

(ii1) Ainsi les émotions doivent plutdt étre considérées comme constituant une sorte
de troisiéme instance, qui s’apparente au désir par son rapport a la motivation,
et a la croyance dans la mesure ou elle prétend porter un jugement sur le monde
objecuf.

L’hypothese axiologique est naturaliste dans un sens large, mais elle
n’est pas condamnée a accepter 1’aplatissement des valeurs, car elle re-
jette ’'idée qu’il soit possible de ranger tout ce qui s’inscrit dans le do-
maine de la valeur le long d’une seule échelle. Pour le déontologisme,
toute alternative s’inscrit dans la dimension qui seule débouche sur le
choix d’une action. Or I’axiologie garde ses distances envers toute con-
clusion strictement pratique. Elle peut donc envisager un nombre in-
défini de nuances et de dimensions incommensurables. Le point de vue
axiologique considere certaines émotions comme des perceptions de
valeurs,* qui nous apprennent quelque chose sur le monde. Les émo-
tions prétendent donc (du moins dans certains cas) a I’objectivité, mais
a une objectivité relative. Le paradoxe n’est qu’apparent: en effet, si
I’on entend par objectivité indépendance par rapport a I’observateur,
les valeurs ne sont pas objectives, puisque rien n’aurait de valeur sans
qu’il existe d’organismes capables de ressentir quelque chose.

3 Cf. notre article « The Good and the true ».
4 Cf. notre ouvrage The Rationality of Emotion, ch. 12, et TAPPOLET, «Les
émotions et les concepts axiologiques ».



18 Ronald de Sousa

Voila donc la différence cruciale apportée par le point de vue axio-
logique a la notion de rationalité. L.’ optique axiologique permet de dis-
cerner un niveau d’adéquation ou d’erreur indépendant de toute valeur
instrumentale. Cette qualité d’adéquation est analogue a la vérité, con-
¢ue naivement comme une sorte de correspondance. Cependant la diffé-
rence de ce mode de correspondance est qu’il représente non pas une
dimension unique comme celle de la Vérité, mais un nombre indéfini
de dimensions dont chacune se rapporte a une propriété distincte qui
caractérise 1’objet formel de chaque état affectif. Les qualités qu’attri-
buent implicitement nos réactions esthétiques mettent bien ce point en
relief: en effet, a part le jugement sommaire qu’on peut porter sur une
ceuvre d’art comme étant « bonne » ou « mauvaise », les réactions esthé-
tiques n’ont aucun lien direct avec le comportement; elles se distin-
guent les unes des autres par leur adéquation (plus ou moins grande) a
différentes qualités. Ainsi la peur est jugée plus ou moins adéquate par
rapport a la dimension du danger; 1’amusement, a la dimension de
I’'amusant, et ainsi de suite. 1l s’agit la de ce qu’on pourrait appeler les
émotions standard. Mais celles-ci ne forment qu’une petite proportion
de toutes les émotions qui constituent notre répertoire émotionnel. Sou-
vent ni les émotions ni leurs objets formels n’ont de noms dans nos lan-
gues. Elles n’en sont pas moins spécifiques, et susceptibles d’€tre plus
ou moins adéquatement li€es les unes aux autres. Je pense, pour donner
un exemple, a la premiére représentation que j’ai eu 1’occasion de voir
de En attendant Godot. L'ceuvre de Beckett venait de sortir; javais
treize ans. A cOté de moi se trouvait une dame trés grave qui n’y voyait
que sens tragique. Pendant un échange de bouffonnerie particulierement
cocasse qui déclenchait le rire général, elle se pencha vers moi pour me
chuchoter bien haut: « Mais il ne faut pas rire! Ce n’est pas censé étre
dréle ! » Cette dame avait sans doute objectivement tort, et pourtant elle
percevait aussi quelque chose d’objectif, un élément sans nom, qui res-
semblait au sens tragique sans I’é€tre a proprement parler, et envers le-
quel elle ressentait une émotion, sans nom elle aussi, dont I’adéquation
a cette scéne dans sa totalité faisait défaut.

Cette breéve esquisse devra suffire a établir la toile de fond sur laquelle
se dessineront les deux maximes que je veux proposer. Il s’agit de prin-
cipes de rationalité émotionnelle qui semblent irréductibles aux princi-
pes conventionnels qui régissent la croyance et ’action. Par principes
conventionnels, j’entends le syllogisme pratique d’une part, et la théorie
de la décision d’autre part. Le syllogisme pratique pose une fin en guise



Deux maximes de rationalité Eémotive 19

de prémisse majeure, et déduit une action a exécuter a I’aide de prémis-
ses mineures qui relient les moyens a la fin posée par la majeure :

J'ai faim

Manger cette nourriture assouvirait ma faim

Dongc, il faut la manger

Quant au calcul délibératif de la théorie de la décision, on peut le
concevoir comme fondé sur le modele bayesien. C’est le type de rai-
sonnement qui gouverne explicitement les jeux de hasard, et implicite-
ment tous les autres actes, puisque tout acte peut €tre considéré comme
un pari au sens large. Exemple : je prise la fumée, mais aussi ma santé.
Si je puis établir un degré de désirabilité f au plaisir de fumer, et un
degré ¢ au cancer, je peux soupeser les branches de I’alternative qui se
présente a moi en les pondérant de leur probabilité et de celle de leurs
contraires. Ainsi ma décision de continuer de fumer ou de ne plus fumer
tiendra compte de la probabilité conditionnelle du cancer et du plaisir
de fumer, étant donné que je continue ou que je cesse de fumer. Il sera
rationnel de continuer de fumer, pourvu que la somme des désirabilités
pondérées de la fumée plus le cancer et de la fumée sans cancer, reste
plus haute que la somme des désirabilités pondérées de la privation de
fumer plus le cancer et de la privation sans cancer.

Cette formule présente un puissant instrument critique. Mais il est
notoire qu’elle n’est pas en mesure de fixer les valeurs originales des
parametres concernés, et particulierement des degrés de désirabilité. Par
ailleurs, il semble évident que certaines modifications systématiques de
ces parametres sont plus rationnelles que d’autres. Ainsi on peut tou-
jours se défendre de I’accusation d’€tre incohérent dans ses préférences
d’aprés la norme bayesienne, en faisant valoir un changement d’avis.
S’il est incohérent de préférer A a B, B a C, et en méme temps C a A,
on peut toujours soutenir qu’entre le moment de manifester les premie-
res et les dernieres préférences, on a changé de point de vue ou révisé
ses priorités. La théorie bayesienne est sans ressources pour sanctionner
de tels changements. A moins de se résigner a abandonner tout juge-
ment de rationalité qui transcende I’instantané, il faut donc recourir a
d’autres principes, qui posent certaines contraintes complémentaires par
rapport a la théorie de la décision.

L’existence de tels principes ne fait guere de doute. [’estimation de
la valeur de certaines options plus ou moins lointaines, par exemple,
donne vraisemblablement lieu a un certain escompte. Appelons hédo
’unité hédonique. Il semble entierement raisonnable de n’accorder a un



20 Ronald de Sousa

plaisir de 100 hédos recevables dans un an que I’équivalent de 90 hédos
sur le moment. On peut n’étre pas d’accord sur le taux d’escompte qui
convient; mais il semble raisonnable de faire reposer ces principes sur
la supposition que la distance dans le temps ou I’espace a un effet direct
sur la probabilité des divers aboutissements, et par la sur leur désirabi-
lité totale. George Ainslie’ a montré les conséquences importantes qui
découlent du taux d’escompte, qui semblerait défini par une sorte de loi
psychologique caractérisée par une formule hyperbolique. Une telle for-
mule n’est pas totalement arbitraire, dans la mesure ot on peut montrer
qu’elle se calque sur une simple 1mage géométrique qui représente les
transformations que subit la grandeur apparente d’une forme lointaine a
mesure qu’on s’en approche :

-
ono
0o
oan
oo
ngo
uoon
oo
W8k
o
[WERRN]
oo
]aly
on
oo

Fig. 1

J’ai déja commenté cette formule ailleurs, et je n’y reviendrai pas.
Je compte plutdt me pencher sur deux autres principes qui se rapportent
a la temporalité. Il s’agit de deux principes qui semblent gouverner la
rationalité de certaines émotions. Ils sont complémentaires de la ratio-
nalité qui régit la simple adaptation des moyens a leurs fins, sans qu’on
puisse les déduire ni de la logique, ni de la rationalité bayesienne.
Néanmoins, nous verrons plus loin qu’une certaine perspective biologi-
que serait peut-étre en mesure d’expliquer I'intuition sur laquelle ils
reposent.

5 Cf. AINSLIE, Picoeconomics: the strategic interaction of successive motiva-
tional states within the person.

6 Cf. notre article « What can’t we do with economics ? Reflections on Ainslie’s
Picoeconomics ».



Deux maximes de rationalité émotive 21

Le premier concerne le cOté «aspectuel » de certaines expériences.
Il s’agit du principe d’adéquation aspectuelle du désir a son objet. 11
s’agira en second lieu d’un principe qui régit le rapport entre une €mo-
tion ressentie dans I’imagination d’un ¢état futur, et I’évaluation que I’on
fait du plaisir effectif que nous procurera cet état futur lui-méme. Je dé-
fendrai la plausibilité de ce principe, avancé pour la premiére fois par
Platon, et que, pour honorer son origine, je désignerai par le nom de
Principe de Philebe. Apres avoir décrit ces deux principes, je tacherai
de répondre a trois questions: tout d’abord, ces deux principes sont-ils
effectivement irréductibles a la rationalité bayesienne orthodoxe 7 Deu-
xiémement, peut-on les expliquer comme étant des principes fonction-
nels qui dérivent de la logique de la s€lection naturelle ? A cette deuxie-
me question, je tenterai de répondre par un «peut-étre » qui penchera
plutdt vers 1’optimisme pour ce qui est du principe de Philebe, mais
plutot dans I’autre sens pour ce qui est de la notion de rationalité as-
pectuelle. Troisiemement, peut-on tout de méme espérer intégrer ces
principes dans un cadre biologique dans le sens large du mot? A cette
troisiéme question, je tenterai dans un esprit spéculatif de donner une
réponse affirmative.

2. Le co6té aspectuel de I’expérience

Aristote notait déja une distinction importante, mais souvent oubliée
aujourd’hui, entre diverses fagons d’envisager le déroulement des évé-
nements dans le temps. 11 distinguait en effet les notions d’état (hexis) —
par exemple: le fait d’avoir faim —, d’accomplissement (kinesis) — par
exemple : gagner une course, écrire un article — et d’activité (energeia).’
Une activité, comme un état, n’a pas de durée fixe qui soit détérminée
par sa nature méme. En revanche, un accomplissement suppose une sé-
rie de phases plus ou moins distinctes, et n’existe comme tel qu’apres
que soit terminée la derniére de ces phases. Un état, comme une acti-
vité, peut cesser d’exister pour une raison ou une autre, mais ni I’un ni
’autre ne contiennent de fin intrinseéque (au sens de finalité) qui con-
stitue en méme temps leur fin (au sens de terminus).

Pour Aristote, 1’eudaimonia était surtout affaire d’activité et non
d’accomplissement ou d’état. Ces catégories ne sont pas sans leur coté
flou (la pensée est le cas par excellence d’une energeia, par exemple ;

7  ARISTOTE, Ethique a Nicomaque, 11,5 et X, 4.



22 Ronald de Sousa

cependant la solution d’un probleme intellectuel ne serait-elle pas un
accomplissement ?7) Cependant I’idée que I’activité est une composante
essentielle d’une vie heureuse exprime fort vraisemblablement une cer-
taine sagesse. Elle suscite deux sortes de questions.

On peut d’abord se demander pourquoi 1’activité jouerait un role
particulierement important dans le bonheur. En effet, certaines compo-
santes de I’eudaimonia semblent plus naturellement se ranger parmi les
états ou les accomplissements. Le plaisir et la santé, par exemple, sont
facilement concus comme étant des états ; et d’aucuns diraient certaine-
ment que le succes — athlétique, professionnel ou autre — joue un réle
essentiel dans une vie heureuse; or le succes semble étre un exemple
typique d’accomplissement. Pourquoi donc Aristote privilege-t-il I’en-
ergeia? Je mets cette question de cté pour y revenir plus bas.

La deuxiéme question surgit dés que 1’on remarque que les types de
propriétés que distingue ainsi Aristote rappellent les catégories pure-
ment syntactiques que les linguistes appellent aspects. On apprend aux
étudiants en grec que ’aoriste n’est pas a proprement parler un temps,
puisqu’il indique non pas une position relative d’un événement dans la
dimension temporelle, mais une certaine facon d’envisager son déroule-
ment dans le temps: ponctuel, duratif, fréquentatif, ou parfait, c’est-a-
dire achevé. De fait, ces distinctions ne s’appliquent pas qu’aux langues
étrangeres ; ce qu’on apprend a I’école a appeler les temps des verbes
en francais ou en anglais sont souvent mieux compris comme étant des
aspects. L'imparfait en francais exprime d’habitude un aspect continu,
le passé€ simple exprime plutdt un aspect ponctuel, et le passé composé
typiquement un parfait. Le présent simple en anglais n’est pas en réalité
un temps simple, comme on peut s’en rendre compte en comparant « he
works at the university » et «he is working at the university ». Seule la
seconde expression nous dit ce qu’il fait au moment présent: la pre-
miere n’exclut pas qu’il ne soit, au moment en question, ni en train de
travailler ni a I’'université.

On peut donc poser la question: quel est le rapport entre les catégo-
ries aspectuelles grammaticales et les catégories distinguées par Aris-
tote 7 Il semble bien qu’elles ne soient pas sans rapport. Mais au pre-
mier abord, il semblerait que I’aspect grammatical ne saurait distinguer
les propriétés intrinseques des événements auxquels il se rapporte. J'ai
fait du ski; je fis du ski; je faisais du ski: ces expressions peuvent servir
a attirer I’attention sur un méme événement, mais envisagé d’un point
de vue appropri€ a des contextes différents. Or il est peu vraisemblable
que I'apport de bonheur qui découle d’un événement donné ne tienne



Deux maximes de rationalité émotive 23

qu’a la facon dont on envisage son déroulement dans le temps, plutdt
qu’a ses propri€tés intrinséques.

Comment une distinction purement grammaticale pourrait-elle in-
fluencer le role que joue une certaine chose dans la détermination de
I’eudémonie 7 C’est a travers le désir suscité par la perspective d’un
événement, que le caractére objectif de I’activité se voit li€ a la subjec-
tivit€ qui s’exprime a travers I’aspect grammatical de la formule qui le
définit. Tout désir doit étre (quelque confusément que ce soit) formulé;
on peut donc lui attribuer des propriétés syntactiques qui ne sauraient
étre directement liées a des événements concrets. L’ établissement de ce
rapport entraine la possibilit€ de poser la question de 1’adéquation de
I’aspect du désir au caractere intrinseque de son objet.

Pour mieux mettre en relief la signification de la notion d’aspect,
voyons d’abord comment on pourrait soulever la question de la ratio-
nalité par rapport a la simple position temporelle de 1’événement au
moment ou le sujet I’envisage. On a vu qu’une option a venir est es-
comptée en fonction de la période qui nous en sépare. Mais comment
choisirait-on parmi des options dont I’'une est a venir et ’autre est dans
le pass€ ? Y a-t-1l une formule rationnelle qui permette de répondre a la
question : « Que préferes-tu: recevoir 100 $ demain, ou avoir recu 100 $
hier? »

On peut imaginer des contextes ol la question pourrait ne pas étre
absolument absurde. Dans un cas d’amnésie, par exemple, ou un sujet,
qui ignore tout de sa situation et ne sait méme pas qui il est, a I’oc-
casion de se choisir une identité: derriere un tel voile d’ignorance,®
I’étrangeté de la situation rendrait la question intelligible, dans la me-
sure ou elle entraduirait une autre : préféreriez-vous €tre un personnage
qui a recu 100$ ou qui va les recevoir ? Mais dans ces circonstances, et
en toute autre circonstance normale, une telle question n’aurait de sens
que dans la mesure ou elle ne serait qu’un détour qui se rapporte au
moment présent.

Il n’en est pas de méme lorsque au lieu de poser une alternative en
fonction du passé et de I’avenir, on la pose en fonction d’un aspect tem-
porel. Car certaines perceptions ou certaines émotions semblent natu-
rellement se présenter sous un certain aspect.” En particulier, le désir

8 La notion est évidemment empruntée a Rawls (cf. Théorie de la justice). 1l va
sans dire que I’'usage que j’en fais n’a aucun rapport avec le sien.

9 Le beau titre du livre de Janet Landman (Regret : the persistence of the possi-
ble) fournit I’exemple du regret, le qualifiant de persévérance du possible.



24 Ronald de Sousa

peut parfois avoir comme objet un événement considéré sous un aspect
ou sous un autre. Le désir de courir dans une course, par exemple, peut
se présenter comme le désir d’une activité — la course elle-méme — ou
au contraire elle peut se présenter comme un désir d’avoir accompli
quelque chose, au parfait.

Les cas les plus intéressants sont ceux qui fournissent une alterna-
tive, dont une branche semble plus «raisonnable » que 1’autre. Voyons
par exemple le cas du touriste pressé. « Que préferes-tu: visiter le Lou-
vre, ou avoir fait le Louvre ?7» Plus d’un touriste pressé, s’il était tout a
fait sincere, donnerait la deuxieme réponse. Pourtant on en serait géné,
parce qu’on se rend compte que dans un certain sens c’est la mauvaise
réponse. Je ne sais pas trop comment justifier un tel verdict, pourtant il
me semble évident qu’il est normalement irrationnel de préférer certai-
nes choses sous I’aspect du parfait: vouloir avoir visité un musée plutot
que visiter un musée, avoir fait I’amour plutdt que faire I’amour, avoir
écouté un beau morceau de musique plutdt que I’écouter, toutes ces
formules laissent entendre que I’activité en question n’est pas véritable-
ment source de jouissance en elle-méme. Or ce sont la justement (a cer-
taines exceptions pres) précisément le genre d’activités qui se justifient
par leur qualité intrinseéque et non comme moyen pour accéder a une
valeur distincte. Inversement (et sans vouloir nier qu’on puisse la aussi
imaginer des contre-exemples), il me semblerait tout a fait rationnel de
préférer avoir rangé ma chambre au processus de ranger ma chambre.

Voila donc le principe de ['adéquation aspectuelle de |I’émotion a son
objet.'° Quel pourrait étre le fondement d’un tel principe ? D’ol vien-
drait sa vraisemblance ?

Beaucoup, comme Pascal, nous incitent a jouir du moment, a vivre
dans le présent. Pourtant on ne peut envisager un accomplissement sous
I’aspect de la durée, puisque tout instant, y compris celui qui transforme
un processus en un accomplissement, est sans durée. Par contre rien ne
m’empéche de désirer arriver a I’instant qui conclut un certain proces-
sus ou une certaine activité. De plus, il n’y a rien la d’irrationnel, pour
autant que cette activité vise explicitement a I’accomplissement d’une

10 On pourrait se demander pourquoi le principe est formulé en fonction de I’émo-
tion, alors qu’il semble concerner principalement le désir. C’est que justement,
la distinction entre les aspects temporels semble concerner la fagon d’envisager
I'objet, chose qui touche a 1’optique axiologique, plutét qu’au simple fait de
vouloir réaliser I’objet — qui touche a la fonctionnalité du désir comme tel,
c’est-a-dire comme facteur déterminant de I’acte.



Deux maximes de rationalité émotive 25

tiche ou a ’achevement d’un processus dont la valeur dépend en partie
ou en tout de I'atteinte de son but. Cependant ce n’est pas toujours le
cas, comme le montrent les exemples que je viens de citer. En particu-
lier, s1 Aristote a raison de voir dans ’activité libre de toute contrainte
une condition essentielle de I'eudaimonia, il est peut-étre irrationnel de
placer le gain monétaire, en tant qu’accomplissement, au-dessus de
I’activité qu’est la contemplation philosophique.

Un tel verdict peut pourtant sembler arbitraire. Voila qui nous rap-
pelle a la premiere question posée plus haut: a quoi tient la supériorité
de I’activité, ou de ce qui peut étre appréhendé sur I’aspect du continu ?
Cette question peut maintenant se diviser en deux :

(a) Quelle est I’origine de la valeur supérieure de I’activité ?

(b) Pourquoi dire qu’un désir qui ignore la supériorité de cette valeur est irra-
tionnel plutdt que simplement mal avisé ?

A la premicre question, on peut se risquer a proposer une spécula-
tion. Ce qu’ Aristote appelle energeia, ¢’ est aussi ce que 1’on pourrait ap-
peler I’activité ludique par opposition au travail. Le travail, c’est ce qui
se justifie par un but dont il ne fait pas lui-méme partie. L’activité ludi-
que, par contre, porte en elle sa justification et sa valeur.!! Dans la réa-
lité, ces deux catégories sont rarement disjointes. Cependant la notion
d’energeia pose comme idéal une activité ludique pure, et I’on peut se
demander sous quel angle on pourrait justifier la prééminence d’une
telle idéalisation. Aprés avoir diment noté le fait que 1’activité, par dé-
finition, n’a pas de rendement précis sous forme de résultat concret, on
peut vraisemblablement poser 1’hypothése que les organismes dits « su-
périeurs » ont besoin d’une disponibilité cognitive qu’aucun apprentis-
sage, ni aucune capacité ne peut suffire a faconner si elle se limite a
maftriser un projet utilitaire quel qu’il soit. En effet la nature méme d’un
projet utilitaire, c’est de trouver sa justification dans la solution d’un
certain probleme concret. Or il est vraisemblable que chez les enfants
comme chez les scientifiques mirs, les niveaux de réorganisation cogni-
tive qui constituent le progres intellectuel ne sont possibles qu’a travers
une exploration désintéressée.!? Sur le plan biologique, seule ['utilité de
lactivité ludique repose précisément sur le fait qu’elle n’en a pas.

I1 Aristote distingue le loisir (scholé) de I’amusement (paidia) (Ethique a Nico-
magque, X,7). Sans vouloir effacer la distinction, je range les deux dans la seule
catégorie du ludique, par contraste au travail. Cf. Bernard SUITS, The Grass-
hopper : Games, Life, and Utopia.

12 GOPNIK & MELTZOFF, Words, thoughts, and theories.



26 Ronald de Sousa

Comment cette adéquation entre-t-elle dans I’esprit du programme
axiologique ? C’est qu’elle semble objective dans le sens qu’elle dé-
passe 1'individu ; par ailleurs, elle se base sur certaines réalités humai-
nes plutdt que logiques ou métaphysiques.

La seconde question, qui concernait la différence entre une accusa-
tion d’irrationalité et une simple erreur, trouve par la méme occasion sa
réponse : la différence entre une simple erreur et un cas d’irrationalité
est que celle-ci est de second ordre, dans le sens qu’elle gouverne les
conséquences générales et statistiques d’une certaine politique. Etre irra-
tionnel, ¢’est manquer a minimiser les erreurs a la longue. Dans un cas
spécifique, on peut discuter I’a-propos d’une certaine attitude en fonc-
tion de circonstances particulieres. Mais en tant que tactique émotion-
nelle générale, I’oubli du ludique est irrationnel parce qu’il empéche le
développement de capacités essentielles a I’étre humain.

3. Le principe de Philebe

Le deuxieme principe que je voudrais préconiser touche au probléeme
bien connu de I’acrasie, ou «faiblesse de volonté». Ce probleme se
présente tout d’abord — dans le Protagoras de Platon ou il fait pour la
premiere fois son apparition — comme un dilemme pour I’hédonisme
psychologique. En effet son existence semble impliquer que dans la
lutte entre différents mobiles, le plaisir est a la fois gagnant et perdant
dans une seule et méme situation. Gagnant, puisqu’il semble évident que
c’est sous la coupe du plaisir que nous agissons de fagon a contredire
notre «meilleur choix », et perdant, puisque dans I’optique de 1’hédo-
nisme, ce meilleur choix lui-méme ne saurait étre défini qu’en termes
de supériorité globale du plaisir impliqué dans ce choix. Cependant une
certaine conception radicale de 1’hédonisme, qu’on peut baptiser I’ hé-
donisme immédiat, rend compte assez facilement de ce phénomene. Il
suffit de constater que la désirabilit€ d(A) du résultat futur d’une action
A prise sur le moment n’a qu’un rapport contingent, et non logique,
avec la désirabilité du choix de faire A dans le moment présent. La si-
tuation de I’acratique peut alors se caractériser a I’aide de la formule
suivante :

(1) d(A) > d(B) & d(Choisir(A)) < d(Choisir(B))

En langage clair, je juge que A est préférable a B, tout bien consi-
déré ; mais I’acte de choisir A, lui, est jugé moins agréable que I’acte de



Deux maximes de rationalité émotive 27

choisir B. Or le choix est déterminé par le plaisir qu’apporte 1’acte de
choisir lui-méme, et non par celui qui est envisagé dans la planification
qui amene ce dernier.

Dans ’optique de I’hédonisme immédiat, on peut postuler que tout
désir suppose un plaisir anticipé. Cette derniére expression est ambi-
gué. Elle désigne a la fois le plaisir que I’on ressent au moment ou I’on
envisage I’événement futur, et le plaisir que cet événement procurera
lorsqu’il aura lieu. La situation de 1’acratique implique une dispropor-
tion entre la mesure hédonique du plaisir que I’on anticipe, et celle du
plaisir apporté par I’anticipation elle-méme. La formule (1) s’applique
donc bien a 1’état d’esprit de I’acratique. Mais si cette formule n’a rien
de contradictoire, 1I’état qu’elle décrit n’en est pas moins irrationnel. On
a donc raison de convaincre 1’acratique d’irrationalité. Son irrationalité
ne se passe pas uniquement (comme on le suppose d’ordinaire) au ni-
veau de son choix, mais au niveau de son affectivité méme. Son irratio-
nalité consiste justement en ce qu’il ne respecte pas le principe de Phi-
lébe, qui se formule simplement ainsi:

(PP) Le plaisir de I’anticipation doit rester proportionnel au plaisir anticipé tel
qu’il sera en réalité.

Dans le Philebe, Platon défend I’idée qu’on peut parler de plaisirs
faux, qu’il ne faut pas confondre avec les faux plaisirs. Les interlocu-
teurs de Socrate soutiennent qu’on peut bien ressentir un plaisir qui re-
pose sur une fausse croyance — on peut se réjouir d’avoir gagné le gros
lot d’une loterie, disons, alors qu’en réalité on n’a rien gagné du tout.
Cependant, poursuivent-ils, le plaisir lui-méme n’en est pas moins véri-
table. C’est un vrai plaisir tout de méme.'3

Platon ne le nie pas. Il insiste cependant sur le fait que le plaisir
d’anticipation a pour objet immédiat une sorte de peinture dans I’ame,
qui peut étre plus ou moins ressemblante en tant que portrait du plaisir
anticipé.'* Le plaisir d’anticipation se réfere donc a un autre plaisir, le
plaisir anticipé, et peut &tre considéré comme une représentation erro-
née de ce plaisir futur.

Il n’est pas nécessaire de suivre Platon jusqu’au bout de ce raison-
nement: je ne m’obstinerai donc pas a parler d’un plaisir faux. Je
constaterai seulement qu’il existe une relation contingente entre les
deux plaisirs, et qu’il est irrationnel que cette relation ne maintienne
pas une certaine proportionnalité constante.

13 PLATON, Philebe, 38 a.
14 Ibid., 39 a-40d.



28 Ronald de Sousa

Il vaut la peine de souligner que I’envers de la possibilité de 1’acra-
sie est la possibilité du progrés moral et émotionnel. Une telle possibi-
lit€ suppose en effet qu’il peut y avoir, en matiere de morale comme
d’émotions, des erreurs susceptibles d’étre corrigées. La disproportion
entre le plaisir anticipé et le plaisir d’anticipation en fournit justement
un exemple. L'acrasie est un état conflictuel : or, sans conflit, pas de
progres. Le principe de Philebe s’inscrit donc clairement dans 1’optique
générale de ’axiologisme, pour laquelle les émotions constituent, du
moins parfois, des perceptions de valeurs. Comme toutes les percep-
tions, celles-ci peuvent a ’occasion étre erronées. Mais comme dans
d’autres cas de perception erronée, ’erreur ne se corrige que moyen-
nant d’autres perceptions.

4. L’arriere-plan biologique

Il est temps d’aborder nos trois questions. La premiére concernait le
rapport entre nos principes et la théorie de la décision classique. Il est
clarr, je crois, que ni le principe d’adéquation aspectuelle ni le principe
de Philébe ne sont des théoremes de la théorie de la décision. L’ adéqua-
tion aspectuelle ne saurait étre assimilée a un principe de la théorie de
la décision, puisqu’elle ne concerne pas la désirabilité elle-méme, mais
bien la fagon dont cette désirabilité est envisagée dans son déroulement
temporel.

Quant au principe de Philebe, on peut mieux faire ressortir son in-
dépendance du calcul bayesien classique si on lui oppose un cas typique
d’irrationalité, assez proche de celui qui m’occupe, mais qui semble
entierement réductible au schéma classique. Je veux parler d’une cer-
taine sorte de projet irréalisable. Envisageons le cas d’un agent qui est
incapable de résister a telle tentation (disons: la tentation de faire T)
dans les circonstances C.15 §’il se connait lui-méme, il saura que le pro-
jet suivant est irréalisable : se mettre dans la situation C, et ne pas faire
T. Il semble donc irrationnel de former ce projet, dans la mesure ou il
est irrationnel de former un projet irréalisable.

La différence du cas qui nous occupe tient au fait qu’il ne s’agit ici
d’aucun projet, irréalisable ou non. Il s’agit simplement d’une anticipa-
tion émotive. Cette anticipation émotive peut agir sur moi comme un
mobile, mais qu’elle le fasse ou non ne fait I’objet d’aucune nécessité

15 Cf. ELSTER, Ulysses and the Sirens.



Deux maximes de rationalité émotive 29

logique. C’est donc bien la relation entre I’émotion du moment et son
objet futur qui est taxée d’irrationnelle.

On pourrait pourtant objecter que le choix de A ne peut €tre consi-
déré séparément de A, puisque par hypothese la désirabilité d(A) inclut
tous les facteurs quelconques qui pourraient étre considérés comme per-
tinents. Le plaisir ou la peine que nous donne le choix lui-méme doi-
vent donc étre compris dans la valeur qu’on attribue a d(A). Et le choix
de A, a son tour, n’a de sens que s’il se base sur d(A).!6

Malgré la justesse de ces observations, cette objection n’est pas pro-
bante pour les raisons suivantes. On peut, certes, envisager la force mo-
tivante d’un désir présent comme €tant le résultat d’un amalgame de la
valeur attribuée a I’événement en perspective, d’une part, et de celle qui
s’attache au choix sur le moment, de I’autre. Mais on ne saurait insister,
sans commettre de pétition de principe, que ces deux composantes ne
peuvent étre départagées. Tout d’abord, ce serait 1a exclure a priori la
possibilité de I’acrasie, ce qui semble arbitraire en regard de 1I’ampleur
des débats que cette question a suscité depuis Socrate. Deuxiémement,
il est difficile de nier que 1’on puisse évaluer une perspective donnée
plus ou moins correctement, et difficile aussi de nier qu'une telle éva-
luation pourrait ne pas engager de jugement passionnel. De la il n’y
qu’un petit pas a la possibilité qu’un certain engagement passionnel soit
erroné par rapport a I’événement envisagé, dans le sens précis requis
par I’hypothese présentée ici. Mais ce qui tranche nettement la question,
c’est que 'attitude émotive qui est amenée par mon jugement quant a
d(A) et qui motive mon choix est liée causalement, mais non logique-
ment, a la valeur émotionnelle du choix lui-mé&me. Par conséquent il est
toujours possible que la relation entre eux soit perturbée. Le principe de
Philébe exprime la contrainte normale qui définit cette relation, et sa
violation constitue donc le cas pathologique.

Il reste cependant a expliquer pourquoi cette contrainte existe. C’est
ce qui nous ramene la la deuxiéme des questions posées plus haut: si
elle ne se réduit pas a la rationalité bayesienne, quel est le fondement de
cette contrainte ? Une réponse semble s’ imposer: ¢’est que sans un prin-
cipe de corrélation systématique tel que le principe de Philebe, on sem-
blerait condamné a ce qu’il n’y a qu’une relation aléatoire entre ce que
je ressens maintenant et ce que je ressentirai plus tard. Or la corrélation
entre les deux sert a quelque chose, du point de vue évolutif. L’émotion

16 Fabienne Pironnet a fait valoir cette objection a un colloque a 1I’Université Mont-
réal en tévrier 2000.



30 Ronald de Sousa

que je ressens aujourd’hui envers quelque perspective d’avenir ne m’est
utile que si elle peut me fournir une indication fiable quant a ce que je
ressentirai plus tard. Bafouer ce principe, ¢’est garantir que I’avenir que
I’on choisit aura une valeur alé€atoire par rapport a la valeur de ce choix
lui-méme. C’est un peu comme si, dans une décision portant sur des
activités en plein air, on se laissait guider par des prévisions du temps
qui ne se rapportent que par hasard a la période envisagée.

Ici comme dans le cas de I’adéquation aspectuelle, il est clair qu’il
s’agit bien d’irrationalité, et non simplement d’erreur dans un cas par-
ticulier, car il n’est pas de relation particuliere qui soit requise dans
chaque cas de plaisir d’anticipation, mais bien une proportionnalité en
général. S’il fallait juger de la rationalité d’un cas particulier ou le prin-
cipe ne se trouve pas respecté, il serait tout aussi raisonnable de dire
qu’on a meilleur temps de maximiser tout plaisir, méme si c’est pour
étre décu plus tard. Encore une fois, c’est par son effet a la longue que
le principe de Philebe s’impose : il s’agit donc bien 1a d’un principe de
rationalité.

Si les principes dont j’ai parlé ne sont pas équivalents, faut-il qu’ils
s’organisent en une hiérarchie fixe en cas de conflit? Le principe
d’escompte implique une inversion des valeurs relatives de deux plaisirs
dont I'un est proche et I’autre lointain. Or une telle inversion semble
violer le principe de Philébe (sans pourtant toucher au principe d’ad-
équation aspectuelle). Par contre, les principes aspectuel et de Philebe
vont parfois dans le méme sens. En effet, on peut acratiquement désirer
avoir vécu quelque chose que 1’on sait, malgré le plaisir d’anticipation
que I’on prend a envisager son accomplissement, devrait plutdt étre
vécu et donc désiré dans la durée. Dans ces deux types de cas, et dans
les autres ou il peut y avoir interférence entre les divers principes en
question, doivent-ils étre appliqué dans un ordre fixe ? Faut-il que 1'un
d’entre eux prime systématiquement ? C’est la une question d’un grand
intérét, mais qui restera sans réponse ici. Je me contenterai de risquer
I’hypotheése suivante: la question de la primauté d’un principe sur
I’autre est une question qui n’est normative qu’en apparence. En réalité,
c’est une question empirique, dont la réponse tient aux conditions bio-
logiques particulieres dans lesquelles a évolué la tendance naturelle a se
soumettre a ces différents principes. On bute aussi sans doute parfois
sur des différences individuelles de tempérament, comme celle qui sé-
pare le calcul hédonique «normal» de celui qui préfere remettre la
souffrance a plus tard, de celui que I’on pourrait nommer le faux-maso-
chiste, qui préfere avoir vécu les expériences douloureuses auxquelles il



Deux maximes de rationalité émotive 31

pense ne pouvoir échapper, et qui donc choisit de remettre le plaisir a
plus tard.!”

5. Conclusion

Tout compte fait, le point de vue biologique se doit de s’appuyer sur le
comportement, puisque seul le comportement peut donner directement
prise a la sélection naturelle. Mais les différents principes qui régissent
la rationalité peuvent se situer plus ou moins en recul de la sélection
naturelle. Dans cette opﬁque, les deux principes dont il a été question
ici occupent chacun une position différente. Le principe de Philébe,
malgré son aspect d’abord paradoxal du point de vue de la maximisa-
tion de la totalit¢é hédonique, n’est apparemment qu’a une opération
pres de la rationalité classique. En effet, il se justifie — du moins en par-
tie — dés que I’on prend compte de I’influence sur la motivation — et par
la sur le comportement — que peut avoir le plaisir qu’on éprouve dans la
contemplation d’une perspective a venir.

Du fait méme qu’il donne lieu a une explication — fit-elle incomple-
te — a partir de postulats biologiques, ce principe a de plus un caractere
qui permet de le ranger dans la catégorie que j’ai qualifiée de noir-et-
blanc: il se comprend finalement par son utilité pratique.

Le principe d’adéquation aspectuelle, par contre, semble plus €loi-
gné de I’exigence biologique. Il aurait plutdt sa source en commun avec
les principes esthétiques, dans leur acception traditionnelle qui veut
qu’ils soient coupés de tout intérét pratique.!® C’est ce qui lui permet
d’épouser des valeurs qui ne portent pas directement sur les chances de
succes du comportement, et qui s’étalent sur de multiples dimensions
incommensurables.

Méme la, pourtant, il est permis de penser que la biologie n’y est pas
pour rien. En effet, ce qui caractérise surtout les étres supérieurs que
nous nous targuons d’étre, c’est la disponibilité cognitive. Or, cette dis-

17 Ces questions, ainsi que le cas du faux-masochiste, s’inspirent de trés pertinents
commentaires de Bernard Baertschi et de Paul Dumouchel, auxquels je suis bien
conscient de n’avoir aucune réponse satisfaisante & donner.

18 Ceci n’implique nullement que le clivage entre les considérations désintéressées
de I’esthétique et les considérations pratiques puisse &tre tenu pour acquis. Au
contraire, j’ai expliqué dans «Fetishism and objectivity in aesthetic emotion»
pourquoi je me suis vu contraint d’abandonner I’espoir que 1’on puisse préserver
un domaine d’esthétique désintéressée pure.



32 Ronald de Sousa

ponibilité repose justement sur I’activité ludique: chez I’enfant comme
chez le scientifique, il saute aux yeux que 1’apprentissage le plus impor-
tant est celui qui ne porte sur aucun but particulier au moment méme. I
porte plutdt sur I’élargissement de nos facultés cognitives. Et celles-ci
comprennent, dans la perspective axiologiste, nos facultés émotives dans
toute leur complexité.

Références

AINSLIE, G., Picoeconomics: the strategic interaction of successive motivational
states within the person, Cambridge, CUP, 1992

DE SoUSA, R., «The Good and the true», in Mind, vol. 83, 1974

— The Rationality of Emotion, Cambridge (Mass.), MIT Press, 1987

— «What can’t we do with economics ? Reflections on Ainslie’s Picoeconomics »,
in Journal of Philosophical Research, vol. 22, 1997

— «Fetishism and objectivity in aesthetic emotion», in M. HIORT & S. LAVER
(dir.), Emotion and the arts, Oxford, OUP, 1997

ELSTER, J., Ulysses and the Sirens. Studies in rationality and irrationality, Cam-
bridge, CUP, 1979

GOPNIK, A. & MELTZOFF, A.N., Words, thoughts, and theories, Cambridge
(Mass.), MIT Press, 1997

LANDMAN, J., Regret: the persistence of the possible, Oxford, OUP, 1993

MOORE, G.E., Principia Ethica [1903], éd. T. Baldwin, Cambridge, CUP, 1993

PLATON, Philébe et Protagoras, in (Euvres complétes, trad. L. Robin, Paris, Galli-
mard (Bibliothéque de la Pléiade), 1959

RAWLS, J., Théorie de la justice, trad. C. Audard, Paris, Seuil, 1987

STEVENSON, CH. L., Ethics and Language, New Haven, Yale UP, 1944

Suits, B.H., The Grasshopper: Games, Life, and Utopia, Toronto, University of
Toronto Press, 1972

TAPPOLET, CH., «Les émotions et les concepts axiologiques », in P. PAPERMAN &
R. OGIEN (dir.), Raisons pratiques, Paris, éd. de I'Ecole des hautes études en
sciences sociales, vol. 4, 1995



	Deux maximes de rationalité émotive

