
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 59 (2000)

Nachruf: Jeanne Hersch (1910-2000) : Freiheit als Bindeglied zwischen
Philosophie und Politik

Autor: Pieper, Annemarie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia philosophica 59/2000

In Memoriam

Jeanne Mersch (1910-2000)

Freiheit als Bindeglied zwischen Philosophie und Politik

« Im Gegensatz zu dem, was viele Leute glauben, hatte ich nie einen Hang zur
Politik. Erst als ich - Studentin in Deutschland - die Machtübernahme des

Nationalsozialismus erlebte, habe ich begriffen: in einer Zeit wie der unsrigen
befaßt man sich nicht mit Politik, die Politik befaßt sich mit uns. Wer seinen

Kampfort nicht wählt, solange er die demokratische Möglichkeit dazu hat, wird
von der Politik wie ein Kreisel gerollt. Also entschloß ich mich, dem demokratischen

Sozialismus beizutreten für die Verteidigung der Menschenrechte,
zunächst der politischen Rechte, der Grundfreiheiten und auch des sozialen
Fortschritts, der für jeden die Chancen ihrer konkreten Ausübung vergrößern soll.
Aber mir wurden die Antinomien, Paradoxe und Wertkonflikte immer bewußter,

die im politischen Leben, und selbst in der Verwirklichung der Menschenrechte,

stets wieder auftauchen.»!

Dies ist ein Schlüsseltext in Jeanne Herschs «Philosophischer
Selbstbetrachtung». Anders als Sokrates, der sich von den tagespolitischen
Geschäften fern hielt, um seine philosophischen Ideale nicht zu
korrumpieren, mischte Jeanne Hersch sich ein, um diesen Idealen auch
dort Geltung zu verschaffen, wo sie mißachtet werden. Sie hatte einen

ausgeprägten Gerechtigkeitssinn, der sich in einem Elternhaus
herausbildete, in welchem soziale Gerechtigkeit, demokratische Freiheit und
internationale Solidarität als die Grundpfeiler von Mitmenschlichkeit
anerkannt waren.2 So verwundert es nicht, daß die Erlebnisse während
ihrer Studienzeit Anfang der 30er Jahre in Heidelberg und Freiburg, wo
sie einerseits Karl Jaspers, andererseits Martin Heidegger hörte, ihr die
Augen für die Gefahren einer Politik öffneten, die sich auf eine rassistische

Ideologie stützt. Umgeben von Studierenden, die bei einer
Universitätsfeier in Freiburg die Hand zum Hitlergruß emporstreckten und

sangen «...wenn das Judenblut vom Messer spritzt, dann geht's noch-

1 Quer zur Zeit, Zürich 1989, S. 74.
2 Vgl. Schwierige Freiheit, Zürich 1986, S. 12 f.



8 In Memoriam

mal so gut...», wurde ihr bewußt, daß selbst Intellektuelle durch
geschickte Demagogen verführbar sind.

Von diesem Zeitpunkt an nahm sie die politischen Geschehnisse in
der Welt kritisch wahr, geschärft durch die Brille einer Philosophie, die
nichts unbefragt gelten läßt, erst recht nicht dasjenige, was die große
Masse diskussionslos akzeptiert oder ablehnt. Diesbezüglich war Immanuel

Kant, den sie für den größten Philosophen hielt, ihr Vorbild.3 Seine

Vernunftkritiken zielten gegen dogmatische Lehrmeinungen, die ohne

überzeugende Begründung autoritär etwas als wahr behaupteten. Solche

Dogmen verfestigen sich leicht zu Ideologien, deren faschistische,
kommunistische, liberalkonservative, fortschrittlich demokratische und
sozialistische Variante Jeanne Hersch eingehend analysiert und verworfen
hat, weil sie ein bestimmtes Menschenbild verabsolutieren und mit der
Freiheit das Selbstbestimmungsrecht der Individuen unzulässig
einschränken.4

Jeanne Hersch war nicht der Meinung, daß man die Macht verteufeln

müsse.

«Es wäre [...] eine unzulässige Vereinfachung, Freiheit und Macht einander
radikal entgegenzusetzen und im Namen der Freiheit jede Art von Macht als

Tyrannei zu verdammen. Es besteht eine enge und unauflösliche Bindung
zwischen Macht und Freiheit. Keine Macht ohne Freiheit. [...] Aber auch keine
Freiheit ohne Macht. »5

Politische Macht ist dem Prinzip der Verantwortung verpflichtet, das

den Trägern der Macht die Durchsetzung und Bewahrung der bürgerlichen

Freiheitsrechte auferlegt. Dies entbindet jedoch die Bürger ihrerseits

nicht von der Pflicht, ihre Rechte als Volkssouverän jederzeit
wahrzunehmen und sich energisch zur Wehr zu setzen, wenn diese
beschnitten werden.

Dies macht vielleicht verständlich, warum Jeanne Hersch sich
immer wieder in politische Angelegenheiten eingemischt hat, was ihr das

Etikett einer streitbaren Intellektuellen eingetragen hat. Sie ist nicht aus
Lust am Streit in die Öffentlichkeit gegangen, sondern weil ihr jeder
Konsens einer breiten Mehrheit, der nicht ausdiskutiert schien, verdächtig

war. So bemerkt sie in der Einleitung zu dem von ihr nach dem
Rücktritt Elisabeth Kopps herausgegebenen Sammelband Rechtsstaat
im Zwielicht:

3 Vgl. Quer zur Zeit, S. 72.
4 Vgl. Die Ideologien und die Wirklichkeit, München 1957.
5 Von der Einheit des Menschen, Zürich 1978, S. 34 f.



Jeanne Hersch (1910-2000) 9

«Es zeigte sich [...], daß die Institutionen unseres Landes unter den neuen
Bedingungen der technischen, sozialen und politischen Welt von heute nicht mehr
befriedigend funktionieren können. Alte Probleme stellen sich heute anders dar,
und der Anfall neuer Probleme hört nicht auf. Es erweist sich, daß das individuelle

Bewußtsein, ja sogar Recht und Gerichte unverhältnismäßig stärkeren und
massiveren Pressionen unterliegen, womit es schwieriger geworden ist, Bürger
zu sein. Die Zahl der echten Bürger hat denn auch abnehmende Tendenz. »5

Deutlich spürbar ist hier die Sorge, daß in einem demokratischen Rechtsstaat

vorschnell und in Unkenntnis des gesamten Sachverhalts der Stab

über eine Person gebrochen wird, die sich kompetent und umsichtig für
die Belange dieses Staates eingesetzt hatte. Jeanne Hersch mißtraute der
«Macht der Medien», auch der Macht eines Staates, der seine Bürger
bespitzelt, so daß sie glaubte, die Menschen wachrütteln zu müssen,
damit sie sich wieder auf ihre Rechte und Pflichten als freie Bürger besinnen,

anstatt sich blind auf ein Vorurteil zu verlassen.

Viele ihrer politischen Interventionen lassen sich darauf zurückführen,

daß sie auf dem Standpunkt stand, es gäbe keine absolute Wahrheit.
Wir können Sachverhalte nur perspektivisch sehen, und je mehr
Perspektiven wir einzunehmen bereit sind, desto verläßlicher ist unser
Urteil, auch wenn nichts unumstößlich gewiß ist außer den Menschenrechten,

die wir jedem Individuum zugestehen müssen, weil sie die Basis

eines menschenwürdigen Umgangs mit uns selbst und des Respekts
gegenüber anderen Menschen ist. « Freiheit lebt zugleich in den
hergebrachten Formen, im Wissen um eine Wahrheit, die man nicht besitzt -
und im Wissen um die Freiheit der anderen, die diese Wahrheit auf
andere Weise suchen. »7

Ihr politisches Engagement hatte auch Rückwirkungen auf ihr
Verständnis von Philosophie. Jeanne Hersch bemühte sich nicht um eine

eigene philosophische Theorie. Sie habe «eher versucht, tiefer und tiefer

das Menschensein zu ergründen und es liebend anzunehmen, als die
großen Probleme der <eigentlichen Philosophie> neu zu stellen.»8 Sie
wollte kein originäres philosophisches System aufstellen, sondern sich
die Systeme der großen Philosophen verstehend aneignen und daraus
für ihre eigenen, um die existentiellen Probleme der Menschen
kreisenden Überlegungen Gewinn ziehen. Entsprechend bevorzugte sie
anstelle umfassender, akademischer Abhandlungen die Form des Essays,
um über endliche, diesseitige, alltägliche, politische Dinge zu schreiben

6 Rechtsstaat im Zwielicht, Schaffhausen 1990, S. 7.
7 Von der Einheit des Menschen, S. 102.
8 Quer zur Zeit, S. 78.



10 In Memoriam

und die Frage nach dem Sinn nicht in metaphysischer Abgehobenheit,
sondern nah am gelebten Leben zu erörtern. «Die Endlichkeit ist
Bedingung für Sinn, Sehnsucht, Freiheit. »9

Annemarie Pieper

9 Von der Einheit des Menschen, S. 27.


	Jeanne Hersch (1910-2000) : Freiheit als Bindeglied zwischen Philosophie und Politik

