
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 58 (1999)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Buchbesprechungen / Comptes rendus

InhaltsVerzeichnis
Corpus Augustinianum Gissense (CAG) a Cornelium Mayer editum, CD-ROM,
Basel (Schwabe) 1996 (P. Schulthess). — Hellmuth Flashar (Hg.): Grundriß der
Geschichte der Philosophie, Bd. 2/1: Die Philosophie der Antike, Sophistik, Sokra-
tes, Sokratik, Mathematik, Medizin, Basel / Stuttgart (Schwabe) 1998 (A. Rust) —
Jean-Pierre Schobinger (Hg.): Grundriß der Geschichte der Philosophie, Bd. 7/1:
Die Philosophie des 17. Jahrhunderts. Allgemeine Themen, Iberische Halbinsel,
Italien, Basel / Stuttgart (Schwabe) 1997 (A. Rust) — Léo Freuler: La crise de la

philosophie au XIXe siècle, Paris (Vrin) 1997 (B. Baertschi) — Karen Gloy:
Bewußtseinstheorien. Zur Problematik und Problemgeschichte des Bewußtseins und
Selbstbewußtseins, Freiburg i. Br. / München (Karl Alber) 1998 (K. V. Taver) —
Bernard Baertschi / François Dermange / Pierre Dominicé (dir.): Comprendre et
combattre l'exclusion. L'exclusion sociale face aux exigences de l'éthique,
Lausanne (Presses polytechniques et universitaires romandes) 1998 (Y. Page) — Mark
Hunyadi / Marcus Mänz (dir.): Le travail refiguré, Genève (Georg) 1998 (B. Baertschi)

— Byung-Chul Han: Todesarten. Philosophische Untersuchungen zum Tod,
München (Wilhelm Fink) 1998 (A. U. Sommer) — Alessandro Delcö: Morphologies.

A partir du premier Serres, Paris (Kimé) 1998 (A. Sauge).

Corpus Augustinianum Gissense (CAG) a Cornelium Mayer editum, CD-
ROM, Basel (Schwabe) 1996.

Stellen Sie sich vor, in Ihrem Gedächtnis lagere die Sentenz: «ama et fac

quod vis», die Sie vielleicht Ihren Kindern bei der Erziehung als Lebensregel
mitgegeben haben. Sie sind der festen Meinung, sie stamme von Augustin, wissen
aber nicht, wo Sie sie finden sollen. Weil die Sentenz nicht dem Augustinischen
Wortlaut entspricht, werden Sie sie weder bei Augustin noch im Zitatenlexikon
finden - es sei denn, Sie haben Zugriff zur CAG-CD-ROM. Dort finden sie mit
Wortabstandsuche (« vis » und « fac ») die eindrücklichen Sätze: « dilige, et quidquid
vis fac» und: «et si clamas, intus ama» (sermones ab O. F. Frangipane editi 5,3);
aber auch ausführlicher: « semel ergo breve praeceptum tibi praecipitur, dilige, et

quod vis fac: sive taceas, dilectione taceas; sive clames, dilectione clames; sive

emendes, dilectione emendes; sive parcas, dilectione parcas: radix sit intus dilec-
tionis, non potest de ista radice nisi bonum existere. » (in epistulam Iohannis ad
Parthos, tra. 7,8). Stellen Sie sich weiter vor: Sie lesen vielleicht mit etwas Erstaunen

die Behauptung, daß der Ausdruck «philosophia Christiana» nur einmal bei

Augustin vorkomme. Sie können es nun sofort im Kontext überprüfen: Es stimmt
(contra lulianum 4, 72); der Ausdruck kommt nur in der Auseinandersetzung mit
lulianus dem Abtrünnigen vor.



290 Buchbesprechungen

Die vorliegende CD-ROM, die Grundlage für das im selben Verlag erscheinende,

von Cornelius Mayer herausgegebene Augustinus-Lexikon, welches ein
Begriffs- wie auch ein Real-Lexikon ist, läuft unter DOS (ab Version 3.3.), Windows
(ab Version 3.1) oder Windows 95 und enthält eine Volltextinformation mit
Lemmarecherche und Zitatbelegen. Der aus über 5 Mio Wörtern bestehende Basistext ist

aus den besten - kritischen, so vorhanden - Editionen zusammengestellt. Grundlage

ist ein bereits 1983 in Gießen aufgenommener Text, der durch bis 1995

hinzugekommene kritische Editionen (u. a. 18 Werke und über 100 Predigten) ergänzt
wurde. Die Originale wurden nur bei eindeutigen Textfehlern korrigiert. Der
gesamte, durch die Retrievalsoftware CDIS erschlossene Basistext ist lemmatisiert.
Die Homographen (z. B. « legis») sind - wo schwierig - durch Entscheide von
Philologen aufgelöst worden. Nicht nur die Suche nach einzelnen Wortformen (mit
Aufzeigung der Frequenz) ist möglich, sondern auch Boole'sche Verknüpfungen
und Wortabstandsuche (nächstes Wort, innerhalb eines Satzes, innerhalb eines
Abschnittes). Man kann die Texte problemlos auf Diskette kopieren und sie danach

beliebig verändern. Auch lassen sich Texte finden, wenn nur die Seitenangabe der

(kritischen) Edition bekannt ist, denn Seiten- und Zeilenangabe werden laufend, je
nach Plazierung des Cursors, angezeigt.

Das CAG übertrifft die mir bekannten Datenbanken zu Augustin wesentlich:
Bei der Patrologia Latina Database (Migne), die Chadwick und Healy 1994 herausgaben,

sind die Wortformen nicht lemmatisiert; entsprechend lang und umständlich
ist der Suchprozeß (allerdings ist der Umfang natürlich bedeutend größer; 5 CDs
für den ganzen Migne). Die Corpus Christianorum Cetedoc (Library of Christian
Latin Texts, 2. Aufl. 1994) verfügt ebenfalls über keine Lemmatisierung; man muß
sich mit Wortstammabkürzungen und einer Disjunktion von Wortformen behelfen,
was dann wiederum die Wortabstandsuche verunmöglicht. Die Suche ist allerdings
schnell.

Die vorliegende CD (CAG) weist neben der Lemmatisierung noch zusätzliche
bedeutende Vorteile auf: Sämtliche Zitate wurden verifiziert, und die genauen
Angaben erscheinen auf dem Bildschirm, wenn man mit dem Cursor darauf fährt. Es

werden höchst differenziert Zitate verschiedener Stufe unterschieden (z.B. Bibelzitate,

Zitate anderer schriftlicher Quellen, Selbstzitate, Bibelzitate innerhalb von
Zitaten anderer Schriftsteller etc., insgesamt 9 Stufen). Es besteht sogar die
Möglichkeit, nach Begriffen innerhalb von Zitaten zu suchen.

Der dadurch ermöglichte umfassende Vergleich der von Augustin zitierten
Autoren ist von besonderem Interesse (am besten läßt man den Index mit q: Revue
passieren). Auffällig (für Augustin-Kenner vielleicht weniger) ist da z. B., daß es kein

einziges Plato-Zitat im ganzen Augustinischen Œuvre gibt; hingegen sehr viele
Cicero-Zitate. Wenn man die Zitathäufigkeit der biblischen Bücher durchgeht, dann

wird ersichtlich, welche einzelnen Bibelzitate sich bei Augustin besonderer Beliebtheit

erfreuten. Für Theologen, die an der Rezeption der Bibel-Exegese arbeiten,
aber auch für Pfarrer, die spannende Auslegungshinweise für ihre Predigt suchen,
ist die Zitatsuchfunktion der CAG eine Fundgrube für exegetische Anregungen.

Darüber hinaus sind mehr als 20 000 Titel Primär- und Sekundärliteratur (Stand:
Ende April 95) verzeichnet. Der Nutzen dieses Literaturverzeichnisses übertrifft



Comptes rendus 291

den einer üblichen Bibliographie jedoch bei weitem, denn die Titel sind sämtliche
u. a. nach dem Stichwortverzeichnis des Augustinus-Lexikons beschlagwortet. So

lassen sich ohne großen Aufwand Bibliographien zu Werken oder einzelnen Themen

erstellen. Und als ob alles nicht schon genug durchdacht wäre, steht auch noch
ein Notizblock zur Verfügung, mit dem man zu bestimmten Augustin-Stellen
Notizen machen kann.

Die Einarbeitungszeit ist - auch für PC-Benutzer mit wenig Erfahrung -
gering, das Warten bei der Suche entfällt fast ganz. Die CD ist von Fallstricken älterer

CDs befreit. Ein Bsp: Daß u v ist, braucht der Benutzer nicht zu wissen; die
entsprechenden Stellen erscheinen, unabhängig davon, was man eingibt. Die
Windows-Version weist allerdings gegenüber der DOS-Version noch kleine Mängel
(insbesondere bei der lemmatisierten Wortabstandsuche) auf, für die es laut
mitgeliefertem Zettel Umgehungsstrategien gibt, die allerdings der Lemmatisierung
nicht ebenbürtig sind. Die Redaktion des CAG in Würzburg arbeitet weiter an der

Vervollkommnung; eine neue Version ist auf das Jahr 2000 geplant. Im Hinblick
auf diese schiene es mir wertvoll, wenn man auf die Angabe der Primärliteratur
für Augustin und auf die Abkürzungen für klassische Autoren und deren Werke
beim Zitatsuchen über einen Index direkt zugreifen könnte, ohne das beigelegte
Heft, den Thesaurus linguae latinae, den Liddell/Scott oder das Augustinus-Lexikon

konsultieren zu müssen.
Es handelt sich bei dieser CD-ROM m. E. um ein umfassendes, äußerst

durchdachtes, unschätzbares Hilfsmittel für die Verfasser des Augustinus-Lexikons und
für neue textkritische Ausgaben. Es wird aber nicht nur die Augustin-Forschung
insgesamt beflügeln, sondern auch Philosophen, Theologen und Historiker begeistern.

Peter Schulthess (Zürich)

Hellmuth Flashar (Hg.) : Grundriß der Geschichte der Philosophie, begr. von
Friedrich Ueberweg, Bd. 2/1: Die Philosophie der Antike, Sophistik, Sokrates,
Sokratik, Mathematik, Medizin, völlig neubearb. Ausg., Basel / Stuttgart (Schwabe)

1998, XIV, 540 Seiten.
Der vorliegende Band beinhaltet eine Darstellung der Sophistik von George

B. Kerferd und Hellmut Flashar, wobei offenbar Kerferd eine erste Fassung geliefert

hat, die von Flashar gründlich überarbeitet und in das für den Ueberweg
gewünschte Format gebracht worden ist, eine Darstellung von Sokrates, den Sokra-
tikern und den von ihnen ausgehenden Strömungen von Klaus Döring, eine
Darstellung der griechischen Mathematik von Hans-Joachim Waschkies und unter dem
Titel «Medizinische Schriftsteller» eine Darstellung der hippokratischen Schriften
von Carolin Oser-Grote.

Die Darstellung der Sophistik befaßt sich mit Entstehung, Wesen und den
Grundthemen der Sophistik, sowie den einzelnen Sophisten, am ausführlichsten
mit Protagoras und Gorgias, aber auch Thrasymachos aus Chalkedon, Prodikos
aus Keos, Hippias aus Elis, Antiphon aus Athen und Kritias aus Athen werden



292 Buchbesprechungen

recht ausführlich dargestellt. Die Gliederung in Biographie, Werkbeschreibung und
Lehre ermöglicht einen schnellen Zugriff zur gewünschten Information. Die
Elemente der handbuchartigen Darstellung sind denn auch der Hauptgewinn dieser

Darstellung gegenüber der Monographie zur Sophistik von Kerferd (The Sophistic
Movement) von 1981.

Das Grundproblem einer Darstellung der Sophistik liegt im Umstand, daß

diese breite Bewegung seit dem Beginn der Philosophiegeschichtsschreibung in
der Antike in erster Linie aus dem Gegensatz zur Sokratik verstanden wurde. Das

abgrenzende Merkmal, das dabei im Vordergrund steht, ist die Lehrtätigkeit gegen
Entgelt. An gewissen Stellen wird den Sophisten auch vorgeworfen, daß sie sich
in allen möglichen Wissensgebieten als kompetent hinstellen. Doch hier wird der

Übergang zur Philosophie fließend: die Auseinandersetzung mit dem allem Wissen

Gemeinsamen, die Aufmerksamkeit auf die Leistung der Vernunft, die
Auseinandersetzung mit den Möglichkeiten der Rhetorik und den Modi des Argumentierens,

gehört genuin zur Philosophie. Ohne Frage gehören auch Sokrates und die
Sokratik zu dieser Bewegung. Die Differenz von Sophistik und Sokratik und die
Stufen der philosophiegeschichtlichen Bemühungen um diese Differenz werden in
diesem Beitrag sorgfältig nachgezeichnet. Zu einer Konturierung der Sophistik
würde bestimmt auch eine Auseinandersetzung mit Isokrates gehören, der viele
Elemente mit der Sophistik teilt. Ein völliger Verzicht auf eine Darstellung des

Isokrates wäre schwer verständlich - es ist zu erwarten, daß sie im Platon-Band
(Bd. 2/2) folgen wird, wo sie aufgrund einer zeitlichen Gliederung wohl hingehört.

Die Darstellung des Sokrates und der Sokratiker von Klaus Döring bietet
einen ausgewogenen Überblick Uber die strittigen Fragen in der Interpretation dieser

philosophischen Urgestalt. Zu Recht hält der Vf. eingangs fest, es sei der neuzeitlichen

Sokratesforschung bisher nicht gelungen, «zu Ergebnissen zu gelangen, die
als allgemein oder auch nur weithin anerkannt gelten könnten». Die verschiedenen

Richtungen werden anhand der Frage, was vorrangig als Quellenmaterial für
die Rekonstruktion des historischen Sokrates dienen soll, unterschieden. Döring
selbst vertritt die Auffassung, daß insbesondere auch die ganz unterschiedlichen
Weisen, wie sich die sog. Sokratiker auf ihren Meister bezogen haben, entscheidende

Hinweise für die Rekonstruktion der Position des Sokrates abgeben. Die
anschließende Darstellung der Sokratiker macht deutlich, wie breit die Auffassungen

Uber die Lehren des Sokrates schon in der Antike auseinanderliefen.
Im Vorwort dieses Bandes wird darauf verwiesen, daß die Darstellung der

Mathematik und der Medizin nicht einheitlich gehalten sind. Die Darstellung der
Mathematik erstreckt sich von den Anfängen der griechischen Mathematik bis zu
Diophant. Die Darstellung ist auch in diesem Teil an den großen Figuren
ausgerichtet: Euklid (um 300 v.Chr.), Archimedes (ca. 287-212), Apollonios, Pappos
(4. Jh. n. Chr.) und Diophant (um 250 n. Chr.). Obwohl gemäß der Einleitung für
die Mathematik eine gewisse Vollständigkeit angestrebt worden ist, ist dies nur
auf der Ebene der Bibliographie erreicht. Anstelle einer Konzentrierung auf die

wenigen wichtigsten Mathematiker im Hauptteil dieses Beitrages hätte man sich

von der Sache her gerade so gut eine problemgeschichtliche Darstellung vorstellen
können.



Comptes rendus 293

Die Darstellung der Medizin beschränkt sich dagegen ganz klar auf die Epoche,

die mit dem philosophischen Hauptbeitrag zur Sophistik und Sokratik im
wesentlichen abgedeckt werden soll, nämlich das 5. Jahrhundert und das heißt: das

Corpus Hippocraticum. Daß im Rahmen des Ueberweg die Medizin überhaupt so
breit berücksichtigt wird, würde man nicht unbedingt erwarten und ist grundsätzlich

positiv zu werten. Die Beschränkung auf das Corpus Hippocraticum ist dagegen

mit dem Verweis auf die Existenz von Gesamtdarstellungen (ohne
Literaturhinweise) schlecht begründet.

Gleichwohl muß der Band insgesamt als sehr gelungen bezeichnet werden. Er
wird seine primäre Funktion ohne Zweifel erfüllen, nämlich denjenigen eine
Orientierung zu bieten, die wissen wollen, was man heute in etwa zur Sophistik und
Sokratik wissen kann, welche Quellen vorhanden sind und was sie bieten. Der
Band wird sowohl gestandenen Forschern als schnelles Repertorium für Literatur
wie auch Neulingen zur Beschaffung eines breiten Überblicks gute Dienste leisten.
Es bedarf kaum der Erwähnung, daß der Band vom Verlag sehr sorgfältig präsentiert

wird. Einziger kleiner Kritikpunkt, was die Gestaltung des Bandes anbelangt:
der gewählte Griechisch-Font zeichnet sich, - etwa gegenüber dem Aristoteles-
Band - nicht gerade durch besondere Lesbarkeit aus.

Jean-Pierre Schobinger (Hg.) : Grundriß der Geschichte der Philosophie, begr.
von Friedrich Ueberweg, Bd. 7/1: Die Philosophie des 17. Jahrhunderts.
Allgemeine Themen, Iberische Halbinsel, Italien, völlig neubearb. Ausg., Basel/
Stuttgart (Schwabe) 1997, 2 Halbbde., LX1I1, 1141 Seiten.

Es gibt nun keine zweite Epoche in der Geschichte der Philosophie, die so gut
dokumentiert und ausführlich dargestellt ist, wie das 17. Jahrhundert. Mit dem zu
besprechenden Doppelband liegt der zweitletzte von insgesamt vier Bänden vor
(der letzte Band ist redaktionell abgeschlossen und wird bald folgen). Unter diesen

vier Bänden nimmt er eine Sonderrolle ein: Die ersten 320 Seiten sind einer
allgemeinen Darstellung dessen gewidmet, was Philosophieren im 17. Jahrhundert
bedeutet und unter welchen Bedingungen es stattgefunden hat. Der Rest des ersten
Halbbandes stellt die Philosophie in Spanien und Portugal dar, der zweite Halbband

ist ganz dem 17. Jahrhundert in Italien gewidmet.
Dem ersten Band ist ein Vorwort von Jean-Pierre Schobinger, dem

Gesamtredaktor dieser Reihe, vorangestellt, in welchem die Konzeption dieser Philosophiegeschichte,

das philosophische Selbstverständnis dieser Epoche, dargelegt und

gleichzeitig auf erfrischende Weise problematisiert wird. Ziel des gesamten Ueberweg

ist es, eine möglichst objektive Orientierung über den neuesten Stand der

Forschung zu vermitteln, das Material in Epochen geordnet doxographisch zu präsentieren

und einen umfassenden Überblick über die Primärliteratur und einen etwas

eingeschränkteren über die Sekundärliteratur zu bieten. Diesem Anspruch werden die

vorliegenden Bände vollkommen gerecht. Doch damit ist ihr Spezifikum noch nicht
zureichend erfaßt. Die vorliegenden Bände (wie schon die zuvor erschienen) zeichnen

sich durch die Breite dessen aus, was hier präsentiert wird. Die Breite betrifft
sowohl das Verständnis von Philosophie selbst, wie auch die doxographische
Darstellung von weniger bedeutenden Autoren, die wohl nur der Spezialist kennt.



294 Buchbesprechungen

Unter den < Allgemeinen Themen > im ersten Teil seien besonders die folgenden
(Auswahl) besonders hervorgehoben: eine Darstellung des Philosophen im 17.

Jahrhundert (Helmut Holzhey), die philosophische Reflexion auf die Methode (Peter
Schulthess), Haupttendenzen der clandestinen Philosophie (Gianni Paganini),
okkulte Strömungen (George MacDonald Ross), die Vermittlung chinesischer
Philosophie in Europa (Iso Kern). Durch die Darstellung der Philosophiegeschichtsschreibung

im 17. Jahrhundert (Giovanni Santinello und Lucien Braun) und die
geschichtliche Darstellung der Philosophie des 17. Jahrhunderts zu späteren Zeiten

(Stefan Ehrenberg) gewinnt das Werk zuzüglich zum Vorwort einen weiteren
Ort, an dem die kritische Reflexion des eigenen Tuns mit Händen zu greifen ist.
Selbstverständlich muß dieses Unternehmen einer Darstellung der Darstellung der

Philosophie des 17. Jahrhunderts spätestens in der Gegenwart Halt machen - und
die im letzten Jahr erschienene, ebenfalls imposante Darstellung der Philosophie
des 17. Jahrhundert unter der Herausgeberschaft von Daniel Garber und Michael
Ayers, The Cambridge History ofSeventeenth Century Philosophy, in zwei Bänden,
insgesamt 1616 Seiten, konnte keine Erwähnung mehr finden. Um so mehr legt
sich an dieser Stelle ein kleiner Vergleich dieser beiden bislang umfassendsten

Darstellungen des 17. Jahrhunderts in der Philosophie nahe.

Doch zuerst ein Wort zu der Länderdarstellungen in den anzuzeigenden zwei
Halbbänden. Auch wenn diese Länderdarstellung (Iberische Halbinsel und Italien)
hier nicht ausführlich gewürdigt werden kann, sei zumindest angemerkt, daß sich
das Konzept der Darstellung von Regionen hier schon dadurch rechtfertigt, als die

enormen Unterschiede in der philosophischen Kultur im 17. Jahrhundert in Italien
(geprägt von Aufbruch in mehreren Hinsichten) und in Spanien/Portugal (Verhaftetsein

in der Tradition) überaus plastisch vor Augen geführt wird. Die im ersten Halbband

dargestellte Philosophie auf der Iberischen Halbinsel zeichnet sich durch die

Nachwirkung des Mittelalters und eine zögerliche Rezeption neuzeitlicher
Philosophie aus - unter Abwesenheit von wirklich überragenden Figuren. Der zweite
Halbband zu Italien weist dagegen ausführliche Darstellungen von Campanella und
insbesondere von Galilei auf, bei gleichzeitiger umfangreicher Berücksichtigung
der Schulphilosophie und insbesondere auch des Verhältnisses von Philosophie und

Theologie (lange Beiträge zu den Jesuiten in beiden Halbbänden; Beitrag zur
Auseinandersetzung um das Tridentinische Konzil etc.).

Wenn man die vorliegenden Bände des Ueberweg zum 17. Jahrhundert mit
der Cambridge History vergleicht, ist sogleich zu bemerken, daß hier nicht in zwei
Sprachen das gleiche Unternehmen vorliegt. Vom Umfang her kann die ebenfalls

dickleibige Cambridge History nicht mithalten. Konzeptionell verfolgt sie weder
die geographischen Gliederung, noch die doxographische Darstellung der großen,
kleineren und kleinen Schriftsteller. Gemeinsamkeiten sind zu sehen in der Bemühung,

die institutionellen Bedingungen des Philosophierens darzustellen, wobei in
der Cambridge History in einem Kapitel global abgehandelt wird, was sich im
Ueberweg sehr detailliert präsentiert. Obwohl auch die Cambridge History
bemüht ist, die Fixierung auf die großen Namen zu überwinden, kann sie darin mit
dem Ueberweg nicht mithalten. Die Stärke der Cambridge History liegt in der
konsequenten Orientierung an systematischen Fragestellungen, mit denen man mehr



Comptes rendus 295

oder weniger unverändert an jede beliebige Epoche herantreten könnte und dann

je unterschiedliche Antworten erhalten würde. Einige Fragestellungen sind
allerdings doch sehr spezifisch, so etwa die Rezeption der chinesischen Philosophie im
17. Jahrhundert Dieses Thema wird von beiden Philosophiegeschichten bearbeitet,
wobei die Cambridge History (Beitrag von D. E. Mungello) tatsächlich in etwa ein
Lexikonwissen über den Einfluß des chinesischen Denkens vermittelt, indem sie
die Bedeutung dieser Kunde aus dem fernen Osten für die damalige Geisteswelt
sehr umsichtig darstellt. Der f/eberwg-Beitrag von Iso Kern bietet u. a. eine
ausführliche doxographische Darstellung der chinesischen Werke, die im Westen
rezipiert wurden sowie eine doxographische Darstellung der wichtigsten europäischen

Primärtexte über chinesische Philosophie (zusammen über 40 zweispaltige
Seiten). Dies ermöglicht ein eingehendes Studium der Weise, wie das chinesische
Denken tatsächlich rezipiert worden ist. Die Erörterung der Bedeutung dieses
Einflusses für das abendländische Denken fällt demgegenüber knapp aus. Fazit: Man
möchte keine der beiden Darstellungen missen, sie stellen eine ideale Ergänzung
dar, wobei sich die Cambridge History in erster Linie an den Leser richtet, der
sich schnell einen Überblick über den chinesischen Einfluß auf das Abendland im
17. Jahrhundert verschaffen will.

Ähnliches ließe sich zu anderen Beiträgen sagen, in denen sich die beiden

Darstellungen Uberschneiden (z. B. die Beiträge zur Methode von Peter Schulthess
im Ueberweg und von Peter Dear in der Cambridge History). Wenn man diesen
kleinen Vergleich zwischen den beiden Werken anstellt und das Lob berücksichtigt,

das die Cambridge History bereits erhalten hat (« It overshadows all of its

predecessors and will set the standard in the study of Seventeenth Century Philosophy

for at least the next 20 years» - so J. Walmsley im Philosopher's Magazine,
Sommer 1999) so wird erst recht deutlich, welch enorme editorische Leistung
hinter dem neuen Ueberweg steckt. Der Ueberweg richtet sich kompromißlos an

Forscher und Spezialisten und hat diesen Beachtliches zu bieten. Insbesondere die

umfangreichen Primärbibliographien gerade auch von sonst (auch in der
Cambridge History) kaum erwähnten Autoren, samt Doxographie, ist absolut einmalig.
Besonders beachtenswert ist der Umstand, daß auch für diese beiden Halbbände,
wie für die schon erschienen, für die große Zahl der Kapitel Mitarbeiter aus den

entsprechenden Ländern als Verfasser gewonnen wurden.
Ich möchte in Kühnheit dem oben erwähnten Besprecher der Cambridge History

nicht nachstehen und glaube meinerseits behaupten zu können: Diese
Philosophiegeschichte stellt alle vorangehenden Philosophiegeschichten des 17.

Jahrhundert in den Schatten und wird wohl im nächsten Jahrhundert kaum Konkurrenz
zu fürchten haben. Ob sie von einer zunehmend an der englischen Sprache
orientierten internationalen Forschergemeinschaft angemessen gewürdigt werden wird,
ist dagegen eine andere Frage. So ist zu bedauern, daß die bereits 1988 (England)
und 1993 (Frankreich und Niederlande) erschienenen Bände des Ueberweg zum
17. Jahrhundert nicht einmal in die Bibliographie der Cambridge History Eingang
gefunden haben.

Alois Rust (Zürich)



296 Buchbesprechungen

Léo Freuler : La crise de la philosophie au XIXe siècle, Paris (Vrin) 1997, 296

pages.
Cet ouvrage se propose d'examiner la crise que la philosophie a traversée à

partir de l'effondrement de l'idéalisme allemand. La grande majorité des auteurs
étudiés est donc allemande, mais c'est tout simplement que, de même que le
XVIIIe siècle philosophique était français, le XIXe est allemand.

Le propos de l'auteur se veut historique; c'est pourquoi il n'aborde pas son
sujet avec les yeux d'un homme du XXe siècle, qui verrait les figures de Kierkegaard,

Marx et Nietzsche dominer le paysage, mais en se plongeant dans les
débats du temps, qui attestent à la fois l'absence de ces trois auteurs et la présence
de bien d'autres, souvent oubliés de nos jours.

Si la philosophie est en crise au XIXe siècle, c'est qu'elle est tombée en
discrédit. En effet, les grands systèmes idéalistes, après avoir occupé tout le paysage
philosophique, se sont effondrés, un peu sous les coups de l'hégélianisme de gauche

dominé par Feuerbach, mais beaucoup sous ceux des sciences de la nature, ou
plutôt de la conception naturaliste de ces sciences, culminant dans le matérialisme
dit vulgaire de Vogt, Moleschott et Büchner. Il ne faut pas comprendre ce mouvement

comme le simple remplacement d'un système philosophique par un autre ; il
s'agit au contraire d'une tentative de supprimer la philosophie, identifiée à l'idéalisme,

et de la remplacer par la science positive. Il s'ensuit une pauvreté
d'argumentation assez frappante, accompagnée d'une large diffusion dans le public, attestée

par la réaction des autorités religieuses de l'époque.
La réaction des philosophes fut de faire allégeance à la science: de science des

sciences, la philosophie passe, vers 1840, au statut de servante de la science de la
nature. Et de renoncer à tout esprit spéculatif et de système. Par là, la philosophie
a moins atteint un résultat qu'elle ne s'est donnée une tâche: se redéfinir. Mais, on
s'en doute, cette redéfinition va prendre plusieurs directions. L'auteur les examine
et relève les principales tendances qui se font jour. Ce sont d'abord: 1° l'intérêt
pour le temps et le devenir, donc pour l'histoire de la philosophie (si la philosophie

est discréditée, on peut tout de même faire son histoire, basée sur des faits);
2° la substitution d'une visée descriptive aux visées explicatives (par les causes);
3° la réduction de l'objet de la philosophie à la science, d'où le développement de

la philosophie des sciences. Ces tendances laisseront des sillons profonds, jusqu'à
des auteurs comme Husserl et Wittgenstein. Mais elles ne sont pas les seules. Pour
d'autres auteurs encore, si ce qui compte est l'abandon du dogmatisme, le remède

qui s'impose est un retour au criticisme kantien, car tant l'idéalisme que le
matérialisme souffrent de ce défaut. D'où la vogue du néokantisme dans l'effort pour
régénérer la philosophie.

C'est toutefois une autre tendance qui va peu à peu devenir dominante; elle
s'appuie sur la psychologie: si la philosophie veut garder sa spécificité sans se

dissoudre dans les sciences de la nature, mais qu'elle ne veut en aucun cas retomber

dans la spéculation, il lui reste à étudier les phénomènes du sens interne, bref,
les phénomènes mentaux. Cela est d'autant plus tentant que, à la suite de Descartes,

on sait que ces phénomènes ont une priorité sur ceux des sens externes: il y a

une infaillibilité de la conscience, un accès privilégié à soi, qu'on ne rencontre



Comptes rendus 297

nulle part ailleurs. Ainsi, la philosophie peut garder sa place première et s'adonner
à l'étude des faits. Le succès sera tel que la psychologie tendra à élargir son
empire à tout le domaine du savoir, d'où le psychologisme, et la réaction qu'il va
entraîner.

Cette réaction, l'antipsychologisme, n'est pas d'abord liée à Husserl, Frege ou
Bolzano, mais aux débats internes dans le néokantisme sur le statut scientifique de

la psychologie. D'autant que la version que les deux premiers en ont adoptée marque

plutôt un retour à la spéculation, sous la forme du platonisme. L'antipsychologisme

se manifeste encore dans une autre réaction, qui se méfie du sens interne le
trouvant par trop spéculatif, et veut lui substituer l'analyse du langage, pont entre
l'homme et la nature; on trouve là les précurseurs du tournant linguistique qui
jouera un rôle si important au XXe siècle.

Au terme de la lecture de cet ouvrage, on a beaucoup voyagé et beaucoup
appris sur une des périodes qui a influencé de façon majeure la nôtre et dont, trop
souvent, on ignore presque tout. En ce sens, le travail de Freuler est de ceux qui
nous aident à mieux nous comprendre.

Bernard Baertschi (Genève)

Karen Gloy : Bewußtseinstheorien. Zur Problematik und Problemgeschichte
des Bewußtseins und Selbstbewußtseins, Freiburg i. Br. / München (Karl Alber)
1998 (Alber Reihe Philosophie), 360 Seiten.

Karen Gloy, die in Luzern lehrende Philosophin, hat mit Bewußtseinstheorien
ein neues Buch vorgestellt, welches durch die Klarheit seiner kritischen Analysen
besticht. Die Höhe des Abstraktionsniveaus in eins mit der Plastizität der Darstellung

faszinieren an diesen Texten.
In einer knappen Einführung geht Gloy ein auf die Heidelberger Schule mit Dieter
Henrich und Ulrich Pothast, auf die sprachanalytische Richtung mit Ernst Tugendhat

sowie auf die französische Debatte der mit dem inzwischen üblichen Namen
«Postmoderne» auftretenden Denker. Im wesentlichen gliedert das Buch sich in
zwei Teile: einen ersten systematischen Teil, welcher die bewußtseinstheoretischen

Modelle und ihre Implikate vorstellt, und einen historischen zweiten Teil,
welcher über Piaton bis Lacan Aristoteles als Schüler Piatons, Kants und Fichtes

Selbstbewußtseinstheorien, den Neukantianer Natorp sowie die einen
Bewußtseinsstrom supponierenden Modelle von Hume, Husserl und Sartre darstellt und
erörtert.

Einführend zum ersten Teil erwähnt Gloy den Aufsatz von William James von
1904 mit dem Titel « Does < Consciousness > Exist? », um auf das Buch von Hermann
Schmitz System der Philosophie zu sprechen zu kommen, in welchem Schmitz an

einem Satz wie « ich bin traurig » demonstriert, daß Selbstbewußtsein existiert, da

der zitierte Satz adäquat sich nicht in einen ichlosen Satz transformieren läßt.
Nach einem ersten Kapitel «Bewußtsein als Grundsachverhalt» bezieht Gloy

im Kapitel «Definitionsversuche des (subjektiven) Bewußtseins» Position gegen
die materialistischen Reduktionsprogramme, denen das Faktum «Bewußtsein» als



298 Buchbesprechungen

etwas Unverständliches gilt, das auf ein Physisch-Materielles reduziert und aus
diesem erklärt werden soll: so etwa gegen den metaphysischen Behaviorismus mit
u.a. J.B. Watson (Psychology from the Standpoint of a Behaviorist, 1919) und
K. S. Lashley (The Behavioristic Interpretation of Consciousness, 1923) sowie
gegen die sprachanalytische Variante des Behaviorismus, als deren prominentester
Vertreter Gilbert Ryle (The Concept of Mind, 1949) namhaft gemacht wird. Ein

knappes Kapitel ist dem Leib-Seele-Problem gewidmet, das seinen Ausgang nahm

von der hebräischen und altgriechischen Auffassung von der Seele als immateriellem,

feinstofflichem Lebensprinzip, welches dem sichtbaren, materiellen
Seinsbereich entgegensteht, eine Auffassung, welche sich bis zur Zwei-Substanzen-
Lehre von Descartes durchgehalten hat. Der erste Teil schließt mit einem Kapitel
über den Begriff des Selbstbewußtseins, der als solcher erstmals in der
philosophisch-psychologischen Literatur des 17. und 18. Jahrhunderts auftaucht, so vor
allem bei Christian Wolff.

Der zweite Teil des Buches setzt ein mit Piaton und schließt mit einem Lacan

gewidmeten Kapitel, in welchem Gloy die Einflüsse von Husserl, Sartre, dem
Strukturalismus und der Sprachtheorie von Saussure auf Lacan erwähnt und konzis auf
Lacans «stade du miroir» eingeht.

These von Gloys Buch ist, daß die erste voll ausgearbeitete Theorie von
Bewußtsein und Selbstbewußtsein sich in Piatons Frühdialog Charmides findet. An
diesen knüpft an verstreuten Stellen, vor allem aber im XII. Buch, Kap. 9 der
Metaphysik und im III. Buch, Kap. 4 von De anima Aristoteles an. In De anima 111,2

unterscheidet Aristoteles - anders als noch Piaton -, zwischen Bewußtseinsarten
und ihrer Fähigkeit zur Selbstbeziehung: Nur intellektuellen Bewußtseinsvorgängen,

nicht Sinneswahrnehmungen eignet die Fähigkeit zur Selbstreferenz. Diese -
heute übliche - Interpretation wurde vom Aristoteliker Thomas von Aquin
aufgegriffen und dahingehend ausgebaut, daß die Sinnesorgane auf Grund ihrer
Materialität unfähig zum Selbstbezug seien, so daß hier ein innerer Sinn eingreifen
müsse. Gloy weist nach, daß Descartes, den als erster Hegel in seinen Vorlesungen
über die Geschichte der Philosophie als Begründer des Denkens der Neuzeit
bezeichnete, der scholastischen Tradition entstammt, und daß das als fundamentum
inconcussum allen Wissens statuierte Selbstbewußtsein sich so schon in platonischen

Erwägungen im Charmides und weiteren Dialogen Piatons präfiguriert
findet. Ausgehend von einer Wesensbestimmung der Besonnenheit erörtert Piaton im
zentralen Teil des Charmides die Selbstbezüglichkeit der Erkenntnis, das Problem
der Selbstbezüglichkeit allerdings noch nicht nur epistemisch fassend, sondern es

ausdehnend auf die Psyche überhaupt, also auch was Emotionalität und Willen
sowie Sinneswahrnehmungen wie die Fähigkeiten des Sehens und Hörens
anbelangt. Ihre Vollendung findet jedoch die Selbsterkenntnis, die zunächst das ganze
seelische Selbst des Menschen erfaßt, in der sich selbst zugewandten Erkenntnis:
« Im wissenden Selbstbezug ist die generelle Selbstzuwendung und Selbstkontrolle,
die in der Besonnenheit impliziert ist, auf ihren Begriff gebracht. » (S. 114) Der
Anknüpfungspunkt für das sich wissende Wissen in der Besonnenheit, weist Gloy
anhand der Heraklit-Fragmente 112 und 116 nach, läßt im griechischen Denken

generell sich finden.



Comptes rendus 299

Gloy erhärtet ihre These von der zentralen Bedeutung des Charmides und
dessen Rezeption durch Aristoteles, indem sie auf die Wurzeln des Deutschen
Idealismus verweist: diese liegen nicht nur bei Kant, sondern auch in der antiken
Metaphysik. Sowohl Hegels Theorie des absoluten Geistes wie Fichtes Theorie
des Selbstbewußtseins oder sich als Wissen wissenden Wissens gehen bis in die
Sprache hinein auf Piatons Charmides zurück. Franz Brentano, welcher Husserl,
aber auch Sartre, wesentlich beeinflussen sollte, bezeichnete sich gelegentlich als
Schüler des Aristoteles, welch letzterer aus Piatons Charmides die Möglichkeit von
Selbstbewußtsein als reiner Daß-Erkenntnis übernommen hat.

Gloys These überzeugt und trägt nicht wenig zum Faszinosum eines Buches
bei, das sich als Einheit von Gelehrsamkeit und Vorstellungskraft präsentiert.

Katja V. Taver (Basel)

Bernard Baerlschi / François Dermange / Pierre Dominicé (dir.) : Comprendre
et combattre l'exclusion. L'exclusion sociale face aux exigences de l'éthique,
Lausanne (Presses polytechniques et universitaires romandes) 1998, 158 pages.

Les Presses polytechniques et universitaires romandes publient, sous la direction

de Bernard Baertschi, François Dermange et Pierre Dominicé, une série de

onze études consacrées au problème de ce que l'on appelle aujourd'hui, à tort ou à

raison, le phénomène de l'exclusion sociale. Le sous-titre de l'ouvrage: L'exclusion
sociale face aux exigences de l'éthique, indique d'emblée l'enjeu, ainsi que le

thème directeur, d'une réflexion dont la douloureuse urgence n'échappera à

personne.

Le souci des auteurs, provenant de divers horizons économiques ou
institutionnels, est d'abord un souci de clarification des notions, celles notamment de
libéralisme, de justice sociale et d'exclusion, termes dont l'apparente univocité pourrait

entretenir certaines confusions dommageables pour la pertinence et la clarté
du débat. Plusieurs, parmi ces études, soulignent entre autre le fait qu'il existe
diverses formes d'exclusion qui, le plus souvent, s'enchainent ou s'entraînent les

unes les autres, constituant ainsi le phénomène global de l'exclusion sociale.
Dénoncer l'existence de ce chancre mou de nos sociétés démocratiques ne

suffit pas : il faut encore s'efforcer d'en identifier les causes, ce qui n'est certes pas

une entreprise aussi aisée qu'il pourrait paraître à première vue. Là encore,
plusieurs hypothèses sont évoquées, plusieurs voies de recherche empruntées, plusieurs

types d'analyses pratiquées. L'un des coupables tout désignés est communément

reconnu sous les traits de l'ultra-libéralisme contemporain, qui voudrait tout
abandonner aux mécanismes aveugles et impersonnels du marché, et qui s'accompagne

généralement d'une carence totale de clairvoyance et de volonté politique, quand
il ne débouche pas purement et simplement dans le cynisme le plus glacial.

Peut-on imaginer des solutions dans l'urgence, qui pourraient toutefois se

prolonger en se renouvelant au gré de l'évolution permanente de nos sociétés Laissons

le soin au lecteur de découvrir celles que tentent d'esquisser les divers inter-



300 Buchbesprechungen

venants. Relevons tout de même, pour conclure, une dominante qui émerge assez

régulièrement de leurs propos : rien ne sera jamais résolu sans une volonté politique
constante, capable de définir, par-delà les fluctuations capricieuses de la conjoncture

économique, les multiples paramètres d'un développement durable, et inspirée,
dans son intervention, par les valeurs communautaires qui sont parties intégrantes
de la dignité de la personne humaine, et qui pourront seules être en permanence
garantes aussi bien de son autonomie que de son libre accomplissement.

Yves Page (Genève)

Mark Hunyadi /Marcus Münz (dir.) : Le travail refiguré, Genève (Georg) 1998,
292 pages.

Le travail rémunéré, c'est-à-dire l'emploi, est une institution centrale de la
civilisation moderne. Or, depuis une ou deux décennies, la voilà remise en question
sous les coups de la crise, source de la montée d'un chômage qui se laisse de moins
en moins maîtriser. Cet ouvrage, réunissant les contributions d'un philosophe
(M. Hunyadi), d'un théologien (F. Dermange), d'économistes (F. Artigot, P. Detzel,
J.-M. Le Gofï), de sociologues (J.-F. Bickel, A. Clémence, C. Lalive d'Epinay,
C. Maystre), de politologues (M. Brunner, S. Cattacin, M. Mänz, R. Vitali) et d'une
juriste (P. Vielle) se propose, dans une optique pluridisciplinaire, d'examiner de

plus près ce qu'il en est du travail et de ses représentations sociales, afin de proposer

des pistes pour sortir, sinon de la crise économique, du moins de la crise du

sens que la situation nouvelle a induite. Contrairement à ce qu'on a beaucoup (trop)
répété depuis Marx, ce n'est pas l'aliénation qui est à craindre, mais l'exclusion,
et si la libération est désirable, ce n'est que lorsque l'intégration est effective.

Le travail, en effet, n'est pas simplement un moyen de gagner sa vie, c'est-à-
dire d'avoir à sa disposition des ressources financières, auquel cas il suffirait
d'allouer un revenu décent à tous les chômeurs pour que le tour soit joué. Cela est

sans doute nécessaire - et des mesures comme l'allocation universelle sont
examinées par plusieurs contributeurs -, mais non suffisant: c'est que le travail est

encore et peut-être d'abord un facteur d'intégration sociale, d'identité personnelle,
ainsi que d'estime de soi et par autrui. Dès lors, il n'est pas possible de s'interroger

sur la justice sociale avant d'être au clair sur le travail, ce que la plupart des

auteurs, y compris Rawls, n'ont pas clairement vu, étant donné qu'ils sont partis
de l'hypothèse du plein emploi.

Toutes les études de ce volume convergent vers la thèse que le travail tel que
nous le comprenons n'est pas une donnée naturelle, mais un produit historique et

social, dont on peut faire la genèse. Mais alors, si c'est l'homme qui lui a donné

son sens, il peut aussi le changer, et on voit qu'il n'existe pas de raison décisive

pour qu'on le pare de toutes les vertus dont il a été question. D'où les contributions

qui envisagent comment on pourrait découpler le travail du revenu et revaloriser

la sphère non-marchande, source d'activités multiples (pensons au bénévolat)
qui échappent aux marché (qui les trouve non rentables) et à l'Etat (qui ne peut les

réaliser efficacement), mais qui sont essentielles au bon fonctionnement de la so-



Comptes rendus 301

ciété. Avant de s'engager dans ces voies toutefois, il est nécessaire d'établir les

faits, d'où les nombreux articles sur les représentations sociales du travail et sur la
situation du marché de l'emploi dans plusieurs pays (Etats-Unis, Europe, Japon),
où l'on voit s'affronter la logique des «petits boulots» et celle de la protection des

travailleurs.
Il ressort de la lecture de cet ouvrage que, une fois que les faits on été correctement

établis - et une grande partie y est consacrée -, il devient possible d'envisager

une sortie de la crise, mais que celle-ci, manifestement, devra creuser profond
et non se borner à tenter un replâtrage en cherchant à restaurer le plein emploi par
un simple partage du travail, la mondialisation et le ralentissement sans doute
définitif des gains de productivité le rendant impraticable.

Bernard Baertschi (Genève)

Byung-Chul Han : Todesarten. Philosophische Untersuchungen zum Tod, München

(Wilhelm Fink) 1998, 240 Seiten.

Die Reflexionen in Byung-Chul Hans ungewöhnlichem neuem Buch geben
sich nicht mit der Weisheit Epikurs zufrieden, derzufolge dort, wo ich bin, der Tod
nicht ist, und wo der Tod ist, ich nicht (mehr) bin. Vielmehr fragen sie nach den

Bedingungen des Menschseins, in das der Tod immer schon eingezeichnet sei:

« Der Tod ist kein bloßer Schlußpunkt, sondern ein Nullpunkt des Lebens, wo dies

anfängt. » (S. 7) Han analysiert und rekonstruiert jedoch nicht einfach philosophische

Tod- und Trauerbewältigungsüguren, wie er sie etwa in Hegels Dialektik
findet, welche wiederum das Entsetzen über Kontingenz und Unberechenbarkeit in
das Korsett historischer Notwendigkeit zwinge, um so den Tod auszuschalten. Im
Zentrum stehen jene philosophischen Überlegungen, « die dem Tod am ähnlichsten

zu sein, sich ihm, statt ihn mit einem starren Schein zu überblenden,
asymptotisch anzunähern, anzuschmiegen scheinen» (S.8). Trotz des Untertitels handelt

es sich bei Hans Auseinandersetzungen mit Texten von Nietzsche, Adorno,
Heidegger, Canetti, Levinas, Derrida und Handke nicht um das, was man landläufig

als < Untersuchungen > bezeichnen würde. Das Buch bietet keine kontinuierliche
Auslegung und Interpretation zusammenhängender Quellen, sondern nimmt
Ausschnitte zum Anlaß weitergehenden und oft erhellend kombinatorischen
Nachdenkens. Dieses Verfahren gründet auf Derridas Vorstellung vom alleweil ruinen-
haften Charakter des Textes, der uns als Leser dazu herausfordert, wie Spinnen
unsere Fäden vom einen Fragment zum anderen zu weben, um so neuen, unseren
Sinn herzustellen (vgl. S. 97 f.). Freilich dürfte das von Han favorisierte, romantische

Bild des textspinnenden Lesers in einer Ruinenlandschaft darüber
hinwegtäuschen, daß man auch Paläste und Kathedralen als Ruinen ausgeben kann, um
sie als Steinbruch zu schleifen. Jedenfalls fehlt die Garantie, daß die Tätigkeit der
dekonstruktiven Textspinne weniger gewaltsam ist als die der herkömmlichen
hermeneutischen Ameise. Zwar liegt Han der inquisitorische Gestus traditioneller
Hermeneutik fern, darum aber nicht unbedingt der autoritäre, der Mutmaßungen in
assertorischem Ton als Gegebenheiten hinstellt. Kontrastierend dazu verliert sein



302 Buchbesprechungen

Leser manchmal den Überblick, ob eine Sicht der Dinge nun aus den behandelten
Texten oder aber von Han selber stammt.

Diese Irritation ist zweifellos gewollt, verabschiedet das Buch doch im
Anschluß an Nietzsche und Heidegger die Idee eines kohärenten, jederzeit mit sich,
aber auch mit Gestaltung, Inhalt und Absicht des von ihm Niedergeschriebenen
identischen Autors (vgl. S. 85 ff.). Der unter Hans Namen firmierende Text scheint

gewisse Strategien der Veruneindeutigung zu verfolgen (vgl. S. 114, Anm. 96), ein

«schräges Denken» (S. 125ff.) durchzuexerzieren, was ihn für seine Leserinnen
und Leser jedoch um so anregender werden läßt. Er zeichnet die Wege zu einer
« Niemandigkeit » angesichts des Todes nach und mithin vor: « Die Ethik des Todes,
die vom Endlichen ausgeht und im Endlichen verbleibt, macht sieht frei sowohl

vom Ich-Zwang als auch vom Zwang des Anderen. [...] Gefragt wird [...] nach
einer Erfahrung der Endlichkeit, die den Sinn für den Anderen weckt oder schärft. »

(S.71) Dies richtet sich gegen Levinas und seinen Zwang zum Anderen. Sehr
anschaulich werden die gewaltsamen Züge von Levinas' Ethik als einer «Ethik des

Unmöglichen» (S.64), während Han für seine «Niemandigkeit» gewaltfreie
Gelassenheit reklamiert. Freilich hat sich jener «Niemand», der hier Pate gestanden
haben mag (es ist auffällig wenig von diesem Paten die Rede), nämlich der
listenreiche, den Polyphem blendende Odysseus, nicht gerade durch Gewaltlosigkeit
einen Namen gemacht. Und braucht es nicht (zumindest rhetorische) Gewalt, um
die «Wunde», die der Tod jedem menschlichen Leben schlage, erst fühlbar zu
machen? Man könnte ja jene «Wunde», die Han mit Canetti in eine «Lunge»
verwandeln will, für fiktiv, sozusagen zum Phantomschmerz erklären und sich auf
die eingangs zitierte Losung Epikurs zurückziehen. Aber genau diesen Rückzug
verstehen Hans bestrickende Lektüren zu verhindern. Sein Buch macht, vielleicht
schmerzlich, deutlich, daß uns der Tod, unser Tod unbedingt angeht, wenn wir
leben wollen. Nulluni maius solacium est mortis quam ipsa mortalitas. (Seneca,

Quaestiones naturales VI 2,6.)

Andreas Urs Sommer (Princeton)

Alessandro Deled : Morphologies. A partir du premier Serres, Paris (Kimé) 1998,
117 pages.

La diversité de l'œuvre de M. Serres, la parcours labyrinthique du philosophe
appellent le commentaire. A. Delcô s'est proposé de regrouper la richesse du
matériau sous les trois grands domaines à l'intérieur desquels se meut la pensée, ceux
de l'espace, du temps, et de l'histoire. Il complète son étude par une explication
des liens qui unissent le travail de M. Serres au modèle de Leibniz et, de manière

critique, à celui de la durée bergsonienne.
A l'intérieur de chacun des domaines considérés, l'auteur s'efforce de dégager

l'originalité de l'œuvre étudiée. Le problème de M. Serres n'est pas de savoir
comment l'on passe de l'informe à la forme, du chaos à un univers organisé, il est
d'abord de constater qu'un tel passage a lieu et qu'il est l'équivalent d'un sacrifice

qui se traduit, dans ses conséquences, en termes de réduction et d'exclusion. La



Comptes rendus 303

géométrie euclidienne est sans doute une formalisation de l'espace, qui s'accompagne

d'un extrême appauvrissement des figures possibles. La définition aristotélicienne

du temps, qui revient à en affirmer un développement linéaire uniformément

continu, conquiert un ordre au détriment de la diversité des durées et des

interférences complexes entre ces durées. De telles réductions sont les plus manifestes

dans l'histoire. Un groupe humain constitue son identité à travers un ou des

mythes fondateurs dont l'exclusion de l'autre est un ressort fondamental (A. Delco
rappelle ce que M. Serres emprunte aux hypothèses de R. Girard sur la violence
fondatrice ; avec raison, il insiste sur cette idée qu'un principe logique, le tiers
exclu, est aussi un principe politique, que sa naissance est indissociable de la
naissance d'un ordre social). Le philosophe, toutefois, ne s'arrête pas à un tel constat,
il ne considère pas que toute la pensée est à l'œuvre dans de telles opérations de

sélection, de discernement et d'exclusion. Sa tâche est au contraire de sauver de

l'oubli la diversité des formes, de saisir des rapports entre des domaines en apparence

fort éloignés, de comprendre le fonctionnement d'une œuvre littéraire selon
les principes de la thermodynamique, de saisir, sous l'éloge du tabac par Sgana-
relle, les éléments d'une théorie de la communication dont la pièce, Dom Juan est
aussi l'exposé, de percevoir, dans l'esthétique de Carpaccio, à la fois une mise en
scène du déchirement originel et la reconstruction d'un monde où les formes ne

sont pas enfermées en elles-mêmes, mais se transforment les unes dans les autres.
Telle est la raison du titre que l'A. donne à son étude: «Morphologies». Dans la

tradition philosophique, on travaille avec des représentations pauvres de l'espace
et du temps, avec une conception trop linéaire de l'histoire: une morphologie
emprunte ses modèles spatiaux aux géométries non-euclidiennes, elle est attentive aux
plis du temps sous l'effet de durées aux intensités variées. Le jeu des formes est
infini: leur repérage est inépuisable.

Il faut avouer que l'A. dispose d'une telle aisance dans l'usage des concepts
qu'elle lui permet de fidèlement épouser les méandres de la pensée de M. Serres.
Tel pourrait être l'inconvénient de l'étude qu'il propose. Elle n'est pas une
introduction à la lecture du philosophe; elle en est un accompagnement. Elle ne saurait

parler qu'à celui qui est un lecteur de l'œuvre. Elle en décrit l'originalité philosophique

et fait percevoir la richesse de ses concepts.
Peut-être aurait-il été bon, à ce propos, de ne pas simplement rattacher M. Serres

à deux modèles prépondérants, mais de le situer à l'intérieur d'une problématique
plus générale. Le « philosophe » se rattache par quelque biais au mouvement
structuraliste (ce qui, certes, nous est incidemment rappelé); de ce mouvement, de la

pensée de Lévi-Strauss notamment, il partage le présupposé qu'il existe une continuité

entre les formes de la pensée et les structures de la réalité. D'où la recherche
de correspondances formelles entre domaines aussi éloignés que la description en

physique du parcours d'une goutte d'eau selon les inclinaisons variables de la

pente où elle glisse (imaginez le flanc d'un navire soumis au tangage et au roulis)
et celle des péripéties d'un récit (Le Chancellor de Jules Verne). C'est sans doute
également à un tel présupposé qu'il faut rattacher cette idée «étrange» (voir
notamment la section Eléments d'« esthétique générale » sur la tentative d'explication
que propose A. Delco, p. 32-36) d'une «Terre médiatrice fondamentale» des



304 Buchbesprechungen

formes de l'espace physique et humain. Que les formes de la pensée miment celles

de la réalité, c'est au mieux une hypothèse, ce n'est peut-être rien d'autre que
l'intellectualisation d'un désir de retour à une unité primitive ou d'un vœu pieux
d'harmonie. Sans doute M. Serres est un insatiable dépisteur d'analogies. Aussi
nombreuses soient-elles, les analogies ne sont jamais que des îlots ou même des

archipels émergeant d'un vaste océan, sur l'organisation duquel elles ne nous
disent jamais rien de certain: un principe de récurrence n'est valide qu'à l'intérieur
d'un langage constitué (celui des mathématiques, par exemple). Dans le monde de

la philosophie, le débat est moins, peut-être, entre écoles, qu'entre deux grandes
familles de pensée dont les voies, dès le principe, divergent, en direction de l'exil
ou vers la reconstitution d'un royaume. Dans le royaume de M. Serres, la
cartographie des continents, des passages, de manière générale, des voies de communication

est riche, sans doute: le sol en est mouvant. Il faut beaucoup d'habileté, de

cette habileté qui ne fait pas défaut à A. Delcô, pour ne pas s'y enliser.

André Sauge (Genève)


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

