
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 58 (1999)

Artikel: La souveraineté du peuple

Autor: Morris, Christopher W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882946

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882946
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia philosophica 58/99

CHRISTOPHER W. MORRIS

La souveraineté du peuple

Sovereignty is often attributed to the people, especially in the French and American

traditions. Contrary to the claim ofmany contemporary theorists and political
actors, I argue that the notion of popular sovereignty should not play a central
role in our political thought, mostly because the people must not be granted the
extensive political authority associated with sovereignty.

La notion de souveraineté a une importance centrale pour la politique
du monde moderne. Revendiquée d'abord par les «souverains» et les

monarques, elle est devenue une propriété distinctive des Etats
modernes. Aujourd'hui, on considère parfois que la souveraineté a deux
formes, l'une «extérieure» et l'autre «intérieure». La souveraineté
extérieure d'un Etat est un genre d'indépendance ou d'autonomie par
rapport aux autres Etats; la souveraineté intérieure concerne le
gouvernement ou l'autorité intérieure d'un Etat. Celle-ci est négligée, étant
donné l'attention donnée à la souveraineté extérieure, particulièrement
récemment. Dans les débuts de la pensée moderne, les deux formes
étaient simplement les deux faces de la même pièce. Plus récemment,
la souveraineté a souvent été attribuée au «peuple» (ou à «la
nation »), et cela, dit-on abondamment, est au fondement de la démocratie

moderne.
La souveraineté est une notion contestée. Par exemple, l'Union

européenne semblerait vouloir pour le moins contenir la souveraineté des

Etats-membres, ce qui pourrait aussi mettre la notion de souveraineté

pour une bonne part hors de propos dans la politique européenne. La
notion elle-même, ainsi que certaines doctrines qui lui sont associées,
sont contestées dans bien d'autres domaines, par exemple, dans le cadre
des récentes «interventions» militaires contre l'Iraq et la Yougoslavie.
Mais il y a un domaine où elle paraît vivre et prospérer, c'est celui de
la politique démocratique. Comme je l'ai noté, la souveraineté est souvent

attribuée au «peuple» (ou à «la nation»), spécialement dans les
traditions française et américaine. La valeur de ce titre dépend avant
tout de la plausibilité de l'attribution de la souveraineté au «peuple»,



232 Christopher W. Morris

et j'exprimerai un certain scepticisme à ce propos. Je suggérerai plutôt
que la notion de souveraineté populaire est complexe et qu'en appeler
à cette notion serait mieux interprété comme l'expression de différents
idées et idéaux, que je distinguerai. Ma position, toutefois, ne se limitera

pas à l'affirmation que cette notion est complexe et comprend de

nombreuses facettes. J'argumenterai en faveur de la thèse que la
doctrine disant que le peuple est, ou doit être souverain est trompeuse
voire dangereuse, conduisant à une mécompréhension de la nature de

la politique, du gouvernement et de l'ordre social. Il serait donc bon
de s'en dispenser, mais il est important aussi de comprendre les erreurs
de la doctrine. Reste que notre conception et notre justification de la

démocratie devrait certainement se passer de la souveraineté populaire.

1. La souveraineté

Je vais commencer par expliquer la notion de souveraineté. L'analyse
que je présente est complexe et ne peut être défendue ici dans toute
son ampleur.1 La souveraineté n'est pas une idée simple; comme on

peut s'y attendre avec une notion qui a une histoire longue et controversée,

elle est assez compliquée. Pour comprendre les différents
éléments qui entrent dans l'idée de souveraineté, il est important d'avoir à

l'esprit certains aspects de l'histoire de l'émergence de l'Etat moderne

aux XVIe et XVIIe siècles. L'autorité médiévale était, pour le dire
rapidement, féodale, impériale et/ou théocratique. Les premiers concurrents
de l'Etat ont été les Etats-cités et les ligues de cités, aussi bien que les

empires, l'Eglise et des rejetons variés du féodalisme. Deux
caractéristiques du gouvernement moderne étaient relativement absentes dans

ces premières formes de pouvoir: l'exclusivité de l'autorité (un
système «clos» de gouvernement) et celle du territoire. L'Etat (moderne)
émerge seulement lorsque sa prétention à gouverner seul, exclusivement

(ou celle de son dirigeant, le monarque), est reconnue. Un territoire

déterminé, pourvu de limites géographiques relativement claires,
est ainsi un prérequis de l'Etat (moderne); il est largement absent dans
les premières formes d'organisation politique. Un «souverain» est

l'unique autorité d'un territoire, dont l'étendue du pouvoir comprend

1 Voir mon ouvrage An Essay on the Modem State, Cambridge, CUP, 1998, ch. 7.

J'emprunte aussi quelques éléments à mon article « Popular Sovereignty, the
Very Idea», Social Philosophy and Policy n° 17/1 (à paraître en 2000).



La souveraineté du peuple 233

le territoire dans sa totalité, sans aucun empiétement d'une autre
autorité. D'abord le monarque, plus tard l'Etat, enfin «le peuple» (d'un
Etat), tous dirigent sans supérieurs. Comme l'historien F. H. Hinsley
l'affirme, «au commencement, l'idée de souveraineté était l'idée qu'il
existe une autorité politique finale et absolue dans la communauté
politique [...] mais aucune autorité finale et absolue n'existe où que ce
soit».2 Cela suggère que la notion est nouvelle. Avec le développement

du concept de souveraineté, nous avons les éléments principaux
de ce qu'on appelle le système étatique: des Etats indépendants ainsi

que des «relations internationales» (et «le droit international»).
Voici comment je vais procéder. Le noyau de la notion de

souveraineté peut être exprimé ainsi: être souverain, c'est être la source
ultime du pouvoir politique à l'intérieur d'un territoire. Je considère

que c'est là le noyau de la notion moderne de souveraineté, telle qu'elle
a été développée par Bodin, Hobbes, Rousseau et d'autres penseurs
politiques modernes.3 Je vais expliquer l'un après l'autre chacun des

différents éléments de cette caractérisation générale.
La souveraineté appartient, avant tout, au pouvoir politique à

l'intérieur d'un territoire. La notion de souveraineté est typiquement
moderne. Les territoires en question sont, pour la plupart, des Etats modernes,

définis territorialement. La juridiction des autorités comprend donc
un territoire bien délimité.4

Dans ce contexte, un pouvoir politique est une autorité politique. Il
n'y a d'autorité, dans le sens pertinent ici, que si ses directives guident
intentionnellement l'action. Le droit, par exemple, nous interdit de

faire certaines choses et veut que ces interdictions dirigent notre
comportement; en particulier, ces interdictions nous donnent des raisons.

Ainsi, les autorités dirigent le comportement de ceux qui y sont sou-

2 F. H. Hinsley, Sovereignty, Cambridge, CUP, 21986, p. 25-26.
3 Cf. J. Bodin, Les Six livres de la république [1583], éd. G. Mairet, Paris, Le

Livre de Poche, 1993; Th. Hobbes, Léviathan [1651], trad. F. Tricaud, Paris,

Sirey, 1971 ; et J.-J. Rousseau, Du Contrat social [1762], in Œuvres
complètes, vol. III, éd. B. Gagnebin & M. Raymond, Paris, Gallimard, 1964. Cf. An
Essay on the Modem State, ch. 7, pour une analyse de ces textes et d'autres
références.

4 Tandis que la chrétienté, avec ses frontières ambiguës et indéterminées, pour¬
rait être un territoire convenable pour un « souverain » (par exemple un empereur

ou un monarque), dans les Temps modernes, la notion de souveraineté est

typiquement connectée à des territoires ayant des frontières bien définies.
Bien sûr, la notion moderne fait des emprunts au droit romain, mais les
frontières de l'Empire étaient ambiguës. Voir ibid., ch. 2, 7, et surtout 8.



234 Christopher W. Morris

mis en leur fournissant des raisons. Telle est, par exemple, la conception

du droit de Hobbes: «La loi en général n'est pas un conseil, mais

un commandement [...] qui est le fait de celui dont le commandement
s'adresse à un homme préalablement obligé à lui obéir», et le
commandement consiste en ceci: «Quand on dit Fais ceci ou Ne fais pas
ceci et qu'il n'y a pas à attendre d'autre raison que la volonté de celui
qui parle ainsi.»5 Selon cette conception, l'autorité politique ne doit
pas simplement être comprise comme une force justifiée : il y a autorité

authentique seulement dans la mesure où ses directives sont des

raisons pour agir.6
Il est possible que quelque chose ait une autorité en ce sens sans

qu'il possède de pouvoir (non normatif) ou sans qu'il soit capable
d'imposer des sanctions en cas de désobéissance. Toutefois, il est possible

que l'autorité politique ne puisse être justifiée si elle n'est pas, dans

une certaine mesure au moins, efficace, et l'efficacité pour la plupart
des régimes politiques pourrait bien exiger quelque capacité d'imposer
des sanctions. Selon cette conception, une autorité politique justifiée
exige un pouvoir politique, compris comme une capacité de facto ou
causale d'influencer ou de contrôler les événements (par exemple en

imposant des sanctions).7
La souveraineté est la source ultime de l'autorité et du pouvoir

politiques à l'intérieur d'un territoire. Quelle est l'étendue de l'expres-

5 Hobbes, Léviathan, ch. XXVI, p. 282 et ch. XXV, p. 271.
6 Mon analyse s'inspire de Joseph Raz. Voir The Authority of Law: Essays on

Law and Morality, Oxford, Clarendon Press, 1979, ch. 1-2, et The Morality of
Freedom, Oxford, Clarendon Press, 1986, ch. 2-3. Voir aussi Practical Reason

and Norms, Princeton, Princeton UP, 21990 [1975], et L. Green, The

Authority of the State, Oxford, Clarendon Press, 1988.
7 Cette thèse est substantielle, car elle dépend des raisons pour lesquelles il est

désirable d'avoir des autorités politiques (par exemple pour résoudre des
problèmes d'assurance, pour fournir des biens collectifs, pour garantir la justice,
pour redistribuer la richesse). Voir An Essay on the Modem State, ch. 7. Raz
soutient que l'efficacité est une condition pour que quelque chose soit une
autorité politique légitime ; cf. The Authority of Law, p. 8-9 et The Morality of
Freedom, p. 75-76.
Notons que lorsque je parle ici et ailleurs d'autorité ou de pouvoir justifié, je
ne veux pas dire «considéré comme ou estimé justifié». Certains théoriciens
paraissent croire qu'un pouvoir est justifié si la croyance qu'il l'est est largement

répandue, mais cette sorte de conception soulève toujours la question de
savoir sur quoi ces croyances portent. De même, je parle de justification sim-
pliciter, sans distinguer les justifications morales, rationnelles ou autres. Une
discussion plus détaillée de ce point se trouve dans An Essay on the Modem
State, ch. 4-6.



La souveraineté du peuple 235

sion «politique» ici? Le droit y est clairement inclus: la souveraineté
est la source du droit (positif) dans un territoire. Est-ce que la moralité
y est aussi incluse Par cela, on pourrait vouloir dire que la souveraineté

pourrait être une source d'autorité morale, dans le sens où elle
pourrait déterminer (c'est-à-dire constituer) ce qui est moralement bien
et mal. On pourrait lire Hobbes et Rousseau de cette manière, mais ce
ne serait pas une conception très plausible de la moralité, même pour
des conventionnalistes.8 C'est pourquoi je ne comprendrai pas la
souveraineté comme étant une source d'autorité morale de cette manière,9
Une conséquence de cette interprétation est la possibilité que quelqu'un
soit obligé (politiquement ou légalement) de faire quelque chose qui
est moralement mauvais.

Qu'est-ce que cela signifie pour une source d'autorité d'être ultime
Dans ce contexte comme dans d'autres, ce mot peut avoir plusieurs
significations. Une autorité est ultime si elle est la plus haute autorité.
En ce sens, la souveraineté requiert une hiérarchie d'autorités, telles

que l'une (ou plusieurs) d'entre elles peut être au sommet. Une
caractéristique spécifique du gouvernement moderne, c'est qu'il est direct
en contraste avec la régulation indirecte caractéristique de l'Europe
médiévale. La régulation est directe s'il n'y a pas d'intermédiaires
ayant une autorité indépendante. Ainsi, la plus haute autorité dans une
chaîne de régulation directe exerce son autorité sur tous les degrés de

la hiérarchie. Une autorité ultime en ce sens est le plus haut élément
d'une chaîne continue de gouvernement (constituant un ordre strict).
Pris en ce sens, le caractère direct est l'un des aspects spécifiques de la

régulation moderne, caractéristique de nos Etats.10

Une autorité ultime est encore finale. Il n'existe pas de recours
ultérieur une fois qu'elle a statué; elle a donc «le dernier mot». Pris en

ce sens, le caractère final ne signifie pas que des recours moraux sont

8 Voyez toutefois les travaux récents de David Gauthier sur «la raison publi¬

que»; par exemple «Public Reason», Social Philosophy and Policy 1995/1,

p. 19—42.

9 II existe un autre sens où nous pourrions parler du politique comme incluant le
moral. 11 se pourrait que l'autorité politique (et légale) Vemporte ou devance
[pre-empt] la morale. Je discute ce point plus loin, lorsque j'explique la
signification de «ultime».

10 Cf. CH. TILLY, Coercion, Capital, and European States, Oxford, Blackwell,
1990, p. 24-25, 103-106 & 144-146, et mon An Essay on the Modem State,
ch. 2. Voir encore Q. Skinner, «The State», in T. Ball, J. Farr, and R. L.
Hanson (éd.), Political Innovation and Conceptual Change, Cambridge, CUP,
1989, p. 90-131.



236 Christopher W. Morris

exclus," mais simplement qu'aucun recours ultérieur n'est possible à

l'intérieur du système.
Enfin, une autorité ultime peut être une autorité suprême.

«Suprême» est parfois juste un synonyme d'« ultime». Mais le sens que je
désire mettre en évidence est particulier: une autorité qui est suprême
(dans un territoire) peut réguler toutes les autres sources d'autorité
(dans ce territoire). Si l'Etat revendique la suprématie dans ce sens, il
revendique l'autorité sur toutes les autres autorités (par exemple sur
les corporations, les syndicats, les Eglises, la conscience).12 L'autorité
de l'Etat est alors censée «devancer» [pre-empt] toutes les autorités
en compétition. Hobbes et de nombreux théoriciens classiques de

l'Etat moderne entendent ainsi l'autorité de l'Etat: elle l'emporte sur
toutes les autres sources d'autorité, même sur la morale (et en particulier

sur le pape et la conscience).
Résumons : la souveraineté est l'autorité politique et légale qui est

à lafois la plus haute, finale et suprême ; elle s'accompagne de pouvoir,
s'exerce dans un domaine défini territorialement et selon un système
de régulation directe.

Les théoriciens modernes classiques - par exemple Hobbes et
Rousseau - comprenaient la souveraineté comme étant encore
absolue, indivisible, et inaliénable. La souveraineté est absolue si elle
est non contrainte ou illimitée13; elle est indivisible si elle est unique
et ne peut être divisée ; elle est inaliénable si elle ne peut être déléguée

ou «représentée». A cette conception de la souveraineté, que nous
attribuons à Hobbes (et à Rousseau), je me référerai comme à «la
conception classique»14: le souverain est la source ultime d'une auto-

11 Considérons le système constitutionnel des Etats-Unis qui incorpore des droits
moraux dans le droit par l'intermédiaire du 9e Amendement («L'énumération
de certains droits dans la Constitution ne doit pas être invoquée pour nier ou
dénigrer d'autres droits que possèdent les personnes»). Voir mon «Droits
originaires et Etats limités : quelques leçons de la république américaine », Science(s)
politique(s), n° 4 décembre 1993, p. 105-115.

12 C'est la conception que Raz propose de la suprématie dans ces contextes (Prac¬
tical Reason and Norms, p. 150-152). Bien sûr, c'est ce que Hobbes et de
nombreux théoriciens modernes réclament aussi pour l'autorité de l'Etat.

13 «En effet, un pouvoir sans limite, c'est la souveraineté absolue.» (Léviathan,
ch. XXII, p. 238). Rousseau paraît approuver; voir Du contrat social, livre IV,
ch. 4, p. 374-375, et ch. 5, p. 376. Voir aussi R. DerathÉ, Jean-Jacques
Rousseau et la science politique de son temps, Paris, Vrin,21988 [1950]), ch. V,
particulièrement p. 332 sq.

14 Même si la conception de Bodin est antérieure. Pour Rousseau, la souveraineté
est aussi indivisible et inaliénable (Du contrat social, II, 2, p. 369-370; II, 1,



La souveraineté du peuple 237

rité politique absolue, indivisible et inaliénable à l'intérieur d'un
territoire.

La doctrine selon laquelle les Etats sont souverains, au sens classique

du terme, a été très influente. Les conceptions de Blackstone n'en
sont pas peu représentatives. Il pensait qu'« il y a et qu'il doit y avoir
dans toutes [les différentes formes de gouvernement] une autorité
suprême, irrésistible, absolue et non contrôlée, dans laquelle réside les

jura summi imperii, ou droits de souveraineté». Bien qu'il reconnût

que la souveraineté du Parlement était limitée par la loi naturelle, il
soutenait :

« Il possède une autorité souveraine et non contrôlable pour faire les lois, les

étendre, les restreindre, les abroger, les annuler, les faire revivre et les
interpréter, à propos de toutes les questions possibles, ecclésiastiques ou temporelles,

civiles, militaires, maritimes ou criminelles; voilà les lieux où le pouvoir
absolu despotique, qui doit résider quelque part dans tous les gouvernements,
est investi par la constitution de ces royaumes. Tous les torts et les griefs, les

actions et les dédommagements qui transcendent le cours ordinaire des lois
sont de la compétence de ce tribunal extraordinaire. Il peut réglementer ou
remodeler la succession de la couronne [...] Il peut modifier la religion officielle
du pays [...] Il peut changer ou recréer jusqu'à la constitution du royaume et
du Parlement [...] Bref, il peut faire tout ce qui n'est pas naturellement
impossible».^

La souveraineté classique n'est plus aussi populaire qu'elle l'a été.

Nombreux sont ceux qui pensent maintenant que la souveraineté est et

doit être limitée. On considère généralement que l'un des moyens
institutionnels les plus efficaces pour limiter l'autorité et le pouvoir des

Etats est de diviser la souveraineté entre une pluralité d'agents ou
d'institutions; il n'est pas nécessaire qu'il n'existe qu'une seule auto-

p. 368). De plus, le souverain ne peut se soumettre à lui-même ou à des tiers
(I, 7, p. 362-363).

15 W. Blackstone, The Sovereignty of the Law, Selections from Blackstone's
«Commentaries on the Laws of England», éd. G. Jones, Toronto, University
of Toronto Press, 1973, p. 36 & 71.
A propos de l'influence des conceptions de Blackstone, Gordon Wood écrit:
«Au début des années 1770, particulièrement avec l'introduction des
Commentaries de Blackstone dans les colonies, la doctrine qu'il doit y avoir dans

chaque forme de gouvernement < une autorité suprême, irrésistible, absolue et
non contrôlée, dans laquelle réside les jura summi imperii, ou droits de
souveraineté), avait obtenu un accord si écrasant que sa < vérité >, comme bien des
Américains étaient obligés de l'admettre, ne pouvait plus <être contestée)»
(The Creation of the American Republic, 1776-1787, New York, Norton, 1969,

p. 350) ; voir aussi p. 345, 362 & 382-383.



238 Christopher W. Morris

rité. Nonobstant l'avis de Hobbes et d'autres auteurs, la théorie
républicaine et démocratique a souligné la valeur et l'importance de la
division du pouvoir à l'intérieur des Etats. Ainsi l'indivisibilité n'est
plus considérée comme essentielle à la souveraineté. Notre notion de
la souveraineté tend donc à être une notion de souveraineté limitée.

2. La souveraineté du peuple

Au début des Temps Modernes, les monarques européens combattirent
les limites que leur imposaient les autorités impériale et papale; ils
cherchèrent aussi à soumettre le pouvoir des seigneurs féodaux, des

villes auto-gouvernées et des guildes autonomes. Les luttes qui
s'ensuivirent, de même que la férocité des conflits religieux, suggérèrent à

beaucoup qu'il était besoin d'un pouvoir absolu unitaire: la notion
moderne de souveraineté était née.16

La souveraineté était initialement attribuée au monarque ou
revendiquée par lui.17 En Angleterre, il devint habituel d'attribuer la
souveraineté à la trinité du «Roi dans le Parlement» (c'est-à-dire du

monarque et des deux chambres du parlement). Sur le continent, la
souveraineté a souvent été comprise comme un attribut distinctif des Etats
(comme opposés aux gouvernements). Rousseau et certains Pères
fondateurs du système américain attribuèrent la souveraineté au peuple et
la Déclaration des droits de l'homme et du citoyen de 1789 en France
réclama la souveraineté pour la «nation».

Beaucoup de théoriciens modernes, voire la plupart d'entre eux,
partagèrent la conception de Blackstone, qu'« il y a et qu'il doit y
avoir dans toutes [les différentes formes de gouvernement] une autorité

suprême, irrésistible, absolue et non contrôlée, dans laquelle réside
les jura summi imperii, ou droits de souveraineté». Par Etats, ils
comprenaient les formes d'organisation politique dotées d'une autorité
considérable sur toutes les personnes et entités de l'intérieur («souveraineté

intérieure») et l'indépendance par rapport à tous les pouvoirs

16 Hinsley affirme: «La souveraineté a fourni la justification < constitutionnelle >

du pouvoir politique absolu. Historiquement, cela a été formulé seulement
lorsque le lieu du pouvoir suprême était en contestation [...] C'est la justification

de l'autorité absolue qui ne peut surgir et exister que lorsqu'un pouvoir
final est considéré comme nécessaire dans un corps politique» (Sovereignty,
p. 277).

17 Ou secondairement, si l'autorité et le pouvoir de Dieu sont compris comme un
type de souveraineté.



La souveraineté du peuple 239

extérieurs («souveraineté extérieure»). Cette autorité devait être
exercée sur les habitants de territoires bien définis, dont les frontières
devaient être reconnues et respectées par tous de la même manière. Ce
double souci de l'autorité intérieure et extérieure reflétait le contexte
historique des conceptions classiques de la souveraineté.

Beaucoup pensent encore que les Etats possèdent une souveraineté,
spécialement dans leurs relations (« extérieures ») aux autres Etats. Mais
on estime aussi fréquemment aujourd'hui que ce sont les peuples qui
sont les porteurs légitimes de la souveraineté. La doctrine de la
souveraineté populaire est particulièrement influente dans les traditions
politiques française et américaine, et c'est peut-être un aspect central
des conceptions dominantes du pouvoir de ces cultures politiques.

Qui sont donc les porteurs de la souveraineté d'après cette doctrine
influente? Nous devons immédiatement distinguer «le peuple» et «un
peuple». Il est nécessaire de distinguer précisément ces deux notions:
«le Peuple» - dorénavant avec une majuscule - dans son sens moderne,

est un terme qui à l'origine désignait les membres des classes non
aristocratiques (et non cléricales) de la société. L'idée fondamentale
de la Révolution française était que ces classes (ou leurs représentants)
avaient le droit de diriger, contrairement à la prétention de toutes les

aristocraties d'Europe. Peu à peu, «le Peuple» devint plus étendu,
désignant au moins tous les citoyens et quelquefois tous ceux qui étaient
soumis au gouvernement (en incluant, par exemple, les résidents étrangers).

Les vieilles connotations du terme subsistent - «c'est un homme

du peuple» - mais, en général, on le comprend maintenant comme
incluant tous les habitants d'un Etat. Cette notion du «Peuple» fait
écho aux idées de la Rome classique, comme le fait la notion associée
de citoyenneté.18

Par contraste, «un peuple» désigne une entité collective dont l'unité
est sociale et non d'abord politique. La notion d'un peuple est donc

semblable à celle d'une nation ou d'un groupe national; il s'agit d'un
groupe d'êtres humains unis par les liens de l'histoire, de la culture ou
du «sang». Beaucoup pensent que de tels groupes ont le droit «de
s'approprier, parmi les pouvoirs de la terre, une position séparée et

18 Même dans sa signification large, « le Peuple » est ambigu en ce qui concerne
l'inclusion de nombreux sujets qui ne sont pas des membres à part entière,
comme les résidents étrangers légaux, les touristes, les immigrants et, en
Europe occidentale, les citoyens des autres pays de l'Union européenne. Je
reviendrai plus loin sur ce point.



240 Christopher W. Morris

égale, à laquelle les lois de la nature [...] leur donnent droit».19 Mais
peu de théoriciens aujourd'hui attribuent la souveraineté aux peuples
en ce sens.20 On comprend correctement les nationalistes, classiques et
contemporains, comme revendiquant un Etat ou un autre statut politique

pour les peuples.21 La souveraineté populaire est l'attribution de la
souveraineté au Peuple (qui n'a pas besoin d'être un peuple).

La revendication de la souveraineté - classique ou limitée - par les
Etats (et des monarques) peut se trouver en défaut, c'est ce que j'ai
soutenu ailleurs.22 On peut estimer que transférer la souveraineté au

Peuple n'est pas plus plausible: étant donné ce que nous avons dit, il
est très peu probable que le Peuple puisse être dit souverain. En effet,
il est difficile d'imaginer comment le Peuple pourrait diriger de
manière directe, ainsi qu'il est caractéristique des Etats modernes, encore
moins comment son autorité pourrait constituer une hiérarchie
d'autorités. Dans toutes les démocraties, dans la mesure où le Peuple peut
être dit diriger, il le fait à travers des intermédiaires. De plus, il est
difficile de comprendre comment le Peuple pourrait être une source du
droit, sauf occasionnellement par des référendums. Dans les Etats
modernes, le droit est déterminé par le législatif ainsi que par les Cours,
et seulement à l'occasion par des consultations populaires directes.23

Le sens dans lequel le Peuple souverain est une source d'autorité
légale serait donc un sens assez faible. Certainement, ce ne serait pas ce

19 Le premier paragraphe de la Déclaration d'indépendance de Thomas Jeffer¬

son attribue certains droits aux peuples en ce sens. (Des idées proto-nationalistes

sont présentes à travers tout le texte de Jefferson, bien qu'on ne les
relève habituellement pas: «un peuple éloigné», «nos frères britanniques»,
«la voix de la justice et de la consanguinité», «expulser non seulement les
soldats de notre sang commun, mais les Ecossais et les mercenaires étrangers
[...] ces frères indifférents»). Nous citons la version de la Déclaration
d'indépendance reproduite dans The Portable Thomas Jefferson, éd. M. Peterson,
Harmondsworth, Middlesex, Penguin 1975, p. 236-241.

20 L'attribution de la souveraineté à la « nation » dans la Déclaration française de
1789 doit probablement être comprise comme désignant le Peuple en tant que
source de l'autorité politique.

21 Par exemple, si la province du Québec se séparait du Canada, tous les résidents
actuels du Québec, et non seulement les francophones, devraient sans doute

partager la souveraineté (d'une manière ou d'une autre).
22 Voir An Essay on the Modem State, ch. 7.

23 Cette affirmation à propos des « sources » du droit doit être prise au sens large,
car je ne veux pas exclure des théories qui, par exemple, comprennent le droit
comme étant la meilleure interprétation des pratiques d'un pays ou de la
culture légale.



La souveraineté du peuple 241

que nous entendons habituellement lorsque nous parlons de sources du
droit.

Les problèmes classiques et contemporains par rapport à l'agrégation

de la «volonté générale» créent aussi des difficultés pour cette
interprétation de la souveraineté populaire. Le Peuple ne peut parler à

moins qu'on ne lui donne les moyens de s'exprimer. De tels moyens
existent en nombre (par exemple les procédures de vote, les méthodes
de sondage, les systèmes de représentation), et il est difficile de voir
comment un choix entre eux pourrait être fait par le Peuple d'une
manière adéquate. De plus, il arrivera souvent que le Peuple s'exprime,
pour ainsi dire, de manière circulaire, ou n'ait rien à dire.24

Attribuer la souveraineté au Peuple entraîne encore d'autres
problèmes. La question de déterminer ce qu'est un Peuple commence
seulement avec la distinction entre «un peuple» et «le Peuple». L'indi-
viduation des Peuples (avec l'article défini) est considérablement plus
problématique que ce qu'on peut penser. Ce qui est peut-être
surprenant, c'est l'insouciance avec laquelle les penseurs politiques ont
assumé que les Peuples étaient facilement identifiables. Certainement,
avant l'avènement des Etats modernes, il était difficile d'identifier des

Peuples au sens général ou inclusif que nous avons dégagé.25 Avec
l'avènement de l'Etat, le Peuple est identifié avec la masse des sujets
ou résidents (de l'Etat). Cela peut ne pas être adéquat pour bien des

problèmes qui nous troublent à présent26; cependant, c'est une
première réponse. Les défenseurs de la souveraineté populaire, toutefois,
ne peuvent dire que les Etats déterminent qui appartient au Peuple, car
c'est «Nous, le Peuple» (les premiers mots de la constitution américaine)

qui sommes supposés constituer l'Etat en premier lieu! Si les

Etats sont premiers, alors leur constitution par le Peuple devient
impossible. Une constitution peut, de manière cohérente, créer un nou-

24 C'est-à-dire qu'il y ait des préférences circulaires ou des ensembles vides de
choix. Je fais ici allusion en passant à la théorie du choix social, fondé par le
Baron de Condorcet et, dans notre siècle, par Kenneth Arrow. Ce type de
problème me semble dirimant pour la plupart des doctrines de la souveraineté
populaire, bien que je ne puisse développer ce point. Voir, par exemple, R. H AR-
DiN, «Public Choice Versus Democracy» [1990], in D. Copp, J. Hampton, &
J. Roemer (éd.), The Idea ofDemocracy, Cambridge, CUP, 1993, p. 157-172.

25 Les exceptions sont ces formes d'organisation politique - par exemple Rome

- qui identifient explicitement le Peuple. Mais les Peuples anciens n'ont jamais
inclu la population entière d'un territoire.

26 Par exemple, les droits des immigrants illégaux (et de leurs enfants), les droits
des résidents (légaux) non citoyens à voter dans les élections locales.



242 Christopher W. Morris

veau corps et, ensuite, lui donner du pouvoir ; mais le Peuple ne peut
être considéré comme possédant la souveraineté de la manière dont le
soutiennent ses défenseurs, si son pouvoir lui est attribué par une
constitution et qu'il ne lui est pas simplement «réservé».27

Nous pourrions tenter d'individuer les Peuples en les identifiant aux
peuples (avec l'article indéfini). Jefferson, comme nous l'avons
mentionné, est célèbre pour son affirmation du «droit du peuple à changer
ou à supprimer [un gouvernement destructeur des buts de la vie, de la
liberté et de la recherche du bonheur], et à établir un nouveau
gouvernement». Ce droit est évidemment un droit du Peuple (au sens où

nous prenons ce terme). Jefferson semble aussi croire que les peuples
(avec un article indéfini) ont des droits. Son célèbre paragraphe, cité
plus haut, affirme que les lois de la nature donnent le droit «à un
peuple [...] de s'approprier, parmi les pouvoirs de la terre, une position
séparée et égale». De nombreux autres passages, certains ayant été
retranchés par le Congrès américain, font clairement référence aux peuples

comme désignant un ensemble d'individus socialement déterminés.

Les deux notions de «peuple» sont évidemment présentes dans la
Déclaration de Jefferson (qu'il en ait été conscient ou non). Quoi qu'on
pense au sujet de l'interprétation de la pensée de Jefferson, on pourrait
essayer d'individuer les Peuples en les identifiant avec les peuples;
ainsi, le Peuple est constitué par un peuple. Il existe peu de cas
autorisant une revendication d'indépendance de la part des peuples ou des

groupes nationaux ; mais ils tendent à imposer un certain nombre de

conditions et de contraintes sur les droits des peuples, ce qui rend

impossible la généralisation de l'identification des peuples et des

Peuples.28 Dans le contexte américain, nous noterons seulement que
l'identification du Peuple avec «un peuple», auquel Jefferson se réfère
dans la Déclaration exclurait les Africains, les Indiens et certains
immigrants européens de la citoyenneté.

On pourrait simplement identifier le Peuple avec «le gouverné».
Mais c'est aussi problématique. Le gouverné se compose de sujets et de

citoyens, les seconds étant un sous-ensemble des premiers. La notion
d'un «sujet» n'est pas ici, bien sûr, la notion classique de quelqu'un

27 Bien des arguments concernant la « réserve » au Peuple de pouvoirs variés sup¬

posent qu'ils existent avant l'Etat et indépendamment de lui. Certains utilisent
les affirmations classiques sur l'inaliénabilité, qui seraient inintelligibles sans
cette priorité et cette indépendance.

28 Cf. Avishai MARGALIT & Joseph RAZ, «National Self-Determination»,
Journal of Philosophy LXXXVI1, 9, septembre 1990, p. 439-461.



La souveraineté du peuple 243

qui est assujetti à un autre ; un sujet dans ce sens formel est simplement

quelqu'un qui est soumis aux lois d'un Etat ou d'un régime
politique. Les étrangers, qu'ils soient résidents ou seulement de passage,
sont des sujets, non des citoyens. Mais cela n'est pas toujours plausible.

Certainement, cela l'aurait été avant l'établissement du «suffrage
universel». Dans le cas d'Etats ou d'empires possédant des colonies
ou gouvernant des «peuples assujettis», bien des sujets n'auraient pas
eu le statut de membre. Dans d'autres Etats, il peut y avoir bien plus
de résidents non membres que de citoyens; indépendamment de ce

que nous pensons du caractère juste ou injuste de ces cas, identifier le

Peuple avec l'ensemble des citoyens entraîne des implications plutôt
«élitistes» dans les cas du Koweit, de Monaco, d'Israël (y compris la
West Bank et Gaza), l'Allemagne ou la démocratie classique d'Athènes.
En outre, particulièrement dans un monde de plus en plus interdépendant,

il existe des tierces parties, ni citoyens ni sujets, dont la vie est
affectée de manière importante par les décisions des Etats. Les exclure
a priori, en identifiant le Peuple avec les citoyens ou les sujets, c'est
commettre une pétition de principe.

Les théories politiques paraissent souvent assumer qu'individuer
les Peuples ou même les sociétés n'est pas problématique. Rawls, par
exemple, suppose que les sociétés sont facilement individuées.29 Mais
comment justifier exactement l'attribution d'une unité à un ensemble

ou à un réseau de personnes interagissant dans une aire géographique
particulière? Dans la plupart des cas, lorsque la disposition géographique

n'est pas clairement marquée - comme, par exemple, lorsqu'il
s'agit d'une île - ou lorsque les individus ne constituent pas clairement

un peuple ou une nation unique, attribuer une unité à « la société»

paraît constituer une pétition de principe.30 Nous devons ici faire
attention, de peur de transférer aux sociétés (ou aux ensembles
particuliers d'individus) certains des traits qui sont caractéristiques des

29 Récemment, Rawls a caractérisé la structure de base comme « les principales
institutions économiques, sociales et politiques d'une société et la manière
dont elles s'organisent en un système unifié de coopération sociale entre une
génération et la suivante » (Libéralisme politique, trad. C. Audard, Paris, PUF,
1995, p. 36). Dans Théorie de la justice, Rawls limite son attention à une
société « conçue pour le moment comme un système clos, isolé des autres sociétés»,

et il suppose que «les limites de ces systèmes nous sont données par la
notion de communauté nationale indépendante » (trad. C. Audard, Paris, Seuil,
1987, p. 34 & 499).

30 Même avec les îles, l'attribution de l'unité n'est pas garantie (cf. l'Irlande ou
l'Angleterre).



244 Christopher W. Morris

Etats modernes. Il est intéressant de relever que, lorsque nous parlons
d'«une société», il y a une individuation implicite dans cette désignation.

Les Etats-Unis ou l'Italie, par exemple, sont supposés être des
sociétés en ce sens, mais l'Europe ou l'Amérique du Nord n'en sont

pas. Qu'est-ce qui fait qu'une société est une, qu'elle est une entité
sociale unifiée? L'unité que nous avons tendance à attribuer aux sociétés

ou aux Peuples peut être authentique, mais lorsqu'elle l'est, elle est

peut-être de nature politique, c'est-à-dire une conséquence et un produit

artificiel de la forme d'organisation politique, à savoir, de l'Etat.
Les exemples de l'Italie et des Etats-Unis, que nous venons de

mentionner, l'illustrent bien.31

J'ai soutenu qu'il est difficile de comprendre comment le Peuple
pouvait être souverain, au moins selon notre conception de la
souveraineté. En outre, il est difficile de comprendre comment les Peuples
doivent être individués indépendamment des Etats. Si leur identification

n'est pas antérieure et indépendante de l'existence de leurs Etats,
alors la souveraineté du Peuple ne peut être constitutive des Etats. Le
sens dans lequel le Peuple, ou les sujets d'un territoire, peut être
souverain doit donc être différent de la notion que j'ai analysée. Déterminer

la souveraineté du Peuple paraît être autrement plus complexe que
c'est le cas pour la souveraineté des Etats.

3. «Nous le Peuple» reconsidéré

Les appels à la souveraineté du Peuple, ai-je soutenu ailleurs,32 peuvent

exprimer une demi-douzaine de revendications, voire plus. Tous

peuvent être exprimés ou articulés d'autres façons, sans faire usage de

la notion de souveraineté (et seuls certains d'entre eux sont plausibles).

31 La sociologie historique et comparative de Michael Mann est basée sur la sup¬

position que les sociétés ne sont pas unitaires. Il nous engage à les considérer
plutôt « comme des réseaux confédéraux, se chevauchant et en intersection » ;

elles sont «constituées de multiples réseaux de pouvoir spatio-temporels, se

chevauchant et en intersection» (The Sources of Social Power, vol. I,
Cambridge, CUP, 1986, p. 16 & 1 [italiques omis]). David Copp propose une
conception qui permet aux sociétés de se chevaucher considérablement et d'être
emboîtées les unes dans les autres ; cf. Morality, Normativity, and Society, New
York, OUP, 1995, ch. 7. Bien que sa conception considère les sociétés comme
moins unitaires que d'autres conceptions, elle paraît tout de même s'appliquer
de manière très problématique à l'Europe médiévale.

32 Voir mon « Popular Sovereignty, the Very Idea».



La souveraineté du peuple 245

Je vais suggérer que la souveraineté populaire peut exprimer plusieurs
idées ou idéaux différents, certains étant plus fortement reliés entre
eux que d'autres.

La première idée exprimée par la souveraineté populaire est simple
et, aujourd'hui, c'est un lieu commun. Il s'agit de l'idée que les buts
d'un régime politique doivent être déterminés par les intérêts ou les

désirs de ses membres.33 Il est aussi supposé que le statut de membre
doit être accordé à la grande majorité des habitants permanents du
territoire. Les appels en faveur de la souveraineté populaire en France à

la fin du XVIIIe siècle peuvent être compris comme l'exigence qu'une
appartenance complète, c'est-à-dire la citoyenneté, soit accordée à tous
les habitants (mâles) et que les intérêts de tous les citoyens soient pris
en compte pour déterminer les buts du régime.

Cette idée, que la politique de l'Etat soit dirigée par les intérêts de

tous, est liée à plusieurs idées concernant la participation populaire
dans le gouvernement, l'étendue de l'autorité du Peuple et les conditions

de la détermination ou de l'agrégation de l'intérêt public à

laquelle j'ai déjà brièvement fait allusion. La seconde idée est le modèle
de V autorisation politique qui est implicite dans la souveraineté
populaire. Il s'agit d'une conception «de bas en haut» de l'autorisation:
le gouvernement a autorité (c'est-à-dire qu'il lui est permis, qu'il a le

droit) d'agir seulement dans la mesure où il est autorisé à le faire, et

cette autorisation doit venir du Peuple gouverné. Dans des époques plus
reculées, l'autorité ou le droit de diriger venait d'en haut, pensait-on ;

les dirigeants dans la Chrétienté tenaient leur (juste) pouvoir de Dieu.
La position et les devoirs des gouvernés étaient déterminés selon les

mêmes principes. Le modèle de l'autorité était «de haut en bas».
Le modèle «de bas en haut» de l'autorisation émerge accompagné

d'un scepticisme à propos de l'idée que certaines personnes sont «nées

pour diriger», qu'elles ont par nature le droit de diriger. Cette prétention,

liée aux classes aristocratiques, cesse d'être plausible. L'affirmation

de l'égalité des hommes dans les écrits de Hobbes, de Locke et de

Jefferson doit (d'abord) être comprise comme un rejet de ces
prétentions classiques de diriger en vertu de sa naissance.34 La thèse de

33 Je ne distinguerai généralement pas entre «intérêts», «désirs» et «préféren¬
ces», et les différents termes apparentés. Mais j'aimerais signaler qu'un traitement

plus complet de ces questions demanderait qu'on les distingue.
34 Locke dit particulièrement clairement que c'est là son argument; cf. son

Traité du gouvernement civil [1690], trad. D. Mazel, Paris, Flammarion, 1984,
§4, p. 143.



246 Christopher W. Morris

l'égalité des hommes, comprise ainsi, est une affirmation négative ; elle
détermine effectivement une condition pour toute conception acceptable

de l'autorité politique: les dirigeants doivent obtenir leur droit à

diriger de la part des gouvernés. Aussi favorable que Hobbes soit à la
cause des monarques et des souverains absolus, il est d'accord avec la
plupart des théoriciens modernes sur ce point : pour lui, les gouvernés
doivent autoriser leurs dirigeants.35

Avec la prise de conscience que personne n'a le droit de diriger
par naissance, il est très naturel d'en venir à considérer les dirigeants
comme les mandataires des gouvernés. Une bonne partie de la théorie
politique moderne est un essai pour expliquer quelles sont les relations
fiduciaires appropriées, comme pour s'occuper des vieux problèmes du
«mandataire et du mandant». Le modèle de bas en haut peut en effet
suggérer une conception fiduciaire de l'autorité politique36 : Locke
comprenait cette relation comme une relation de confiance, établissant une
relation fiduciaire.37 Aujourd'hui, nous considérons ces idées comme
acquises, car peu les contestent. Notre accord satisfait sur ce point ne
doit pas nous faire oublier que les premiers défenseurs de la souveraineté

populaire ont dû lutter pour exprimer ces idées.

Jefferson a eu cette phrase célèbre que, pour garantir nos droits,
«des gouvernements sont institués parmi les hommes; ils tirent leurs

justes pouvoirs du consentement des gouvernés». Ce qu'il affirme ici,
c'est indubitablement l'idée de l'autorisation de bas en haut dont nous

35 Ce sont les limites inhérentes mises au pouvoir du souverain, que requiert ce
modèle de bas en haut de l'autorisation, qui ont amené l'évêque Bramhall à

comprendre le Léviathan comme «un catéchisme de rebelle». Cf. la discussion

intéressante de Jean Hampton dans Hobbes and the Social Contract
Tradition, Cambridge, CUP, 1986, p. 197-207.

36 Cf. Hampton, Hobbes and the Social Contract Tradition, ch. 8-9, et Political
Philosophy, Boulder (Col.), Westview Press, 1996 ch. 2-3. «La conception du
service» des autorités politiques est ce que Raz appelle la conception que
« leur rôle et fonction normale première est de servir les gouvernés » (cf. The

Morality of Freedom, p. 55-67).
37 LOCKE, Traité du gouvernement civil, § 149, 156, 221 & 240. Une charge

détermine un but à réaliser, par exemple, la conservation des membres (de leur
vie, de leur liberté et de leur propriété) (§ 171), elle établit la responsabilité de
celui qui est en charge, lui donnant une certaine liberté discrétionnaire (§ 159—

168). Contrairement à ce qui a lieu avec un contrat toutefois, il n'est pas
nécessaire que celui qui est en charge en tire un bénéfice, la charge peut être
révoquée sans qu'un tort soit fait, et le mandant peut être le seul juge (§ 240).
Cf. A. J. Simmons, On the Edge ofAnarchy: Locke, Consent, and the Limits
ofSociety, Princeton, Princeton UP, 1993, p. 68-72.



La souveraineté du peuple 247

venons de parler. Mais on l'interprète souvent comme soutenant une
autre thèse encore, habituellement associée à Locke, la thèse du con-
sensualisme politique : le consentement des gouvernés est nécessaire

pour diriger légitimement. C'est la troisième thèse que nous associons
avec l'affirmation de la souveraineté populaire.

Si, dans le passé, on a pu être assez négligent avec la notion de

consentement et les notions liées à celle d'accord, il est difficile de

continuer ainsi aujourd'hui. La littérature contemporaine a mis en
évidence un certain nombre de distinctions qui sont requises si l'on veut
être clair sur ces sujets. Le consentement authentique est un engagement

de la volonté ; il doit comprendre la communication délibérée et
réelle d'une intention de réaliser un changement dans son statut
normatif (dans ses droits ou ses obligations).38 Il existe plusieurs types de

consentement, les plus importants dans ce contexte étant Y exprès
(direct et explicite) et le tacite ou implicite (indirect).39 Le consensua-
lisme politique exprimerait alors la thèse qu'un consentement exprès
ou tacite est requis pour qu'une autorité soit légitime : la «volonté» du

Peuple est une condition pour une régulation légitime.
De nos jours, le consensualisme politique a de nombreux rivaux.

Ce n'est pas un lieu commun, au moins une fois que l'on fait les
distinctions mentionnées et qu'on les comprend correctement. Tandis

qu'aujourd'hui virtuellement personne ne prétend que le pouvoir de

38 Ma formulation est une paraphrase de Simmons ; cf. On the Edge ofAnarchy,
p. 69-70. Voir aussi Raz, The Morality of Freedom, p. 80-94. Ces distinctions
ne sont pas claires dans l'œuvre de Hobbes, étant donné que sa conception de
la volonté est éliminativiste, réduisant l'intention aux désirs qui précèdent
immédiatement l'action (cf. Léviathan, ch. VI).

39 Le consentement hypothétique n'est pas un type de consentement. Ce point
doit être souligné, étant donné qu'il n'est pas toujours reconnu. Cf. Raz, The

Morality of Freedom, p. 81 (« Les théories du consentement hypothétique ne
discutent pas le consentement, mais l'accord cognitif»); Morris, «The
Relation of Self-interest and Justice in Contractarian Ethics», Social Philosophy
and Policy 1988/1, p. 121-122, et «A Contractarian Account of Moral
Justification», in W. SiNNOTT-Armstrong & M. Timmons (éd.), Moral Knowledge

New Readings in Moral Epistemology, New York, OUP, 1996, p. 219—

220; G. Gaus, Value and Justification, p. 19 & 328; et Simmons, On the
Edge of Anarchy, p. 78-79 (les théories du contrat hypothétique basent «nos
devoirs ou obligations non sur les choix réels de quelqu'un, mais sur la question

de savoir si nos gouvernements (Etats, lois) sont suffisamment justes, bons,
utiles ou sensibles pour assurer un support hypothétique pour des décideurs
idéaux [...] Le < contrat > dans le contractualisme hypothétique est simplement
un moyen qui nous permet d'analyser d'une certaine manière la qualité du
gouvernement»).



248 Christopher W. Morris

quelqu'un est légitimé par sa naissance, beaucoup affirment que sa

nature et sa qualité peuvent le légitimer: un bon gouvernement peut
être auto-légitimant. Le consensualisme, dans ce sens, est simplement
une façon parmi d'autres de développer la conception de bas en haut
de l'autorisation.

Les défenseurs de la «démocratie participative», qui pensent que la
démocratie exige la participation active des citoyens dans l'action de

gouverner, aussi bien que de nombreux républicains qui s'inquiètent
de l'influence corruptrice du commerce, pourraient nier le caractère

suffisant du consentement pour la légitimité. Et quelques-uns de ces
théoriciens ont compris les revendications de la souveraineté populaire
(par exemple par Rousseau) comme impliquant une conception
activiste ou participative de l'action de gouverner.40 Le second élément de

l'affirmation d'Abraham Lincoln: «Le gouvernement du peuple, par
le peuple, et pour le peuple» peut être compris comme exigeant quelque

chose de plus que le simple consentement. La démocratie, peut-on
argumenter, est Vauto-direction, ce que seule l'implication active des

citoyens peut assurer. La quatrième affirmation à associer avec la
souveraineté populaire pourrait alors consister en ces appels familiers pour
une implication active et participative dans l'acte de gouverner.

Ce que j'ai appelé le consensualisme politique - la thèse que l'autorité

politique est légitime seulement si elle est basée sur le consentement

- doit être distingué de ce qu'on pourrait nommer le volontarisme
politique. Cette conception interprète l'autorité politique comme basée

sur la volonté. Ce qui unit des théoriciens comme Hobbes, Rousseau et
bien des membres de la tradition de l'idéalisme allemand est la
compréhension de l'autorité politique comme émanant de la volonté.41 Le
volontarisme politique est la contrepartie de l'autorité politique et peut
être compris comme une autre thèse, la cinquième, implicite dans le
nombreuses affirmations de la souveraineté populaire.

Le volontarisme politique n'est pas la même chose que ce que
nous avons appelé le consensualisme politique, à savoir la conception
que le consentement des gouvernés est nécessaire pour une direction
légitime. Ce dernier s'occupe de l'autorité légitime d'un Etat ou d'un

40 Si la souveraineté est inaliénable, alors la souveraineté populaire peut exiger,
comme Rousseau a argué, la participation dans l'acte de gouverner.

41 Comme je l'ai dit plus haut, la conception que Hobbes se fait de la volonté la
réduit au désir. La volonté générale de Rousseau doit être interprétée comme à

la fois morale et politique ; en conséquence la moralité, au moins dans le
Contrat social, est basée sur la volonté.



La souveraineté du peuple 249

régime, tandis que le premier est concerné par la nature et les «sources»

du droit (légitime). Le volontarisme requiert qu'un droit authentique

émane de la volonté de quelque individu ou collectivité; son
statut normatif requiert qu'il soit déterminé par une décision ou un
choix. Tandis que de nombreux consensualistes politiques sont des
volontaristes politiques, il n'y a là rien de nécessaire. On peut exiger le

consentement pour la légitimité d'un ordre politique qui détermine le
droit d'une manière qui soit indépendante de la volonté (par exemple
la loi naturelle). De la même manière que l'acceptation d'un modèle
de bas en haut de l'autorisation n'engage pas au consensualisme, ce
dernier n'engage pas à ce que nous avons appelé le volontarisme
politique.

La sixième thèse qui peut être associée à la souveraineté populaire
affirme la nature illimitée ou relativement non contrainte de l'autorité
politique (légitime). C'est cette thèse qui peut être la plus intéressante
et la plus controversée. Il a été affirmé par beaucoup, particulièrement
dans les Temps Modernes, que l'autorité politique est illimitée. De
même que Hobbes demandait une autorité absolue pour les monarques,

Blackstone attribuait la même chose au «Roi dans le Parlement»
trinitaire des Britanniques («Il peut faire tout ce qui n'est pas naturellement

impossible»). Compte bien tenu des excès de la rhétorique, on

peut lire la phrase de Blackstone comme souscrivant à une conception
de la souveraineté comme illimitée, non contrainte par la loi et, peut-
être, par la justice elle-même. Une telle conception est hostile à la plupart

des gouvernements constitutionnels, au moins de type américain,
où les législateurs sont contraints par la loi, tant quant aux procédures
qu'aux contenus.

Quelques théoriciens contemporains de gauche paraissent vouloir
attribuer un tel pouvoir illimité au Peuple. Adam Przeworski et Michael
Wallerstein, par exemple, semblent souscrire à une telle conception :

«Le peuple, par quoi nous entendons des individus agissant sur la base de leurs

préférences courantes, est souverain collectivement seulement si ses autres
possibilités d'action ne sont bloquées que par des conditions indépendantes de la
volonté de chacun. De manière spécifique, le peuple est souverain dans les
limites où il peut changer les institutions existantes, y compris l'Etat et la
propriété, et s'il peut allouer les ressources disponibles pour tous les usages qui
peuvent en être fait. »42

42 A. Przeworski &M. Wallerstein, «Popular Sovereignty, State Auton¬

omy, and Private Property», in Archives européennes de sociologie, XXVII,
1986, p. 215.



250 Christopher W. Morris

Przeworski et Wallerstein paraissent bien souscrire à une conception

de la souveraineté comme illimitée ou au moins comme non
contrainte, disons, par des droits naturels ou antérieurs (spécialement de

propriété privée).
Ces affirmations sur la nature non limitée de l'autorité populaire

peuvent facilement être confondues avec une thèse sur la nature com-
préhensive de l'autorité légale. Le droit, pense Raz, revendique une
autorité compréhensive en affirmant son autorité de réguler tous les

types de comportement. La revendication faite par une autorité est
compréhensive, dans ce sens, s'il n'existe pas de limite à la gamme des

actions qu'elle prétend réguler.43 Le caractère compréhensif de
l'autorité politique est une affirmation qui concerne sa portée, à propos de
la gamme de sanctions sur lesquelles elle revendique une autorité de

régulation. Affirmer que l'autorité politique est compréhensive, c'est
proposer une thèse normative. Il en va de même pour la thèse de la
suprématie de l'autorité politique: une autorité politique est suprême
en ce sens si elle revendique (de manière fondée) le droit de réguler
tous les autres systèmes normatifs de règles à l'intérieur de son
territoire.44 Ainsi, une autorité politique peut être tenue comme «illimitée»
en plusieurs sens: elle peut l'être par rapport à la gamme des actions
sur lesquelles elle revendique son autorité et par rapport aux différentes

sources d'autorité en compétition. Elle peut aussi l'être, dans un
sens différent, en ce qui concerne le type de raisons alléguées.

J'ai dit plus haut que l'autorité est une relation fondée sur des

raisons. Quelles sortes de raisons les autorités allèguent-elles Ces

raisons sont supposées devancer [pre-empt], en un sens particulier, toutes
les autres autorités. On peut, en suivant Raz et d'autres, comprendre
les raisons fournies par des directives autorisées comme étant devançantes

en un sens spécial : elles visent à exclure et à prendre la place
de quelques autres raisons. De telles raisons sont indépendantes quant
à leur contenu ; elles fournissent des raisons en vertu de leur caractère

43 Cf. Raz, Practical Reason and Norms, p. 150-151 ; Green, The Authority of
the State, p. 83-84. Si la souveraineté est illimitée, alors elle n'est pas
contrainte légalement (et moralement Cela va impliquer qu'elle est compréhensive

au sens de Raz : elle revendique l'autorité de réguler tout type de comportement

(en plus des ouvrages mentionnés plus haut, cf. The Morality of Freedom,

p. 76-77, où il est dit que la plupart des Etats revendiquent une autorité
illimitée). Notons qu'un Etat peut être limité (ou non absolu) et cependant se
réserver la prétention à une autorité compréhensive.

44 Raz affirme que cet aspect des systèmes légaux est impliqué par leur nature
compréhensive ; cf. Practical Reason and Norms, p. 151-152.



La souveraineté du peuple 251

de directives autorisées, non en vertu de ce qu'elles commandent aux

personnes de faire.45

La suprématie de l'autorité politique et la nature devançante de ses

raisons ne doivent pas forcément être comprises comme signifiant
qu'elle est absolue en un autre sens. On peut dire qu'une raison est
absolue en ce sens, si et seulement s'il ne peut y avoir d'autre raison

qui l'emporterait sur elle. Une directive autorisée serait absolue en ce
sens si et seulement s'il ne pouvait y avoir aucune raison qui l'emporterait

sur elle. Cela pourrait encore être un autre sens dans lequel une
autorité politique pourrait être illimitée.46

Les Etats constitutionnels, aussi bien que d'autres Etats, comprennent

habituellement leur autorité comme limitée ou non absolue dans
le sens ci-dessus.47 Mais la suprématie de l'autorité de l'Etat est
compatible avec son caractère limité. L'autorité de l'Etat peut avoir des

limites, constitutionnelles ou coutumières, mais ces limites sont celles
qui sont reconnues par l'Etat; c'est-à-dire que toutes les limites reconnues

par l'Etat, mais seulement elles, sont tenues pour légitimes. Ses

directives autorisées peuvent être cassées ; elles ne sont donc pas absolues.

Mais les seules considérations qui peuvent les casser sont celles

qui sont déterminées par l'Etat.48
De même qu'il n'est pas plausible de penser que l'autorité des

Etats pourrait être compréhensive et suprême - encore moins illimitée
ou absolue - de même il n'est pas plausible de le penser de Yautorité
du Peuple. Si l'autorité du Peuple est suprême dans notre sens, alors il
a le droit de déterminer le caractère d'autorité de la conscience et -
pour retourner à de vieux débats - de l'Eglise (ou des églises). Il aurait
aussi le droit de réguler l'autorité de la communauté et des groupes
nationaux auxquels on peut appartenir. Les sources extérieures
d'autorité, telles que l'Union européenne, n'auraient d'autorité que dans la

45 Les raisons morales sont supposées être devançantes, mais non, on peut le

penser, indépendantes quant à leur contexte.
46 Bien que Hobbes suggère parfois que l'autorité du monarque est absolue en ce

sens, ce n'est probablement pas la meilleure façon de l'interpréter que de lui
attribuer cette thèse. Car la raison peut quelquefois nous conseiller de ne pas
obéir à un souverain, par exemple lorsqu'il menace notre vie. Alors que Hobbes

nie que nous ayons des droits-titres naturels, il pense que nous conservons
une liberté (hohfeldienne) inaliénable.

47 Le simple fait d'être un système peut imposer des limites au droit; cf. par
exemple, Raz, The Authority ofLaw, p. 111-115.

48 Cf. Raz, The Authority of Law, p. 30-31, et The Morality of Freedom, p. 77 ;

Green, The Authority of the State, p. 83.



252 Christopher W. Morris

mesure où le Peuple le reconnaîtrait. Est-ce vraiment plausible? Relevons

que l'autorité du Peuple dans des Etats tels que les Etats-Unis est
contrainte par le droit et par les droits fondamentaux des individus. Le
premier se réfère aux contraintes légales imposées sur le droit du Peuple
de renverser ses dirigeants ou de changer la Constitution, les seconds

se réfèrent aux droits, tels qu'ils sont exprimés dans les Amendements
à la Constitution américaine. Etant donné ces implications, beaucoup
estimeront que les prétentions du Peuple ne sont ici pas crédibles. Et
les moralistes modernes qui comprennent le domaine de la justice comme

universel pour tous les êtres humains ou les personnes trouveront
aussi que cette prétention est difficile à accepter.49

Le problème avec la prétention du Peuple à une autorité comprehensive

est semblable. Dans les deux cas, la revendication va trop loin.
L'autorité du Peuple, comme celle de l'Etat, est limitée dans des

proportions qu'aucun ne veut admettre. Leur autorité est en fait fragmentaire

et contextuelle, et cela entre en conflit avec l'image qu'ils ont
d'eux-mêmes.50

4. Remarques conclusives
sur le pouvoir politique et le gouvernement

L'idée de la souveraineté du Peuple se trouve être, au mieux, une
notion plutôt complexe. Les débats autour de cette idée sont très
embrouillés. Une partie du problème vient du fait que la souveraineté est

un concept-faisceau, fait de plusieurs éléments, dont certains se

confondent aisément. (Considérons seulement les ambiguïtés de termes
tels que «ultime» ou «absolu».) Clarifier ces ambiguïtés et distinguer
les différentes thèses peut diminuer la confusion dans une bonne

mesure. Mais nous pensons que bien des partisans de la souveraineté
populaire sont attirés par certains idéaux classiques de l'ordre et de

49 Même les contractualistes et les conventionnalistes moraux qui nient l'univer¬
salité de la justice peuvent trouver non plausibles ces prétentions faites au
nom du Peuple.

50 Peut-être les appels à la souveraineté populaire veulent-ils simplement expri¬
mer que l'Etat est, en un certain sens, à nous: «Ce qui est caractéristique des
démocraties modernes est que leur structure reconnaît explicitement que le
pouvoir et l'autorité politiques sont la création du peuple». Un traitement plus
complet du sujet devrait prendre cette intéressante thèse de Jean Hampton en
considération ; cf. son ouvrage posthume Political Philosophy, p. 105.



La souveraineté du peuple 253

l'autorité qui pourraient bien être irréalisables. Les conditions pour la
souveraineté de quoi que ce soit, classique ou limitée, sont difficiles à

réaliser dans n'importe quel arrangement social. Le problème essentiel
est que les conditions pour qu'il existe un souverain - une autorité (et
un pouvoir) politique et légal le plus haut, final et suprême - sont
difficilement réalisables, au moins dans une société ou un Etat de grande
dimension.51 Attribuer la souveraineté aux Peuples ne contribue en
rien à alléger la difficulté.

La pensée persistante que la souveraineté doit résider quelque part
peut motiver nombre de ceux qui estiment qu'il faut l'attribuer aux
Peuples. Cette pensée trahit souvent une certaine image pyramidale de

l'autorité et du pouvoir politiques qui est très trompeuse. Il est peu
probable que les relations d'autorité politique dans la plupart des
sociétés constituent une hiérarchie de régulation directe. Typiquement,
l'ordre politique n'est pas le produit de cette sorte de système déterminé

et hiérarchique que présupposent bien des notions de la
souveraineté; il est plutôt le résultat d'une combinaison de plusieurs choses
différentes : la force, la peur, l'espoir, le consentement, l'habitude,
l'adaptation, l'accord, la loyauté, la coordination, etc. Les ordres sociaux
stables sont ceux où la plupart des personnes ont, la plupart du temps,
des raisons d'agir de façons qui soutiennent et maintiennent le système.
Mais la variété des raisons qui le permettent et leurs combinaisons

peuvent être grandes. On ne devrait pas penser, comme tant de

penseurs politiques l'ont fait, que l'ordre social dépend du fait que toutes
les personnes, ou la plupart, agissent pour un certain type de raisons,

par exemple des directives autorisées. Considérons le pluralisme et la

diversité de bien des sociétés contemporaines, où un nombre significatif

de personnes sont en désaccord sur un nombre significatif de

questions politiques ou sociales importantes. De nombreux philosophes
contemporains américains entretiennent l'espoir qu'il doit être possible

d'arriver à un accord sur certains principes fondamentaux, même

en l'absence d'un consensus sur ce qu'on a baptisé «les conceptions
du bien». Mais il n'est pas même clair qu'on puisse réaliser un accord
sur ces distinctions - des conceptions du bien et des principes de

justice ou des conceptions de l'autorité politique - de même que sur
celle, apparentée, des intérêts «publics» et «privés». Alternativement,
considérons ce que nous faisons de manière caractéristique lorsque
nous sommes confrontés avec ce qui paraît être des différences ou des

51 Cf. An Essay on the Modem State, ch. 7.



254 Christopher W. Morris

désaccords définitifs. Habituellement, nous évitons ou nous éludons la

question aussi longtemps que possible (pensons à l'assistance au
suicide ou à l'avortement). La doctrine que ce que l'Etat (ou le droit) ou
le Peuple détermine a en fait autorité n'est pas crédible ici, même dans
des cultures politiques légalistes telle que celle des Etats-Unis ou des

cultures étatiques comme celle de la France. Et c'est très bien ainsi.
Nous pouvons souvent nous débrouiller, et le faire très bien, sans que
l'Etat ou le Peuple «détermine une fois pour toutes» ce qui doit être
fait dans certains cas. Parfois il est mieux d'éviter d'aborder un sujet,
particulièrement si l'issue la plus probable est le combat.

Il n'est pas rare que des personnes utilisent la force et tentent d'imposer

leur volonté aux autres, comme nous savons bien. Mais il est
tout aussi important de noter qu'elles font des compromis et qu'elles
s'adaptent. L'ordre social est maintenu par des mécanismes variés et

l'image dominante de la société comme d'une calme hiérarchie de
relations d'autorité et de pouvoir est très trompeuse. Dans les conditions
du monde moderne, il se peut très bien que nous ayons besoin des

Etats et des gouvernements. Mais ils ne sont pas conformes à l'image
qu'ils ont d'eux-mêmes («il y a et il doit y avoir dans toutes [les
différentes formes de gouvernement] une autorité suprême, irrésistible,
absolue et non contrôlée»...). Il se trouve que nous n'avons pas besoin de
la souveraineté de l'Etat.52 J'en pense autant de celle du Peuple.

Les confusions concernant l'autorité et le pouvoir réels qui sont

implicites dans la plupart des doctrines de la souveraineté sont
trompeuses et potentiellement dangereuses. Elles sont particulièrement
dangereuses si elles sont jointes au majoritarisme. Très schématiquement,
il s'agit de la conception que la politique et le droit doivent être
déterminés par des majorités simples. Contrairement à ce que certains
partisans contemporains de la souveraineté populaire ont pu croire, le

majoritarisme ne va pas de soi. Certainement, les propriétés mathématiques

des principes de décision à la majorité simple ne se traduisent

pas aisément en une défense plausible du majoritarisme. Il y a bien

l'argument que d'autres règles de vote permettent le veto des minorités,
et sont donc mauvaises ou injustes. Mais cet argument, dans la plupart
des discussions, est simplement une pétition de principe. En outre, une
telle conception menacerait tous les droits de base ou fondamentaux,
car ils sont des formes de veto.

52 C'est un des thèmes centraux de mon Essay on the Modem State.



La souveraineté du peuple 255

On peut aussi penser le majoritarisme comme la conception que les
choix collectifs licites - c'est-à-dire qui ne sont pas injustes ou interdits

pour d'autres raisons - doivent être déterminés par des majorités
simples. Selon cette conception, les majorités déterminent la politique
ou le droit quand, par exemple, les droits de base ou fondamentaux ne
sont pas en question. Il est douteux que les questions de justice (par
exemple les droits) et d'autres questions de politique et du droit puissent

être clairement distinguées de la manière requise par cette conception

du majoritarisme. Il peut exister certaines questions - par exemple
des problèmes de pure coordination - où la justice laisse les choses

complètement indéterminées, mais il ne peut y en avoir beaucoup, du
moins peut-on le penser.53

Nous n'avons pas besoin de nous étendre, du moins dans le cadre
de notre propos, sur les dangers du majoritarisme. Mais il faut relever
combien il est étrange pour les défenseurs du Peuple de vouloir que la

politique et le droit soient déterminés par des majorités simples. Les
théoriciens classiques - par exemple, Locke et Rousseau - exigent
l'unanimité au début.54 Les membres du Peuple peuvent être opprimés
autant par des majorités simples que par des minorités. Donner à des

individus le pouvoir de bloquer certaines lois - par exemple au moyen
de règles de vote super-majoritaires ou des droits de base - ne débouche

pas nécessairement sur l'oppression de tierces personnes.
De nombreux théoriciens et acteurs politiques contemporains en

appellent à la notion de souveraineté populaire et semblent penser
qu'elle doit jouer un rôle central dans la pensée et dans la pratique
démocratiques. J'ai argumenté que, au contraire, cette notion ne doit pas

53 Le majoritarisme peut échouer sans que cela diminue le nombre de bonnes
raisons que nous avons pour, la plupart du temps, accorder un statut spécial
aux décisions collectives soutenues par des majorités ou même des pluralités.
Mais ces raisons ne sont pas du type de celles qui sont revendiquées par les

partisans du Peuple. Les questions posées par le majoritarisme, toutefois, sont
plus complexes que ne le suggèrent mes brèves remarques. Il peut exister des

situations où il est préférable, par exemple, de laisser la majorité des citoyens
interpréter le droit fondamental plutôt que des Cours ou des officiels.

54 Pour Locke, constituer un «corps politique» exige l'assentiment de tous ceux
qui en seront des membres à part entière. Ils sont liés par la règle de majorité
simple seulement après (cf. Traité du gouvernement civil, ch. VIII, § 95).
L'interprétation de l'introduction controversée que Rousseau fait du vote
majoritaire est plus compliquée; selon une lecture, elle n'est introduite que dans

un contexte épistémique. La règle d'unanimité occupe une position privilégiée
dans J. Buchanan & G. Tullock, The Calculus of Consent, Ann Arbor,
University of Michigan Press, 1962.



256 Christopher W. Morris

être au centre de notre théorie, en grande partie parce que le Peuple ne
doit pas se voir accorder la large autorité politique associée avec la
souveraineté. J'ai suggéré que l'engouement pour la souveraineté populaire

trahit souvent une conception hiérarchique erronée de la société

politique et de l'art de gouverner.

[Traduit par Bernard Baertschi ; texte revu par l'auteur]


	La souveraineté du peuple

