Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 58 (1999)

Artikel: La souveraineté du peuple

Autor: Morris, Christopher W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882946

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882946
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia philosophica 58/99

CHRISTOPHER W. MORRIS

La souveraineté du peuple

Sovereignty is often attributed to the people, especially in the French and Ameri-
can traditions. Contrary to the claim of many contemporary theorists and political
actors, 1 argue that the notion of popular sovereignty should not play a central
role in our political thought, mostly because the people must not be granted the
extensive political authority associated with sovereignty.

La notion de souveraineté a une importance centrale pour la politique
du monde moderne. Revendiquée d’abord par les «souverains» et les
monarques, elle est devenue une propriété distinctive des Etats mo-
dernes. Aujourd’hui, on considére parfois que la souveraineté a deux
formes, 1’une «extérieure » et I’autre «intérieure ». La souveraineté ex-
térieure d’un Etat est un genre d’indépendance ou d’autonomie par
rapport aux autres Etats; la souveraineté intérieure concerne le gou-
vernement ou 1’autorité intérieure d’un Etat. Celle-ci est négligée, étant
donné ’attention donnée a la souveraineté extérieure, particuliérement
récemment. Dans les débuts de la pensée moderne, les deux formes
étaient simplement les deux faces de la méme piece. Plus récemment,
la souveraineté a souvent été attribuée au «peuple» (ou a «la na-
tion»), et cela, dit-on abondamment, est au fondement de la démocra-
tie moderne.

La souveraineté est une notion contestée. Par exemple, I’Union eu-
ropéenne semblerait vouloir pour le moins contenir la souveraineté des
Etats-membres, ce qui pourrait aussi mettre la notion de souveraineté
pour une bonne part hors de propos dans la politique européenne. La
notion elle-méme, ainsi que certaines doctrines qui lui sont associées,
sont contestées dans bien d’autres domaines, par exemple, dans le cadre
des récentes «interventions » militaires contre 1’Iraq et la Yougoslavie.
Mais il y a un domaine ou elle parait vivre et prospérer, c’est celui de
la politique démocratique. Comme je I’ai noté, la souveraineté est sou-
vent attribuée au «peuple» (ou a «la nation»), spécialement dans les
traditions frangaise et américaine. La valeur de ce titre dépend avant
tout de la plausibilité de I’attribution de la souveraineté au «peuple»,



232 Christopher W. Morris

et j’exprimerai un certain scepticisme a ce propos. Je suggérerai plutot
que la notion de souveraineté populaire est complexe et qu’en appeler
a cette notion serait mieux interprété comme 1’expression de différents
idées et idéaux, que je distinguerai. Ma position, toutefois, ne se limi-
tera pas a |’affirmation que cette notion est complexe et comprend de
nombreuses facettes. J’argumenterai en faveur de la theése que la doc-
trine disant que le peuple est, ou doit étre souverain est trompeuse
voire dangereuse, conduisant a une mécompréhension de la nature de
la politique, du gouvernement et de 1’ordre social. Il serait donc bon
de s’en dispenser, mais il est important aussi de comprendre les erreurs
de la doctrine. Reste que notre conception et notre justification de la
démocratie devrait certainement se passer de la souveraineté populaire.

1. La souveraineté

Je vais commencer par expliquer la notion de souveraineté. L'analyse
que je présente est complexe et ne peut étre défendue ici dans toute
son ampleur.! La souveraineté n’est pas une 1dée simple; comme on
peut s’y attendre avec une notion qui a une histoire longue et contro-
versée, elle est assez compliquée. Pour comprendre les différents élé-
ments qui entrent dans I'idée de souveraineté, il est important d’avoir a
I’esprit certains aspects de I’histoire de I’émergence de I’Etat moderne
aux XVIe et XVIIe siecles. L’autorité médiévale €était, pour le dire rapi-
dement, féodale, impériale et/ou théocratique. Les premiers concurrents
de I’Etat ont été les Etats-cités et les ligues de cités, aussi bien que les
empires, I’Eglise et des rejetons variés du féodalisme. Deux caracté-
ristiques du gouvernement moderne étaient relativement absentes dans
ces premieres formes de pouvoir: I’exclusivité de 1’autorité (un sys-
téme «clos» de gouvernement) et celle du territoire. L’Etat (moderne)
émerge seulement lorsque sa prétention a gouverner seul, exclusive-
ment (ou celle de son dirigeant, le monarque), est reconnue. Un terri-
toire déterminé, pourvu de limites géographiques relativement claires,
est ainsi un prérequis de I'Etat (moderne); il est largement absent dans
les premieres formes d’organisation politique. Un «souverain» est
I’'unique autorité d’un territoire, dont I’étendue du pouvoir comprend

1 Voir mon ouvrage An Essay on the Modern State, Cambridge, CUP, 1998, ch. 7.
J'emprunte aussi quelques éléments a2 mon article « Popular Sovereignty, the
Very Idea», Social Philosophy and Policy n° 17/1 (4 paraitre en 2000).



La souveraineté du peuple 233

le territoire dans sa totalité, sans aucun empiétement d’une autre au-
torité. D’abord le monarque, plus tard I’Etat, enfin «le peuple» (d’un
Etat), tous dirigent sans supérieurs. Comme I’historien E. H. Hinsley
I’affirme, «au commencement, I’idée de souveraineté était 1’idée qu’il
existe une autorité politique finale et absolue dans la communauté po-
litique [...] mais aucune autorité finale et absolue n’existe ou que ce
soit».2 Cela suggere que la notion est nouvelle. Avec le développe-
ment du concept de souveraineté, nous avons les éléments principaux
de ce qu’on appelle le systeme étatique: des Etats indépendants ainsi
que des «relations internationales » (et «le droit international »).

Voici comment je vais procéder. Le noyau de la notion de sou-
veraineté peut €tre exprimé ainsi: étre souverain, c’est étre la source
ultime du pouvoir politique a l’intérieur d’un territoire. Je considere
que c’est la le noyau de la notion moderne de souveraineté, telle qu’elle
a été développée par Bodin, Hobbes, Rousseau et d’autres penseurs
politiques modernes.? Je vais expliquer I’un aprés I’autre chacun des
différents éléments de cette caractérisation générale.

La souveraineté appartient, avant tout, au pouvoir politique a [’in-
térieur d’un territoire. La notion de souveraineté est typiquement mo-
derne. Les territoires en question sont, pour la plupart, des Etats moder-
nes, définis territorialement. La juridiction des autorités comprend donc
un territoire bien délimité.*

Dans ce contexte, un pouvoir politique est une autorité politique. Il
n’y a d’autorité, dans le sens pertinent ici, que si ses directives guident
intentionnellement I’action. Le droit, par exemple, nous interdit de
faire certaines choses et veut que ces interdictions dirigent notre com-
portement ; en particulier, ces interdictions nous donnent des raisons.
Ainsi, les autorités dirigent le comportement de ceux qui y sont sou-

2 F H. HINSLEY, Sovereignty, Cambridge, CUP, 1986, p. 25-26.

3 Cf.). BODIN, Les Six livres de la république [1583], éd. G. Mairet, Paris, Le
Livre de Poche, 1993; TH. HOBBES, Léviathan [1651], trad. F. Tricaud, Paris,
Sirey, 1971 ; et J.-J. ROUSSEAU, Du Contrat social [1762], in (Euvres com-
plétes, vol. 111, éd. B. Gagnebin & M. Raymond, Paris, Gallimard, 1964. Cf. An
Essay on the Modern State, ch. 7, pour une analyse de ces textes et d’autres
références.

4 Tandis que la chrétienté, avec ses frontiéres ambigués et indéterminées, pour-
rait étre un territoire convenable pour un «souverain» (par exemple un empe-
reur ou un monarque), dans les Temps modernes, la notion de souveraineté est
typiquement connectée a des territoires ayant des frontiéres bien définies.
Bien sir, la notion moderne fait des emprunts au droit romain, mais les fron-
tieres de I’Empire étaient ambigués. Voir ibid., ch. 2, 7, et surtout 8.



234 Christopher W. Morris

mis en leur fournissant des raisons. Telle est, par exemple, la concep-
tion du droit de Hobbes: «La loi en général n’est pas un conseil, mais
un commandement [...] qui est le fait de celui dont le commandement
s’adresse 2 un homme préalablement obligé a lui obéir», et le com-
mandement consiste en ceci: «Quand on dit Fais ceci ou Ne fais pas
ceci et qu'il n’y a pas a attendre d’autre raison que la volonté de celui
qui parle ainsi.»® Selon cette conception, I’autorité politique ne doit
pas simplement étre comprise comme une force justifiée: i1l y a auto-
rit€ authentique seulement dans la mesure ou ses directives sont des
raisons pour agir.

Il est possible que quelque chose ait une autorité en ce sens sans
qu’il possede de pouvoir (non normatif) ou sans qu’il soit capable d’im-
poser des sanctions en cas de désobéissance. Toutefois, il est possible
que l'autorité politique ne puisse étre justifiée si elle n’est pas, dans
une certaine mesure au moins, efficace, et I’efficacité pour la plupart
des régimes politiques pourrait bien exiger quelque capacité d’imposer
des sanctions. Selon cette conception, une autorité politique justifiée
exige un pouvoir politique, compris comme une capacité de facto ou
causale d’influencer ou de contrdler les événements (par exemple en
imposant des sanctions).”

La souveraineté est la source ultime de I’autorité et du pouvoir
politiques a I’intérieur d’un territoire. Quelle est I’étendue de 1’expres-

5 HOBBES, Léviathan, ch. XX VI, p. 282 et ch. XXV, p. 271.

6 Mon analyse s’inspire de Joseph Raz. Voir The Authority of Law: Essays on
Law and Morality, Oxford, Clarendon Press, 1979, ch. 1-2, et The Morality of
Freedom, Oxford, Clarendon Press, 1986, ch. 2-3. Voir aussi Practical Rea-
son and Norms, Princeton, Princeton UP, 1990 [1975], et L. GREEN, The
Authority of the State, Oxford, Clarendon Press, 1988.

7 Cette these est substantielle, car elle dépend des raisons pour lesquelles il est

désirable d’avoir des autorités politiques (par exemple pour résoudre des pro-
blémes d’assurance, pour fournir des biens collectifs, pour garantir la justice,
pour redistribuer la richesse). Voir An Essay on the Modern State, ch. 7. Raz
soutient que I'efficacité est une condition pour que quelque chose soit une
autorité politique légitime ; cf. The Authority of Law, p. 8-9 et The Morality of
Freedom, p. 75-76.
Notons que lorsque je parle ici et ailleurs d’autorité ou de pouvoir justifié, je
ne veux pas dire «considéré comme ou estimé justifié ». Certains théoriciens
paraissent croire qu’un pouvoir est justifié si la croyance qu’il I’est est large-
ment répandue, mais cette sorte de conception souléve toujours la question de
savoir sur quoi ces croyances portent. De méme, je parle de justification sim-
pliciter, sans distinguer les justifications morales, rationnelles ou autres. Une
discussion plus détaillée de ce point se trouve dans An Essay on the Modern
State, ch. 4-6.



La souveraineté du peuple 235

sion «politique» ici? Le droit y est clairement inclus: la souveraineté
est la source du droit (positif) dans un territoire. Est-ce que la moralité
y est aussi incluse ? Par cela, on pourrait vouloir dire que la souverai-
neté pourrait €tre une source d’autorité morale, dans le sens ou elle
pourrait déterminer (c’est-a-dire constituer) ce qui est moralement bien
et mal. On pourrait lire Hobbes et Rousseau de cette maniere, mais ce
ne serait pas une conception trés plausible de la moralité, méme pour
des conventionnalistes.® C’est pourquoi je ne comprendrai pas la sou-
veraineté comme étant une source d’autorité morale de cette maniere,’
Une conséquence de cette interprétation est la possibilité que quelqu’un
soit obligé (politiquement ou légalement) de faire quelque chose qui
est moralement mauvais.

Qu’est-ce que cela signifie pour une source d’autorité d’étre ultime ?
Dans ce contexte comme dans d’autres, ce mot peut avoir plusieurs
significations. Une autorité est ultime si elle est la plus haute autorité.
En ce sens, la souveraineté requiert une hiérarchie d’autorités, telles
que I’une (ou plusieurs) d’entre elles peut étre au sommet. Une carac-
téristique spécifique du gouvernement moderne, c’est qu’il est direct
en contraste avec la régulation indirecte caractéristique de 1’Europe
médiévale. La régulation est directe s’il n’y a pas d’intermédiaires
ayant une autorité indépendante. Ainsi, la plus haute autorité dans une
chaine de régulation directe exerce son autorité sur tous les degrés de
la hiérarchie. Une autorité ultime en ce sens est le plus haut élément
d’une chaine continue de gouvernement (constituant un ordre strict).
Pris en ce sens, le caractére direct est 1’un des aspects spécifiques de la
régulation moderne, caractéristique de nos Etats.!°

Une autorité ultime est encore finale. Il n’existe pas de recours
ultérieur une fois qu’elle a statué; elle a donc «le dernier mot». Pris en
ce sens, le caractere final ne signifie pas que des recours moraux sont

8 Voyez toutefois les travaux récents de David Gauthier sur «la raison publi-
que» ; par exemple «Public Reason», Social Philosophy and Policy 1995/1,
p. 1942,

9 1l existe un autre sens ou nous pourrions parler du politique comme incluant le
moral. Il se pourrait que 1’autorité politique (et 1égale) 1’emporte ou devance
[pre-empt] la morale. Je discute ce point plus loin, lorsque j’explique la signi-
fication de «ultime ».

10 Cf. CH. TiLLY, Coercion, Capital, and European States, Oxford, Blackwell,
1990, p. 24-25, 103-106 & 144-146, et mon An Essay on the Modern State,
ch. 2. Voir encore Q. SKINNER, «The State», in T. BALL, J. FARR, and R. L.
HANSON (éd.), Political Innovation and Conceptual Change, Cambridge, CUP,
1989, p. 90-131.



236 Christopher W. Morris

exclus,!' mais simplement qu’aucun recours ultérieur n’est possible a
I’intérieur du systéme.

Enfin, une autorité ultime peut étre une autorité supréme. «Su-
préme » est parfois juste un synonyme d’«ultime». Mais le sens que je
désire mettre en évidence est particulier: une autorité qui est supréme
(dans un territoire) peut réguler toutes les autres sources d’autorité
(dans ce territoire). Si I’Etat revendique la suprématie dans ce sens, il
revendique ’autorité sur toutes les autres autorités (par exemple sur
les corporations, les syndicats, les Eglises, la conscience).!? L’autorité
de I’Etat est alors censée «devancer» [pre-empt] toutes les autorités
en compétition. Hobbes et de nombreux théoriciens classiques de
I’Etat moderne entendent ainsi I’autorité de I’Etat: elle I’emporte sur
toutes les autres sources d’autorité, méme sur la morale (et en particu-
lier sur le pape et la conscience).

Résumons: la souveraineté est I’autorité politique et légale qui est
a la fois la plus haute, finale et supréme  elle s’accompagne de pouvoir,
s’exerce dans un domaine défini territorialement et selon un systéeme
de régulation directe.

Les théoriciens modernes classiques — par exemple Hobbes et
Rousseau — comprenaient la souveraineté comme étant encore ab-
solue, indivisible, et inaliénable. La souveraineté est absolue si elle
est non contrainte ou illimitée!?; elle est indivisible si elle est unique
et ne peut étre divisée ; elle est inaliénable si elle ne peut étre délé-
guée ou «représentée ». A cette conception de la souveraineté, que nous
attribuons a Hobbes (et a Rousseau), je me référerai comme a «la
conception classique»!4: le souverain est la source ultime d’une auto-

11 Considérons le systeme constitutionnel des Etats-Unis qui incorpore des droits
moraux dans le droit par I'intermédiaire du 9¢ Amendement («L’énumération
de certains droits dans la Constitution ne doit pas étre invoquée pour nier ou
dénigrer d’autres droits que possédent les personnes »). Voir mon « Droits origi-
naires et Etats limités : quelques legons de la république américaine », Science(s)
politique(s), n° 4 , décembre 1993, p. 105-115.

12 C’est la conception que Raz propose de la suprématie dans ces contextes (Prac-
tical Reason and Norms, p. 150-152). Bien siir, c’est ce que Hobbes et de
nombreux théoriciens modernes réclament aussi pour 1’autorité de 1’Etat.

13 «En effet, un pouvoir sans limite, c’est la souveraineté absolue.» (Léviathan,
ch. XXII, p. 238). Rousseau parait approuver; voir Du contrat social, livre IV,
ch. 4, p. 374-375, et ch. 5, p. 376. Voir aussi R. DERATHE, Jean-Jacques
Rousseau et la science politique de son temps, Paris, Vrin, 1988 [1950]), ch. V,
particuliérement p. 332 sq.

14 Méme si la conception de Bodin est antérieure. Pour Rousseau, la souveraineté
est aussi indivisible et inaliénable (Du contrat social, 11, 2, p. 369-370; 11, 1,



La souveraineté du peuple 237

rité politique absolue, indivisible et inaliénable a I’intérieur d’un ter-
ritoire.

La doctrine selon laquelle les Etats sont souverains, au sens classi-
que du terme, a été tres influente. Les conceptions de Blackstone n’en
sont pas peu représentatives. Il pensait qu’«il y a et qu’il doit y avoir
dans toutes [les différentes formes de gouvernement] une autorité su-
préme, irrésistible, absolue et non contrdlée, dans laquelle réside les
Jura summi imperii, ou droits de souveraineté». Bien qu’il reconniit
que la souveraineté du Parlement était limitée par la loi naturelle, il
soutenait :

«Il posséde une autorité souveraine et non contrdlable pour faire les lois, les
étendre, les restreindre, les abroger, les annuler, les faire revivre et les inter-
préter, a propos de toutes les questions possibles, ecclésiastiques ou temporel-
les, civiles, militaires, maritimes ou criminelles; voila les lieux ol le pouvoir
absolu despotique, qui doit résider quelque part dans tous les gouvernements,
est investi par la constitution de ces royaumes. Tous les torts et les griefs, les
actions et les dédommagements qui transcendent le cours ordinaire des lois
sont de la compétence de ce tribunal extraordinaire. Il peut réglementer ou re-
modeler la succession de la couronne [...] Il peut modifier la religion officielle
du pays [...] I peut changer ou recréer jusqu’a la constitution du royaume et
du Parlement [...] Bref, il peut faire tout ce qui n’est pas naturellement im-
possible ».15

La souveraineté classique n’est plus aussi populaire qu’elle I’a été.
Nombreux sont ceux qui pensent maintenant que la souveraineté est et
doit étre limitée. On considére généralement que 1’'un des moyens ins-
titutionnels les plus efficaces pour limiter 1’autorité et le pouvoir des
Etats est de diviser la souveraineté entre une pluralité d’agents ou
d’institutions; il n’est pas nécessaire qu’il n’existe qu’une seule auto-

p. 368). De plus, le souverain ne peut se soumettre a lui-méme ou a des tiers
(1, 7, p. 362-363).

15 W. BLACKSTONE, The Sovereignty of the Law, Selections from Blackstone’s

« Commentaries on the Laws of England », éd. G. Jones, Toronto, University
of Toronto Press, 1973, p. 36 & 71.
A propos de I’influence des conceptions de Blackstone, Gordon Wood écrit:
«Au début des années 1770, particulierement avec I'introduction des Com-
mentaries de Blackstone dans les colonies, la doctrine qu’il doit y avoir dans
chaque forme de gouvernement <une autorité supréme, irrésistible, absolue et
non contrdlée. dans laquelle réside les jura summi imperii, ou droits de souve-
raineté >, avait obtenu un accord si écrasant que sa «<vérité >, comme bien des
Américains étaient obligés de I’admettre, ne pouvait plus <étre contestée>»
(The Creation of the American Republic, 1776-1787, New York, Norton, 1969,
p. 350); voir aussi p. 345, 362 & 382-383.



238 Christopher W. Morris

rit€. Nonobstant I’avis de Hobbes et d’autres auteurs, la théorie ré-
publicaine et démocratique a souligné la valeur et I’importance de la
division du pouvoir a I'intérieur des Etats. Ainsi I’indivisibilité n’est
plus considérée comme essentielle a la souveraineté. Notre notion de
la souveraineté tend donc a étre une notion de souveraineté limitée.

2. La souveraineté du peuple

Au début des Temps Modernes, les monarques européens combattirent
les limites que leur imposaient les autorités impériale et papale; ils
cherchérent aussi a soumettre le pouvoir des seigneurs féodaux, des
villes auto-gouvernées et des guildes autonomes. Les luttes qui s’en-
suivirent, de méme que la férocité des conflits religieux, suggérérent a
beaucoup qu’il était besoin d’un pouvoir absolu unitaire: la notion
moderne de souveraineté était née.'¢

La souveraineté était initialement attribuée au monarque ou reven-
diquée par lui.!” En Angleterre, il devint habituel d’attribuer la sou-
veraineté a la trinité du «Roi dans le Parlement» (c¢’est-a-dire du mo-
narque et des deux chambres du parlement). Sur le continent, la sou-
veraineté a souvent été comprise comme un attribut distinctif des Etats
(comme opposés aux gouvernements). Rousseau et certains Péres fon-
dateurs du systeme américain attribuérent la souveraineté au peuple et
la Déclaration des droits de I’homme et du citoyen de 1789 en France
réclama la souveraineté pour la «nation ».

Beaucoup de théoriciens modernes, voire la plupart d’entre eux,
partagérent la conception de Blackstone, qu’'«il y a et qu’il doit y
avoir dans toutes [les différentes formes de gouvernement] une auto-
rité supréme, irrésistible, absolue et non controlée, dans laquelle réside
les jura summi imperii, ou droits de souveraineté ». Par Etats, ils com-
prenaient les formes d’organisation politique dotées d’une autorité
considérable sur toutes les personnes et entités de I'intérieur («souve-
raineté intérieure ») et I’indépendance par rapport a tous les pouvoirs

16 Hinsley affirme: «La souveraineté a fourni la justification «<constitutionnelle »
du pouvoir politique absolu. Historiquement, cela a été formulé seulement
lorsque le lieu du pouvoir supréme était en contestation [...] C’est la justifica-
tion de I’autorité absolue qui ne peut surgir et exister que lorsqu’un pouvoir
final est considéré comme nécessaire dans un corps politique » (Sovereignty,
p. 277).

17 Ou secondairement, si I’autorité et le pouvoir de Dieu sont compris comme un
type de souveraineté.



La souveraineté du peuple 239

extérieurs («souveraineté extérieure»). Cette autorité devait étre ex-
ercée sur les habitants de territoires bien définis, dont les frontiéres
devaient €tre reconnues et respectées par tous de la méme maniere. Ce
double souci de I’autorité intérieure et extérieure reflétait le contexte
historique des conceptions classiques de la souveraineté.

Beaucoup pensent encore que les Etats possédent une souveraineté,
spécialement dans leurs relations («extérieures ») aux autres Etats. Mais
on estime aussi fréquemment aujourd’hui que ce sont les peuples qui
sont les porteurs légitimes de la souveraineté. La doctrine de la sou-
veraineté populaire est particulierement influente dans les traditions
politiques frangaise et américaine, et c’est peut-étre un aspect central
des conceptions dominantes du pouvoir de ces cultures politiques.

Qui sont donc les porteurs de la souveraineté d’apres cette doctrine
influente ? Nous devons immédiatement distinguer « /e peuple» et «un
peuple». Il est nécessaire de distinguer précisément ces deux notions:
«le Peuple» — dorénavant avec une majuscule — dans son sens moder-
ne, est un terme qui a I’origine désignait les membres des classes non
aristocratiques (et non cléricales) de la société. L’idée fondamentale
de la Révolution frangaise était que ces classes (ou leurs représentants)
avaient le droit de diriger, contrairement a la prétention de toutes les
aristocraties d’Europe. Peu a peu, «le Peuple» devint plus étendu, dé-
signant au moins tous les citoyens et quelquefois tous ceux qui étaient
soumis au gouvernement (en incluant, par exemple, les résidents étran-
gers). Les vieilles connotations du terme subsistent — «c’est un hom-
me du peuple » — mais, en général, on le comprend maintenant comme
incluant tous les habitants d’un Etat. Cette notion du «Peuple» fait
écho aux idées de la Rome classique, comme le fait la notion associée
de citoyenneté.!8

Par contraste, «un peuple » désigne une entité collective dont 1’uni-
té est sociale et non d’abord politique. La notion d’un peuple est donc
semblable a celle d’une nation ou d’un groupe national; il s’agit d’un
groupe d’étres humains unis par les liens de I’histoire, de la culture ou
du «sang». Beaucoup pensent que de tels groupes ont le droit «de
s’approprier, parmi les pouvoirs de la terre, une position séparée et

18 Méme dans sa signification large, «le Peuple» est ambigu en ce qui concerne
I'inclusion de nombreux sujets qui ne sont pas des membres a part entiére,
comme les résidents étrangers légaux, les touristes, les immigrants et, en Eu-
rope occidentale, les citoyens des autres pays de 1’Union européenne. Je re-
viendrai plus loin sur ce point.



240 Christopher W. Morris

égale, a laquelle les lois de la nature [...] leur donnent droit».!° Mais
peu de théoriciens aujourd’hui attribuent la souveraineté aux peuples
en ce sens.? On comprend correctement les nationalistes, classiques et
contemporains, comme revendiquant un Etat ou un autre statut politi-
que pour les peuples.?! La souveraineté populaire est I’attribution de la
souveraineté au Peuple (qui n’a pas besoin d’étre un peuple).

La revendication de la souveraineté — classique ou limitée — par les
Etats (et des monarques) peut se trouver en défaut, c’est ce que j’ai
soutenu ailleurs.?2 On peut estimer que transférer la souveraineté au
Peuple n’est pas plus plausible: étant donné ce que nous avons dit, il
est trés peu probable que le Peuple puisse étre dit souverain. En effet,
il est difficile d’imaginer comment le Peuple pourrait diriger de ma-
niere directe, ainsi qu’il est caractéristique des Etats modernes, encore
moins comment son autorité pourrait constituer une hiérarchie d’au-
torités. Dans toutes les démocraties, dans la mesure ou le Peuple peut
étre dit diriger, il le fait a travers des intermédiaires. De plus, il est dif-
ficile de comprendre comment le Peuple pourrait étre une source du
droit, sauf occasionnellement par des référendums. Dans les Etats mo-
dernes, le droit est déterminé par le législatif ainsi que par les Cours,
et seulement a 1’occasion par des consultations populaires directes.??
Le sens dans lequel le Peuple souverain est une source d’autorité 1é-
gale serait donc un sens assez faible. Certainement, ce ne serait pas ce

19 Le premier paragraphe de la Déclaration d'indépendance de Thomas Jeffer-
son attribue certains droits aux peuples en ce sens. (Des idées proto-natio-
nalistes sont présentes a travers tout le texte de Jefferson, bien qu’on ne les
reléve habituellement pas: «un peuple éloigné», «nos fréres britanniques »,
«la voix de la justice et de la consanguinité», «expulser non seulement les
soldats de notre sang commun, mais les Ecossais et les mercenaires étrangers
[...] ces freres indifférents »). Nous citons la version de la Déclaration d’indé-
pendance reproduite dans The Portable Thomas Jefferson, éd. M. Peterson,
Harmondsworth, Middlesex, Penguin 1975, p. 236-241.

20 L attribution de la souveraineté a la «nation» dans la Déclaration frangaise de
1789 doit probablement étre comprise comme désignant le Peuple en tant que
source de I'autorité politique.

21 Par exemple, si la province du Québec se séparait du Canada, tous les résidents
actuels du Québec, et non seulement les francophones, devraient sans doute
partager la souveraineté (d’une maniére ou d’une autre).

22 Voir An Essay on the Modern State, ch. 7.

23 Cette affirmation & propos des «sources » du droit doit étre prise au sens large,
car je ne veux pas exclure des théories qui, par exemple, comprennent le droit
comme étant la meilleure interprétation des pratiques d’un pays ou de la cul-
ture légale.



La souveraineté du peuple 241

que nous entendons habituellement lorsque nous parlons de sources du
droit.

Les problemes classiques et contemporains par rapport a 1’agréga-
tion de la «volonté générale» créent aussi des difficultés pour cette
interprétation de la souveraineté populaire. Le Peuple ne peut parler a
moins qu’on ne lui donne les moyens de s’exprimer. De tels moyens
existent en nombre (par exemple les procédures de vote, les méthodes
de sondage, les systemes de représentation), et il est difficile de voir
comment un choix entre eux pourrait étre fait par le Peuple d’une ma-
niére adéquate. De plus, il arrivera souvent que le Peuple s’exprime,
pour ainsi dire, de maniére circulaire, ou n’ait rien a dire.24

Attribuer la souveraineté au Peuple entraine encore d’autres pro-
blémes. La question de déterminer ce qu’est un Peuple commence seu-
lement avec la distinction entre «un peuple» et «le Peuple». L’'indi-
viduation des Peuples (avec I’article défini) est considérablement plus
problématique que ce qu’on peut penser. Ce qui est peut-étre sur-
prenant, c’est I’insouciance avec laquelle les penseurs politiques ont
assumé que les Peuples étaient facilement identifiables. Certainement,
avant I’avénement des Etats modernes, il était difficile d’identifier des
Peuples au sens général ou inclusif que nous avons dégagé.?s Avec
I’avénement de I’Etat, le Peuple est identifié avec la masse des sujets
ou résidents (de I’Etat). Cela peut ne pas €tre adéquat pour bien des
problémes qui nous troublent a présent?®; cependant, c’est une pre-
miere réponse. Les défenseurs de la souveraineté populaire, toutefois,
ne peuvent dire que les Erats déterminent qui appartient au Peuple, car
c’est «Nous, le Peuple» (les premiers mots de la constitution améri-
caine) qui sommes supposés constituer 1’Etat en premier lieu! Si les
Etats sont premiers, alors leur constitution par le Peuple devient im-
possible. Une constitution peut, de maniere cohérente, créer un nou-

24 C’est-a-dire qu'il y ait des préférences circulaires ou des ensembles vides de
choix. Je fais ici allusion en passant a la théorie du choix social, fondé par le
Baron de Condorcet et, dans notre siécle, par Kenneth Arrow. Ce type de pro-
bléme me semble dirimant pour la plupart des doctrines de la souveraineté po-
pulaire, bien que je ne puisse développer ce point. Voir, par exemple, R. HAR-
DIN, « Public Choice Versus Democracy » [1990], in D. Copp, J. HAMPTON, &
J.ROEMER (éd.), The ldea of Democracy, Cambridge, CUP, 1993, p. 157-172.

25 Les exceptions sont ces formes d’organisation politique — par exemple Rome
- qui identifient explicitement le Peuple. Mais les Peuples anciens n’ont jamais
inclu la population entiére d’un territoire.

26 Par exemple, les droits des immigrants illégaux (et de leurs enfants), les droits
des résidents (Iégaux) non citoyens a voter dans les élections locales.



242 Christopher W. Morris

veau corps et, ensuite, lui donner du pouvoir; mais le Peuple ne peut
étre considéré comme possédant la souveraineté de la maniére dont le
soutiennent ses défenseurs, si son pouvoir lui est attribué par une con-
stitution et qu’il ne lui est pas simplement «réservé ».27

Nous pourrions tenter d’individuer les Peuples en les identifiant aux
peuples (avec I’article indéfini). Jefferson, comme nous I’avons men-
tionné, est célebre pour son affirmation du «droit du peuple a changer
ou a supprimer [un gouvernement destructeur des buts de la vie, de la
liberté et de la recherche du bonheur], et a établir un nouveau gouver-
nement». Ce droit est évidemment un droit du Peuple (au sens ol
nous prenons ce terme). Jefferson semble aussi croire que les peuples
(avec un article indéfini) ont des droits. Son céleébre paragraphe, cité
plus haut, affirme que les lois de la nature donnent le droit «a un
peuple [...] de s’approprier, parmi les pouvoirs de la terre, une position
séparée et égale». De nombreux autres passages, certains ayant été re-
tranchés par le Congreés américain, font clairement référence aux peu-
ples comme désignant un ensemble d’individus socialement détermi-
nés. Les deux notions de « peuple » sont évidemment présentes dans la
Déclaration de Jefferson (qu’il en ait été conscient ou non). Quoi qu’on
pense au sujet de I’interprétation de la pensée de Jefferson, on pourrait
essayer d’individuer les Peuples en les identifiant avec les peuples;
ainsi, le Peuple est constitué par un peuple. Il existe peu de cas auto-
risant une revendication d’indépendance de la part des peuples ou des
groupes nationaux ; mais ils tendent a imposer un certain nombre de
conditions et de contraintes sur les droits des peuples, ce qui rend
impossible la généralisation de 1'identification des peuples et des
Peuples.?® Dans le contexte américain, nous noterons seulement que
I’identification du Peuple avec «un peuple », auquel Jefferson se réfere
dans la Déclaration exclurait les Africains, les Indiens et certains im-
migrants européens de la citoyenneté.

On pourrait simplement identifier le Peuple avec «le gouverné».
Mais c’est aussi problématique. Le gouverné se compose de sujets et de
citoyens, les seconds étant un sous-ensemble des premiers. La notion
d’un «sujet» n’est pas ici, bien sir, la notion classique de quelqu’un

27 Bien des arguments concernant la «réserve » au Peuple de pouvoirs variés sup-
posent qu’ils existent avant I’Etat et indépendamment de lui. Certains utilisent
les affirmations classiques sur I’inaliénabilité, qui seraient inintelligibles sans
cette priorité et cette indépendance.

28 Cf. Avishai MARGALIT & Joseph RAZ, «National Self-Determination »,
Journal of Philosophy LXXXVII, 9, septembre 1990, p. 439-461.



La souveraineté du peuple 243

qui est assujetti @ un autre; un sujet dans ce sens formel est simple-
ment quelqu’un qui est soumis aux lois d’un Etat ou d’un régime poli-
tique. Les étrangers, qu’ils soient résidents ou seulement de passage,
sont des sujets, non des citoyens. Mais cela n’est pas toujours plausi-
ble. Certainement, cela I’aurait été avant 1I’établissement du «suffrage
universel». Dans le cas d’Etats ou d’empires possédant des colonies
ou gouvernant des « peuples assujettis », bien des sujets n’auraient pas
eu le statut de membre. Dans d’autres Etats, il peut y avoir bien plus
de résidents non membres que de citoyens; indépendamment de ce
que nous pensons du caractere juste ou injuste de ces cas, identifier le
Peuple avec I’ensemble des citoyens entraine des implications plutdt
«élitistes» dans les cas du Koweit, de Monaco, d’Israél (y compris la
West Bank et Gaza), I’ Allemagne ou la démocratie classique d’ Athénes.
En outre, particulierement dans un monde de plus en plus interdépen-
dant, il existe des tierces parties, ni citoyens ni sujets, dont la vie est
affectée de maniére importante par les décisions des Etats. Les exclure
a priori, en identifiant le Peuple avec les citoyens ou les sujets, c’est
commettre une pétition de principe.

Les théories politiques paraissent souvent assumer qu’individuer
les Peuples ou méme les sociétés n’est pas problématique. Rawls, par
exemple, suppose que les sociétés sont facilement individuées.?? Mais
comment justifier exactement I’attribution d’une unité a un ensemble
ou a un réseau de personnes interagissant dans une aire géographique
particuliere ? Dans la plupart des cas, lorsque la disposition géogra-
phique n’est pas clairement marquée — comme, par exemple, lorsqu’il
s’agit d’une ile — ou lorsque les individus ne constituent pas claire-
ment un peuple ou une nation unique, attribuer une unité a «la socié-
té» parait constituer une pétition de principe.’® Nous devons ici faire
attention, de peur de transférer aux sociétés (ou aux ensembles par-
ticuliers d’individus) certains des traits qui sont caractéristiques des

29 Récemment, Rawls a caractérisé la structure de base comme «les principales
institutions économiques, sociales et politiques d’une société et la maniére
dont elles s’organisent en un systéme unifié de coopération sociale entre une
génération et la suivante » (Libéralisme politique, trad. C. Audard, Paris, PUF,
1995, p. 36). Dans Théorie de la justice, Rawls limite son attention a une so-
ciété «congue pour le moment comme un systéme clos, isolé des autres socié-
tés», et il suppose que «les limites de ces systémes nous sont données par la
notion de communauté nationale indépendante » (trad. C. Audard, Paris, Seuil,
1987, p. 34 & 499).

30 Méme avec les iles, I'attribution de 1'unité n’est pas garantie (cf. I'Irlande ou
I’ Angleterre).



244 Christopher W. Morris

Etats modernes. Il est intéressant de relever que, lorsque nous parlons
d’«une société», il y a une individuation implicite dans cette désigna-
tion. Les Etats-Unis ou I'Italie, par exemple, sont supposés étre des
sociétés en ce sens, mais 1I’Europe ou I’Amérique du Nord n’en sont
pas. Qu’est-ce qui fait qu’une société est une, qu’elle est une entité so-
ciale unifiée ? L’unité que nous avons tendance a attribuer aux sociétés
ou aux Peuples peut étre authentique, mais lorsqu’elle I’est, elle est
peut-étre de nature politique, ¢’est-a-dire une conséquence et un pro-
duit artificiel de la forme d’organisation politique, a savoir, de I’Etat.
Les exemples de I’ltalie et des Etats-Unis, que nous venons de men-
tionner, I’illustrent bien.3!

J’ai soutenu qu’il est difficile de comprendre comment le Peuple
pouvait étre souverain, au moins selon notre conception de la souve-
raineté. En outre, il est difficile de comprendre comment les Peuples
doivent étre individués indépendamment des Etats. Si leur identifica-
tion n’est pas antérieure et indépendante de I’existence de leurs Etats,
alors la souveraineté du Peuple ne peut étre constitutive des Etats. Le
sens dans lequel le Peuple, ou les sujets d’un territoire, peut étre sou-
verain doit donc étre différent de la notion que j’ai analysée. Détermi-
ner la souveraineté du Peuple parait étre autrement plus complexe que
c’est le cas pour la souveraineté des Etats.

3. «Nous le Peuple » reconsidéré

Les appels a la souveraineté du Peuple, ai-je soutenu ailleurs,*? peu-
vent exprimer une demi-douzaine de revendications, voire plus. Tous
peuvent étre exprimés ou articulés d’autres fagons, sans faire usage de
la notion de souveraineté (et seuls certains d’entre eux sont plausibles).

31 La sociologie historique et comparative de Michael Mann est basée sur la sup-
position que les sociétés ne sont pas unitaires. Il nous engage a les considérer
plutdt «comme des réseaux confédéraux, se chevauchant et en intersection» ;
elles sont «constituées de multiples réseaux de pouvoir spatio-temporels, se
chevauchant et en intersection» (The Sources of Social Power, vol. I, Cam-
bridge, CUP, 1986, p. 16 & 1 [italiques omis]). David Copp propose une con-
ception qui permet aux sociétés de se chevaucher considérablement et d’étre
emboitées les unes dans les autres ; cf. Morality, Normativity, and Society, New
York, OUP, 1995, ch. 7. Bien que sa conception considére les sociétés comme
moins unitaires que d’autres conceptions, elle parait tout de méme s’appliquer
de maniére trés problématique a I’Europe médiévale.

32 Voir mon «Popular Sovereignty, the Very Idea».



La souveraineté du peuple 245

Je vais suggérer que la souveraineté populaire peut exprimer plusieurs
idées ou idéaux différents, certains étant plus fortement reliés entre
eux que d’autres.

La premiére idée exprimée par la souveraineté populaire est simple
et, aujourd’hui, c’est un lieu commun. Il s’agit de I’'idée que les buts
d’un régime politique doivent étre déterminés par les intéréts ou les
désirs de ses membres.33 Il est aussi supposé que le statut de membre
doit étre accordé a la grande majorité des habitants permanents du ter-
ritoire. Les appels en faveur de la souveraineté populaire en France a
la fin du XVIIIe siécle peuvent étre compris comme 1’exigence qu’une
appartenance compléte, c’est-a-dire la citoyenneté, soit accordée a tous
les habitants (males) et que les intéréts de tous les citoyens soient pris
en compte pour déterminer les buts du régime.

Cette idée, que la politique de I’Etat soit dirigée par les intéréts de
tous, est liée a plusieurs idées concernant la participation populaire
dans le gouvernement, I’étendue de I’autorité du Peuple et les condi-
tions de la détermination ou de I’agrégation de 1'intérét public a la-
quelle j’ai déja brievement fait allusion. La seconde idée est le modele
de I'autorisation politique qui est implicite dans la souveraineté po-
pulaire. Il s’agit d’une conception «de bas en haut» de I’autorisation:
le gouvernement a autorité (c’est-a-dire qu’il lui est permis, qu’il a le
droit) d’agir seulement dans la mesure ou il est autorisé a le faire, et
cette autorisation doit venir du Peuple gouverné. Dans des époques plus
reculées, I’autorité ou le droit de diriger venait d’en haut, pensait-on;
les dirigeants dans la Chrétienté tenaient leur (juste) pouvoir de Dieu.
La position et les devoirs des gouvernés étaient déterminés selon les
mémes principes. Le modéle de 1’autorité était «de haut en bas ».

Le modeéle «de bas en haut» de 1’autorisation émerge accompagné
d’un scepticisme a propos de I'idée que certaines personnes sont « nées
pour diriger», qu’elles ont par nature le droit de diriger. Cette préten-
tion, liée aux classes aristocratiques, cesse d’étre plausible. L’affirma-
tion de 1’égalité des hommes dans les écrits de Hobbes, de Locke et de
Jefferson doit (d’abord) étre comprise comme un rejet de ces pré-
tentions classiques de diriger en vertu de sa naissance.3* La theése de

33 Je ne distinguerai généralement pas entre «intéréts», «désirs» et «préféren-
ces », et les différents termes apparentés. Mais j’aimerais signaler qu’un traite-
ment plus complet de ces questions demanderait qu’on les distingue.

34 Locke dit particulierement clairement que c’est la son argument; cf. son
Traité du gouvernement civil [1690], trad. D. Mazel, Paris, Flammarion, 1984,
§ 4, p. 143.



246 Christopher W. Morris

I’égalité des hommes, comprise ainsi, est une affirmation négative ; elle
détermine effectivement une condition pour toute conception accepta-
ble de I’autorité politique: les dirigeants doivent obtenir leur droit a
diriger de la part des gouvernés. Aussi favorable que Hobbes soit a la
cause des monarques et des souverains absolus, il est d’accord avec la
plupart des théoriciens modernes sur ce point: pour lui, les gouvernés
doivent autoriser leurs dirigeants.35

Avec la prise de conscience que personne n’a le droit de diriger
par naissance, il est trés naturel d’en venir a considérer les dirigeants
comme les mandataires des gouvernés. Une bonne partie de la théorie
politique moderne est un essai pour expliquer quelles sont les relations
fiduciaires appropriées, comme pour s’occuper des vieux problémes du
«mandataire et du mandant». Le modele de bas en haut peut en effet
suggérer une conception fiduciaire de I’autorité politique3®: Locke com-
prenait cette relation comme une relation de confiance, établissant une
relation fiduciaire.?” Aujourd’hui, nous considérons ces idées comme
acquises, car peu les contestent. Notre accord satisfait sur ce point ne
doit pas nous faire oublier que les premiers défenseurs de la souverai-
neté populaire ont di lutter pour exprimer ces idées.

Jefferson a eu cette phrase célebre que, pour garantir nos droits,
«des gouvernements sont institués parmi les hommes; ils tirent leurs
justes pouvoirs du consentement des gouvernés ». Ce qu’il affirme ici,
c’est indubitablement I’idée de 1’autorisation de bas en haut dont nous

35 Ce sont les limites inhérentes mises au pouvoir du souverain, que requiert ce
modele de bas en haut de I’autorisation, qui ont amené 1’évéque Brambhall a
comprendre le Léviathan comme «un catéchisme de rebelle». Cf. la discus-
sion intéressante de Jean Hampton dans Hobbes and the Social Contract Tra-
dition, Cambridge, CUP, 1986, p. 197-207.

36 Cf. HAMPTON, Hobbes and the Social Contract Tradition, ch. 8-9, et Political
Philosophy, Boulder (Col.), Westview Press, 1996 ch. 2-3. «La conception du
service» des autorités politiques est ce que Raz appelle la conception que
«leur réle et fonction normale premiére est de servir les gouvernés» (cf. The
Morality of Freedom, p. 55-67).

37 LOCKE, Traité du gouvernement civil, § 149, 156, 221 & 240. Une charge
détermine un bur a réaliser, par exemple, la conservation des membres (de leur
vie, de leur liberté et de leur propriété) (§ 171), elle établit la responsabilité de
celui qui est en charge, lui donnant une certaine liberté discrétionnaire (§ 159-
168). Contrairement a ce qui a lieu avec un contrat toutefois, il n’est pas né-
cessaire que celui qui est en charge en tire un bénéfice, la charge peut étre ré-
voquée sans qu’un tort soit fait, et le mandant peut étre le seul juge (§ 240).
Cf. A. J. SIMMONS, On the Edge of Anarchy: Locke, Consent, and the Limits
of Society, Princeton, Princeton UP, 1993, p. 68-72.



La souveraineté du peuple 247

venons de parler. Mais on I’interpréte souvent comme soutenant une
autre thése encore, habituellement associée a Locke, la thése du con-
sensualisme politique: le consentement des gouvernés est nécessaire
pour diriger l1égitimement. C’est la troisiéme thése que nous associons
avec I’affirmation de la souveraineté populaire.

Si, dans le passé, on a pu étre assez négligent avec la notion de
consentement et les notions liées a celle d’accord, il est difficile de
continuer ainsi aujourd’hui. La littérature contemporaine a mis en évi-
dence un certain nombre de distinctions qui sont requises si 1’on veut
étre clair sur ces sujets. Le consentement authentique est un engage-
ment de la volonté; il doit comprendre la communication délibérée et
réelle d’une intention de réaliser un changement dans son statut nor-
matif (dans ses droits ou ses obligations).?® Il existe plusieurs types de
consentement, les plus importants dans ce contexte étant 1’expreés (di-
rect et explicite) et le racite ou implicite (indirect).?® Le consensua-
lisme politique exprimerait alors la thése qu’un consentement exprés
ou tacite est requis pour qu’une autorité soit légitime : la « volonté» du
Peuple est une condition pour une régulation légitime.

De nos jours, le consensualisme politique a de nombreux rivaux.
Ce n’est pas un lieu commun, au moins une fois que I’on fait les
distinctions mentionnées et qu’on les comprend correctement. Tandis
qu’aujourd’hui virtuellement personne ne prétend que le pouvoir de

38 Ma formulation est une paraphrase de Simmons; cf. On the Edge of Anarchy,
p. 69-70. Voir aussi RAZ, The Morality of Freedom, p. 80-94. Ces distinctions
ne sont pas claires dans I’ceuvre de Hobbes, étant donné que sa conception de
la volonté est éliminativiste, réduisant I’intention aux désirs qui préceédent im-
médiatement ’action (cf. Léviathan, ch. VI).

39 Le consentement hypothétique n’est pas un type de consentement. Ce point
doit étre souligné, étant donné qu’il n’est pas toujours reconnu. Cf. RAZ, The
Morality of Freedom, p. 81 («Les théories du consentement hypothétique ne
discutent pas le consentement, mais 1’accord cognitif»); MORRIS, «The Re-
lation of Self-Interest and Justice in Contractarian Ethics », Social Philosophy
and Policy 1988/1, p. 121-122, et « A Contractarian Account of Moral Justifi-
cation», in W. SINNOTT-ARMSTRONG & M. TIMMONS (éd.), Moral Knowl-
edge ? New Readings in Moral Epistemology, New York, OUP, 1996, p. 219-
220; G. GAuUS, Value and Justification, p. 19 & 328; et SIMMONS, On the
Edge of Anarchy, p. 78-79 (les théories du contrat hypothétique basent «nos
devoirs ou obligations non sur les choix réels de quelqu’un, mais sur la ques-
tion de savoir si nos gouvernements (Etats, lois) sont suffisamment justes, bons,
utiles ou sensibles pour assurer un support hypothétique pour des décideurs
idéaux [...] Le <contrat> dans le contractualisme hypothétique est simplement
un moyen qui nous permet d’analyser d’une certaine maniére la qualité du
gouvernement »).



248 Christopher W. Morris

quelqu’un est légitimé par sa naissance, beaucoup affirment que sa
nature et sa qualité peuvent le légitimer: un bon gouvernement peut
étre auto-légitimant. Le consensualisme, dans ce sens, est simplement
une fagon parmi d’autres de développer la conception de bas en haut
de I’autorisation.

Les défenseurs de la «démocratie participative », qui pensent que la
démocratie exige la participation active des citoyens dans 1’action de
gouverner, aussi bien que de nombreux républicains qui s’inquietent
de I’'influence corruptrice du commerce, pourraient nier le caractére
suffisant du consentement pour la légitimité. Et quelques-uns de ces
théoriciens ont compris les revendications de la souveraineté populaire
(par exemple par Rousseau) comme impliquant une conception acti-
viste ou participative de I’action de gouverner.*’ Le second élément de
I’affirmation d’Abraham Lincoln: «Le gouvernement du peuple, par
le peuple, et pour le peuple» peut étre compris comme exigeant quel-
que chose de plus que le simple consentement. La démocratie, peut-on
argumenter, est I’auto-direction, ce que seule I’implication active des
citoyens peut assurer. La quatrieme affirmation a associer avec la sou-
veraineté populaire pourrait alors consister en ces appels familiers pour
une implication active et participative dans 1’acte de gouverner.

Ce que j’ai appelé le consensualisme politique — la thése que I’auto-
rit€ politique est 1égitime seulement si elle est basée sur le consente-
ment — doit étre distingué de ce qu’on pourrait nommer le volontarisme
politique. Cette conception interprete 1’autorité politique comme basée
sur la volonté. Ce qui unit des théoriciens comme Hobbes, Rousseau et
bien des membres de la tradition de 1’idéalisme allemand est la com-
préhension de 1’autorité politique comme émanant de la volonté.#! Le
volontarisme politique est la contrepartie de I’autorité politique et peut
étre compris comme une autre theése, la cinquieme, implicite dans le
nombreuses affirmations de la souveraineté populaire.

Le volontarisme politique n’est pas la méme chose que ce que
nous avons appelé le consensualisme politique, a savoir la conception
que le consentement des gouvernés est nécessaire pour une direction
légitime. Ce dernier s’occupe de 1'autorité 1égitime d’un Etat ou d’un

40 Si la souveraineté est inaliénable, alors la souveraineté populaire peut exiger,
comme Rousseau a argué, la participation dans 1'acte de gouverner.

41 Comme je I'ai dit plus haut, la conception que Hobbes se fait de la volonté la
réduit au désir. La volonté générale de Rousseau doit étre interprétée comme a
la fois morale et politique; en conséquence la moralité, au moins dans le
Contrat social, est basée sur la volonté.



La souveraineté du peuple 249

régime, tandis que le premier est concerné par la nature et les «sour-
ces» du droit (Iégitime). Le volontarisme requiert qu’un droit authen-
tique émane de la volonté de quelque individu ou collectivité; son
statut normatif requiert qu’il soit déterminé par une décision ou un
choix. Tandis que de nombreux consensualistes politiques sont des vo-
lontaristes politiques, il n’y a la rien de nécessaire. On peut exiger le
consentement pour la légitimité d’un ordre politique qui détermine le
droit d’'une maniere qui soit indépendante de la volonté (par exemple
la loi naturelle). De la méme maniére que 1’acceptation d’un modele
de bas en haut de I’autorisation n’engage pas au consensualisme, ce
dernier n’engage pas a ce que nous avons appelé le volontarisme poli-
tique.

La sixieéme thése qui peut étre associée a la souveraineté populaire
affirme la nature illimitée ou relativement non contrainte de 1’autorité
politique (légitime). C’est cette thése qui peut étre la plus intéressante
et la plus controversée. Il a été affirmé par beaucoup, particuliérement
dans les Temps Modernes, que I’autorité politique est illimitée. De
méme que Hobbes demandait une autorité absolue pour les monar-
ques, Blackstone attribuait la méme chose au «Roi dans le Parlement »
trinitaire des Britanniques (« Il peut faire tout ce qui n’est pas naturel-
lement impossible»). Compte bien tenu des exces de la rhétorique, on
peut lire la phrase de Blackstone comme souscrivant a une conception
de la souveraineté comme illimitée, non contrainte par la loi et, peut-
étre, par la justice elle-méme. Une telle conception est hostile a la plu-
part des gouvernements constitutionnels, au moins de type américain,
ou les législateurs sont contraints par la loi, tant quant aux procédures
qu’aux contenus.

Quelques théoriciens contemporains de gauche paraissent vouloir
attribuer un tel pouvoir illimité au Peuple. Adam Przeworski et Michael
Wallerstein, par exemple, semblent souscrire a une telle conception:

«Le peuple, par quoi nous entendons des individus agissant sur la base de leurs
préférences courantes, est souverain collectivement seulement si ses autres pos-
sibilités d’action ne sont bloquées que par des conditions indépendantes de la
volonté de chacun. De maniére spécifique, le peuple est souverain dans les li-
mites ol il peut changer les institutions existantes, y compris I’Etat et la pro-
priété, et s’il peut allouer les ressources disponibles pour tous les usages qui
peuvent en étre fait. »42

42 A. PRZEWORSKI & M. WALLERSTEIN, «Popular Sovereignty, State Auton-
omy, and Private Property », in Archives européennes de sociologie, XXVII,
1986, p. 215.



250 Christopher W. Morris

Przeworski et Wallerstein paraissent bien souscrire a une concep-
tion de la souveraineté comme illimitée ou au moins comme non con-
trainte, disons, par des droits naturels ou antérieurs (spécialement de
propriété privée).

Ces affirmations sur la nature non limitée de I’autorité populaire
peuvent facilement étre confondues avec une thése sur la nature com-
préhensive de 1’autorité légale. Le droit, pense Raz, revendique une
autorité compréhensive en affirmant son autorité de réguler tous les ty-
pes de comportement. La revendication faite par une autorité est com-
préhensive, dans ce sens, s’il n’existe pas de limite a la gamme des
actions qu’elle prétend réguler.®3 Le caractére compréhensif de 1’au-
torité politique est une affirmation qui concerne sa portée, a propos de
la gamme de sanctions sur lesquelles elle revendique une autorité de
régulation. Affirmer que I’autorité politique est compréhensive, c’est
proposer une theése normative. Il en va de méme pour la thése de la
suprématie de I’autorité politique: une autorité politique est supréme
en ce sens si elle revendique (de maniere fondée) le droit de réguler
tous les autres systémes normatifs de regles a I’intérieur de son terri-
toire.* Ainsi, une autorité politique peut étre tenue comme «illimitée »
en plusieurs sens: elle peut I’étre par rapport a la gamme des actions
sur lesquelles elle revendique son autorité et par rapport aux différen-
tes sources d’autorité en compétition. Elle peut aussi I’étre, dans un
sens différent, en ce qui concerne le type de raisons alléguées.

J’ai dit plus haut que I'autorité est une relation fondée sur des
raisons. Quelles sortes de raisons les autorités alleguent-elles ? Ces rai-
sons sont supposées devancer [pre-empt], en un sens particulier, toutes
les autres autorités. On peut, en suivant Raz et d’autres, comprendre
les raisons fournies par des directives autorisées comme étant devan-
¢antes en un sens spécial: elles visent a exclure et a prendre la place
de quelques autres raisons. De telles raisons sont indépendantes quant
a leur contenu; elles fournissent des raisons en vertu de leur caractére

43 Cf. RAZ, Practical Reason and Norms, p. 150-151; GREEN, The Authority of
the State, p. 83-84. Si la souveraineté est illimitée, alors elle n’est pas con-
trainte légalement (et moralement ?). Cela va impliquer qu’elle est compréhen-
sive au sens de Raz: elle revendique I’autorité de réguler tout type de compor-
tement (en plus des ouvrages mentionnés plus haut, cf. The Morality of Free-
dom, p. 7677, ou il est dit que la plupart des Etats revendiquent une autorité
illimitée). Notons qu’un Etat peut étre limité (ou non absolu) et cependant se
réserver la prétention & une autorité compréhensive.

44 Raz affirme que cet aspect des systémes Iégaux est impliqué par leur nature
compréhensive ; cf. Practical Reason and Norms, p. 151-152.



La souveraineté du peuple 251

de directives autorisées, non en vertu de ce qu’elles commandent aux
personnes de faire.4

La suprématie de 1’autorité politique et la nature devancante de ses
raisons ne doivent pas forcément €tre comprises comme signifiant
qu’elle est absolue en un autre sens. On peut dire qu’une raison est
absolue en ce sens, si et seulement s’il ne peut y avoir d’autre raison
qui I’emporterait sur elle. Une directive autorisée serait absolue en ce
sens si et seulement s’il ne pouvait y avoir aucune raison qui I’empor-
terait sur elle. Cela pourrait encore étre un autre sens dans lequel une
autorité politique pourrait €tre illimitée.*6

Les Etats constitutionnels, aussi bien que d’autres Etats, compren-
nent habituellement leur autorité comme limitée ou non absolue dans
le sens ci-dessus.4’” Mais la suprématie de I’autorité de 1’Etat est com-
patible avec son caractere limité. L’autorité de I’Etat peut avoir des
limites, constitutionnelles ou coutumiéres, mais ces limites sont celles
qui sont reconnues par I’Etat; c’est-a-dire que toutes les limites recon-
nues par I’Etat, mais seulement elles, sont tenues pour légitimes. Ses
directives autorisées peuvent étre cassées ; elles ne sont donc pas abso-
lues. Mais les seules considérations qui peuvent les casser sont celles
qui sont déterminées par I’Etat.*8

De méme qu’il n’est pas plausible de penser que I’autorité des
Etats pourrait étre compréhensive et supréme — encore moins illimitée
ou absolue — de méme il n’est pas plausible de le penser de I’ autorité
du Peuple. Si I’autorité du Peuple est supréme dans notre sens, alors il
a le droit de déterminer le caractére d’autorité de la conscience et —
pour retourner a de vieux débats — de I’Eglise (ou des églises). 11 aurait
aussi le droit de réguler I’autorité de la communauté et des groupes
nationaux auxquels on peut appartenir. Les sources extérieures d’au-
torité, telles que I’'Union européenne, n’auraient d’autorité que dans la

45 Les raisons morales sont supposées étre devangantes, mais non, on peut le
penser, indépendantes quant a leur contexte.

46 Bien que Hobbes suggere parfois que I’autorité du monarque est absolue en ce
sens, ce n’est probablement pas la meilleure fagon de I'interpréter que de lui
attribuer cette thése. Car la raison peut quelquefois nous conseiller de ne pas
obéir a un souverain, par exemple lorsqu’il menace notre vie. Alors que Hob-
bes nie que nous ayons des droits-titres naturels, il pense que nous conservons
une liberté (hohfeldienne) inaliénable.

47 Le simple fait d’étre un systéme peut imposer des limites au droit; cf. par
exemple, RAZ, The Authority of Law, p. 111-115.

48 Cf. RAZz, The Authority of Law, p. 30-31, et The Morality of Freedom, p. 77,
GREEN, The Authority of the State, p. 83.



252 Christopher W. Morris

mesure ol le Peuple le reconnaitrait. Est-ce vraiment plausible ? Rele-
vons que I’autorité du Peuple dans des Etats tels que les Etats-Unis est
contrainte par le droit et par les droits fondamentaux des individus. Le
premier se réfeére aux contraintes l[égales imposées sur le droit du Peuple
de renverser ses dirigeants ou de changer la Constitution, les seconds
se réferent aux droits, tels qu’ils sont exprimés dans les Amendements
a la Constitution américaine. Etant donné ces implications, beaucoup
estimeront que les prétentions du Peuple ne sont ici pas crédibles. Et
les moralistes modernes qui comprennent le domaine de la justice com-
me universel pour tous les étres humains ou les personnes trouveront
aussi que cette prétention est difficile a accepter.*?

Le probleme avec la prétention du Peuple a une autorité compré-
hensive est semblable. Dans les deux cas, la revendication va trop loin.
L’autorité du Peuple, comme celle de I’Etat, est limitée dans des pro-
portions qu’aucun ne veut admettre. Leur autorité est en fait fragmen-
taire et contextuelle, et cela entre en conflit avec I'image qu’ils ont
d’eux-mémes.*°

4. Remarques conclusives
sur le pouvoir politique et le gouvernement

L’idée de la souveraineté du Peuple se trouve €tre, au mieux, une no-
tion plutot complexe. Les débats autour de cette idée sont trés em-
brouillés. Une partie du probléme vient du fait que la souveraineté est
un concept-faisceau, fait de plusieurs éléments, dont certains se con-
fondent aisément. (Considérons seulement les ambiguités de termes
tels que «ultime» ou «absolu».) Clarifier ces ambiguités et distinguer
les différentes théses peut diminuer la confusion dans une bonne
mesure. Mais nous pensons que bien des partisans de la souveraineté
populaire sont attirés par certains idéaux classiques de I'ordre et de

49 Méme les contractualistes et les conventionnalistes moraux qui nient I’univer-
salité de la justice peuvent trouver non plausibles ces prétentions faites au
nom du Peuple.

50 Peut-étre les appels a la souveraineté populaire veulent-ils simplement expri-
mer que I’Etat est, en un certain sens, @ nous: «Ce qui est caractéristique des
démocraties modernes est que leur structure reconnait explicitement que le
pouvoir et I'autorité politiques sont la création du peuple ». Un traitement plus
complet du sujet devrait prendre cette intéressante thése de Jean Hampton en
considération ; cf. son ouvrage posthume Political Philosophy, p. 105.



La souveraineté du peuple 253

"autorité qui pourraient bien étre irréalisables. Les conditions pour la
souveraineté de quoi que ce soit, classique ou limitée, sont difficiles a
réaliser dans n’importe quel arrangement social. Le probléme essentiel
est que les conditions pour qu’il existe un souverain — une autorité (et
un pouvoir) politique et légal le plus haut, final et supréme — sont dif-
ficilement réalisables, au moins dans une société ou un Etat de grande
dimension.>! Attribuer la souveraineté aux Peuples ne contribue en
rien a alléger la difficulté.

La pensée persistante que la souveraineté doit résider quelque part
peut motiver nombre de ceux qui estiment qu’il faut I’attribuer aux
Peuples. Cette pensée trahit souvent une certaine image pyramidale de
’autorité et du pouvoir politiques qui est trées trompeuse. Il est peu
probable que les relations d’autorité politique dans la plupart des so-
ciétés constituent une hiérarchie de régulation directe. Typiquement,
I’ordre politique n’est pas le produit de cette sorte de systeme déter-
miné et hiérarchique que présupposent bien des notions de la souve-
raineté; il est plutdt le résultat d’une combinaison de plusieurs choses
différentes : la force, la peur, 1’espoir, le consentement, 1’habitude, 1’ad-
aptation, 1’accord, la loyauté, la coordination, etc. Les ordres sociaux
stables sont ceux ou la plupart des personnes ont, la plupart du temps,
des raisons d’agir de fagons qui soutiennent et maintiennent le systéme.
Mais la variété des raisons qui le permettent et leurs combinaisons
peuvent étre grandes. On ne devrait pas penser, comme tant de pen-
seurs politiques I’ont fait, que I’ordre social dépend du fait que toutes
les personnes, ou la plupart, agissent pour un certain type de raisons,
par exemple des directives autorisées. Considérons le pluralisme et la
diversité de bien des sociétés contemporaines, ol un nombre signifi-
catif de personnes sont en désaccord sur un nombre significatif de
questions politiques ou sociales importantes. De nombreux philosophes
contemporains américains entretiennent I’espoir qu’il doit étre possi-
ble d’arriver a un accord sur certains principes fondamentaux, méme
en 1’absence d’un consensus sur ce qu’on a baptisé «les conceptions
du bien». Mais il n’est pas méme clair qu’on puisse réaliser un accord
sur ces distinctions — des conceptions du bien et des principes de
justice ou des conceptions de I’autorité politique — de méme que sur
celle, apparentée, des intéréts « publics» et « privés». Alternativement,
considérons ce que nous faisons de maniére caractéristique lorsque
nous sommes confrontés avec ce qui parait €tre des différences ou des

51 Cf. An Essay on the Modern State, ch. 7.



254 Christopher W. Morris

désaccords définitifs. Habituellement, nous évitons ou nous éludons la
question aussi longtemps que possible (pensons a I’assistance au sui-
cide ou a I’avortement). La doctrine que ce que I’Etat (ou le droit) ou
le Peuple détermine a en fait autorité n’est pas crédible ici, méme dans
des cultures politiques légalistes telle que celle des Etats-Unis ou des
cultures étatiques comme celle de la France. Et c’est trés bien ainsi.
Nous pouvons souvent nous débrouiller, et le faire trés bien, sans que
I’Etat ou le Peuple «détermine une fois pour toutes» ce qui doit étre
fait dans certains cas. Parfois il est mieux d’éviter d’aborder un sujet,
particulierement si I’issue la plus probable est le combat.

Il n’est pas rare que des personnes utilisent la force et tentent d’im-
poser leur volonté aux autres, comme nous savons bien. Mais il est
tout aussi important de noter qu’elles font des compromis et qu’elles
s’adaptent. L'ordre social est maintenu par des mécanismes variés et
I’image dominante de la société comme d’une calme hiérarchie de re-
lations d’autorité et de pouvoir est trés trompeuse. Dans les conditions
du monde moderne, il se peut trés bien que nous ayons besoin des
Etats et des gouvernements. Mais ils ne sont pas conformes a I’image
qu’ils ont d’eux-mémes («il y a et il doit y avoir dans toutes [les diffé-
rentes formes de gouvernement] une autorité supréme, irrésistible, ab-
solue et non controlée »...). Il se trouve que nous n’avons pas besoin de
la souveraineté de I’Etat.’2 J’en pense autant de celle du Peuple.

Les confusions concernant 1'autorité et le pouvoir réels qui sont
implicites dans la plupart des doctrines de la souveraineté sont trom-
peuses et potentiellement dangereuses. Elles sont particuliérement dan-
gereuses si elles sont jointes au majoritarisme. Trés schématiquement,
il s’agit de la conception que la politique et le droit doivent étre déter-
minés par des majorités simples. Contrairement a ce que certains par-
tisans contemporains de la souveraineté populaire ont pu croire, le
majoritarisme ne va pas de soi. Certainement, les propriétés mathéma-
tiques des principes de décision a la majorité simple ne se traduisent
pas aisément en une défense plausible du majoritarisme. Il y a bien
I’argument que d’autres régles de vote permettent le veto des minorités,
et sont donc mauvaises ou injustes. Mais cet argument, dans la plupart
des discussions, est simplement une pétition de principe. En outre, une
telle conception menacerait tous les droits de base ou fondamentaux,
car ils sont des formes de veto.

52 C’est un des themes centraux de mon Essay on the Modern State.



La souveraineté du peuple 255

On peut aussi penser le majoritarisme comme la conception que les
choix collectifs licites — c’est-a-dire qui ne sont pas injustes ou inter-
dits pour d’autres raisons — doivent étre déterminés par des majorités
simples. Selon cette conception, les majorités déterminent la politique
ou le droit quand, par exemple, les droits de base ou fondamentaux ne
sont pas en question. Il est douteux que les questions de justice (par
exemple les droits) et d’autres questions de politique et du droit puis-
sent étre clairement distinguées de la maniére requise par cette concep-
tion du majoritarisme. Il peut exister certaines questions — par exemple
des problémes de pure coordination — ou la justice laisse les choses
complétement indéterminées, mais il ne peut y en avoir beaucoup, du
moins peut-on le penser.>?

Nous n’avons pas besoin de nous étendre, du moins dans le cadre
de notre propos, sur les dangers du majoritarisme. Mais il faut relever
combien il est étrange pour les défenseurs du Peuple de vouloir que la
politique et le droit soient déterminés par des majorités simples. Les
théoriciens classiques — par exemple, Locke et Rousseau — exigent
I’unanimité au début.>* Les membres du Peuple peuvent €tre opprimés
autant par des majorités simples que par des minorités. Donner a des
individus le pouvoir de bloquer certaines lois — par exemple au moyen
de régles de vote super-majoritaires ou des droits de base — ne débouche
pas nécessairement sur 1’oppression de tierces personnes.

De nombreux théoriciens et acteurs politiques contemporains en
appellent a la notion de souveraineté populaire et semblent penser
qu’elle doit jouer un rodle central dans la pensée et dans la pratique dé-
mocratiques. J’ai argumenté que, au contraire, cette notion ne doit pas

53 Le majoritarisme peut échouer sans que cela diminue le nombre de bonnes
raisons que nous avons pour, la plupart du temps, accorder un statut spécial
aux décisions collectives soutenues par des majorités ou méme des pluralités.
Mais ces raisons ne sont pas du type de celles qui sont revendiquées par les
partisans du Peuple. Les questions posées par le majoritarisme, toutefois, sont
plus complexes que ne le suggérent mes bréves remarques. Il peut exister des
situations ou il est préférable, par exemple, de laisser la majorité des citoyens
interpréter le droit fondamental plutét que des Cours ou des officiels.

54 Pour Locke, constituer un «corps politique » exige 1’assentiment de tous ceux
qui en seront des membres a part entiére. Ils sont liés par la régle de majorité
simple seulement aprés (cf. Traité du gouvernement civil, ch. VIII, § 95).
L'interprétation de I'introduction controversée que Rousseau fait du vote ma-
joritaire est plus compliquée ; selon une lecture, elle n’est introduite que dans
un contexte épistémique. La régle d’unanimité occupe une position privilégiée
dans J. BUCHANAN & G. TULLOCK, The Calculus of Consent, Ann Arbor,
University of Michigan Press, 1962.



256 Christopher W. Morris

étre au centre de notre théorie, en grande partie parce que le Peuple ne
doit pas se voir accorder la large autorité politique associée avec la
souveraineté. J’ai suggéré que I’engouement pour la souveraineté popu-
laire trahit souvent une conception hiérarchique erronée de la société
politique et de I’art de gouverner.

[Traduit par Bernard Baertschi ; texte revu par |’auteur]



	La souveraineté du peuple

