
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 58 (1999)

Artikel: Was heisst: "Die Idee der Demokratie ist reflexiv geworden"?

Autor: Kleger, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882943

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882943
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia philosophica 58/99

HEINZ KLEGER

Was heißt: « Die Idee der Demokratie
ist reflexiv geworden»?

Research into democracy is aimed at a large and topical gap in knowledge, which
is far-reaching. For example, we do not know what democracy across the borders

of nationstates means; what the professional possibilities and limits of parliaments

are; what role the new media plays, etc. The focus on reflexive democracy
offers a meaningful perspective to reintegrate the fragmented knowledge regarding
politics again. This shows that democracy is a complex historico-political concept.
Against this background, < representative democracy >, < direct democracy >, and
< deliberative democracy >, on the one hand, are no longer disconnected from each

other. On the other hand, it becomes possible to articulate with greater precision
what < internal opening >, < transnational extension >, and < civil complexity > of
democracy nowadays mean. These ideas refer to concrete steps within an uncompleted

and ongoing democratic transformation, which cannot be reduced to a
linear, one-dimensional model ofdemocracy.

Einleitung:
Problemüberlagerungen und Ungleichzeitigkeiten

in einer Ära der Transformation

Wir befinden uns inmitten einer Ära der Transformation, und das in
einem doppelten und durchaus komplizierten Sinne, wenn man die
europäische Dimension hinzunimmt. In einer solchen Phase überlagern
sich die Probleme und wachsen Ungleichzeitigkeiten in ökonomischer,
kultureller und politischer Hinsicht. Ära der Transformation meint
zum einen die historische Wende von 1989-1991. Dies bedeutet für
Europa das Ende seiner Teilung und den demokratischen Aufbruch in
Osteuropa, welcher unter dem Zeichen der Zivilgesellschaft als Bedingung

der Freiheit stand. Demgegenüber werden zur Zeit die Probleme
der Arbeitslosigkeit, der sozialen Sicherheit, Kriminalität usw. gegen
die westliche Freiheit ausgespielt. Die Transformationsforschung
beschäftigt sich derzeit mit dem Übergang von staatssozialistischen
Systemen zu postkommunistischen, von der < sozialistischen Stadt> zur



168 Heinz KJeger

< kapitalistischen > - in den sechziger Jahren verlief die Richtung mit
der Gewißheit, am Lenkrad der Geschichte sein zu können, noch
umgekehrt.

Zum anderen bezeichnet die Ära der Transformation aber auch den
sich seit den siebziger Jahren abzeichnenden Wandel westlicher
Gesellschaften, der bei den neuen sozialen Bewegungen ebenfalls mit
Perspektiven der Zivilgesellschaft in friedenspolitischer und sozialökologischer

Absicht verbunden wurde. (Daß dabei die Zivilgesellschaft
keine einfache Antithese zur Wirtschafts- und Staatsgesellschaft
bildet, wird mittlerweile konzediert.) Die zivilgesellschaftliche Euphorie
der kurzen Wendezeiten ist inzwischen gründlich verflogen. Die
politische Agenda wurde in den neunziger Jahren umgewertet - von der
Gleichheit zur Fairneß, von der Gerechtigkeit zum Thema der
sozialstaatlichen Überversorgung sowie von der Diskussion über eine
alternative Entwicklungslogik zur Standortdebatte (in den achtziger Jahren

war von Globalisierung noch nicht die Rede) und schließlich von der
inneren Liberalisierung zum neuen Kommunitarismus (so erhält zum
Beispiel die Jugend- und Sozialpolitik am ehesten dann eine Legitimation,

wenn sie hilft, Kriminalität zu vermindern). Die historisch
vielfältige und politisch-normativ komplexe Bürgergesellschaft als ver-

® fassungsdemokratische und vermittlungsorientierte Bürgergesellschaft,
die mehr umfaßt als Demokratie, ist jedoch in meinem Verständnis
von Politik als praktischer Philosophie die wichtigste Bezugsgröße
geblieben. Wenn ich im folgenden von Demokratie spreche, dann spreche
ich nicht von einer Gesellschaftsformation - Demokratie und
Gesellschaftsformation sollte man nicht verwechseln. Demokratie ist zwar
nicht bloß ein Steuerungsregime, wohl aber eine stets umkämpfte
Regimekomposition, ein multiples Regelsystem der jeweiligen
Bürgergesellschaft, das gesellschaftliche Projekte einschließt oder wenigstens
deren Lancierung und Diskussion. Demokratie aktiviert ebenso die
Bürgergesellschaft, wie sie von ihr getragen wird. Dabei ändern sich die
realen Dominanzverhältnisse.

Etwas Drittes kommt hinzu: Die beiden angesprochenen Prozesse
der Transformation überlagern sich heute in einer dritten Ära der
Transformation innerhalb der Geschichte der Demokratie.1 Bei all diesen

Vorgängen spielt zunächst der allgemeine Zusammenhang zwischen
Bürgergesellschaft und Demokratie eine tragende Rolle. Weiterhin
geht es um einen großen Schritt innerhalb der dritten Transformation

1 Dahl, 1989, S. 31 Iff.



Was heißt: «Die Idee der Demokratie ist reflexiv geworden»? 169

der Demokratie: nämlich um deren transnationale Erweiterung. Was
dies für die Konzeption des Bürgers, der Bürgergesellschaft sowie für
die Demokratie bedeutet, ist noch nicht ausgemacht. Während zahlreiche

Ansätze in der neueren Demokratietheorie an bekannte Leitbilder
und Praktiken anknüpfen, bedeutet die transnationale Erweiterung der
Demokratie tatsächlich einen neuen Schritt. Diese Transformationen
der Demokratie erfordern ein Denken, das verschiedene Ebenen zu
berücksichtigen vermag. Wir nähern uns einer Antwort auf die
Titelfrage, indem wir zunächst einen allgemeinen begrifflichen Rahmen der
Transformation von Demokratie umreißen (I.), bevor dann versucht
wird, historisch und praktisch spezifischer zu werden. Konkret bedeutet

dies: direkte Demokratie (II.), transnationale Demokratie (III.) und

Verhandlungsdemokratie (IV.). Diese Zuspitzungen stehen nicht
beziehungslos zueinander; sie bilden vielmehr ein reichhaltiges Handlungsund

Identifikationsangebot, das sich selektiv kombinieren läßt und
schließlich mit einem bestimmten Verständnis von Bürgergesellschaft,
Demokratie und Staat einhergeht (V.).

I. Transformationen der Demokratie

Die wirtschaftlichen, kulturellen und politischen Zusammenhänge
zwischen Bürgergesellschaft und Demokratie sind eng. Die Geschichte
der Bürgergesellschaft stellt den Kontext für die Geschichte der
Demokratie dar; sie ist der Hintergrund für deren Leitbilder und Fundus
für deren verschiedene Elemente. Die antike <Polis-Demokratie> - die
erste Transformation der Demokratie - war ein <city-state>, ein Stadtstaat.

Die Erfindung der Bürgerschaft durch Kleisthenes 507/6 v. Chr.,
die politische Gleichheit der Bürger als Bürger führte zur Ablösung
rein oligarchischer oder aristokratischer Strukturen und damit zu einer
Vorstufe von Demokratie.2 Die wichtigste Innovation der Polis war die

Versammlung der Bürger mit ihren sozialen Kontakten, welche eine
direkte und diskursive Beteiligung an den politischen Entscheidungen
ermöglichte; der öffentliche Raum wurde so geschaffen.3 Diese athenische

Versammlungsdemokratie, die Gleichheit der politisch Entschei-

dungsbefugten, die sich freilich auf einen engen Kreis beschränkte,
sowie die Kongruenz zwischen Entscheidern und Betroffenen haben
zweifellos - vermittelt über verschiedene Varianten des Kommunalis-

2 Meier, 1993.
3 Sennett, 1995.



170 Heinz Kleger

mus und Republikanismus - als Leitbilder der Demokratie gewirkt.4
In einer zweiten historischen Transformationsphase der Demokratie
sind diese Leitbilder modifiziert und ergänzt worden. Ausschlaggebend
dafür war die Herausbildung von <country-states >, von Territorial- und
Nationalstaaten, welche den räumlichen Bezug demokratischer
Prozesse erheblich erweiterten. Die <Polis-Demokratie> verwandelte sich
auf diesem Wege zur heute maßgeblichen repräsentativen Demokratie
oder'Sîadison-Demokratie^5 Die Delegation von politischen
Entscheidungsbefugnissen - die Politik der Vertreter - verlangte allerdings
nach einer Gewaltenteilung, welche institutionelle Vorkehrungen gegen
den Mißbrauch politischer Gewalt zu treffen versucht. Die Angst vor
despotischer Macht, selbst vor dem sanften Despotismus der
Mehrheitsdemokratie,6 führte schließlich zur Praxis eines raffinierten
Systems von < checks and balances > dort, wo sich die Demokratie
behaupten konnte.

Gegenwärtig befinden wir uns in Europa in einer noch nicht
absehbaren dritten Transformation der Demokratie, in der wir es mit den

Möglichkeiten und Grenzen der repräsentativen Demokratie zu tun
haben. Richtung und Konsequenzen dieser Veränderungen aufgrund
gesellschaftlicher Differenzierung, Internationalisierung und neuer
Fortschrittskonflikte sind genauer zu klären. Die EU ist dabei ein

wichtiges neues Element, obwohl sie keine Sache spektakulärer
Ereignisse ist. Sie manifestiert sich vielmehr in ihrem Herauswinden aus
einer Vergangenheit nationalistischer und imperialistischer Mächte,
die noch glaubten, die Welt unter sich aufteilen zu können. Die
Zukunft der Demokratie liegt heute auch auf einer grenzüberschreitenden
Ebene. Eine transnationale Demokratie kann dabei die bereits existierenden

Formen von Demokratie, die ihrerseits Veränderungsprozessen
unterworfen sind - denken wir nur an die Transformation der athenischen

Versammlungsdemokratie in die modernen, der Massendemokratie

angepaßten Instrumente der Volksinitiative und des fakultativen
Referendums (im Kanton Zürich 1869) -, nicht ersetzen, sondern muß
diese ergänzen. Bevor ich darauf noch einmal zurückkomme, möchte
ich jedoch vorerst beim historisch-systematischen Zusammenhang von
Bürgergesellschaft und Demokratie, dem allgemeinen theoretischen
Rahmen meiner Überlegungen, bleiben.

4 Meier, 1970; Bleicken, 1995; Meier/Veyne, 1988; Finley, 1980.
5 The Federalist Papers, 1788; vgl. auch Dahl, 1970.
6 Tocqueville, 1835-1840.



Was heißt: «Die Idee der Demokratie ist reflexiv geworden»? 171

Seit 1989 ist klarer geworden, was Bürgergesellschaft bedeutet und
worin ihre komplexen Voraussetzungen bestehen.7 Bürgergesellschaft
im engeren aktivistischen Sinn wird im Zusammenhang mit sozialen

Bewegungen meistens < Zivilgesellschaft > genannt. Dies ist insofern
nicht verwunderlich, als das Verständnis des Zivilen dadurch mit neuen,

sei es sozialen, ökologischen, pazifistischen, feministischen oder
anderen Inhalten modifiziert und akzentuiert wird. Dieses Verständnis

von Zivilgesellschaft gibt einer zivilen und sich zivilisierenden
Bürgergesellschaft im weiteren Sinne Impulse. Verwirrend ist dieser
Begriff von Zivilgesellschaft aber insofern, als es sich hierbei weder um
eine Bezeichnung für die Gesellschaft im ganzen noch um einzelne
Gemeinschaften oder eine bestimmte nationale Bürgergesellschaft handelt.

Angemessener wäre es deshalb, von zivilgesellschaftlichen
Handlungszusammenhängen oder einfach von zivilgesellschaftlichen Akteuren

zu sprechen, die dann jeweils spezifiziert werden. Diese außerhalb
staatlicher Handlungszusammenhänge politisch-aktiven Menschen, die
sich historisch nicht immer und zugleich als Bürger und Bürgerinnen
verstanden haben, die sich aber im Rahmen einer politischen Theorie
der Bürgergesellschaft so verstehen sollten, koordinieren sich
kommunikativ und basisdemokratisch. Sie schaffen Öffentlichkeit für neue
Themen und Anliegen; sie vertreten eine Minderheitenposition und
moralisieren zunächst die politische Kommunikation. Diese
Minderheitenposition lohnt sich häufig deshalb, weil sie gerade durch ihre
Radikalität klärt und - wie vermittelt auch immer - Anstöße gibt.8
Viele der großen Themen sind in den letzten Jahrzehnten so auf die

politische Agenda gesetzt worden: die Spirale des atomaren
Wettrüstens, die dramatisch fortschreitende Verelendung der dritten Welt,
die Risiken der Atomenergie, die ökologischen Gefährdungen,
Minderheitenprobleme und anderes mehr. Eine Uber diese Radikalität
hinausgehende Mobilisierung folgt dagegen historischen Konjunkturen
und Krisen der Gesamtgesellschaft sowie Trends der massenmedial
vermachteten Öffentlichkeit, in welche die Anregungen dieser
Kleinstöffentlichkeiten und Gruppenzusammenhänge diffundieren können.
Die aus makrosoziologischer Warte eher marginalen zivilgesellschaftlichen

Akteure sind ein immer wiederkehrendes Element politischer
Theorie, der es ja letztlich um Praxis geht und nicht um Welterklärungen.

Bei Tocqueville, dem wir ein wichtiges Buch über Demokratie

7 Vgl. auch Gellner, 1995.
8 Ausführlicher dazu Verf., 1993.



172 Heinz Kleger

verdanken, erschöpft sich der Bürgerbegriff allerdings nicht im assoziierten

Individuum. Weitere wichtige Elemente einer demokratischen
Republik sind die öffentliche Moral und das Recht. Insofern bezieht
sich die auf Assoziationen beruhende Zivilgesellschaft, die wir oben
beschrieben haben, lediglich auf einen, wenngleich wichtigen Aspekt
bürgergesellschaftlichen Denkens, weswegen man bei den sozialen

Bewegungen auch von einem < halbierten Tocqueville> in ihrer Beschwörung

der civil society sprechen könnte. Dem < ganzen Tocqueville>, der
das politische Denken von Montesquieu9 unter den gesellschaftlichen
Bedingungen demokratischer Gleichheit modernisiert hat,10 versucht
mein erweiterter Begriff von Bürgergesellschaft als qualifizierter
Gesellschaftlichkeit gerecht zu werden. Zivilgesellschaftliche Akteure klagen

oftmals Rechte ein und/oder erweitern die Vorstellung von Rechten;
sie sind aber auch abhängig von Bürgerrechten, liberaler Öffentlichkeit,

Demokratie und weiteren Rechtsinstitutionen, was einen <

parasitären > Bezug zur umfassenden Bürgergesellschaft voraussetzt; eine

Feinderklärung gegenüber dieser würde sie als zivilgesellschaftliche
Akteure diskreditieren. Umgekehrt wohnt aber auch der nationalen

Bürgergesellschaft ein Potential inne, sich autoritär zu schließen.
Nach dem Totalitarismus ist zudem ein antitotalitärer Konsens, der

den antifaschistischen Konsens ein- und nicht ausschließt, als historisch

verbindlicher Ausgangspunkt gesetzt. Über dieses < negativisti-
sche> Minimum hinaus wäre schließlich ein Optimum dann erreicht,
wenn es gelänge, diesen historischen Bezugspunkt mit einer Gegen-
warts- und Problemorientierung zu verbinden, welche in der Lage wäre,

auf aktuelle Herausforderungen zu antworten oder diese zumindest

zu benennen.11

Die Reduktionen auf soziale Bewegungen, freie Marktwirtschaft
oder auf eine konservative Wertegemeinschaft verfehlen konzeptuell
den Begriff der Bürgergesellschaft. Ihr Selbstverständnis ist vielmehr
als ein Subjekt der Zivilisationsverantwortung für eine zunehmend mit
sich selbst konfrontierte Weltrisikogesellschaft weiterzuentwickeln.
Dieses konstruktive Unterfangen politischer Theorie geht Uber die lange

Tradition liberaler und republikanischer Lesarten der Bürgergesellschaft

hinaus, und zwar mindestens in vier Hinsichten:

9 Montesquieu, 1748.
10 Tocqueville, 1835-1840.
11 Ausführlicher dazu Verf., 1999.



Was heißt: «Die Idee der Demokratie ist reflexiv geworden»? 173

- Sie räumt erstens den nicht-assoziierten Massenbürgern ihren berechtigten
Platz in der demokratisch gewordenen Gesellschaft ein (dazu gehören die
verfahrensorientierten Möglichkeiten <direkter Demokratie), vgl. Abschn. 2);

- sie unterläuft sodann zweitens die Kontroverse gegensätzlicher Konzeptionen
von liberaler und republikanischer Staatsbürgerschaft dergestalt, daß sie sich

gleichzeitig für die Offenheit des Zugangs, die innere Gliederung und die
Formen der Beteiligung interessiert (vgl. <interne Öffnung), Abschn. 2, und
<transnationale Demokratie), Abschn. 3);

- sie geht drittens von einer modernen komplexen Bürgergesellschaft der Inter¬

essendifferenzierung und organisierten Interessen aus (dazu gehört die
ergebnisorientierte Notwendigkeit der < Verhandlungsdemokratie), vgl. Abschn. 4);

- und diese politische Theorie der Bürgergesellschaft gewichtet schließlich vier¬
tens in besonderer Weise die Notwendigkeit zivilisierten Verhaltens als

Zuständigkeit aller Individuen für eine zukunftsfähige Zivilisation (dies bedeutet
mehr als nur eine <andere Politik), wobei sich der Zielkonflikt zwischen
Selbstverwirklichung und Selbstbeschränkung kaum auflösen wird).

Dieser entwicklungsfähige Begriff einer zivilen und sich
zivilisierenden Bürgergesellschaft weist nun einen bestimmten Bezug zur
politischen Gesellschaft auf, ist aber mit ihr nicht deckungsgleich. <

Politische Gesellschaft) wird im allgemeinen ebensowenig wie
<Bürgergesellschaft) oder <Zivilgesellschaft) einheitlich definiert. Liberale
Positionen verwenden <politische Gesellschaft) häufig synonym mit
<Staat), dem repräsentativen Staat. Bei stärker republikanisch
eingefärbten Positionsbezügen kommt noch die Identifikation der Bürger
mit ihrer politischen Gesellschaft als einer Gemeinschaft hinzu. Bei
Habermas,12 der mit seiner Auffassung von deliberativer Politik13 eine

Zwischenposition einnimmt, tritt schließlich das Konzept der politischen

Öffentlichkeit an die Stelle von politischer Gesellschaft. Aus
diesen Definitionen haben sich in den Debatten der letzten Jahre
unterschiedliche Ansichten über die Rolle der politischen Gesellschaft
ergeben. Während die einen civil society und politische Gesellschaft
deutlich voneinander trennten und die politische Gesellschaft als
Vermittlerin zwischen Staat und civil society betrachteten, haben andere,
vor allem mittelosteuropäische Autoren, den Bereich der politischen
Vermittlung der civil society subsumiert. Die mittelosteuropäischen
Sichtweisen, die im Zuge der demokratischen Revolutionen am meisten

zur Konjunktur der civil society in der westeuropäischen und US-
amerikanischen Diskussion beigetragen haben, waren Folge einer zu-

12 Habermas, 1992.
13 Vgl. auch Elster, 1998.



174 Heinz Kleger

gespitzten Polarisierung zwischen totalitärem Regime und civil
society, die keine Vermittlung mehr zu erlauben schien. Mit der Phase

des friedlichen Übergangs wurde jedoch immer deutlicher, daß der

Begriff der civil society die zunehmende Organisierung und politische
Institutionalisierung gesellschaftlicher Kräfte nicht erklären kann.
Dies führte zur Neuentdeckung der politischen Gesellschaft als
eigenständiger Kategorie auch in den mittelosteuropäischen Diskussionen.
Diese politische Gesellschaft braucht man indessen in den westlichen
Demokratien nicht mehr zu entdecken. Dort ist sie vielmehr so
allgegenwärtig, daß sie schon längst den Rahmen einer faktisch postliberalen

Demokratie bildet, welche die gesellschaftlichen Kräfte zu
organisieren versucht. Die politische Gesellschaft betreibt so eine für die
Integration moderner Gesellschaften kaum zu überschätzende
Interessenvermittlung und einen für den Fortbestand der Demokratie
lebenswichtigen Interessenausgleich.

Bürgergesellschaft existiert sowohl national, subnational wie
international. Daher spreche ich von ihrer Transnationalität, wobei beide
Seiten des zusammengesetzten Terms gleichgewichtig betont werden.
In der Rezeption von Marshalls Citizenship-Theorie wird oft übersehen,
wie stark bei diesem Ansatz die nationale Dimension ausgeprägt ist,
welche sich in der wohlfahrtsstaatlichen Form einer Versicherungsgesellschaft

geltend macht.14 Neben den bürgerlichen, politischen und
sozialen Rechten (1.) gehört zum Staatsbürgerschaftsstatus eben auch
ein kollektiv verbindender Anspruch, ein Zugehörigkeitsgefühl (2.).
Die Nation der Bürger wird dabei immer nur unterstellt, in Wirklichkeit

ist sie in einem ständigen Transformationsprozeß, bei dem das

utilitäre Element der Interessen mit dem historisch-identitären
Moment der Solidarität verschränkt bleibt. Angesichts der europäischen
Integration sind heute viele Nationen zu einer Neubestimmung
herausgefordert. Das Konzept der Staatsbürgernation knüpft an die
Bürgergesellschaft an. Eine zivile und sozial verbindliche Bürgergesellschaft
ist nämlich immer der Ort sowohl der Artikulation, des Konflikts, der

Verhandlungen und des Ausgleichs von Interessen als auch der Ort
wechselseitiger Solidarität. Mit dieser Auffassung ist im global
betrachtet kleinen Rahmen Europas eine Konstruktion wie die der EU
denkbar, wie auch allgemein eine weltbürgerliche Position vereinbar.
Weiterhin ist bei der Rezeption von Marshalls Citizenship-Theorie
unterbelichtet geblieben, daß sie sich auf einen Maßstab zivilisierten Le-

14 Marshall, 1992.



Was heißt: «Die Idee der Demokratie ist reflexiv geworden»? 175

bens, mithin auf die Zivilisation als Prozeß bezieht (3.). Diese Zivilisation,

die zumindest in ökologischer Hinsicht kein Außen mehr kennt,
ist heute in vielfacher Hinsicht bedroht. Alle drei Dimensionen - Rechte,

Solidarität und Zivilisationsprozeß - sind deshalb unumgängliche
Referenzpunkte konstruktiver politischer Theorie. Eine vordringliche
Frage ist die nach neuen transnationalen Zugehörigkeitsgefühlen, ohne
daß sie mit den entsprechend fortbestehenden nationalen und regionalen

Empfindungen kollidieren.
Zwei europäische Jahrhundertprojekte sind unterwegs: die

Währungsunion und eine europäische Staatsbürgerschaft gemäß dem Maastrichter

Vertrag. Das eine ist so riskant wie das andere. Was würde es

bedeuten, wenn sich Bürgergesellschaft und Demokratie diesen
Herausforderungen gewachsen zeigten?

II. Interne Öffnung

Die Idee der Bürgerschaft, welche die Bürgergesellschaft trägt, läßt
sich historisch-systematisch differenzieren. Zwei analytische Dimensionen

sind dabei von zentraler Bedeutung: der Zugang zur Bürgerschaft

(1.) und die Ausgestaltung der Bürgerschaft (2.). Der Zugang
zur Bürgerschaft liegt zwischen den Extremen eines extensiven und
eines restriktiven Zugangs. Die Ausgestaltung der Bürgerschaft
bezieht sich zum einen (a) auf die innere Gliederung des politischen
Gemeinwesens und zum anderen (b) auf die Formen der Beteiligung an

diesem Gemeinwesen.15 Wiederum liegt zwischen den Extremen ein
breites Spektrum von Möglichkeiten - was die innere Gliederung
betrifft: zwischen homogen und heterogen; was die Formen der
Bürgerbeteiligung angeht: zwischen direkt und indirekt.

Der extensive Zugang zur Bürgerschaft ist nicht primär an
ethnischkulturelle Bedingungen geknüpft, sondern beruht auf dem ius soli. Der
restriktive Zugang wird dagegen primär an ethnische Bedingungen
geknüpft und beruht auf dem ius sanguinis oder auf restriktiven
Einbürgerungsbestimmungen.16

Frankreich, Deutschland und die Schweiz - von denen wir im
folgenden als paradigmatischen Fällen politischer Integration sprechen
werden - haben seit dem letzten Jahrhundert massive Einwanderungs-

15 Erne, 1997.
16 Dazu ausführlicher Verf./D'Amato, 1995.



176 Heinz Kleger

ströme erlebt. Die beiden ersten Staaten haben sich jedoch bis heute

geweigert, diese Tatsache als Erbe anzunehmen und damit den
gesellschaftlichen Veränderungen ihres politischen Volkes demokratisch
gerecht zu werden. Frankreich akzeptierte seinen Status als Einwanderungsland

lediglich unter dem Vorzeichen der Assimilation; die
doppelte Staatsbürgerschaft ist in Frankreich kein Problem. Seine Doppelbürger

sind sogar besonders aktiv, wenn es darum geht, Bürgerrechte
zu verteidigen. Deren kulturelle Identität indessen verschwindet in den

offiziellen Statistiken; einmal eingebürgert, gelten sie als integriert. In
Deutschland ist trotz des gängigen Vorurteils, das ius sanguinis
verlange nach deutschen Vorfahren, das Staatsangehörigkeitsgesetz mit
einem Regelanspruch auf Einbürgerung für junge Ausländer in den
letzten Jahren liberalisiert worden (die Zahl der eingebürgerten Türken
hat sich seit den achtziger Jahren verzehnfacht). Die doppelte
Staatsbürgerschaft bleibt indes nach wie vor eine heikle Forderung, mit der

man offenbar keine Wählerstimmen holen kann. Von Migranten der
zweiten und dritten Generation werden Loyalitätsbezeugungen erwartet,

die für bestimmte Personen in Osteuropa (Sudetendeutsche,
Rußlanddeutsche, u. a.) - infolge einer Volkskonzeption als Abstammungsgemeinschaft

- nicht gelten. Die Schweiz, deren Anteil im Ausland
Geborener mit circa einem Fünftel der Wohnbevölkerung rund das

Doppelte jenes des klassischen Einwanderungslandes USA beträgt,
hat in diesen Fragen pragmatischer gehandelt: Seit 1990 besteht die

Möglichkeit der doppelten Staatsbürgerschaft, dennoch könnte noch
viel getan werden. Die ansonsten gepriesene direkte Demokratie hat
die Option der erleichterten Einbürgerung für die zweite Generation
zweimal verunmöglicht - 1983 und 1994. In der direkten Demokratie
bleibt es ein Vorteil, daß Streitfälle immer wieder auf den Tisch kommen.

Die homogene und partizipative Bürgerschaft haben wir schon bei
der ersten Transformation der Demokratie kennengelernt. Sie ist ebenso

alt wie die Polisreligion, denn sowohl die direkte Bürgerbeteiligung
als auch die innere Homogenität des politischen Gemeinwesens sind
Bestandteile der athenischen Demokratie. Dem homogenen und
repräsentativen Typ der Bürgerschaft kommt dagegen das moderne Frankreich

nahe. So tolerant die Französische Revolution gegenüber Individuen

unterschiedlicher Herkunft war, so vehement bekämpfte sie

Bestrebungen, welche auf eine Heterogenisierung der Republik hinausliefen:

die feudalen Provinzen wurden abgeschafft, die katholischen
Orden aufgelöst und die Bildung von Arbeitervereinen verboten. Wie



Was heißt: «Die Idee der Demokratie ist reflexiv geworden»? 177

die athenische oder römische Republik so wollte auch die französische

- als ein großes Paradigma politischer Integration - auf intermediäre
Strukturen gänzlich verzichten, da diese die < unteilbare > Volkssouveränität

in Frage stellen konnten. An dieser Stoßrichtung hat sich bis
heute prinzipiell nichts geändert: Eine vermittlungsorientierte
Bürgergesellschaft wird auf diese Weise zugunsten eines zentralistischen
Staatsverständnisses und elitengelenkter Demokratie zurückgedrängt,
da intermediäre Strukturen einen nur schwer kontrollierbaren Einfluß
ausüben.

Die Befunde aus Deutschland rechtfertigen eine Klassifizierung
der Bürgerschaft als multipel und repräsentativ. Weil die Bürgerrechte
eines deutschen Staatsbürgers nicht eindimensional auf den Nationalstaat

bezogen sind, sondern sich an verschiedene Adressaten (Bund,
Land, Tarifparteien) richten können, darf von einer multiplen Bürgerschaft

gesprochen werden. Dieser Zug scheint sich angesichts der
europäischen Entwicklung noch weiter zu verstärken.17 Was die
Beteiligungsformen angeht, so bleibt indes die bundesrepublikanische
Bürgerschaft, wenn man sich die Scheu vor der direkten Demokratie auf
Bundesebene vor Augen führt, strikt repräsentativ. Die Initiative geht
in dieser Beziehung von den Bundesländern aus.

Die multiple und partizipatorische Bürgerschaft entspricht am
ehesten dem schweizerischen Beispiel. Hier findet sich eine überaus

buntscheckige Union von 26 Kantonen. Im Unterschied zu anderen
föderalistischen Staaten bleiben die schweizerischen Gliedstaaten a

priori souverän. Die Schweiz, welche nicht denselben Zentralisierungstendenzen

unterliegt wie beispielsweise der für viele Länder modellhafte

deutsche Föderalismus, belegt als weiteres Paradigma politischer
Integration, daß Bürgerschaft weder auf eine homogene innere Struktur

angewiesen ist, noch sich mit repräsentativ-demokratischen
Institutionen begnügen muß. Eine These lautet, daß die direkte Demokratie
selber über alle Spannungen und Konflikte hinweg das letzte einheits-
stiftende Band bildet, was wiederum die notorischen Schwierigkeiten
mit der EU erklärt.

Tatsächlich zeigt sich heute allerorten, daß ein instrumentell-ratio-
nalisiertes Politikverständnis der Eliten unter veränderten soziohisto-
rischen Bedingungen einer erweitert liberalen Moderne unter den

Druck einer elitenlenkenden Demokratie gerät. Es hat sich nicht nur
das Band der substantiellen Repräsentation zu den Bürgern sukzessive

17 Verf., 1998.



178 Heinz Kleger

gelockert, sondern es wird darüber hinaus seit den sechziger Jahren
zunehmend von den zu einem neuen Selbstverständnis gelangten Bürgern
und Bürgerinnen durch neue politische Artikulations- und Verhaltensweisen

in Frage gestellt. Ebenso wie die transnationale Demokratie auf
europäischer Ebene bedeutsamer wird - und sei es zunächst nur über
das europäische Parlament, den Bürgerbeauftragten, das Petitionsrecht,
die Unionsbürgerschaft und eine europäische Verfassungsinitiative -
so wird die direkte Demokratie in Personal- und Sachfragen vor Ort
wichtiger.18 Überdies existiert zwischen beiden Bestrebungen ein sich

wechselseitig verstärkender Zusammenhang.
Dabei ist allerdings die terminologische Unterscheidung zwischen

plebiszitärer und direkter Demokratie strenger zu beachten, denn in
einer plebiszitären Demokratie können Entscheidungsträger, können
gewissermaßen die Eliten der Demokratie Referenden von oben
ansetzen, um bereits getroffene Entscheidungen im nachhinein zu
legitimieren. Dies steht in der bonapartistischen Tradition des Plebiszits.
Dagegen werden in einer direkten Demokratie Referenden von unten -
zum Beispiel auf Antrag eines Bürgerbegehrens oder durch bindende
Artikel einer Verfassung - gesetzt. Sie sind Elemente einer die staatliche

Macht beschränkenden demokratischen Bürgerkultur, die nur in

langen konfliktiven Prozessen von unten wachsen und nicht einfach
verordnet oder gelehrt werden kann. Die komplizierter gewordene
Politik wird sich jedenfalls - sei es direktdemokratisch, sei es als

kooperativer Staat oder sei es verhandlungsdemokratisch Uber wie auch
immer organisierte Dialoge im Vorfeld von Entscheidungen -,
vermehrt auf das Gespräch mit Bürgern einlassen müssen: «Ein anstrengender

Prozeß gewiß, der aber zu millionenfacher Diskussion führt, zu
neuen Einsichten vermutlich, zu politischem Bewußtsein bestimmt».19

Die durch sich verdichtende Netze funktional integrierte moderne
Gesellschaft läßt sich zunehmend weniger zentralistisch regieren.
Entsprechend wächst, modernitätsabhängig, ihre Angewiesenheit auf
Formen politischer Selbstorganisation. Dezentralisierung, Regionalisie-
rung und Föderalismus sind Ausdruck politischer Modernität. Zu diesen

Tendenzen - sie gelten insbesondere für Länder wie Frankreich,
Spanien und Italien - gehört der nationale, vor allem aber auch der
regionale und kommunale Wille zur politischen Selbstbestimmung vor
Ort und damit auch zu unterschiedlich ausgeprägten Formen direkter

18 Butler/Ranney, 1994.
19 Heuser/Randow, 1998.



Was heißt: «Die Idee der Demokratie ist reflexiv geworden»? 179

Demokratie, in denen Bürger ihren nicht nur instrumenteil motivierten
Wünschen nach Beteiligung Geltung verschaffen können. Die
Optimierung der Subsidiarität führt überdies zu einem Maximum an
Demokratie. Das demokratische Miteinanderreden, das nicht immer eines
unter Gleichgesinnten ist, muß allerdings erst noch eingeübt werden,
wenn es inklusiv mit <deliberativer> oder < diskursiver> Demokratie
ernst wird und das Ganze nicht bloß exklusiv-akademisch bleiben soll.
Das schwierige Verhältnis von Diskurs und Dezision bricht dann erst
richtig auf, da die reale Welt der Demokratie im Konzept <delibe-
rativer Demokratie) bei weitem nicht aufgeht und da schließlich die
Entscheidung, zu entscheiden, in der Politik nicht vermieden werden
kann. Das Regieren mit Diskussion und problemlösenden Entscheidungen

ist gewiß nicht einfach. Die direktdemokratischen Instrumente
haben diesbezüglich einen Nutzen, als sie sowohl der Überforderung
der Berufspolitik wie der Linterforderung demokratischer Bürgerschaft
entgegenwirken. Erstrebenswert ist eine demokratische Regierbarkeit.
Häufig werden demokratische Fragen jedoch durch Fragen der bloßen

Regierbarkeit substituiert. Im (aristotelischen) Bürgerverständnis, das

heißt: im Verständnis des Bürgers wie im Verständnis vom Bürger sind
indessen beide Aspekte verknüpft. Man könnte deshalb auch von einer
Verknüpfung zwischen horizontaler und vertikaler Demokratie
sprechen.20 Zu den unter Regierbarkeitsgesichtspunkten unerläßlichen
Politikverflechtungen der faktischen Verhandlungsdemokratie können
direktdemokratische Instrumente nämlich insofern ein Gegengewicht
bilden, als sie die vertikale Responsivität auf der Seite des professionell

ausdifferenzierten politischen Systems stärken. Ein verantwortliches

Regieren wird auf diese Weise nicht verunmöglicht. Der Einbau
direktdemokratischer Elemente ins repräsentative System entlastet
vielmehr das verabsolutierte Modell repräsentativer Demokratie von
überzogenen Erwartungen an die Politik, welche sie nicht retten,
sondern als sinnvolles problemlösendes Handeln auf die Dauer eher
zerstören. Indem so die Beteiligung von Bürgern neu verfaßt wird, trägt
das politische System darüber hinaus gewandelten gesellschaftlichen
Bedürfnissen und Möglichkeiten Rechnung.

Wir haben ferner zur Kenntnis zu nehmen, daß der Nationalstaat in

Europa aufgehört hat, im alten Sinne souverän zu sein. Die EU hat
sich von einer intergouvernementalen Organisation zu einem
transnationalen Integrationsraum gewandelt. Tatsächlich haben sich für viele

20 Sartori, 1992.



180 Heinz Kleger

Europäer vor allem aufgrund der negativen Erfahrungen vor 1945 wie
der weitgehend positiven nach 1960 die Erfahrungsräume erweitert.
Dies eröffnet neue Bezüge und prägt jenseits struktureller Determinanten

und territorialer Grenzen auch das <Wir-Gefühl> neuer
Generationen. Heute stehen bereits Polen, Ungarn und Tschechien an der
Schwelle zur EU, was spektakuläre Integrationsfortschritte sind,
obwohl sie nicht so wahrgenommen werden. Durch die Rechtsprechung
des Europäischen Gerichtshofes in Luxemburg (EuGH) existiert
darüber hinaus eine Übertragung rechtsstaatlicher Prinzipien auf diesen
transnationalen Raum. Dem EuGH ist es gelungen, den Primat des

Europarechts vor dem nationalstaatlichen Recht durchzusetzen. Diese

Rechtsprechung findet zunehmend Aufmerksamkeit in einer breiteren
Öffentlichkeit, wie dies jüngst die Entscheidung zur Inanspruchnahme
ärztlicher Leistungen im Ausland gezeigt hat. Der Gerichtshof
beschränkt sich dabei nicht nur auf eine Kontrollfunktion, sondern setzt
seine Rechtsprechung dazu ein, die europäische Integration voranzutreiben.

Die Mitgliedstaaten können ihn ebenso anrufen wie die
Kommission, die nationalen Gerichte oder einzelne Bürger. Defizite gibt es

freilich bei der Ausgestaltung der Demokratie, zumindest dann, wenn
wir uns mit einer elitengelenkten Demokratiekonzeption nicht
zufriedengeben wollen. Dies führt uns zur Frage nach den Möglichkeiten
transnationaler Demokratie.

III. Transnationale Erweiterung

Vier verschiedene Typen grenzüberschreitender Demokratie lassen

sich unterscheiden.21 Die internationale Demokratie schließt direkt an

Kants Vorstellung vom < ewigen Frieden > an.22 Die Regierungen der
Nationalstaaten sind dabei die wichtigsten Akteure, deren Beziehungen

untereinander aber nicht wie im herkömmlichen Modell
internationaler Beziehungen anarchisch, sondern durch internationales Recht

geregelt sind. Im Modell der konföderalen Demokratie haben sodann
die souveränen Staaten wichtige Kompetenzen an eine gemeinsame
Behörde delegiert: Es gibt bereits eine gemeinsame, direkt gewählte
Volksvertretung sowie supranationale Gerichte; die einzelnen Staaten

verfügen zudem Uber ein Vetorecht. Diesem Modell entspricht weitge-

21 Kaufmann, 1995.
22 Kant, 1795.



Was heißt: « Die Idee der Demokratie ist reflexiv geworden »? 181

hend die EU in ihrer derzeitigen Konzeption. In einer Unionsdemokratie

haben die einzelnen Staaten ihre Souveränität bereits an eine

übergeordnete Instanz abgegeben. Das Beispiel hierfür wäre ein föderaler

Bundesstaat wie die USA. Daß sich die EU dereinst in dieser
Weise entwickeln könnte, wird von den einen erhofft, von anderen
bestritten. Eine Unionsdemokratie ist in letzter Konsequenz ein
vergrößerter Nationalstaat und würde die Probleme der Globalisierung
auf höherer Ebene solange wiederholen, wie es nicht zu einer globalen
Demokratie kommt. Das Modell der kosmopolitischen Demokratie
schließlich reagiert auf die Skepsis gegenüber einem globalen Superstaat,

indem es den Nationalstaat mit seinen Autonomieverlusten zum
Ausgangspunkt nimmt, ihm aber ergänzende Strukturen zur Seite stellt,
welche die Probleme der Globalisierung einer friedlichen und
demokratischen Bearbeitung zugänglich machen sollen.23 Die Idee einer
kosmopolitischen Demokratie geht über die Idee einer Konföderation
hinaus, weil sie nicht nur auf einem zwischenstaatlichen Vertrag
beruht, sondern die aktive Zustimmung der Bürger einfordert. Eine
solche globale Demokratie würde aus verschiedenen autonomen, sich

überlappenden Entscheidungszentren bestehen, und zwar nicht nur aus
territorialen, sondern auch aus funktionalen Einheiten. Souveränität
wäre nicht mehr an die Idee der Grenzen gebunden, sondern würde zu
einem Attribut des basisdemokratischen Rechts. Um zu verhindern,
daß in einem solchen Mehrebenensystem die Entscheidungen von der
übergeordneten Ebene an sich gezogen werden, lassen sich Prinzipien
der Subsidiarität aufstellen, welche die Zuordnung von Entscheidungen
zur jeweiligen Ebene regeln.

Auf europäischer Ebene entsteht eine neue Art von Staatsbürgerschaft,

die weder national noch kosmopolitisch ist, sondern
vielschichtig, insofern sie Identitätswerte, Rechte und Pflichten, die
Bestandteile jeder Staatsbürgerschaft sind, im komplexen Ensemble als

Gemeinschaftsinstitution, Staaten, nationale und transnationale
Vereinigungen sowie Regionen verortet.24 Die europäische Geschichte kennt
solche Konstruktionen politischer Gemeinwesen auf allen Ebenen:
lokal, regional, national und supranational. Von daher ist die seit den

achtziger Jahren entstandene strukturelle Komplexität in Europa mit
Regionen, Nationalstaaten und überstaatlichen Institutionen nichts
prinzipiell Neues. Auf der transnationalen Ebene wie der subnationalen

23 Held, 1995.
24 Meehan, 1997.



182 Heinz Kleger

Ebene der EU-Regionen sind Formen einer allgemeinen Staatsbürgerschaft

zusätzlich zu jener auf der nationalen Ebene entstanden.
Zwischen den politischen Institutionen der EU auf der einen und den Bürgern

und lokalen Verwaltungen auf der anderen Seite sind überdies
direkte Kanäle gewachsen, die eine zunehmende Unabhängigkeit von
der nationalen Politik ermöglichen. Dieser Wandel erfordert eine aktuelle

Neukonzeption sowohl der traditionellen nationalen Staatsbürgerschaft

als auch der Balance von Rechten und Pflichten von Individuen
und Kollektiven innerhalb und zwischen allen drei politischen Ebenen.
Wir können mithin von der Möglichkeit einer Vervielfältigung der

Staatsbürgerschaft bzw. genauer: von einer politischen Mehrfachidentität

als Aspekte einer Bürgeridentität ausgehen. Dabei zeigt sich, daß

Bürgerschaft mehr auf Bürgerrechte und die damit verknüpfte aktive
Rolle der Bürger bei der Diskussion und Gestaltung der öffentlichen
Angelegenheiten abhebt als auf Staatsbürgerschaft im Sinne eines
vorrangig rechtlich definierten, eher passiv orientierten Konzepts der

Mitgliedschaft in einem Staat. Die auf eine demokratisch ausgestaltete
Form von <governance) zielende positive Staatsbürgerschaft wird dabei

von einer Identifikation der Personen auf dem Weg zu einer
europäischen Bürgergesellschaft getragen. Das Konzept der Staatsbürgerschaft

steht damit vor der Herausforderung, die Verwurzelung im
Nationalen und Regionalen mit einem Bezug auf die globale Dimension
zu verbinden, zumal die EU selber eine notwendige und richtige Antwort

auf die Globalisierung ist. Die Voraussetzung für eine solch <

geteilte) Staatsbürgerschaft - für ein <teilbares) Volk - ist indessen die

Entnationalisierung der Staatsbürgerschaft bzw. die Diversifizierung
ihrer nationalen Identität.

Erste Ansätze zu einem solchen Verständnis von Staatsbürgerschaft

auf EU-Ebene finden sich in der Einführung des Kommunalwahlrechts

für Unionsbürger und in der Zulassung einer Mehrfach-
Staatsangehörigkeit. In einem weitergehenden Schritt könnte sich
darüber hinaus auch ein europäisches Staatsvolk mit geteiltem
Volksbegriff verwirklichen. Formell bestünde das europäische Staatsvolk
dann als Unionsvolk, welches der EU die demokratische Legitimation
liefert. Materielle Komponente dieses Staatsvolkbegriffs wäre die
Zugehörigkeit zu einer bestimmten lokalen bzw. regionalen Einheit,
welche schwerpunktmäßig die eigentliche Identität bildet. Ein solches

Konzept der transnationalen Staatsbürgerschaft als europäische Vision
würde zwei elementare Grundprobleme der EU entschärfen: zum einen
die Konkurrenz der EU zum nationalstaatlichen Entwicklungsniveau



Was heißt: «Die Idee der Demokratie ist reflexiv geworden»? 183

bezüglich Legitimation und Transparenz und zum anderen die
Forderungen nach einer demokratischeren EU. Eine gemeinsame politische
Identität hängt jedoch in erster Linie vom Ausbau bereits bestehender
und der Schaffung neuer Partizipationsmöglichkeiten ab, die in
besonderem Maße identitätsstiftend im Sinne einer Teilhabe und
Zugehörigkeit wirken. Für eine europäische Verfassung kann - ausgehend
vom dualen Staatsvolkbegriff - festgehalten werden, daß das formelle
Staatsvolk, also die Gesamtheit aller Unionsbürger als Stimmbürger,
genug Staatsvolk ist, um Grundlage einer europäischen Verfassung zu
sein. Die EU wäre deshalb demokratiefähig, auch als politisches
Projekt, wenn sie Uber eine gemeinsame und übergreifende Identität
wahrer Entscheidungsbetroffener, d.h. aller Unionsbürger, verfügen
würde. Diese Identität wiederum ist abhängig von der Bedeutung und
Effizienz der in einer Verfassung verankerten europäischen Institutionen.

Wir stehen somit vor einem Dilemma: Einerseits ist eine kollektive

europäische Identität als Voraussetzung für eine europäische
demokratische Verfassung zwar denkbar, jedoch nicht im Bewußtsein
der Bürger verhaftet; andererseits würde eine europäische Verfassung
mit institutionellen und partizipatorischen Streitpunkten die Herausbildung

einer kollektiven europäischen Identität befördern helfen.
Praktisch kommt deshalb nur eine Schritt-für-Schritt-Lösung in Frage,
die diese Wechselwirkung von Verfassung und politischer Identität zu
ihren Gunsten nutzt. Entscheidend ist aber zunächst, daß dieser Prozeß

Uberhaupt angestoßen und auf den Weg gebracht wird. Dazu können

symbolische Anfänge der Verfassungsgebung, wie sie zum Beispiel
die europäische Demokratiebewegung <eurotopia> vorgeschlagen hat,

beitragen. Solche transnationalen Bürgerbewegungen, die in verschiedenen

Ländern verankert sind, liefern Perspektiven und Anstöße für
den Ausbau transnationaler Demokratie. Sie beginnen die Demokratie
in neuen Raum- und Zeithorizonten zu verfassen.25

IV. Zivile Komplexität .->

Die verfassungsdemokratische und vermittlungsorientierte Bürgergesellschaft

ist weder perfekt noch omnipotent. Sie ist voller Mängel und
Konflikte. Metaphysische Garantien für die Demokratie gibt es deshalb
nicht, obschon versucht wird, die Verfassung oder Teile von ihr zu

25 Erne/Gross/Kaufmann/Kleger, 1995.



184 Heinz Kleger

< heiligen>. Dennoch stellt dieser Entwurf - ein Projekt der Freiheit, in
dem die Bürger einander nicht fürchten müssen - eine Uberzeugende
Alternative zu autoritären und totalitären Regimen dar. Negativ ist er
durch die historischen Traumata dieses Jahrhunderts gerechtfertigt, die

zwar nicht präzise angeben können, in welcher Gesellschaft wir leben

wollen, die aber deutlich genug sagen, in welcher nicht. Dazwischen
regiert - freilich mit blasser kultureller Ausstrahlung und geringer
Faszination - die Demokratie: Common sense statt Größenwahn, der
eine fiktive Welt an die Stelle der vorhandenen setzt. Positiv ist diese
Demokratie durch Lernfähigkeit gekennzeichnet, an der Parteien und
soziale Bewegungen, aber auch einzelne Bürger und Bürgerbewegungen

teilhaben. Dadurch, daß die politischen Streitfälle immer wieder
auf die Traktandenliste kommen, wird ein Demokratisierungsprozeß
angestoßen. Möglichkeiten und Grenzen einer solchen Demokratisierung

von Demokratie lassen sich auf dem Wege intelligenter
Selbstreflexion weiter ausloten. Neben dieser Dimension, von welcher der
demokratische Verfassungsstaat seine strategische Überlegenheit
bezieht, existiert indessen noch eine weitere Perspektive, die unverzichtbar

ist. Diese ergibt sich aus der Entwicklung der modernen Gesellschaft

selber. Es ist die Perspektive der differenzierten Interessenvermittlung.

Es gibt unterschiedliche Systeme der Interessenvermittlung:
repräsentative, funktionale, administrative und föderale. Sie sind ebenfalls

Elemente der Demokratie einer modernen Gesellschaft bzw. einer
modernen Demokratie. Zwischen ihnen gibt es Beziehungen durch
<lose Kopplung).26 Man kann diesen Sachverhalt - die Verbindung
getrennter Sphären der Demokratie - als Verhandlungsdemokratie
bezeichnen. Diese Verhandlungsdemokratie, die sich nicht auf die
konsensorientierte Überlebensstrategie von Kleinstaaten (Konkordanzdemokratien)

beschränkt und zunehmend auf europapolitischer Ebene

an Bedeutung gewinnt, beruht auf der politischen Kunst,
Interessenkompromisse zu schließen. Sie steht einerseits in einem Spannungsverhältnis

zur direktdemokratischen Öffentlichkeit. Andererseits hat
aber gerade die direkte Demokratie in der Schweiz zur Verhandlungsdemokratie

von Verbänden und Verwaltungen geführt, mithin zu einem
kooperativen Staat. Der Abbau politisch-ideologischer Polarisierungen
und die zunehmende Differenzierung und Organisierung gesellschaftlicher

Interessen beschleunigten diesen Vorgang, der inzwischen generell

zu beobachten ist. Dazu kam der wachsende Problemlösungsbedarf

26 Benz, 1997; vgl. auch Schmalz-Bruns, 1995.



Was heißt: «Die Idee der Demokratie ist reflexiv geworden»? 185

einer hochdifferenzierten Gesellschaft, welcher fast zwangsläufig zu
einer Substitution plebiszitärer Ja/Nein-Entscheidungen durch
differenziertere Muster der Problemlösung führt. Die Frage, «wie denn ein
teilplebiszitäres System mit seinen im Referendum möglichen
Majoritätsbeschlüssen der Aktivbürgerschaft die vielschichtigen, oft nicht
auf bloße Ja- oder Nein-Mehrheiten reduzierbaren Probleme einer plu-
ralitären und auch kulturell stark differenzierten Gesellschaft lösen

könne», findet deshalb ihre Antwort im Modell einer Verhandlungsdemokratie.27

Verhandlungsdemokratie heißt das institutionelle Muster
eines legislatorischen Bargainings. Damit wird neben der plebiszitären
Mehrheitsbildung die Verständigung zu einem komplementären
Legitimationsmodus der Politik. Die Anerkennung einer Politik der
Verständigung ist freilich Ergebnis eines langen historischen Lernprozesses,

in dem im selben Fall eine minderheitenfähige Demokratie
aufgrund negativer Folgen plebiszitärer Konflikte schrittweise entsteht.
Der arbeitende Staat ist von Verhandlungszwängen geradezu geprägt.
Es ist deshalb angemessener, von < kooperativem Staat > oder <

Verhandlungsdemokratie > statt einfach von < Staat > oder < Demokratie > zu
sprechen. Der Holländer Lijphart28 konnte in einem Vergleich der
Regierungssysteme von 21 Ländern zeigen, daß verhandlungsdemokratische
Regierungsformen - Lijphart sprach irreführend von < Konsensdemokratie

> - viel weiter und das britische Westminster-Modell der allein
verantwortlichen Regierung der Mehrheit viel geringer verbreitet ist,
als man der Lehrmeinung zufolge hätte annehmen dürfen. Gerade die

Machtteilungen in demokratischen Verfassungsstaaten - wir haben die
liberale Gewaltenteilungstheorie als zweite Transformation der Demokratie

bereits angesprochen - und erst recht die Arbeits-, Funktionsund

Machtteilungen moderner Gesellschaften erzeugen mächtige Ver-

handlungszwänge, so daß sich die vielberufenen Sachzwänge häufig
vor allem als mühselige Verhandlungszwänge zeigen. Und die Macht
dieser letzteren Macht, die sich über Kompromisse und Erfolge
legitimiert, hat bisher dem inneren Frieden wie der Verteilungsgerechtigkeit

moderner Gesellschaften eher genützt als geschadet. Die Worte
<Interessenvc/7ni?t/Mng> und < Interessenm«g/e/c/i > verweisen auf weitere

zivile Wurzeln der modernen Demokratie, weswegen von einer
<zivilen Komplexität) oder einer < Komplexität des Zivilen) gesprochen
werden kann. Dabei geht es immer wieder darum, einen modus vivendi

27 Neidhart, 1970, S. 313.
28 Lijphart, 1984.



186 Heinz Kleger

und nicht endgültige Lösungen zu finden. Wie könnten letztere auch
erstrebenswert sein angesichts der Dynamik der modernen Gesellschaft
und der Vorstellung einer offenen Zukunft?

Für die moderne Sozialdemokratie nach dem Zweiten Weltkrieg
fußt die soziale Bewegung zwar auf der dynamisch aufgefaßten Selbsthilfe,

sie schließt jedoch die Staatshilfe nicht von dieser Selbsthilfe
aus; Staatshilfe wird vielmehr als eine Frucht der Selbsthilfe angesehen

und nicht umgekehrt. Diese Einsicht äußert der Ökonom, ethische
Sozialist und schweizerische Bundesrat Max Weber. Weber ist nicht
Etatist, wohl aber ein Verfechter neokorporatistischer Arrangements
und einer dadurch bedingten Wirtschafts- und Gesellschaftssteuerung.
Danach wäre es unrichtig anzunehmen,

«die Arbeiterschaft erwartete alle Hilfe vom Staat. Die Theorie von der völligen

Verstaatlichung der Wirtschaft oder gar des Menschen existiert eigentlich
nur im Wörterbuch ihrer Gegner. Es gibt übrigens andere Kreise, sogar solche,
die sich liberal, also freiheitlich nennen, die, wenn es nicht nach Wunsch geht,
rascher nach dem Eingreifen des Staates rufen, als die Industriearbeiter. Auch
heute liegt dem Arbeiter seine eigene Organisation eigentlich näher als der
Staat, und ich hoffe, daß es immer so bleiben möge. Die Gewerkschaft, die
Genossenschaft, die politische Organisation haben ihm die Gleichberechtigung

in der Gesellschaft verschafft; sie haben sein Selbstbewußtsein gehoben
und er ist sich auch klar, daß in diesen Verbänden sein Einfluß sich unmittelbar

Geltung verschafft und daß sie seine Sorgen besser verstehen als der Staat.
Es ist übrigens ganz allgemein so. Zum richtigen Spielen und Gedeihen der
Demokratie gehören die sozialen Verbände. Demokratie und Freiheit sind
gefährdet, wenn dem Staat nur eine unorganisierte Masse gegenübersteht, die
dann leicht zum Spielball von Demagogen wird. »29

In einer Auseinandersetzung mit der Syndikalismuskritik von Briefs30

präzisierte Weber noch einmal seine Vorstellungen:

«Briefs selbst setzt in seinem Buch auseinander, daß die Demokratie sich mit
der Gegenüberstellung von Individuum und Staat nicht begnügen kann, sondern
zu ihrem richtigen Funktionieren Zwischenglieder benötigt. < Substrukturen >

nennt er sie; diese schaffen eine hierarchische Ordnung und verhindern eine
Massendemokratie, welche letzten Endes die Demokratie untergräbt. Als solche
Zwischenglieder dienen vor allem die wirtschaftlichen Verbände. [...] Gewiß
verfolgen sie wirtschaftliche Interessen, sogar einseitige Interessen, doch daraus

ergibt sich das Parallelogramm der Kräfte, dessen Spielen unerläßlich ist
für die Demokratie».31

29 Weber, 1952, S. 175 f.; vgl. auch Weber, 1967.
30 Weber, 1952.
31 Weber, 1953, S. 273; Herv.d. Verf.



Was heißt: «Die Idee der Demokratie ist reflexiv geworden»? 187

Es ergeben sich mithin drei Ebenen von Politik in der Demokratie
einer modernen Gesellschaft:

- Massendemokratie mit den Möglichkeiten direkter Demokratie

- Verhandlungsdemokratie

- kooperativer Staat

Verhandlungsdemokratische Strukturen spielen sowohl innerhalb
als auch außerhalb des Regierungssystems eine Rolle. Drei Formen von
Verhandlungsdemokratie lassen sich unterscheiden: die Allparteienregierung,

die föderale Politikverflechtung und der liberale Korpora-
tismus. Der demokratische Verantwortungszirkel wird durch die Realität

dieser verflochtenen Politikformen, welche offenbar allein noch
moderne Wachstumsgesellschaften zusammenhalten können,
durchbrochen.32 Situationen, in denen eine Mehrheitsregierung - gleichsam
im Zustand eines kollektiven Solipsismus - souverän entscheiden und
daher auch ihren Wählern im strengen Sinne verantwortlich sein kann,
sind eher zur Ausnahme als zur Normalität demokratischer Politik
geworden. Dem Verlust an innerer Souveränität durch Koalitionsregierungen,

Föderalismus und den Einbau organisierter Interessen in den
Staat33 folgte das Ende der Fiktion äußerer Souveränität in einer von
vielfältigen Abhängigkeiten gekennzeichneten Weltgesellschaft. Der
moderne Nationalstaat ist souverän insofern, als er das selbstverständliche

Recht besitzt, gesetzliche und andere Regelungen in seinem
Territorium aufzustellen und seine Politik daran auszurichten. Er ist aber
nicht mehr autonom in dem Sinne, wie sich das die liberale Theorie
der Nation im 19. Jahrhundert vorgestellt hatte. Um eine Verlagerung
der Souveränität handelt es sich freilich erst dann, wenn deren
Kernbereich, die Gesetzgebungskompetenz, zumindest teilweise übertragen
wird. Der Bedeutungszuwachs der Europäischen Union einerseits wie
der Einheiten innerstaatlicher Ausdifferenzierung im Zeichen einer
Pluralisierung der Macht andererseits, die wir als Tod des Leviathans
und seiner körperlichen Einheitsvorstellungen diagnostizieren können,
führte zu Souveränitätsgewinnen dieser Ebenen und entsprechender
Souveränitätsverluste des Nationalstaates. Diesen Punkt hat die
Europäische Gemeinschaft spätestens mit den Maastrichter Verträgen
erreicht: Ihre Mitgliedstaaten sind nicht länger die einzigen Träger von
Souveränität in ihrem Staatsgebiet. Damit komme ich wieder zur Frage

der Demokratie, mit der zusammen die Architektur eines neuen

32 Scharpf, 1993.
33 Gruner, 1956, 1959.



188 Heinz Kleger

Staates betrachtet werden muß, damit sie für Menschen in ihrer Plura-
lität bewohnbar wird.

V. Bürgergesellschaft, Demokratie und Staat

Das Bezugsproblem der Demokratie ist die Ermöglichung kollektiver
Selbstbestimmung, um ein gemeinsames Schicksal, das sich entweder
faktisch durch externe Ereignisse oder willentlich durch die Verfolgung

gemeinsamer Ziele ergibt, absichtsvoll zu beeinflussen.34
Demokratische Projekte setzen demnach immer die Möglichkeit effektiver
Schicksalsbeeinflussung durch gemeinsames Handeln voraus, und ist
mehr als ein bloß aggregiertes. Denn nicht jedes beliebige Aggregat
von Personen ist schon ein demokratiefähiges Gemeinwesen.
Demokratische Selbstbestimmung setzt vielmehr neben der Effektivität
gemeinsamen Handelns eine über die Interdependenz der Schicksale
hinausgehende normative Identifikation der einzelnen mit ihrer
Bürgergesellschaft voraus. Diese Unterstützung durch Identifikation, ohne
die in der Politik buchstäblich nicht viel läuft, stärkt die kollektive
Selbstbestimmung. Dabei geht es in einer Demokratie immer um das

doppelte Problem der Effektivität und Authentizität der Selbstbestimmung;35

eine einseitige Betonung des letzteren kann zuungunsten des

ersteren umschlagen. Zahlreiche Ansätze der Demokratisierung Uber

organisierte Dialoge (Konsenskonferenzen, Zukunftswerkstätten,
Mediationsverfahren, Stadt- und Regionalforen usw.) lassen sich nicht
«im Sinne eines einfachen linear-expansionistischen Modells von
Partizipation» ausdeuten.36

Die Effektivitätsdimension oder Output-Perspektive assoziiere ich

primär mit dem jeweiligen politischen System und dem Staat als einer
Leitidee dieses Systems. Ich nenne das den engen Staatsbegriff oder
Leistungs- und Interventionsstaat des mehr oder weniger
ausdifferenzierten professionellen Systems der Politik. Die Authentizitätsdimension

der Demokratie oder die Input-Perspektive bleibt dagegen
verknüpft mit einer anderen Politik: der Politik der Urteilskraft von
Bürgern und der wie auch immer konfliktiven Entwicklung ihrer
Bürgergesellschaft. Diese BUrgergesellschaft ist zugleich national und

34 Scharpf, 1993.
35 Scharpf, 1970.
36 Saretzki, 1997, S. 305.



Was heißt: «Die Idee der Demokratie ist reflexiv geworden»? 189

transnational. Darauf bezieht sich ein erweiterter Staatsbegriff, der es
wiederum Staaten im Plural ermöglicht, dank kollektiver Unterstützung

(gleich Patriotismus) regionale und bisweilen sogar international
wichtige Akteure zu werden. Die Bürgergesellschaft enthält als

Teilsystem, aber nicht als pars pro toto, das, was ich den engen
Staatsbegriff genannt habe. Seine < public policy > macht einen beträchtlichen

Teil politischen Handelns aus, deckt aber nicht die ganze Politik
ab. Vor allem in Krisensituationen braucht es vielmehr gerade den

Druck sowie die Verständigungsfähigkeit einer Politik der Bürger und
ihrer Verbände und Parteien, um der professionellen Politik wieder
eine Richtung zu geben. Bürger und Bürgerschaft sind indessen selber

entwicklungsfähige Konzepte, die ich hier nicht altrepublikanisch
stilisieren möchte, so als ob es globale Märkte und Diskurse, die

entsprechend wirken, nicht gäbe. Statt dessen wird hier ein Minimai-
Republikanismus der staatsbürgerlichen Vereinigung vertreten. Demokratie

muß jedoch, will sie nicht scheitern, den Anforderungen der
Authentizität und Effektivität gleichermaßen genügen. Von der
erneuerten Solidarität der Staatsbürgernationen hängt schließlich die

Krisenbewältigung nach innen ab. Krisenbewältigung heißt heute
angesichts eines kumulativen Krisenprozesses gleichzeitig Reform in
institutionen-, industrie- und arbeitspolitischer sowie umweit- und

entwicklungspolitischer Hinsicht. Dabei geht es um mehr als bessere

Konfliktbewältigung über Moderationsverfahren usw. seitens einer
rationalisierten Staatsorganisation. Krisenbewältigung in bezug auf eine
krisenhafte historische Situation erfordert vielmehr eine umfassende
reflexive Politikfähigkeit, die mit und Uber soziologische Aufklärung
hinaus Bürger- und Staatsgesellschaften neu verschränkt. Politik sowie
das Verständnis von Staat und Demokratie werden darin in einem
kulturell geprägten kollektiven Zielfindungsprozeß einer historischen
Bürgergesellschaft verortet, die Nation und Transnation zivilisatorisch
verknüpft. Diese kulturelle Ebene der Definition von Regeln und
Begriffen geht dem politischen Meinungsbildungsprozeß voraus. Neue

Kompromisse, sei es in den bescheidenen Dimensionen eines Pro-
duktivitäts- und Beschäftigungspaktes, sei es in den weiterreichenden
Dimensionen eines alternativen Entwicklungsmodells, werden dabei

erkämpft und ausgehandelt werden müssen. Die Dynamik der Gesellschaft

läßt sich nicht unterdrücken, es sei denn um den Preis von
Freiheitsverlusten. In diesem Horizont steht auch die Auslegung des
erweiterten Begriffs von einem neuen kooperativen Staat in einer inter-
dependenten Welt - ein Staat als Moderator innergesellschaftlicher



190 Heinz Kleger

Konflikte und Katalysator neuer Aufgaben. Verhandlungsdemokratische

Strategien sind Medien der besseren Problemlösung (governance).

Dahinter stehen aber letztlich institutionelle Arrangements als

Friedensformeln einer Bürgergesellschaft, deren Minimaidefinition die

Zivilisierung der Politik als sinnvolles und problemlösendes Handeln
ist. Ein mit der Verhandlungsdemokratie koexistierendes Moment ist
das Bürgerengagement als solches, der öffentliche Einsatz von sozialen

Bewegungen und Bürgerbewegungen für moralfähige Themen wie
die verschiedenen verhandelbaren und nicht-verhandelbaren
Gerechtigkeitsfragen.37 Diese Tugend der Interventionsfähigkeit belebt die
diskurs- und direktdemokratische Achse innerhalb einer Demokratie,
deren Grundlage letztlich das zivile Handeln von Bürgern ist, die aber

aus unterschiedlichen Elementen und Ebenen besteht. Staat gehört
dabei mit zu den differentiellen Vermögensbeständen einer Demokratie,

die eine moralisch-historisch qualifizierte Gesellschaft zur
Selbstwahrnehmung und Selbstregierung befähigt. Er gehört selbst zum
komplexen Verständnis von ziviler Gliederung und damit auch zu den
Garanten von Zivilisation. Die Bürgergesellschaft nimmt auf die
Interrelation unterschiedlicher Staatsbegriffe Einfluß und somit darauf, was
Staat und Politik in letzter Konsequenz bedeuten. Nicht vergessen
werden darf: Demokratie schafft neue Politikfelder - und damit auch
Staat.

Bürgergesellschaft bedeutet in erster Linie Frieden statt Krieg:
politischer Frieden anstelle der Drohung mit Bürgerkrieg, wirtschaftlicher

Frieden einer zivilen Ökonomie und nicht zuletzt sozialer Frieden
trotz gesellschaftlicher Konflikte. Neben allen Regeln, die sie kennt -
ich habe Demokratie einleitend als multiples Regelsystem bezeichnet

- beruht sie letztlich auf einer Kultur der Verständigung. Sie benötigt
ihre eigenen Räume, ihre eigene Zeit und Geschichte; ihre Bürger
müssen den vampirhaften Mechanismen anderer Systeme des

Verdrängungswettbewerbs, der Informationsbeschleunigung usw. politisch
etwas entgegensetzen können, was zur Gestaltung eines tragfähigen
gesellschaftlichen Zusammenlebens beiträgt. Der geistige und soziale

Ursprung des Totalitarismus - des anderen politischen Gesichts der
Moderne - liegt dagegen im Krieg, genauer gesagt: in der Urkatastrophe
der Moderne, im Ersten Weltkrieg. Totalitäre Bewegungen reagieren
auf diese Katastrophe und behalten als Mobilisierungsgesellschaften
Momente des Krieges bei. Es geht ihnen um totale Kontrolle durch

37 Verf., 1993.



Was heißt: «Die Idee der Demokratie ist reflexiv geworden»? 191

Dauermobilisierung, Verunsicherung und nicht zuletzt durch Organisation;

die Gegnerforschung nimmt dabei nicht zufällig einen zentralen

Platz ein: der politische Gegner wird zum schlimmsten Volks- oder
Klassenfeind. Der Erste Weltkrieg hatte die Menschen zugänglicher
gemacht,

«gleich zu fühlen und gleich zu handeln. Der Krieg hat auf seine Art das alte
Europa demokratisiert. [...] die Beteiligung der Massen an der modernen
Politik [...] vollzieht sich im Nachkriegseuropa nicht durch ihre Einbindung in
demokratische Parteien, sondern zu den neu ertönenden revolutionären Klängen.

In dieser Hinsicht spielt die russische Oktoberrevolution [...] eine sehr
wichtige Rolle».38

Bolschewismus und Faschismus sind aus derselben Geschichte des

Krieges hervorgegangen. Nach dem Ersten Weltkrieg beginnt die Ära
der Massen: «Doch diese neue Epoche wird nicht durch eine progressive

und natürliche Entwicklung zur Demokratie eingeläutet».39 Die
vielen aktiven Bürger werden nicht durch die Erziehung in die Politik
integriert, sondern durch die Erinnerung an das geteilte Leid des
militärischen Elends eines Krieges, dessen Folgen niemand unter
Kontrolle hat. Diese Bürger

«verstehen besser die Sprache der brüderlichen Kampfgemeinschaft als die
des zivilisierten Ringens um die Macht. Diese Haltung wird von der Rechten
als eine Verbeugung vor der Tradition, doch auch von der Linken als ein
Zukunftsversprechen bejubelt. Und nach Kriegsende dauert es nicht lange, bis
das Wort <Sozialismus), das diesmal von der Rechten ins Spiel gebracht wird,
seinen Siegeszug unter dem Banner des Faschismus antritt ».40

Das faschistische Konzept schöpft seine Kraft aus derselben Quelle
wie der Bolschewismus:

«aus dem Krieg. Wie der Bolschewismus vermag es die modernen revolutionären

Leidenschaften zu mobilisieren: Brüderlichkeit der Kämpfenden, Haß
auf das Bürgertum und das Geld, Gleichheit der Menschen und Streben nach
einer neuen Welt. Doch hier wird ein anderer Weg gewiesen als die Diktatur
des Proletariats, nämlich der des nationalen Gemeinschaftsstaates. Dieses Konzept

ist der zweite große politische Mythos des Jahrhunderts».41

Nach dem Totalitarismus, den Erfahrungen staatlich organisierter
Schuld, sind < Wir-Menschen-einer-Demokratie> angesprochen. Das

38 Furet, 1996, S. 48.
39 Ebd., S. 219
40 Ebd., S. 218; Herv. d. Verf.
41 Ebd., S. 219



192 Heinz Kleger

bedingte und durchaus eingeschränkte bürgergesellschaftliche Wir
bleibt dabei eine Aufgabe. In gesellschaftlichen Krisenkontexten wird
der verbindliche Dialog zur einzigen Möglichkeit, noch einen
nichttotalitären oder nicht-autoritären Ausgang zu finden, der wieder zu neuem

Regelvertrauen führt, ohne welches Wirtschaft und Politik schlechterdings

nicht existieren können. Diesen Sachverhalt spricht neuerdings
selbst Luhmann als «Politik der Verständigungen» - oder vielmehr:
als nichtüberzeugte Verständigung - an,42 obwohl sie in der funktionalen

Systemtheorie eigentlich keinen Platz findet. Diese bescheidene,
aber keineswegs unbedeutende Stelle im Leben einer Gesellschaft
versucht die politische Theorie der Bürgergesellschaft auszufüllen. Sie
setzt auf eine Kultur der Verständigung, welche wiederum eine Kultur
der Durchlässigkeit und Verflechtung voraussetzt.

Schluß:
Zur praktischen Intelligenz der Demokratie

Politische Theorie bemüht sich um ein historisch-soziologisch
aufgeklärtes, komplexes Politik- und Demokratieverständnis, das die Kraft
noch nicht verloren hat, zu trennen und zu verbinden. Zu trennen und
selektiv zu kombinieren sind dabei verschiedene Elemente und Ebenen

von Demokratie: die Initiativen direkter Demokratie, bei denen nicht
die Entscheidung, sondern die möglichst breite Debatte im Zentrum
steht; die Kombination der Mitbestimmungs- und effektiven
Entscheidungsebene jeder Demokratie, welche ihre Regierbarkeit verbessern;
die möglichst inklusive transnationale Demokratie im allgemeinen: als

Vermittlung der regionalen, nationalen und internationalen Bezüge in
einem Mehrebenensystem sowie die transnationale Demokratie im
konkret-praktischen Sinne einer europäischen Verfassungsinitiative.
Dazu gehören des weiteren die Interessenvermittlung als Vorstellung,
daß gesellschaftliche Interessen nicht einfach in der Gesellschaft
vorgefunden werden, sondern in Interaktionen zwischen kooperativem
Staat und Bürgergesellschaft kollektiv erzeugt werden und schließlich
der Interessenausgleich einer sozial verbindlichen Bürgergesellschaft.
Die Reformdebatten Ende der neunziger Jahre stehen in dieser
Beziehung vor der Frage, wieviel sozialer Ausgleich unter veränderten
Rahmenbedingungen noch wünschenswert und unverzichtbar ist.

42 Luhmann, 1996.



Was heißt: «Die Idee der Demokratie ist reflexiv geworden»? 193

Zum Interessenausgleich sowie vor allem zur besseren Vorbereitung

problemlösender Entscheidungen gehört ferner dazu, was ich
allgemein < organisierte Dialoge > genannt habe. Sie erzeugen bessere

Ergebnisse als überkommene formale Verfahren und können sogar zur
Veränderung volkswirtschaftlicher Koordinaten führen; denken wir
z. B. an das Bündnis für Arbeit, wie es in Holland seit 1982 zu Fragen
der Steuerreform, der sozialen Sicherungssysteme sowie zur Forcierung

von Teilzeitarbeit funktioniert; oder denken wir an intensivierte
Vernehmlassungsverfahren durch < Runde Tische > wie beispielsweise
zur Sanierung der Bundesfinanzen in der Schweiz 1998. Solche
freiwilligen und unverbindlichen Arrangements, die zur demokratischen
Transformation beitragen, sind demokratiekompatibel, wenn ihre
Ergebnisse konsensfähig sind.

Solidarität als moderne Kohärenzkraft - ihre Entwicklungsmöglichkeiten

wie Grenzen - und Liberalität als größtmögliche Freiheit -
ihre Unsteuerbarkeit wie Folgelasten - bildeten den Rahmen für
unsere demokratietheoretischen Überlegungen. Ihr Ideal ist eine zivile,
multiple, sozial verbindliche und möglichst partizipative Bürgerschaft,
die im eigenen Vermögen von Bürgern liegt. Indessen wandeln sich
die Bilder vom Bürger und mit ihnen verändern sich die Konturen der
Bürgerschaft, der Nation, des Staates und der Demokratie. Es ist der
Geist, der sich hier den Körper baut. In einem transnationalen
Integrationsraum sind Bürger zu einer Mehrfachidentität - zumindest
hinsichtlich der Ebenen Stadt/Region, Nation und EU - herausgefordert.
Ebenso haben sie in einer modernen Gesellschaft mit ihren differenzierten

Interessenvermittlungssystemen korporative Identitäten ausgebildet.

Der multiple Bürger, der freilich vor Selbstbornierung nicht
gefeit ist, ist somit Realität und Vision zugleich. Für diesen Bürger
stellt die Demokratie selber ein komplexes Gebilde mit eigener
Geschichte dar. Direktdemokratische Rechte, sind sie erst einmal errungen,

werden nicht mehr so leicht abgegeben. Mit ihnen ist vielmehr -
und fortan noch stärker - zu rechnen. Das verkompliziert die Regier-
barkeit, zumal wenn sie auch auf europäischer Ebene zum Zuge kommen

sollen. Mit der Entwicklung der modernen europäischen Gesellschaft

spielen freilich auch verhandlungsdemokratische Strategien eine

immer größere Rolle. Läßt sich in der Realität beides miteinander
kombinieren, so stärkt dies die Demokratie.

Dabei geht es um eine sinnvolle Neuzusammensetzung. Die
Auflösung aller Bindungen würde die Demokratie nicht sichern. Wenn es

indessen zu alten Bindungen - etwa zur engen mentalen Kopplung von



194 Heinz Kleger

Nation und Demokratie oder zum Neokorporatismus ohne sozialökologische

Anliegen - nicht mehr zurückgehen kann, dann muß es mit
neuen Verbindungen vorangehen. Das bedeutet Experimentieren mit
mehrfachen Zuständigkeiten, Ebenen und Verfahren. Oder anders
gesagt: mit Vernetzungen nicht nur, um Demokratie zu sichern, sondern
auch um sie zu wagen. Politische Theorie kann nicht sagen, wie sich
dies im einzelnen vollziehen wird, aber sie hält den Raum dafür offen
und rechnet damit. Ihre Aufgabe sehe ich entsprechend darin, eine

möglichst umfassende, relative Kontinuität der Transformationen zu
schaffen in Verbindung mit der Freiheit der Reflexion. Denn reflexive
Demokratie bedeutet unabgeschlossene und fortgesetzte demokratische
Transformation.

Literatur

Aristoteles (1991) Politik, 2 Bde., Berlin

Bleichen, J. (1995) Die athenische Demokratie, Paderborn u.a. (4. Aufl.)
Butler, D. E./Ranney, A. (eds.) (1994) Referendums Around the World: the

Growing Use ofDirect Democracy, London

Benz, A. (1997) Postparlamentarische Demokratie? Ms. Universität Halle-Wit¬
tenberg

BRIEFS, G. (1952) Zwischen Kapitalismus und Syndikalismus, Bern

Dahl, R. A. (1970) A Preface to Democratic Theory, Chicago (11. Aufl.)
— (1989) Democracy and its Critics, Yale University Press

Elster, J. (ed.) (1998) Deliberative Democracy, Cambridge u.a.

Erne, R. (1997) Einer multiplen undpartizipativen Bürgerschaft entgegen?, Dipl.-
Arbeit, FU Berlin

— /Gross, A./Kaufmann, B./Kleger, H. (Hg.) (1995) Transnationale De¬

mokratie. Impulse für ein demokratisch verfaßtes Europa, Zürich
FlNLEY, M. I. (1980) Antike und moderne Demokratie, Stuttgart (engl. 1973)

The Federalist Papers (1788) ed. by I. Kramnick, Penguin Books 1987

FURET, F. (1996) Das Ende der Illusion, München

GELLNER, E. (1995) Bedingungen der Freiheit. Die Zivilgesellschaft und ihre
Feinde, Stuttgart

Gruner, E. (1959) «Der Einbau der organisierten Interessen in den Staat», in:
Schweizer. Zeitschriftfür Volkswirtschaft und Statistik, H. 1, S. 59 ff.

— (1956) Die Wirtschaftsverbände in der Demokratie, Erlenbach/Zürich

Habermas, J. (1992) Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des
Rechts und des demokratischen Rechtsstaates, Frankfurt a.M. 1992

HELD, D. (1995) Democracy and the Global Order, Cambridge
Heuser, U./Randow, G. (1998) «Demokratisiert die Demokratie!», in: Die Zeit,

Nr. 16, 8. April



Was heißt: «Die Idee der Demokratie ist reflexiv geworden»? 195

Kaufmann, B. (1995) «Unterwegs zur transnationalen Demokratie», in: Erne/
Gross/Kaufmann/Kleger (Hg.), Transnationale Demokratie, S. 17-33

Kant, I. (1795) Zum ewigen Frieden, hg. von R. Malter, Stuttgart 1984

Kleger, H. (1993) Der neue Ungehorsam. Widerstände und politische Verpflich¬
tung in einer lernfähigen Demokratie, Frankfurt a. M. - New York

— (1997) «Solidarität als moderne Kohärenzkraft», in: T. ROOS (Hg.), Wozu
noch Solidarität?, Bern - Stuttgart, S. 100-109

— (Hg.) (1997) Transnationale Staatsbürgerschaft, Frankfurt a.M. - New York

— (1998) «Wie ist Mehrfachidentität lebbar? Deutschland zwischen Sub- und
Transnationalität», in: R. VOIGT (Hg.), Der neue Nationalstaat, Baden-Baden,
S. 139-164

— (1999) «Stadtregion und Transnation», in: M. Greven/R. Schmalz-Bruns
(Hg.), Politische Theorie heute, Baden-Baden

— /D'Amato, G. (1995) «Staatsbürgerschaft und Einbürgerung - oder: Wer ist
ein Bürger?», in: Journal für Sozialforschung Nr. 3/4, S. 259-281

LUHMANN, N. (1996) Beobachtungen der Moderne, Opladen

Lijphart, A. (1984) Democracies, New Haven

Marsfiall, Th. (1992) Bürgerrechte und soziale Klassen, Frankfurt a.M. - New
York (engl. 1950)

Meehan, E. (1997) «Staatsbürgerschaft und die Europäische Gemeinschaft», in:
H. Kleger (Hg.), Transnationale Staatsbürgerschaft, S. 42-63

MEIER, Ch. (1970) Entstehung des Begriffs (Demokratie>, Frankfurt a. M.

— (1993) Athen. Ein Neubeginn der Weltgeschichte, Berlin

— /VEYNE, P. (1988) Kannten die Griechen die Demokratie?, Berlin

Montesquieu, Ch.-L. de Secondât (1748) De l'Esprit des Lois, 2 vol., Paris
1961

Neidhart, L. (1970) Plebiszit und pluralitäre Demokratie. Eine Analyse der
Funktion des schweizerischen Gesetzesreferendums, Bern

Saretzki, Th. (1997) «Demokratisierung von Expertise?», in: A. Klein/R.
Schmalz-Bruns (Hg.), Politische Beteiligung und BUrgerengagement in
Deutschland, Baden-Baden, S. 277-313

Schmalz-Bruns, R. (1995) Reflexive Demokratie, Baden-Baden

Sartori, G. (1992) Demokratietheorie, Darmstadt

SCHARPF, F. W. (1970) Demokratietheorie zwischen Utopie und Anpassung, Kon¬
stanz

— (1993) «Versuch über Demokratie im verhandelnden Staat», in: R. Czada/
M. Schmidt (Hg.), Verhandlungsdemokratie, Interessenvermittlung, Regier-
barkeit, Opladen, S. 25-50

SENNETT, R. (1995) Fleisch und Stein, Berlin
TOCQUEVILLE, A. DE (1835-1840) De la Démocratie en Amérique, 2 vol., Paris

1981

Voigt, R. (Hg.) (1995) Der kooperative Staat, Baden-Baden

Weber, M. (1952) «Arbeiterschaft und Staat», in: Gewerkschaftliche Rundschau

— (1953) Rezension, in: Gewerkschaftliche Rundschau

— (1967) Im Kampf um soziale Gerechtigkeit, Bern




	Was heisst: "Die Idee der Demokratie ist reflexiv geworden"?

