
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 58 (1999)

Artikel: Demokratie und Globalisierung

Autor: Kersting, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882936

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882936
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia philosophica 58/99

WOLFGANG KERSTING

Demokratie und Globalisierung

This paper deals with the tension between democracy and globalization.
Opposing prevailing exaggerations and simplifications in the fields of democracy
theory as well as globalization theory, it argues for a sober and therefore
differentiated view of the globalization process and a pluralist conception of modern
democracy, which can survive under conditions of denationalization. Because

judgements on the prospects of democracy in a globalized world depend on the

underlying conception of democracy itself, the essay first discusses different theories

of democracy, exposing their various strengths and weaknesses and defining
their respective areas of competence. In a second step, it sketches a pluralist,
multi-layer conception of democracy which relates different forms of democratic
organization, decision-making and political existence to corresponding layers of
the world society, which extendfrom the regional over the national to the global.

Im 21. Kapitel seines 1942 erschienenen Buches Capitalism, Socialism,

and Democracy beschäftigt sich Joseph A. Schumpeter mit der
«klassischen Lehre der Demokratie», die er folgendermaßen definiert:

«Die demokratische Methode ist jene institutionelle Ordnung zur Erzielung
politischer Entscheide, die das Gesamtwohl dadurch verwirklicht, daß sie das

Volk selbst die Streitfragen entscheiden läßt und zwar durch die Wahl von
Personen, die zusammenzutreten haben, um seinen Willen auszuführen».

Diese Demokratiekonzeption stützt sich auf drei Thesen: zum einen,
«daß es ein Gemeinwohl als sichtbaren Leitstern der Politik gibt, das

stets einfach zu definieren und jedem normalen Menschen mittels
rationaler Argumente sichtbar gemacht werden kann»; zum anderen,
daß alle politischen Streitfragen sich unter Rekurs auf das

Gemeinwohlkonzept verstehen und entscheiden lassen; und drittens, daß jeder
Bürger sich der Verbindlichkeit dieses höchsten politischen Gutes
bewußt ist, die Forderungen des Gemeinwohls in Entscheidungssituationen

klar erkennt und verantwortungsbewußt an ihrer Verwirklichung
teilnimmt.1

1 J. A. SCHUMPETER, Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie, München
41975, S. 397.



10 Wolfgang Kersting

Schumpeter weist alle drei Thesen zurück. Gemeinwohl und
allgemeiner Wille sind für ihn Chimären. Aber selbst wenn es das
Gemeinwohl gäbe, so der zweite Einwand, könnte man mit seiner Hilfe
keinesfalls alle auftauchenden Entscheidungsprobleme einvernehmlich
lösen. Entsprechendes gilt, dies der dritte, konsenskritische Einwand,
auch vom allgemeinen Willen: selbst wenn dieser aller Unwahrschein-
lichkeit zum Trotz einmal aus dem kompetitiven Interessenwirrwarr
heraus ins Leben treten würde, wäre damit keinesfalls die Gewähr für
die Vernünftigkeit seines Inhalts gegeben. Das Rationalitätsschema der
klassischen Demokratietheorie vermag also an allen drei Punkten des

idealtypischen Prozesses der Allgemeinheitsgewinnung ausgehebelt zu
werden: weder ist die Rationalität der Eingangsgrößen gesichert, der
individuelle Willen der Bürger; noch kann die Rationalität des

Integrationsprozesses, der politischen Willensbildung garantiert werden; und
die so entstandenen Ergebnisse vermögen schon gar nicht für ihre
Vernünftigkeit einzustehen.

Die Fundamentalschwierigkeit dieser Konzeption liegt in der Un-
erfüllbarkeit des Rationalitätsideals des Bürgers. Jeder Rationalitätsoptimismus

muß angesichts des von der Geschichte aufgetürmten
Gebirges menschlicher Irrationalität kleinlaut werden. Das desillusionie-
rende Beweismaterial ist überwältigend. Mag der Mensch in seinen
vertrauten privaten und beruflichen Lebenskreisen durchaus Verständigkeit

zeigen, so verliert er jedoch in Mengen und Massen stets und

zuverlässig seinen letzten Rest an Vernunft. Und auch dann, wenn er
als Bürger nur zu allgemeinen Dingen befragt wird, beweist er selten
Sachverstand und Rationalität; immer dann, wenn der Horizont
kurzfristiger Vorteilssicherung überschritten werden muß, fällt er als

Bundesgenosse der Vernunft aus. Schumpeter gleicht die Normalrationalität

des Bürgers dem Gefühl an. Beides sind Nahbereichsphänomene,
beide verlieren an verläßlicher Orientierungskraft, wenn der Kreis des

Vertrauten verlassen wird: je weiter das Anwendungsfeld von dem
Zentrum eigener Betroffenheit entfernt ist, je weiter die kalkulierende
Vernunft in die Zukunft schauen muß, um die günstigste Handlungsoption

zu ermitteln, desto geringer wird die bürgerliche Geistesstärke,
desto schwächer wird der Wirklichkeitssinn, der Sinn für die politische

Bedeutsamkeit der Entscheidung, das politische Verantwortungsgefühl.

«So fällt der typische Bürger auf eine tiefere Stufe der gedanklichen Leistung,
sobald er das politische Gebiet betritt. Er argumentiert und analysiert auf eine
Art und Weise, die er innerhalb der Sphäre seiner wirklichen Interessen bereit-



Demokratie und Globalisierung 11

willig als infantil anerkennen würde. Er wird wieder zum Primitiven. Sein
Denken wird assoziativ und affektmäßig».2

I.

Angesichts dieses unausgleichbaren Rationalitätsgefälles zwischen
dem nahen Privaten und dem fernen Öffentlichen, angesichts also der
konstitutiven Kleinräumigkeit der bürgerlichen Normalvernunft sind
die Aussichten für eine Globalisierung der Demokratie äußerst düster.
Wenn die bürgerliche Vernunft noch nicht einmal innerhalb des
Bereiches festumhegter nationalstaatlicher Souveränität und Solidarität
Politiktauglichkeit erlangen kann, wie soll dann in einer Zeit der
Globalisierung der Waren- und Finanzmärkte, der Kommunikationsnetze
und Umweltrisiken Demokratie möglich sein? Was unter nationalstaatlichen

Bedingungen nicht zu verwirklichen ist, kann angesichts des

globalisierungsbedingten Zerfalls der nationalstaatlichen Souveränität
und Solidarität a fortiori nicht gelingen.

Schumpeter hat diese «klassische Demokratielehre» durch «eine
andere Theorie der Demokratie » ersetzt. Diese verzichtet auf die
traditionellen legitimationstheoretischen Requisiten des Gemeinwohls und
der allgemeinen Vernunft und entkleidet die Demokratie aller volks-
souveränitären Aura. Demokratie ist «diejenige Ordnung der Institutionen

zur Erreichung politischer Entscheidungen, bei welcher einzelne

die Entscheidungsbefugnis vermittels eines Konkurrenzkampfs um
die Stimmen des Volkes erwerben».3 Die Demokratie ist ein
Entscheidungsverfahren, über das «man rational wie über eine Dampfmaschine
oder ein Desinfektionsmittel diskutieren kann».4 Die Sache des Volkes
erfährt allenfalls eine umwegige Berücksichtigung durch das rational
verwaltete Machtinteresse der politischen Elite. Ein politisches
Erstleben hat das Volk nicht mehr; es bekommt statt dessen ein politisches
Zweitleben in der Rückkopplungsschleife der Konkurrenzdemokratie,
es lebt in der Antizipation seiner wahlförderlichen und wahlhinderlichen

Reaktionen durch den Politiker. Giovanni Sartori bezeichnet die
Schumpeter-Konzeption daher auch als «Konkurrenz-Rückkopplungs-
Theorie der Demokratie».5 Das Konkurrenzkonzept ruft Marktassozia-

2 Schumpeter, Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie, S. 416.
3 Ebd., S. 427.
4 Ebd., S. 423.
5 G. Sartori, Demokratietheorie, Darmstadt 1997, S. 161.



12 Wolfgang Kersting

tionen hervor. Das bedenkliche Zusammenspiel aus politischer Ver-
führbarkeit und manipulativ-demagogischer Gefolgschaftsmehrung, an
dem Schumpeter die Rationalität kollektiv-partizipatorischer
Entscheidungsfindung scheitern sieht, taucht jetzt, allerdings unbeanstandet, als

kundengewinnende Verkaufsrationalität wieder auf: die Eliten tauschen

Programme und Versprechen gegen Stimmen; und der Bürger wird
zum Konsumenten, der auf dem Markt der angebotenen Programme
wählt, den Prozeß der politischen Willensbildung damit in die
Ausschüsse verlegt und sich so ungestört seinen Geschäften widmen kann.

«Wenn die Demokratie falsch definiert wird, so laufen wir alle auf
die Dauer Gefahr, etwas abzulehnen, was wir gar nicht richtig identifiziert

haben, und dafür etwas zu bekommen, was wir bestimmt nicht
haben wollten».6 Aus dieser These Giovanni Sartoris spricht die Furcht
vor den destruktiven Folgen einer normativen Überstrapazierung der

gegenwärtigen demokratischen Realität. Realistische Demokratietheorie
zielt auf Besitzstandswahrung und ist davon überzeugt, daß die

anfallenden Probleme einer angemessenen, den Sach- wie den
Wertdimensionen gleichermaßen gerecht werdenden Entscheidung innerhalb

des sich ausdifferenzierenden Ausschußwesens der elektoral-re-
präsentativen demokratischen Ordnung gelöst werden können, daß nur
durch Abwehr der kognitiven Zumutungen der Partizipationsdemokratie

verhindert werden kann, daß wir in unseren modernen Demokratien

immer rückhaltloser über unsere intellektuellen und moralischen
Verhältnisse leben, immer unbedenklicher durch laute Mitwirkungsgeräusche

unsere schwindende Sachkenntnis überspielen. Falsch und
mit verheerenden Folgen für ihre Zukunftsaussichten definiert wird
die Demokratie, wenn der demokratische Prozeß, der Prozeß der Mei-
nungs- und Willensbildung in der pluralen gesellschaftlichen
Öffentlichkeit, zu einem wesentlichen Bedeutungselement des Demokratiekonzepts

gemacht wird und die politische Wirklichkeit damit der
Gefahr idealistischer Überforderung ausgesetzt wird. Andererseits
verlangte eine Demokratiekonzeption nach einer angemessenen theoretischen

Berücksichtigung und institutionellen Ermöglichung des
demokratischen Prozesses, wenn sich herausstellen sollte, daß innerhalb des

realistischen Demokratiemodells, durch die Neo-Arkanpolitik des ex-
pertokratischen Ausschußwesens weder diefür eine moderne demokratische

Politik erforderliche Legitimation erzeugt noch die für ihre
Verwirklichung unerläßliche Solidarität geschaffen werden kann, ja selbst

6 Ebd., S. 22.



Demokratie und Globalisierung 13

die durch effiziente Verfahren erlangte Sachkunde nicht das Maß an
Wissen bereitstellt, das von vernünftigen Entscheidungen verlangt werden

muß. Wenn man darüber hinaus noch bedenkt, daß dieses
komplexe Gesamtgefüge, das eine elektorale Elitendemokratie in ein Netz
liberaler Verfassungsinstitutionen einbettet, wie jede Institution
extrainstitutioneller Anerkennungs- und damit Gelingensvoraussetzungen
bedarf, diese jedoch nur im Rahmen aktiver bürgerlicher Betätigung
verwirklicht werden können, dann bekommen diese antirealistischen
Bedenken noch eine grundsätzlichere Gestalt.

II.

Ob man sich diese antirealistischen Bedenken jedoch angesichts der

Globalisierung der Waren- und Finanzmärkte, der Kommunikationsnetze

und Umweltrisiken noch länger wird leisten können, scheint
bezweifelbar. Wer vermag nach dem Schwinden nationalstaatlicher
Souveränität und Solidarität in die Bresche zu springen und die
Integrationsleistungen des modernen Nationalstaats zu ersetzen? Wo ist in
dem sich verdichtenden Geflecht weltökonomischer, weltgesellschaftlicher

Abhängigkeiten das globale Forum legitimationsstiftender
Deliberation, die globale Öffentlichkeit, in der eine globalisierte Demokratie

sich in weltbürgerlicher Selbstbestimmung versuchen könnte?
Die realistische Demokratie eines Schumpeter und Sartori ist sicherlich

globalisierbar; es bedarf nur einiger verfahrenstechnischer
Erfindungskraft, um den zumindest in föderal aufgebauten Gemeinwesen

längst bestehenden elektoralen Mehrebenenmechanismus grenzübergreifend

auszubauen und das expertokratische Ausschußwesen durch
internationale und supranationale Stufen zu ergänzen. Wenn schon die

Schumpetersche Demokratie keine der Bürger ist, dann kann es einen
so konditionierten Demokraten auch nicht sonderlich stören, daß dann
auch die Ubergeordneten, transnationalen politischen Vereinigungen
keine politischen Lebensräume der Bürger sein werden; weder ist

Europa ein Europa der Bürger, noch wird die Welt eine der Bürger
werden. Und an solch einen entscheidungstechnischen Demokratismus
hat sicherlich auch Martin Kriele7 gedacht, als er noch vor Fukuyama8,

7 Vgl. M. Kriele, Die demokratische Weltrevolution und andere Beiträge,
Berlin 1997.

8 Vgl. F. Fukuyama, The End ofHistory and the Last Man, New York 1992.



14 Wolfgang Kersting

dem hegelkundigen Geschichtsphilosophen aus Washington, das liberale

Finale der Weltgeschichte ausgerufen hatte: statt der prophezeiten
proletarischen Weltrevolution, so meinte Kriele bereits vor dem
Zusammenbruch des kommunistischen Staatensystems in Europa, habe
eine nicht-prophezeite demokratische Weltrevolution stattgefunden.9

Wer jedoch ein Demokratieverständnis hat, das von den wähl- und

entscheidungstechnischen Szenarien der realistischen Demokratiekonzeption

abweicht, den müssen die globalisierungsbedingten
Veränderungen der politischen Wirklichkeit in und zwischen den Staaten

entmutigen. Denn wie auch immer er dem Citoyen in Theorie und
Praxis Gehör und Einfluß verschaffen möchte, welche Mitwirkungsgestalt

er der politischen Autonomie der Bürger im einzelnen in
Theorie und Praxis auch geben mag, er wird an den globalisierungsbeherrschten

Verhältnissen scheitern. Denn es ist nicht nur unerfindlich,

wie jenseits der nationalstaatlichen Integrationssphäre demokratische

Meinungs- und Willensbildung gelingen und legitimatorische
Kraft erlangen kann; es steht auch zu befürchten, daß die globalen
Waren-, Geld- und Kommunikationsströme die nationalstaatlichen
Grenzen unterspülen, dadurch den Nationalstaat solidaritäts- und

integrationspolitisch entkräften und damit die ethisch-lebensweltlichen
Gelingensbedingungen demokratischer Selbstbestimmung gerade auch

an ihrem ursprünglichen Ort gefährden. Mag den Bourgeois die
Globalisierung in fiebrige Aufregung versetzen, den Citoyen erfüllt sie mit
tiefer Sorge.10 Es scheint, daß der Sieg des Liberalismus mit großen
Opfern in den eigenen Reihen erkauft worden ist; Opfer, die sich erst

jetzt bemerkbar machen. Das Struktur- und Entwicklungsgesetz der
Moderne scheint seine Geltungsgrenze zu erfahren; die fortschreitende
Ausdifferenzierung und wechselseitig-dialektische Durchdringung
gesellschaftlicher Funktionsbereiche scheint an ihr Ende gelangt zu sein.

Fortan scheint das Gesetz der Entdifferenzierung zu gelten. Die
ökonomistische Kolonisierung der Lebenswelt, die die kommunikative
Vernunft in die Rolle einer Partisanin, einer trotzig-hoffnungslos agierenden

Widerständlerin zwingt, schreitet unaufhaltsam voran. Und nicht
nur die Lebenswelt wird den Interessen der Wirtschaft, den
Apperzeptionsgesetzen des Ökonomischen unterworfen, auch die Politik wird

9 Vgl. Verf., «Der Markt - das Ende der Geschichte?», in: N. Brieskorn/
J. Wallacher (Hg.), Homo oeconomicus: Der Mensch der Zukunft?, Stuttgart

1998, S. 93-146.
10 Vgl. J.-M. GUÉHENNO, Das Ende der Demokratie, München 1994.



Demokratie und Globalisierung 15

von der Wirtschaft in die Botmäßigkeit gepreßt. In vorauseilendem
Gehorsam übt sie sich in Modernisierung; und Modernisierung bedeutet
nach dem post-emanzipatorischen Fortschrittsverständnis der libertären
Geschichtsphilosophie unserer Tage Ökonomisierung, Privatisierung,
drastische Verknappung der öffentlichen Güter; die Modernisierungsverlierer

sind die soziale Gerechtigkeit und der Sozialstaat, die
ökologische Politik und die Umwelt, die Universitäten und die Schulen
und mit ihnen allen die gesamte gesellschaftliche Wahrnehmungs- und
Reflexionskultur. Und, so fürchten viele, eben auch die Demokratie.
Demokratie und Bürgergesellschaft sind die vornehmsten
Modernisierungsopfer des globalen Kapitalismus; wenn sie nicht bereits durch
McWorld zerstört werden, dann fallen sie der Nemesis des verdrängten

Partikularen zum Opfer, dann werden sie, so Benjamin Barber, «in
den Feuersbrünsten des Dschihad» verbrennen."

Die Sprache derartiger Niedergangsszenarien zeigt häufig einen
hohen Grad an demokratietheoretischer Erregung. Und da die
Befürchtungsintensität ein getreues Spiegelbild des normativen Anspruchs ist,
muß das Demokratieverständnis der gegenwärtigen Demokratietheorie
betrachtet werden. Mit welchem normativen Anspruch begegnet eine

nicht-realistische, nicht-Schumpetersche, sich nicht mit marktförmig
organisiertem Elektoralismus innerhalb der Wagenburg von
Grundrechten, Rechtsstaatlichkeit und Gewaltenteilung zufriedengebende
Politikwissenschaft und Philosophie der Wirklichkeit? Erst vor dem

Hintergrund der diversen ausgebreiteten normativen Ansprüche lassen

sich die Zukunftschancen der Demokratie mitsamt den uns
abverlangten Änderungen unserer Gefühls- und Denkungsart genauer ins

Auge fassen. Wo zwischen postmodernistischem Optimismus, liberaler
Gleichgültigkeit und republikanischem Pessimismus wird sich eine
sowohl globalisierungstaugliche als auch grundlagentreue und den
Gedanken der zivilgesellschaftlichen Selbstbestimmung und kollektiven
Autonomie festhaltende Demokratie behaupten können? Und welches
Gesicht wird sie dann tragen müssen?

11 B. R. Barber, Coca Cola und Heiliger Krieg. Wie Kapitalismus und Fun¬
damentalismus Demokratie und Freiheit abschaffen, Bern 1996, S. 300 (orig.
Jihad vs. McWorld, New York 1995).



16 Wolfgang Kersting

III.

Um auf die Diskussion dieser Frage vorzubereiten, werde ich im
folgenden die wichtigsten demokratietheoretischen Positionen in der
gegenwärtigen Theorielandschaft skizzieren. Schon der erste Blick zeigt,
daß in der politischen Theorie der Gegenwart erstaunlicherweise an

emphatischer Demokratietheorie kein Mangel herrscht - was freilich
nicht allzuviel besagen will, denn uns ist das Phänomen ja nicht
unbekannt, daß Todkranke kurz vor ihrem Ableben häufig wie das blühende

Leben aussehen. Die Kommunitaristen haben den Republikanismus
wieder entdeckt und wollen die «schwache Demokratie» des Liberalismus

durch eine «starke Demokratie» ersetzen;12 und die egalitären
Liberalen entwerfen - im Anschluß an den Namengeber Joseph
Bessette und sichtlich unter dem Einfluß der diskursethischen Konzeption
der kommunikativen Vernunft einerseits und der Kantisch-Rawlsiani-
schen Vorstellungen von einem öffentlichen Vernunftgebrauch
andererseits - ein Konzept deliberativer Demokratie nach dem anderen,13

die dann von der Politikwissenschaft mit den notwendigen
institutionellen Fundamenten, Rahmen- und Implementierungsbedingungen
versehen werden und dann « associative democracy » resp. « democratic

politics of secondary associations»14 oder «reflexive Demokratie»15
heißen. Wenn auch, wie noch zu zeigen sein wird, die
rationalitätstheoretischen und bürgerethischen Grundlagen der beiden
Theoriekonzepte nicht verschiedener sein könnten, so vereint republikanische
und deliberative Demokratietheorie doch die Arbeit an einer
Stabilisierung und Verbesserung der Demokratie und der demokratischen
Lebensform unter den Bedingungen der Moderne. Gemeinsam ist diesen
beiden Demokratieverständnissen, daß ihre rationalitätstheoretische
Grundlage von der individualistischen Rationalität, von der rational-
c/zo/ce-Rationalität des homo oeconomicus oder des homo oeconomi-

12 Vgl. B. R. Barber, Strong Democracy. Participatory Politics for a New Age,
Berkeley 1984 (dt.: Starke Demokratie. Über die Teilhabe am Politischen,
Hamburg 1994).

13 Vgl. J. Bohman/W. REHG (ed.), Deliberative Democracy. Essays on Reason
and Politics, Cambridge (Mass.) 1997; J. Elster (ed.), Deliberative Democracy,

Cambridge 1998.
14 J. Cohen/J. Rogers, «Secondary Associations and Democratic Governan¬

ce », in: Politics and Society 20/4 (1992), S. 393-472; S. 395.
15 Vgl. R. Schmalz-Bruns, Reflexive Demokratie. Die demokratische Trans¬

formation moderner Politik, Baden-Baden 1995.



Demokratie und Globalisierung 17

eus maturus abweicht;16 darum ja auch die Hoffnung, die Wirtschaft
politisch integrieren, den Kapitalismus zivilisieren zu können; denn nur
von einer Gegenvernunft her kann ein Integrationsprogramm entwik-
kelt werden, das die immanenten Optimierungsforderungen der
Wirtschaft mit den Erfordernissen des Wohlfahrtsstaats, der vernünftigen
Umweltpflege, der politischen Identitätssicherung und der
zivilgesellschaftlich-demokratischen Reproduktion der Bürgerschaft ausgleicht.

Nun kann man Demokratie und demokratische Politik aber auch

ganz anders begreifen: es gibt auch eine normative ökonomische Theorie

der Ökonomie, es gibt eine institutionelle Ökonomik, die Schum-

peter ins Normative wendet und Demokratie als ein vorzugswürdiges
System von öffentlichen Entscheidungsregeln für die Produktion und

Verteilung von öffentlichen Gütern versteht; vorzugswürdig darum,
weil es mit der normativen Grundüberzeugung der politisch-kulturellen

Moderne von der individuellen Autonomie am besten harmoniert.
Ein solches Demokratieverständnis, so scheint es, wird sicherlich
genausowenig wie das realistische Demokratieverständnis durch die

Welteroberung des Kapitalismus aufgeschreckt; sind Wirtschaft und
Demokratie doch verwandte Organisationsformen ein und derselben

Rationalitätsform, ein und derselben Weise, die Menschen und die

Dinge zu betrachten. Auch dürfte eine sich von solchem Demokratieverständnis

leitende Praxis durchaus dort noch Lebensfähigkeit und

sogar Optimierungsspielräume für Demokratie und demokratische
Politik sehen, wo die Demokratietheoretiker der kommunitaristisch-par-
tikularen Vernunft und der diskursethisch-universalistischen Vernunft
resignieren werden. Denn letztere beruhen auf Voraussetzungen, die
durch die globalisierende Vereinheitlichung der menschlichen
Lebensbedingungen wie Endmoränen eines vergessenen politischen
Emanzipationsprozesses verschliffen und in der Landschaft verstreut werden;
wohingegen der ökonomische Demokratietheoretiker mit der
Globalisierungsräson auf Augenhöhe zu stehen scheint.

Ich werde also im folgenden drei Demokratiemodelle untersuchen;
ich werde sie kurz darstellen und dabei besondere Aufmerksamkeit
der Frage widmen, welche theoretischen und praktisch-politischen
Gelingensvoraussetzungen mit diesen Modellen verbunden sind und in
welchem Maße die domestisch-nationalstaatliche wie die internatio-

16 Zu dieser Reifegestalt des homo oeconomicus vgl. B. S. Frey, Markt und
Motivation. Wie ökonomische Anreize die (Arbeits-)Moral verdrängen, München
1997.



18 Wolfgang Kersting

nal-globale Wirklichkeit diesen Gelingensvoraussetzungen entgegenkommt.

Ich werde diese Demokratiemodelle jedoch nicht rhapsodisch
aufgreifen, sondern mittels eines analytischen Leitfadens aufsuchen
und intern aufeinander beziehen. Als analytischer Leitfaden dient mir
das dreiphasige Handlungsschema: ich begreife Handlung als Trias
von Entscheidung, Überlegung und Umständen; damit ist die These
verbunden, daß ein angemessenes Verständnis einer Handlung zumindest

dreierlei verlangt: erstens eine Erörterung der Entscheidung und
der entscheidungsstrukturierenden Regeln; zweitens eine Erörterung
des Überlegungsprozesses und der hier zu berücksichtigenden
Rationalitätsstandards; und drittens eine Betrachtung der Umstände, der den
Handelnden umgebenden äußeren wie der ihn konstituierenden und
seine Überlegungskapazitäten wie sein Entscheidungsverhalten
bestimmenden inneren. Wenn wir den Bereich der individuellen Handlung

verlassen und zur politischen Welt des kollektiven Handelns
übergehen, können wir diese triadische Matrix durchaus mitnehmen:
auch im Bereich des kollektiven Handelns ist es sinnvoll, die Frage der
Entscheidungsregeln von der Frage der entscheidungsvorbereitenden
Überlegung und den hier gültigen Rationalitätsstandards zu trennen
und beides von den vorgegebenen, die Überlegungs- und
Entscheidungsabläufen konstituierenden internen und äußeren Voraussetzungen
zu unterscheiden.

Einen analytischen Leitfaden hält dieses Schema für unser Thema
bereit, weil sich anhand der Trias von Entscheidung, Überlegung und
konstititutiver Voraussetzung die wichtigsten Demokratiemodelle der

gegenwärtigen Debatte ordnen und aufeinander beziehen lassen: da ist
einmal das Demokratiemodell, das den Entscheidungsbereich in den

Mittelpunkt der Aufmerksamkeit stellt und sich vor allem mit den

Regeln kollektiver Entscheidung, mit Abstimmungsregeln beschäftigt;
ist die Theorie anspruchsvoll, dann entwickelt sie dieses Modell im
Rahmen einer zweistufigen Überlegung: zuerst geht es um die
gesellschaftliche Grundverfassung und sodann um eine konforme, die in sie

eingegangenen Rationalitäts- und Legitimitätsvorstellungen auf den

Bereich des aktuellen politischen Handelns übertragende Regelung
politischer Entscheidungsprozesse. Neben dem entscheidungszentrierten
Demokratiemodell findet sich das überlegungszentrierte Demokratiemodell;

auch dieses besitzt eine theoretisch anspruchsvolle Fassung, in
der zum einen seine allgemeinen normativen und rationalitätstheoretischen

Grundlagen entwickelt werden und zum anderen ein mit diesen

Grundlagen übereinstimmendes, sie gleichsam verlebendigendes, in



Demokratie und Globalisierung 19

dauerhafte deliberative Prozessualität übersetzendes Modell überlegter
kollektiver politischer Willensbildung umrissen wird. Das dritte
Demokratiemodell ist das kontextualistische Modell; es unterscheidet sich
von den anderen dadurch, daß es vor dem Hintergrund anerkannter
kultureller Überlieferung die Phasen kollektiver Überlegung und
kollektiven Entscheidens lebensweltlich integriert, in eine umfassende Praxis

ethisch-kollektiver Selbstverständigung einbindet und die vor-de-
liberativen, vor-prohairetischen Voraussetzungen als Konstitutions- und
unverzichtbare ' Gelingensbedingungen tätiger demokratischer
Selbstbestimmung in den Mittelpunkt der Aufmerksamkeit stellt.

Diese drei Demokratiemodelle stehen in einem deutlichen
Spannungsverhältnis zueinander. Dieses rührt daher, daß jedes einer anderen
Leitvernunft folgt, daß in jedem eine andere Rationalitätskonzeption
kategorial dominant ist. Mit der kategorialen Dominanz einer je
anderen Rationalitätskonzeption meine ich, daß die mit jedem Demokratiemodell

notwendigerweise verbundenen anthropologischen, moralischen

und sozialontologischen Annahmen durch die vorherrschende
Rationalitätskonzeption geprägt sind. Das Modell der entscheidungs-
zentrierten Demokratie ist der individualistischen Rationalität
verpflichtet, deren optimales Verhalten in der normativen Entscheidungsund

Spieltheorie untersucht wird. Natürlich findet dieses Modell
unterschiedliche Interpretationen, denn jedes Paradigma besitzt Auslegungsspielräume;

und die paradigmeninternen Konkurrenzen sind ein
vorzügliches Mittel, die Leistungsfähigkeit des Paradigmas zu testen. Und
natürlich lassen diese Interpretationsunterschiede das zugrundeliegende

Menschenbild, die Physiognomie des Protagonisten, nicht unberührt;

gleichwohl entstammen alle einer Familie, der Familie des homo
oeconomicus; auch wenn er als homo oeconomicus maturus
daherkommt und damit implizit den rationalitätstheoretischen Prototyp als

unreif hinstellt, auch wenn er stolz als homo sapiens17 auftritt und
damit durchblicken läßt, daß der homo sapiens in seiner ursprünglichen

Erscheinungsform töricht, so töricht wie der Hobbessche Narr18,

war, immer ist es ein Protagonist, dessen Entscheidungsverhalten sich
an dem Ziel der Maximierung unverrückbarer individueller Präferenzen

orientiert. Wollte man dieses entscheidungsorientierte, dem Konzept

der ökonomischen Rationalität verpflichtete Demokratiemodell
historisch illustruieren, so könnte man mit Schumpeters Studie von

17 Vgl. M. Baurmann, Der Markt der Tugend, Tübingen 1996.
18 Vgl. Th. Hobbes, Leviathan, 15. Kap.



20 Wolfgang Kersting

1942 beginnen, die mit der energischen Zurückweisung der sogenannten
klassischen Lehre der Demokratie den Weg für neue, und zwar

neue normative, der wirtschaftswissenschaftlichen Methodologie
verpflichtete Konzeptualisierungen bereitete, die von der ökonomischen
Demokratietheorie von Downs19 bis zur institutionellen Ökonomie von
Tullock, Buchanan und Congleton20 reichen und die - das möchte ich
als psychologisches Paradoxon der gegenwärtigen Demokratietheorie
bezeichnen - durch unvermutete institutionelle Einbildungskraft
bislang die Diskussion durch viele institutionalistische Vorschläge bereichert

hat. Jedenfalls ist die Referendumsdemokratie bei den Anhängern
der Politischen Ökonomie gut aufgehoben; ihr plebiszitärer Wagemut
ist jedenfalls weitaus ausgeprägter als der der Anhänger der demokratischen

Deliberation.21
Das Modell der überlegungszentrierten Demokratie ist an der

Ermöglichung und Verbesserung öffentlicher Erkenntnisprozesse
interessiert; in seinem Zentrum steht das Konzept der öffentlichen, der
kommunikativen und reflexiven Vernunft. Die überlegungszentrierte
Demokratie sieht nicht in der Entscheidung, sondern in der deliberati-
ven Ausbreitung von Gründen und Gegengründen das Herzstück
kollektiver Selbstbestimmung und Autonomie. Demokratie ist im Rahmen

dieses Modells wenig anderes als eine Arena des öffentlichen
Vernunftgebrauchs.22 Ihr Menschenbild ist folglich nicht an dem nut-
zenmaximierenden Rationalitätsvirtuosen interessiert, sondern an dem

lernfähigen, zur begründeten Präferenzenänderung bereiten vernünftigen

Menschen, der den demokratischen Überlegungsprozeß benutzt,
um seine Positionen zu testen und zu verbessern und der von der

Hoffnung durchdrungen ist, daß Aristoteles recht hat und der Zusam-

19 Vgl. A. Downs, Ökonomische Theorie der Demokratie, Tübingen 1968.
20 Vgl. J.M. Buchanan/G. Tullock, The Calculus of Consent, Ann Arbor

1962; J. M. Buchanan, The Limits ofLiberty, Chicago 1975, J. M. Bucha-
NAN/R. D. CONGLETON, Politics by Principle, not Interest. Towards
Nondiscriminatory Democracy, Cambridge 1998.

21 Vgl. B. S. Frey/G. Kirchgässner, «Diskursethik, Politische Ökonomie
und Volksabstimmungen», in: Analyse und Kritik 15 (1993), S. 129-149;
R. Eichenberger/B. S. Frey, «Bessere Politik durch Föderalismus und
direkte Demokratie», in: C. Herrmann-Pillath (Hg.), Marktwirtschaft als
Aufgabe. Wirtschaft und Gesellschaft im Übergang vom Plan zum Markt,
Stuttgart 1994 (Grundtexte zur sozialen Marktwirtschaft, Bd. 3), S. 773-787;
L. P. Feld/G. Kirchgässner, « Die politische Ökonomie der direkten
Demokratie: Eine Übersicht» (Ms. November 1997).

22 Vgl. F. D'AGOSTINO, Free Public Reason, New York 1996; J. Bohman,
Public Deliberation, Cambridge (Mass.) 1996.



Demokratie und Globalisierung 21

menprall vieler Argumente die Siegeschancen allgemeiner Vernünftigkeit

vergrößert, der folglich nicht kollektive Autonomie als durch
Abstimmungsregeln strukturierte Aggregation von privater Autonomie
versteht, sondern private Autonomie und kollektive Autonomie als

interdependente Möglichkeiten, die einander wechselseitig voraussetzen

müssen, begreift. Freilich muß auch die deliberative Demokratie
daran denken, wie die Ergebnisse der gesellschaftlichen Meinungsund

Willensbildung in politische Entscheidungen einmünden können;
sie muß die überlegende Qualität der deliberativ erarbeiteten
Argumente als kommunikative Macht ansehen, die durch die unterschiedlichsten

Kanäle in die Entscheidungsprozesse der etablierten Politik
eindringt.

Während die überlegungszentrierte Demokratiekonzeption ihren
politischen Protagonisten nach dem Vorbild des moralischen Menschen
der Aufklärungsphilosophie modelliert, macht die kontextzentrierte
Demokratiekonzeption geltend, daß die für aktive Bürgertätigkeit
notwendige Motivation durch das moralische Ideal allgemeinheitsbegründeten

Handelns nicht beigebracht werden kann, daß eine demokratische
Gesellschaft, die politische Selbstbestimmung in ein vielädriges Delta
vernunftmaximierender Deliberationsströme auflöst, die für ein derart
fragiles politisches Unternehmen erforderlichen moralischen Ressourcen

nicht in dem Maße restituieren kann, in dem sie sie aufbraucht.23
Demokratie setzt aktives, selbstsicheres und verantwortungsvolles
Bürgertum voraus, derartiges gedeiht aber nur in partikularen
lebensgeschichtlichen Kontexten und bedarf eines soliden Traditionssockels.
Nur im Kontext von affektiv wirksamen und daher erfolgreich
motivierenden Vorstellungen eines gemeinsamen Projektes, nur auf der
Grundlage einer exklusiven Wir-Identität vermag Bürgersinn sich
einzustellen und politische Selbstbestimmung erlebbar zu werden. Diese
Wir-Identität muß nicht in substantieller ethnisch-kultureller Exklusivität

begründet sein, sie kann bürgergesellschaftlich-politisch begriffen

werden, aber auch diese bürgergesellschaftliche Erarbeitung der
politischen Identität, deren Selbst sich durch Mitwirkungsbereitschaft
und demokratische Deliberationsprozesse bestimmt, kann immer nur
in partikularistischen Kontexten gelingen, verlangt nach identifizierbarer

Begrenzung, ist somit in materieller wie in immaterieller Hinsicht
überaus entgrenzungsempfindlich.

23 Vgl. Verf., Recht, Gerechtigkeit und demokratische Tugend, Frankfurt a. M.
1997, Kap. 11-13.



22 Wolfgang Kersting

Eine Eliminationslösung verbietet sich, um der Spannung zwischen
den drei Demokratiemodellen Herr zu werden: wir würden es ja auch
nicht akzeptieren, wenn bei einer Strukturbeschreibung der Handlung
eines oder gar zwei der genannten Elemente ausgeklammert würden.
Daraus ließe sich das Postulat einer vollständigen Demokratietheorie
ableiten: eine vollständige Theorie der Demokratie ist somit eine, die
ihre handlungstheoretische Grundlage nicht verstümmelt und den
Prozeß demokratischer Selbstbestimmung nicht aufs Entscheiden oder
aufs Deliberieren oder auf eine pflegliche Berücksichtigung der
ethischen Traditionsressourcen, der ermöglichenden Handlungsvoraussetzungen

eingrenzt. Dieses Postulat ist um so vernünftiger, als die Spannung

in hohem Maße sich der Strategie der rationalitätstheoretischen
Verselbständigung verdankt. Diese rationalitätstheoretischen
Verselbständigungen führen zur Radikalisierung der jeweiligen anthropologischen

und sozialontologischen Voraussetzungen und verlegen allen
auf Vermittlung, wechselseitige Korrektur und Bereicherung zielenden
Konzeptualisierungsanstrengungen den Weg; dabei gibt es eine Fülle
von Gemeinsamkeiten und Anknüpfungspunkten. Das zeigt sich aber

erst einer genaueren Betrachtung der einzelnen Konzepte, die die ver-
absolutierungsbedingten Schwächen herausstellt und die Möglichkeiten

wechselseitiger Ergänzung und Bereicherung auslotet.

-1cEV t-T / < ' I £0

J w-jO* wjl i S. 4% ^

Wenn wir in der größtmöglichen Unabhängigkeit von metaphysischen
Voraussetzungen ein Ziel moderner Theoriebildung erblicken, dann ist
die rational-choice-Konzsption normativer politischer Philosophie
diesem Ziel sicherlich bislang am nächsten gekommen. Rational-choice-
Konzeptionen stützten sich auf einen methodologischen Individualismus

und auf einen demokratischen Prozeduralismus und geben damit
folgender Überzeugung Ausdruck: es gibt keine objektive praktische
Wahrheit, es gibt keine überindividuellen Werte, es gibt keine
allgemeingültigen Normen, auf die eine normative Theorie als Berufungsinstanz

und Legitimationsquelle rekurrieren könnte. Damit scheiden
auch die Menschenrechte, die subjektiven Rechte samt den ihnen
korrespondierenden Pflichten der natur- und vernunftrechtlichen Tradition

aus, von denen Locke und, ihm nachfolgend, Nozick, aber auch
Rousseau und, in jeweils charakteristischer Modifikation, Kant und
Rawls Gebrauch gemacht haben. Denn wenn man nicht einfach will-



Demokratie und Globalisierung 23

kürlich die Existenz von natürlichen Individualrechten behaupten will,
muß man sie zumindest aus einem überindividuellen Grundsatz
ableiten. Wenn also alle traditionellen normativen Voraussetzungen
wegfallen, dann bleiben nur die Individuen mit ihren wirklichen Interessen,

Neigungen und Absichten übrig. Dann kann normative Politik-
philosophie nicht mehr als Aufstellung, Begründung und Anwendung
allgemeiner, verbindlicher Wahrheits- und Gerechtigkeitsmaßstäbe
durchgeführt werden, sondern nur noch als Rekonstruktion von
Konsensgenesen auf der Basis subjektiver Präferenzen. Denn das einzige
Kriterium, das dieser Theorie zur Verfügung steht, ist das faktische
Interesse der Individuen, ist die subjektive Präferenz. Und da jedes
Subjekt so viel zählt wie jedes andere, also die Interessen und Zielsetzungen

aller in gleicher Weise in Betracht zu ziehen sind, ergibt sich
ein Vorzugskriterium für gesellschaftliche Zustände und politische
Institutionen, demzufolge ein institutioneller Zustand dann besser als

ein anderer ist, wenn er von allen Beteiligten als gut und besser als

jeder andere angesehen wird; und er wird dann von allen Beteiligten
als gut und besser als jeder andere angesehen werden, wenn sie in ihm
ihre Interessen besser als in jedem anderen realisieren können.
Einmütige Zustimmung wird damit zum Gütesiegel der Gerechtigkeit.

Die anfallenden Ordnungsprobleme löst dieser Liberalismus ohne

Menschenrechtsmetaphysik mithilfe des Gedankenexperiments des

Gesellschaftsvertrags.24 Wie Buchanan gezeigt hat, sind dabei zwei
Verträge zu unterscheiden. Zuerst wird der konstitutionelle Vertrag
geschlossen, durch eine staatlich geschützte Rechtsordnung, der von
Buchanan so genannte «protective state», etabliert wird. Sodann
schließen die Bürger einen postkonventionellen Vertrag, durch den der

protective state durch einen productive state ergänzt wird, durch ein
System der Produktion und Verteilung öffentlicher Güter. In einem
rechtsstaatlichen System gibt es für die Individuen zwei Möglichkeiten,

ihre Nutzenposititionen zu verbessern: erstens durch den
Austausch privater Güter auf dem Markt, und zweitens durch die
Bereitstellung kollektiver Güter auf dem Wege kollektiver Übereinkünfte. In
beiden Fällen ist die Entscheidungsregel durch das Einmütigkeitskriterium

bestimmt. Im Fall des Austauschs privater Güter ist das trivial,
im Fall der Bereitstellung öffentlicher Güter ist das nicht trivial. Die
Bindung der Bereitstellung kollektiver Güter an das Legitimations-

24 Vgl. Verf., Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, Darmstadt
1994.



24 Wolfgang Kersting

kriterium der Einstimmigkeit soll verhindern, daß irgendeiner durch
die kollektive Entscheidung schlechter gestellt wird. Die Etablierung
kollektiver Güter ist also nur dann legitim, wenn jeder den durch sie

herbeigeführten Zustand als für sich besser beurteilt als den
unveränderten. Der Konsens wird zur Norm erhoben; freilich nicht der deli-
berativ ermittelte, in den allgemeinheitsfähigen Interessen begründete,
also in einer moralisch qualifizierten Interessenkonvergenz verankerte
Konsens, sondern der faktische Konsens konvergierender Partikularinteressen.

Das bedeutet freilich, daß jeder einzelne das Recht zur
Verhinderung einer Entscheidung besitzt; die Einstimmigkeitsregel kann
die Einigungskosten ins Unerträgliche steigen lassen. Damit ergibt sich
ein paradoxes Resultat: wird die legitimationstheoretisch erforderliche
Einmütigungsnorm zur faktischen Entscheidungsregel, dann droht das

kontraproduktive, irrationale Ergebnis, daß Chancen zu kollektivem
Handeln, Chancen der Besserstellung durch die Bereitstellung öffentlicher

Güter nicht genutzt werden können. Die Gefahr der Diskriminierung

des einzelnen durch die Wohlfahrtsinteressen der Majorität ist
dann zwar bereinigt, aber die Rationalitätsgewinne eines productive
state können nicht realisiert werden. Um das diskrimierungsresistente
demokratische Entscheidungssystem der rational-choice-Theorie
überhaupt zu verwirklichen, muß die Theorie von ihrem legitimationstheoretischen

Purismus abrücken und mit der endlichkeitsbedingten, und
das heißt unter ökonomischer Perspektive: knappheitsbedingten
Wirklichkeit verhandeln. Das Ergebnis ist Ersetzung der plebiszitären Demokratie

durch die repräsentative Demokratie einerseits und Ersetzung
der Einmütigkeitsbedingung durch die Majoritätsregel andererseits.
Der rational-choice-Demokrat weiß, daß die ökonomistische volonté
générale zwar unabdingbare Legitimationsnorm politischer Herrschaft
ist, jedoch nicht als Organisationsprozedur und Entscheidungsregel
verwirklicht werden kann; dieser Realismus macht ihn zu einem
Anhänger des Systems der parlamentarischen Demokratie, hält ihn aber
nicht davon ab, sich innerhalb dieses Systems um eine Maximierung
von Abstimmungschancen zu bemühen, plebiszitäre Elemente einzufügen

und dem Parlamentarismus einen referendumsdemokratischen
Sockel zu verschaffen, durch den die machtpolitische Abnabelung der
politischen Elite von der Gesellschaft verhindert und den Bürgern
größeren, möglichst großen Einfluß auf politische Entscheidungen zu
gestatten. Bei der institutionellen Ausgestaltung eines derartigen
Referendumswesens könnte man sich durchaus von Buchananschen
Befürchtungen leiten lassen: je riskanter die Klasse von Kollektivhand-



Demokratie und Globalisierung 25

lungen für die individuellen Interessen ist, je kostenträchtiger und
diskriminierungsträchtiger sie ist, desto unerläßlicher ist die individuelle
Mitwirkung bei der kollektiven Willensbildung, desto näher muß die
hier in Anwendung kommende Entscheidungsregel dem Einmütigkeitsprinzip

kommen. Wie das dann abstimmungstechnisch zu gestalten ist,
muß der institutionalistischen Phantasie der rational-choice-Demokraten

Uberlassen bleiben.25

Denkt man an die heftigen demokratietheoretischen Auseinandersetzungen

in den sechziger und siebziger Jahren zwischen den Sozialisten

und den Realisten zurück, dann kann man sich nicht genug
wundern, daß ausgerechnet der Freund des homo oeconomicus und der

rational-choice-Methodologie das Erbe der plebiszitären Demokratie
angetreten hat. Freilich ist da ein großer Unterschied: die konstitutionelle

politische Ökonomie hat kein emanzipatorisches Anliegen und
ist von keiner Befreiungsmission durchdrungen; sie feiert kein
demokratisches Pfingsten. Die volonté générale ist ihr nicht die Epiphanie
des Allgemeinen, denn Allgemeinheit kennt sie nur als Aggregat, als

Aggregat von Egoisten. Sie kennt nur Individuen und sucht lediglich
nach Entscheidungsregeln, um den subjektiven Präferenzen der Bürger
im politischen Prozeß Geltung und Einfluß zu verschaffen. Und da ist
eine parlamentarische Demokratie, die im Rahmen eines geeigneten
Regelwerks kollektive Entscheidungsprobleme direkt-demokratischer
Abstimmung öffnet, allemal einer parlamentarischen Demokratie ohne

Möglichkeiten direkt-demokratischer Sachentscheidungen vorzuziehen.

Anders als der Schumpeterianer betrachtet der politische Ökonom

den Bürger keinesfalls ausschließlich als Konsumenten der Politik,

der lediglich durch die Auswahl des Herrschaftspersonals aus ihm
von den politischen Eliten vorgelegten Listen demokratische Kontrolle
ausübt; im Gegenteil, indem er konsequenterweise für einen Maximalismus

direkt-demokratischer Sachentscheidungen plädiert, versucht
der politische Ökonom den Bürger aus seiner Konsumentenrolle zu
befreien, seine demokratische Macht zu vergrößern und ihn zu einem
aktiven Gestalter der Politik machen. Aber diese bürgerliche
Machtausübung ist selbst nichts anderes als ein stummer Interessenwettbewerb;

sie findet ihren Ausdruck in der Abstimmung, in der Aggregation
individueller Präferenzen. Die ökonomische Theorie der Politik

vermag den politischen Prozeß nicht anders als einen Prozeß der Ag-

25 Vgl. J. M. Buchanan, The Limits of Liberty, Chicago 1975; K. Homann,
Demokratie und Rationalität, Tübingen 1988.



26 Wolfgang Kersting

gregation individueller Präferenzen zu begreifen; darum auch schätzt
sie die Demokratie so sehr; denn die Demokratie, insbesondere die mit
einem reichen Regelwerk für direkt-demokratische Sachentscheidungen

ausgestattete Demokratie, bietet den besten Organisationsrahmen
für die Aggregation individueller Präferenzen, vermag den subjektiven
Präferenzen der Bürger auf bestmögliche Weise Geltung zu verschaffen.

Die p/rWi'c-c/rcüce-Demokratie der politischen Ökonomie ist sprachlos,

denn sie ist eine reine Abstimmungsdemokratie. Sie kann sich
diese Sprachlosigkeit leisten, weil es keiner deliberativen und
argumentativen Heuristik bedarf, um das Gemeinwohl, das verallgemeinerungsfähige

Interesse zu finden; denn das kollektive Handeln wird
nicht durch kommunikative Rationalität und Gemeinwohlorientierung
legitimiert, sondern durch die aggregative Zustimmung der individuellen

Interessen, der je gegebenen, von allen moralisch und sittlich
motivierten Änderungszumutungen ausdrücklich freigestellten
Interessen. Das Demokratiemodell der politischen Ökonomie blendet damit

genau die Phase des demokratischen Prozesses aus, den die deliberative

Demokratie in den Mittelpunkt ihrer Aufmerksamkeit gestellt hat:
den Prozeß der öffentlichen Deliberation.

In seiner 1962 erschienenen Habilitationsschrift Strukturwandel
der Öffentlichkeit untersucht Habermas die Veränderungen der
Strukturelemente und politischen Funktion der bürgerlichen Öffentlichkeit
und öffentlichen Meinungsbildung von den Anfängen im 18. Jahrhundert

bis zum modernen Staat der Gegenwart.26 Der in diesem Zeitraum
erfolgte Strukturwandel entdeckt sich dabei als Deformation und
Perversion von Öffentlichkeit. Die Geschichte der bürgerlich-kapitalistischen

Gesellschaft ist eine Geschichte des Zerfalls der bürgerlichen
Öffentlichkeit durch sukzessive und nachhaltige Entpolitisierung:
besaß das Prinzip der Publizität ursprünglich eine eindeutig kritische
Funktion, manifestierte sich in ihm der Widerstand des weltgeschichtlichen

neuen bürgerlichen Publikums, des Publikums der gebildeten
und räsonnierenden Privatleute gegen die Geheimpraxis und Arkan-
politik des absolutistischen Staates, artikulierte sich in ihm der
Autoritätsanspruch der Vernunft gegenüber der begründungsscheuen
Herrschaft der Sonderinteressen, so ist Öffentlichkeit heute, unter den

Bedingungen einer verstaatlichten Gesellschaft und eines vergesellschaf-

26 Vgl. J. HABERMAS, Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu
einer Kategorie der bürgerlichen Gesellschaft, Neuwied 1962; C. CALHOUN
(Hg.), Habermas and the Public Sphere, Cambridge (Mass.) 1992.



Demokratie und Globalisierung 27

teten Staates, einer die Stabilitäts- und Gerechtigkeitsmängel des

organisierten, späten Kapitalismus mildernden expansiven staatlichen
Interventionspolitik und eines das politische Leben kolonialisierenden
Parteienstaats, nur noch eine von den elektronischen Massenmedien
inszenierte Arena für die ritualisierten Verteilungskämpfe der
gesellschaftlichen Großorganisationen, Verbände und Parteien.

Die sich im Prinzip der Publizität artikulierende kritisch-normative
Kompetenz der bürgerlichen Öffentlichkeit ist ursprünglich gegen
staatliche Willkür und gegen die Herrschaft des Partikularen gerichtet,
aber auch gegen die traditionellen Legitimationsrahmen gesellschaftlicher

und politischer Autoritäten und gegen die herkömmlichen, sich
auf theologische oder teleologische Ordnungsvorstellungen berufenden
Begründungsargumentationen für Handlungsnormierungen und
Freiheitseinschränkungen. Das Prinzip der Publizität, der zwangsfrei de-
liberierenden Öffentlichkeit, das bereits für Kant die Einhelligkeit der
Politik mit der Moral der autonomen und allgemeinen Vernunft garantierte,

steht für die anspruchsvolle rechtfertigungstheoretische
Überzeugung der Neuzeit, daß die Prozeduren einer vernünftigen Einigung
und täuschungsfreien Ermittlung wahrhaft allgemeiner und wirklich
gemeinsamer Interessen selbst und allein ein legitimierendes Potential
besitzen. Geltungsansprüche von Normen sind dem Gerichtshof der
Vernunft vorzutragen, müssen einer argumentativen Überprüfung durch
die Betroffenen unterzogen werden. Nur dann können sie Verbindlichkeit

beanspruchen, wenn sie sich universalistisch rechtfertigen lassen,

wenn sie durch eine diskursive Meinungs- und Willensbildung der
Betroffenen bestätigt werden. Die bürgerliche Öffentlichkeit ist die
politische Gestalt der autonomen Vernunft des neuzeitlichen Subjekts;
sie akzeptiert nur die Autorität des Arguments und zielt damit auf die

Rationalisierung der politischen Herrschaft als einer Herrschaft von
Menschen über Menschen durch strikte Offenlegung und Diskussion
aller Ziele, Mittel, Interessen und Gründe. Die Anhänger der deliberati-
ven Demokratie sind Rationalitätsalchimisten: sie glauben die Zauberformel

für die Verwandlung von Wahrheit in Macht in den Händen zu
halten. Die sich als Methode der Ermittlung des Richtigen und praktisch

Wahren empfehlende Deliberation vernetzt die unterschiedlichen
Arenen der öffentlichen Diskurse, gewinnt an kommunikativer Macht,
die dann in den engeren politischen Entscheidungs- und Handlungskreis

eindringt und in den institutionellen Kanälen des Rechtsstaats
und der parlamentarischen Demokratie in gouvernementale und
administrative Macht verwandelt wird. Freilich sollte man sich vor hoch-



28 Wolfgang Kersting

fliegenden Erwartungen hüten. Mag diese Vorstellung von den delibe-
rierenden demokratischen Wahrheitssuchern einem ersten Blick noch
als eine verheißungsvolle Einlösung des Prinzips der Volkssouveränität
erscheinen, so kehrt mit dem zweiten Blick doch beträchtliche Ernüchterung

ein. Denn das bekannte Bild von der kommunikativen Macht,
die das staatliche System, das System des kollektiven Handelns
umzingelt und belagert, verspricht zu viel. Die deliberative Demokratie,
insbesondere die im diskursethischen Gewand auftretende, akkomo-
diert sich dem vorfindlichen rechtsstaatlich verfaßten politischen
System erstaunlich bereitwillig; kaum ein normativer Überschuß bleibt,
der durch angemessene institutionelle Revisionen abgearbeitet werden
müßte. Die auf der rechtfertigungstheoretischen Oberfläche dieses
Modells noch im volkssouveränitären Zentrum stehende Bürgerschaft
wird mit zunehmender Annäherung an die Realität immer weiter an
die Peripherie gedrängt: der durch die Bürgerschaft getragene und im
Gegenzug Bürgerlichkeit konstituierende demokratische Prozeß wird
durch das gestaffelte Filter- und Schleusensystem der Institutionen
des rechtsstaatlich verfaßten politischen System geschickt, in dessen

Gittern und Sieben nahezu alle auf Selbstbestimmung und
Selbstorganisation hin ausgelegten Bedeutungsaspekte der Demokratieidee
hängenblieben, so daß sich als politische Wahrheit der emphatischen
Beschreibung deliberativer Demokratie die Prosa der liberalen,
repräsentativen Demokratie entpuppt.27

Die konzeptionelle Bandbreite der Theorie der deliberativen Demokratie

ist groß. Aber auch wenn sich einige Konzeptionen deliberativ-
demokratischer Politik von der diskursethischen Orthodoxie entfernen
und die überaus unglückliche Diskurstypensegmentierung aufheben,
den demokratischen Prozeß nicht auf Geltungsüberprüfung moralischer
und rechtlicher Normen einschränken und für die Fragen der ethischen
Selbstverständigung öffnen wollen, bleibt bei allen eine kognitivistische
Grundorientierung erhalten.28 Alle begreifen den Deliberationsprozeß
als Prozeß der Erkenntnis- und Wahrheitsgewinnung innerhalb eines

27 Vgl. die demokratietheoretische Entzauberung Habermas' bei R. SCHMALZ-
Bruns, Reflexive Demokratie, Baden-Baden 1995, S. 102-120.

28 Zur kognitivistischen Halbierung politischer Bürgerpraxis durch die Diskurs¬
ethik und deliberative Demokratietheorie vgl. Verf., « Verfassungspatriotismus,
Kommunitäre Demokratie und die politische Vereinigung der Deutschen », in:
P. Braitling/W. Reese-Schäfer (Hg.), Universalismus, Nationalismus
und die neue Einheit der Deutschen. Philosophen und die Politik, Frankfurt
a.M. 1991, S. 143-167.



Demokratie und Globalisierung 29

dualistischen Rahmens konfluierender subjektiver und allgemeiner
Interessen. Alle stützen sich daher auf einen Bürgerbegriff, der den
deliberierenden Citoyen nach dem Vorbild des moralischen Subjekts
modelliert: durch moralische Einsicht motivierbar, der Allgemeinheit
gegenüber verantwortlich, selbstkritisch zur Transzendierung eigener
Interessenlagen fähig und zur Übernahme unparteilicher Beurteilungsperspektiven

bereit. Man vergleiche nur einmal die anthropologischen
Voraussetzungen der politischen Ökonomie und der deliberativen
Demokratietheorie. Beide gehen von einem mündigen Bürger aus, doch
könnten die Mündigkeitsunterstellungen nicht unterschiedlicher sein.
Die politische Ökonomie setzt voraus, daß der nutzenmaximierende
Wähler in dem Sinne ein mündiger Staatsbürger ist, daß er seine
Interessen selbst richtig einschätzen kann, seine Präferenzen geordnet hat
und folgen- und nebenfolgenkompetent die durch die Wahlsituation
bereitgelegten Optionen bewerten kann. Natürlich lassen sich Delibe-
rationen hier mühelos integrieren, freilich nur als Instrumente der Ra-

tionalitätsmaximierung, nicht als Verfahren der Wahrheitsgewinnung.
Die Mündigkeitsunterstellung der deliberativen Demokratietheorie zielt
jedoch in eine andere Richtung: mündig ist der Bürger in ihren Augen,
insofern ihm grundsätzlich die Fähigkeit und Bereitschaft zugeschrieben

werden muß, verantwortlich an der kollektiven Wahrheitsfindung
mitzuwirken und seine Ausgangsinteressen und -Überzeugungen im
partizipatorischen Prozeß zu revidieren und zu transformieren.

VI.

Gemeinsam ist aber beiden Konzeptionen, daß der demokratische Prozeß

ein Instrument ist, ein Verfahren, das einem ihm externen Zweck
dienen soll, einmal den privaten Interessen politischen Einfluß zu
verschaffen, zum anderen aus den vielen Interessen der Individuen die

allgemeingültigen herauszukeltern. Der Republikanismus oder
Kommunitarismus hat jedoch eine ganz andere Vorstellung vom demokratischen

Prozeß, wie sie sich gut dem Bild einer starken Demokratie
entnehmen läßt, das Benjamin Barber in seinem gleichnamigen Buch
skizziert:

«Starke Demokratie ist eine entschieden moderne Form partizipatorischer
Demokratie. Sie beruht auf dem Gedanken einer sich selbst regierenden Gemeinschaft

von Bürgern, die weniger durch einheitliche Interessen vereinigt sind
als durch staatsbürgerliche Erziehung, und die eher aufgrund ihrer staatsbür-



30 Wolfgang Kersting

gerlichen Einstellungenen und partizipatorischen Institutionen als durch ihren
Altruismus oder ihre Gutmütigkeit die Fähigkeit erworben haben, einen
gemeinsamen Zweck zu verfolgen und nach dem Gegenseitigkeitsprinzip zu handeln

».29

Eine moderne Form partizipatorischer Demokratie ist die starke
Demokratie darum, weil sie sich von den Voraussetzungen sozialer
Homogenität unabhängig macht und das erforderliche Maß an Kohärenz

nicht durch Wertintegration, sondern durch gemeinsame Tätigkeit
sichern möchte. Sie ist keine konfliktfreie Fortschreibung eines

Traditionsprojekts, sondern konstituiert sich im Rahmen einer konfliktfähigen

gemeinsamen Praxis. Sie erhebt also den atemverschlagenden
Anspruch, eine republikanische^ Politikverbesserung auf der Höhe der
sozialen, ökonomischen und kulturellen Modernisierung durchführen
zu können. Anders als Aristoteles erhofft sie sich von einer teleologischen

Metaphysik nichts, aber sie hat ein moderates Vertrauen in den

Menschen und glaubt an seine Erziehbarkeit, glaubt an sein kreativziviles

Potential, das in der starken Demokratie zur Entfaltung kommt.
Wie ein ethischer Midas, so scheint es, wirkt die starke Demokratie
nach Barber: alles, was sie berührt, wendet sich zum Guten. Was ist
der Mensch?

« Er ist abhängig, doch unter demokratischen Verhältnissen im Besitz der
Selbstbestimmung; unzulänglich und unwissend, doch unter demokratischen Verhältnissen

belehrbar; egoistisch, doch unter demokratischen Verhältnissen kooperativ;

eigensinnig und solipsistisch, unter demokratischen Verhältnissen jedoch
schöpferisch und zu echter Selbstveränderung fähig».30

Indem die Bürger an dem demokratischen Prozeß teilnehmen,
konstituieren sie sich als Bürger, konstituiert sich eine politische Gemeinschaft;

und genau das ist der Sinn des demokratischen Prozesses, sich
selbst zu bezwecken, eine Gemeinschaft zu schaffen; immer wieder
zitiert Barbers Deweys Perikleismus, der in der Demokratie nicht
irgendeine Form des Zusammenlebens, sondern «die Idee des
Gemeinschaftslebens selbst» erblickt.31

Partizipatorische Gemeinschaftsherstellung ist in der Tat mehr als

wechselseitige Anerkennung der Deliberationspartner, ist mehr als die

Intersubjektivität von Verständigungsverhältnissen. Und der demokratische

Prozeß ist auch kein Verfahren kollektiver Wahrheitsermittlung,

29 Barber, Starke Demokratie, S.99.
30 Ebd., S. 102.
31 Ebd., S. 101.



Demokratie und Globalisierung 31

das einer diskursmoralischen Metaverfassung unterworfen ist und die
normativen Grundriß idealer Deliberationsverhältnisse möglichst
prinzipientreu in die Wirklichkeit bringen möchte. Für den Republikaner
ist der politische Prozeß der deliberierenden Bürgerschaft kein Modell
der Wahrheitsfindung, sondern Selbstregierung, die ihren Wert und
Sinn in sich selbst trägt. Die Kontinuierung der Praxis der Selbstregierung

einer bestimmten aktiven Bürgerschaft ist das einzige Ziel dieser
Praxis. Die Demokratie ist nicht die politische Organisationsform der
Wahrheitsfindung in postkonventionellen Zeiten. Kein Wahrheits- und

Legitimationsinstrumentalismus ist mit dem radikalen Verständnis des

Republikaners von der Autonomie des Politischen vereinbar. Sie ist
die Form der gemeinschaftlichen Selbstbestimmung und als solche
Zweck an sich selbst. Der demokratische Prozeß gehört für den
Republikaner nicht in den Bereich der gesellschaftlichen Organisation der
postkonventionellen Rechtfertigungspraxis, sondern in den Bereich der
gesellschaftlichen Integration. In der Teilnahme am politischen
Diskurs, in der sich ein immer konkretes Sich-Kümmern um die für
allgemein als wichtig erachteten Angelegenheiten manifestiert, erfahren
sich die autonomen Subjekte als Mitglieder einer auf Selbstbestimmung,

Freiheit und wechselseitiger Achtung gründenden, konkreten,
sowohl herkunftsgeprägten als auch zukunftsgerichteten politischen
Gemeinschaft, erleben sie, was es heißt, ein Bürger zu sein.

Die starke Demokratie ermöglicht eine «Politik der Transformation»;32

sie entwickelt eine «Politik, die Uneinigkeit durch
Bürgerbeteiligung, öffentliche Beratung und Erziehung zum Staatsbürger in

Kooperation zu verwandeln vermag».33 Freilich darf sie den Gewinn
der kooperativen Einstellung nicht an die Erreichung von Konsensen
binden. Kooperativität als Inbegriff der Bereitschaft, sich mit anderen

Bürgern an der politischen Selbstbestimmung zu beteiligen, muß in
einem Gemeinschaftsbewußtsein wurzeln, das aus der geteilten Praxis
selbst entsteht, das in geteilten Überzeugungen von der Wichtigkeit
autonomer politischer Willensbildung verankert ist und grundsätzlich
von verbleibenden Dissensen nicht irritiert werden kann. Die politische

Lebensform muß die Integrationsleistungen erbringen, nicht die
Sache, die immer wieder einmal eine andere ist und nie von allen in
gleicher Weise beurteilt werden kann. Die Politik der Transformation
muß auf Charakter- und Einstellungsbildung zielen, nicht auf die

32 Ebd., S. 127.
33 Ebd., S. 126.



32 Wolfgang Kersting

Sicherstellung einmütiger Ergebnisse der deliberativen Willensbildung.
Die identitätsstiftende Gemeinsamkeit ist im öffentlichen politischen
Bereich nicht die des Konsenses, sondern die des Sichkümmerns, des

Sichkümmerns um die allgemeinen Belange in einer bestimmten, in
ihren Erfahrungs-, Verständigungs- und Bewertungsweisen durch
geschichtliche und kulturelle Überlieferung geprägten Gesellschaft. Denn
die Etablierung eines Bürgerbewußtseins und die Einrichtung einer
republikanischen Demokratie kann nicht in einem luftleeren Raum

gelingen; sie bedarf immer einer herkunftsgeprägten lebensweltlichen
Fundierung, mit der die Verständigungsgrundlagen und
Bewertungsdimensionen bereitgestellt werden, von denen die Bürger bei der
Herausbildung ihrer Beteiligungsperspektiven ausgehen, die jedoch der
öffentlichen Erörterung keinerlei sittliche Grenze ziehen können. Der
Bürgersinn ist nicht in einer sittlich kompakten vorpolitischen Gemeinsamkeit

verankert, er ist nicht prinzipienvermittelt, wurzelt nicht in
einem einheitlichen Überzeugungssystem, sondern er ist handlungs-
vermittelt, stellt sich durch die Teilhabe an der offenen, deliberativen
Praxis des politischen Diskurses ein. Der Anhänger der republikanischen

Demokratie glaubt, eine bessere Lösung des Motivations- und

Integrationsproblems zu besitzen als der Diskursethiker, der genötigt
ist, nach dem Vorbild der vernunftbewirkten Achtung Rechtfertigungsargumente

unmittelbar in handlungswirksame Motivation umzumünzen

und zu einer merkwürdigen Liebe zu Verfahren seine
motivationspsychologische und integrationspolitische Zuflucht zu nehmen. Der
Republikaner hingegen glaubt, daß durch Praxisteilnahme, durch
erlebte Mitwirkung krisenresistente motivationale Grundlagen für den
Zusammenhalt einer modernen Gesellschaft gebildet werden können.
Er ersetzt das universalistische Prinzip der vernunftbewirkten Achtung
gegenüber Recht und Gerechtigkeit durch das partikularistische Prinzip

des praxisbewirkten Bürgersinns.

VII.

Meines Erachtens ist das republikanische Bild des demokratischen
Prozesses sowohl dem abstimmungstechnisch zugespitzten Konzept
demokratischer Mitbestimmung als auch den Vorstellungen der deliberativen

Demokratie in deskriptiver wie auch in normativer Hinsicht
Uberlegen. In deskriptiver Hinsicht: weil das republikanische Bild des

demokratischen Prozesses jedenfalls in Umrissen die grundlegende Er-



Demokratie und Globalisierung 33

rungenschaft der nationalstaatlich integrierten Demokratieentwicklung
spiegelt und damit die Gelingensbedingung jeder modernen Demokratie

benennt: die Herausbildung und Festigung einer gruppenübergreifenden

Solidarität der Staatsbürger in einer staatsbürgerlichen
Gemeinschaft; die Überzeugung der Bürger, in einem gemeinsam
geteilten sozialen und politischen Raum und in erlebter lebensweltlicher
Nachbarschaft an einem gemeinsamen Projekt mitzuarbeiten, dessen
interne Beschaffenheit und zukünftiger Verlauf belangvoll ist und im
Rahmen einer Ausbildung gemeinsamer Vorstellungen eines guten
Lebens beurteilt und entwickelt wird. Obwohl ein wichtiger Bestandteil
der gemeinsamen Wertüberzeugungen universalistischer Natur ist und
dem Fundus des menschenrechtlichen Egalitarismus entstammt, ist die
Demokratie als gemeinsames Projekt eine partikularistische Veranstaltung,

die ohne die nationalstaatlichen und territorialstaatlichen
Integrationsleistungen nicht die innere Homogenisierung erreichen würde,
die für die Ausbildung einer - und sei es auch nur fragilen und unter
Dauerrevision gestellten - gemeinsamen Vorstellung des Guten
notwendig ist. Ohne eine solche Minimalhomogenität würde eine
gruppenübergreifende staatsbürgerliche Solidarität, eine politische Einheit
nicht entstehen können. Nur wenn wir den demokratischen Prozeß

integrationspolitisch erden und in einer vorgegebenen staatsbürgerlichen

Solidarität verankern können, vermag er die ihm aufgebürdeten
Hoffnungen auf Vernunftzuwachs, Zivilisierung, Konstitution des
Politischen und kollektive Autonomie zu erfüllen. Aus der deskriptiven
Überlegenheit läßt sich dann mühelos die normative Überlegenheit
gewinnen.

Die deliberative Demokratie zeichnet ein falsches Bild vom
demokratischen Prozeß; sie entpolitisiert ihn, verwandelt ihn in ein moralisches

Erkenntnisverfahren und belastet ihn dadurch mit unerfüllbaren
Realisationsbedingungen. Indem die deliberative Demokratietheorie
den demokratischen Prozeß von den solidaritätsverbürgenden
Voraussetzungen einer geschichtlich vermittelten, nationalstaatlich integrierten

und ethisch partikularen vordeliberativen Gemeinsamkeit
loskoppelt, verwandelt sie ihn in ein luftiges Dijudikationsverfahren, das

nicht verständlich machen kann, wie in ihm die motivationalen
Voraussetzungen für staatsbürgerliche Solidarität gewonnen werden können.

Die deliberative Demokratie hat wie alle anderen rechtsförmigen
und prozeduralen Kommunikationsmedien des Liberalismus ein
Integrations- und Motivationsproblem: das die normativ-universalistischen
Orientierungen und Freiheitskonzepte auslegende Sozialmodell der



34 Wolfgang Kersting

Vertrags-, Tausch- und Diskursbeziehungen vermag die Wirklichkeit
einer von diesen liberal-universalistischen Wertvorstellungen geprägten
Gesellschaft nicht zu garantieren. Der Liberalismus der unüberbietbar
inklusiven Kommunikationsmedien des Rechtes und des Diskurses hat
ein Transformationsproblem: er vermag seine normativen Prinzipien
nicht in wirkungsmächtige und solidaritätsgenerierende motivationale
Ressourcen zu verwandeln.

VIII.

Wenn diese Überlegung stimmen sollte, stellt die Globalisierung eine
Gefahr für die Demokratie dar, zumindest für die Demokratie, die sich
als politische Selbstorganisation solidarischer Staatsbürger versteht
und den demokratischen Prozeß als Medium der Verbürgerlichung und

politischen Selbstkonstitution einer Gemeinschaft auslegt. Denn es

sind, so scheint es zumindest, genau die durch klar umgrenzte
Nationalstaatlichkeit und Territorialstaatlichkeit erbrachten Leistungen, die
durch den Vormarsch der Globalisierung, durch die anschwellenden
und die Grenzen unterspülenden und überwindenden Ströme an Waren,
Geld, Informationen und Menschen gefährdet sind. Mit den
Souveränitätsverzichten, die von der Etablierung rechtsförmiger internationaler
Kooperationszusammenhänge verlangt werden, und den
Souveränitätseinschränkungen, die mit der grenzüberschreitenden Risikowirkung
irgendwo getroffener ökonomischer, ökologischer und finanzpolitischer

Entscheidungen faktisch verbunden sind, werden die
Integrationskräfte des Nationalstaates geschwächt. Mit der politischen Margi-
nalisierung des territorialstaatlichen Grenzregimes schwindet zugleich
der Solidaritätsraum; die nach innen gerichtete, Gemeinsamkeit erzeugende

Konzentration weicht einer sozialen, Vereinzelung erzeugenden
Diffusion. Die Globalisierung macht die nationalstaatlich ermöglichte
Verbürgerlichung der Menschen und die Politisierung der Gemeinschaft

rückgängig; im Sog der entgrenzungsbedingten Entsolidarisie-

rung verwandelt sich der Citoyen wieder in den Bourgeois; diesem
gehört der Weltmarkt, diesem allein gehört die Zukunft.

Aber dieses Bild stimmt genausowenig wie sein euphorisches
Gegenstück, das gerade in den Entgrenzungseffekten der Globalisierung
eine Chance für das Überleben der Demokratie sieht und die Entmachtung

der Nationalstaaten als Rückgewinnung staatsbürgerlicher
Autonomie interpretiert, die sich dann in den weltbürgerlichen Diskursen



Demokratie und Globalisierung 35

einer Weltöffentlichkeit organisiert und in einer moralischen Politik
der Menschenrechtsdurchsetzung engagiert. Beide Bilder sind falsch,
weil sie zu einfach sind. Und sie sind zu einfach, weil sie die
organisatorische Differenzierungswirkung der Globalisierung unterschätzen.
Die durch die Globalisierung geschaffene politische Welt hat wenig
mit den romantischen Vorstellungen zu hat, die durch die Rede von
Weltmarkt, Weltgesellschaft, Weltöffentlichkeit, Weltstaat insinuiert
wird. Diese Globalmetaphern unterstellen soziale, kulturelle und
politische Vereinheitlichungsprozesse, die nicht stattfinden werden. Die
globalisierte politische Wirklichkeit wird nicht die organisationspolitische

Monotonie zeigen, die diese Bilder nahelegen. Die Globalisierung

wird die westfälische Staatenordnung nicht uniformieren, sondern
in ein komplexes Gebilde mit einer Vielzahl gestufter, sich staffelnder,
unterschiedlicher, aber in sich geordneter Organisationsebenen verwandeln,

die von lokalen Gemeinden und Städten über Gebietsgemeinschaften,

Regionen und Ländern bis zu Nationalstaaten, supranationalen

Organisationen und globalen Organisationen reichen. Und auf
jeder dieser nach Prinzipien der Legitimation und Subsidiarität einerseits

und der Delegation und Repräsentation andererseits untereinander
verbundenen politischen Tätigkeitsebenen können verschiedene
demokratische Organisationsformen wirksam werden, die auf die
unterschiedlichen lebensweltlichen und sozialräumlichen Entfernungen der

Organisationsebenen einerseits und ihre verschiedenen politischen
Aufgabenstellungen andererseits zugeschnitten sind und den demokratischen

Partizipations- und Legitimationsgedanken auf eine dem
Funktionsort der Organisationsetage innerhalb dieser vom Lokalen zum
Globalen reichenden Hierarchie angemessenen Weise zum Ausdruck
bringen.34 Zweifellos bedeutet diese Hierarchisierung eine relative
Entmachtung des Nationalstaates. Politik im Zeitalter der Globalisierung

besitzt keine ausschließlich nationalstaatliche Gravitation mehr;
das Nationalstaatsmodell kann daher kein allgemeingültiger demo-

krtiepolitischer Kompaß sein. Aber diese Entmachtung des Nationalstaats

kann durchaus eine demokratiepolitische Chance sein; kann sich
doch jetzt der republikanische Demokratietyp daran machen, das
Lokale und Regionale unterhalb der Nationalstaatlichkeitsebene zu be-

34 Eine analoge, Pluralismus als Chance begreifende Argumentation habe ich in

friedensphilosophischer Hinsicht entwickelt in: «Philosophische Friedenstheorie

und globale Rechts- und Friedensordnung », in: Zeitschrift für Politik
44(1997), S. 1-25.



36 Wolfgang Kersting

siedeln, zur Arena politischer Selbstbestimmung aufzubauen und als
Solidaritätsraum integrationspolitisch zu nutzen. Während im Gegenzug

die nationalstaatlich bewährten Formen der parlamentarischen und

repräsentativen Demokratie für die Gestaltung der supranationalen und

globalen Organisationsebenen vorbildlich sein können, so daß durch
ineinander verzahnte und sich aufgipfelnde Verfahren demokratisch
legitimierter Repräsentation ein dichtes legitimatorisches Netz über das

ganze Ordnungsmodell geworfen werden könnte. Das wäre dann eine
demokratische Weltrevolution.


	Demokratie und Globalisierung

