Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 57 (1998)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Buchbesprechungen / Comptes rendus

Inhaltsverzeichnis

Martin Bondeli: Der Kantianismus des jungen Hegel. Die Kant-Aneignung und
Kant-Uberwindung Hegels auf seinem Weg zum philosophischen System, Hamburg
(Meiner) 1998 (S. Krauss). — Karen Gloy / Paul Burger (Hg.): Naturphilosophie
im Deutschen Idealismus, Stuttgart-Bad Cannstatt (Frommann-Holzboog) 1993
(Martin Bondeli). — Adrian W. Moore: Points of View, Oxford (Clarendon Press)
1997 (K. Honig). — Thomas K. Kuhn: Der junge Alois Emanuel Biedermann.
Lebensweg und theologische Entwicklung bis zur «Freien Theologie» 1819-1844,
Tiibingen (J. C. B. Mohr) 1997 (A. U. Sommer). — Kurt Wuchterl: Streitgespriche
und Kontroversen in der Philosophie des 20. Jahrhunderts, Bern / Stuttgart / Wien
(Paul Haupt) 1997 (A. U. Sommer).

Martin Bondeli : Der Kantianismus des jungen Hegel. Die Kant-Aneignung
und Kant-Uberwindung Hegels auf seinem Weg zum philosophischen System,
Hamburg (Meiner) 1998 (Hegel-Deutungen, Bd. 4), 353 Seiten.

« Die Geschichte des deutschen Idealismus kann weder derjenige, der vom
Standpunkte Hegels aus auf Kant vornehm herabblickt und dessen <Reflexions-
philosophie> als die Schopfung eines beschrinkten Kopfes betrachtet, noch der-
jenige, der allein die Kantische Vernunftkritik als wissenschaftlich ernst zu neh-
mende Leistung bewertet, alles Folgende aber als <Abfall> und Riickfall in ein
durch Kant ein fiir allemal liberwundenes, <metaphysisches»>, unwissenschaftli-
ches Philosophieren verwirft, wahrhaft verstehen und kritisch durchdringen. » Un-
geachtet dieser mehr als siebzig Jahre zuriickliegenden Mahnung Richard Kroners
scheint sich die methodologische Gretchenfrage <Kant oder Hegel?»> auch noch in
heutigen Diskussionen groBer Beliebtheit zu erfreuen. Da3 das Denken Hegels zu-
mindest in seiner Anfangsphase von weit groBerer Affinitit zu Kant geprigt war,
als jene schlichte Alternative vermuten 148t, geht aus der nun von Martin Bondeli
in der Reihe Hegel-Deutungen vorgelegten Studie hervor.

Das chronologisch aufgebaute erste Kapitel unternimmt eine tour d’horizon
durch die Etappen der friihen Kant-Rezeption Hegels bis zu dessen Ubergang nach
Jena, welche die Orientierung in den Detailstudien der folgenden Kapitel sehr
erleichtert. Die noch in Hegels Gymnasialzeit fallende fritheste Berithrung mit
Kants Philosophie wird nur kurz gestreift. Bereits in Hegels Studienzeit am Ti-
binger Stift (1788-1793) lassen sich erste Weichenstellungen seiner Kant-Rezep-
tion nachweisen, namentlich die Orientierung an der Postulatenlehre der Kritik der
praktischen Vernunft, deren methodische Anwendung dann in der Berner Periode
(1793-1796) programmatisch wird. Mit der zeitgendssischen <neueren Spekula-
tion> und ihren Protagonisten Reinhold, Fichte und Schelling teile Hegel den Ehr-
geiz, Kants Philosophie in systematischer Absicht zu reformulieren, indem den



278 Buchbesprechungen

unterschwellig <spekulativen> Momenten der Vernunftkritik gegen ihre unzurei-
chende Darstellung durch Kant zu ihrem Recht verholfen werde. Legitimiert sieht
sich ein solches Argumentieren mit Kant gegen Kant durch die Unterscheidung
von <Buchstaben> und <Geist> seiner Philosophie. Wihrend sich jedoch die post-
kantischen Systematiker in ihren Uberbietungsversuchen an der transzendentalen
Analytik der Kritik der reinen Vernunft abarbeiten, setzt Hegel, so Bondeli, in
auffilliger Weise an der zweiten und dritten Kritik an, wobei sich der Akzent bis
zum Ende der Frankfurter Zeit (1797-1801) immer stirker auf die Kritik der Ur-
teilskraft verlagert; mit ihrem Gedanken eines intuitiven Verstandes avanciere sie
fiir Hegel zur « heimlichen und obersten Kritik » (S. 49). Da auch Hegels sich in
Frankfurt verschirfende Kritik an der Postulatenlehre Kants, seine Wende zu einer
Vereinigungsphilosophie unter so schillernden Leitbegriffen wie <Sein», <Liebe>,
«Leben> und <Natur», noch auf Uberlegungen in Kants dritter Kritik zuriickgreift,
kann man Bondeli zufolge nicht schlicht von einem antikantianischen Schwenk in
Hegels biographie intellectuelle sprechen. Vielmehr handle es sich bei der mo-
nistisch gefarbten Frankfurter Seinsmetaphysik um einen « spekulativ gelduterten
Kantianismus » (S. 35), der neuplatonische und neuspinozistische Motive assimi-
liere.

Anders als das iiberblicksartige erste Kapitel sind die folgenden Hegels suk-
zessivem Aufgreifen spezifischer Problemlagen der Philosophie Kants gewidmet,
stehen mithin unter einem systematischen Vorzeichen. Bondeli erdrtert zunéchst
Hegels Berner Programm, das Kantische Sittengesetz fruchtbar zu machen in der
methodischen Anwendung auf religiose und ethische Fragen, wie sie das Ideal
einer — von Hegel unmittelbar republikanisch konnotierten — <schénen> Gemein-
schaftsmoral aufwirft. (Kap. II) Das folgende Kapitel steht hierzu in thematischer
Nachbarschaft, geht es doch den Motiven nach, die Hegel in Frankfurt schlielich
zur Aufgabe des Moralitétsstandpunkts zugunsten einer neuen Seinsmetaphysik
filhren. (Kap. III) In zwei weiteren Detailstudien (Kap. IV und V) geht Bondeli
auf Hegels Rezeption der Kantischen Freiheits- und Gotteslehre ein; in beiden
Bereichen manifestiert sich der starke Impuls, den Hegels Frankfurter Denken
vom Spinozismus empfiangt. Das umfangreiche Schlu8kapitel (Kap. VI) themati-
siert das Verhiltnis des jungen Hegel zu den Vertretern der <neueren Spekulation>.
Laut Bondeli bekundet Hegel bis weit in die Frankfurter Zeit hinein auffallend ge-
ringes Interesse an den Systementwiirfen seiner Zeitgenossen und sucht erst mit
der Differenzschrift von 1801 den Anschluf} an ihre Diskussionen. Am Ende des
Kapitels finden sich Analysen zur logischen Tiefenstruktur des Frankfurter Verei-
nigungsdenkens, die einen faszinierenden Einblick in die Urgeschichte der Hegel-
schen Dialektik verschaffen. Bondeli zufolge schilen sich fiir Hegel insbesondere
in der Kritik an Kants Antinomien- und Urteilslehre die begrifflichen Mittel seines
eigenen Ansatzes heraus, den er ab der Jenaer Periode zur systematischen Entfal-
tung bringen wird.

Wie bereits der Aufbau der Untersuchung verdeutlicht, ist es Bondeli um eine
Verklammerung von entwicklungsgeschichtlicher und systematischer Perspektive
zu tun. Der enge Anschlufl an die Kantischen Themenvorgaben und ihre Verarbei-
tung durch den jungen Hegel soll dem « Argumentationsdefizit in Hegels Kant-



Comptes rendus 279

Kritik » (S. 2) abhelfen, das Bondeli in Hegels einschldgigen Veroffentlichungen
seit der Jenaer Zeit beklagt. Er begniigt sich daher nicht damit, Hegels Kritik an
Kant rel quel zu referieren, sondern spielt auch alternative Argumentationen durch,
die jene plausibler hitten machen konnen. Die Pointe der Studie liegt freilich in
der Interpretation der frilhen Hegelschen Kant-Kritik als einer — Selbstkritik. In-
dem der junge Hegel sich durch die von ihm gleichsam verinnerlichten Problem-
lagen der Kantischen Philosophie sukzessive hindurchdenkt, kritisiert er diese von
innen, iibt « eine darstellende Kritik in Gestalt einer Selbstaufhebung Kantischer
Theoreme, wobei er sich [...] folgerichtig auch Kantische Grundgedanken zu ei-
gen macht, diese radikalisiert und gegen Kant zuriickwendet » (S.3). Wenn der
junge Hegel auch vielfdltige Impulse aus dem geistigen Umfeld seiner Zeit emp-
fange — die kompetenten Exkurse zum Stand der zeitgendssischen Diskussionen
sind duBerst lesenswert —, so sei letztlich die interne Dynamik von Hegels Kantia-
nismus ausschlaggebend fiir Ubergiinge in der Anfangssphase seiner philosophi-
schen Entwicklung. Fiir Hegel prézisiere sich sein eigener Ansatz in dem Male, in
dem er zu der Einsicht gelange, da3 die in Kants Vernunftkritik vorgezeichneten
Problemlagen auch mit den Mitteln eines spekulativ <gelduterten> Kantianismus
nicht zu 18sen seien.

Stefan Krauss (Basel)

Karen Gloy / Paul Burger (Hg.) : Naturphilosophie im Deutschen Idealismus,
Stuttgart-Bad Cannstatt (Frommann-Holzboog) 1993 (Spekulation und Erfahrung.
Texte und Untersuchungen zum Deutschen Idealismus, Abt. II: Untersuchungen,
Bd. 33), 399 Seiten.

Im Jahre 1992 fand in der Reimers-Stiftung in Bad Homburg auf Anregung
von Karen Gloy und Steffen Dietzsch eine Tagung zur Naturphilosophie des deut-
schen Idealismus statt, die im Zeichen des Gedankenaustauschs zwischen Wissen-
schaftlern aus der ehemaligen DDR und aus dem westlichen deutschen Sprach-
raum stand. Der vorliegende Band enthilt die dort vorgetragenen Beitrdge, die
insgesamt eine reiche Vielfalt von Interpretationsansitzen wiedergeben und ein
betriachtliches historisches Spektrum von Kants Naturphilosophie bis zur Beur-
teilung der Naturphilosophie des deutschen Idealismus durch Heinrich Heine ab-
decken.

Eroffnet wird der Band durch Uberlegungen Renate Wahsners zum Verhiltnis
von organischem und physikalischem Naturverstidndnis bei Kant. Wihrend die
deutschen Idealisten, gleichsam Kant gegen Kant ausspielend, den Organismus-
gedanken der teleologischen Urteilskraft zusammen mit dem Kriftemodell von
Attraktion und Repulsion aus den Metaphysischen Anfangsgriinden der Natur-
wissenschaft gegen jenes mechanisch-physikalische Naturbild, welches aus dem
erkenntnistheoretischen Standpunkt der ersten Vernunftkritik resultiert, wandten,
entfaltete Kant selbst die Spannung zwischen organischer und mechanisch-physi-
kalischer Natur als inneres, synthetisches Verhiltnis. Wie Wahsner darlegt, besteht
eine der Konsequenzen der Kantischen Sichtweise darin, daf3 die Vorstellung von



280 Buchbesprechungen

Organismus immer auch <entbiologisiert> wird. Organismus steht nicht nur fiir ein
biologisch-zweckmiBig strukturiertes Objekt, sondern auch fiir ein die atomisier-
ten Erkenntnisse vereinheitlichendes epistemisches Prinzip. Auf diese Weise 13t
sich Kants Organismusverstindnis denn auch in sinnvoller Weise auf die mecha-
nisch-physikalische Natur beziehen. Wahsner geht in ihrer Ausdeutung der Syn-
these noch einen Schritt weiter, indem sie «Organismus» auch in der Bedeutung
eines strukturierenden epistemischen Prinzips der atomisierten Erkenntnisse im
Bereich der mechanisch-physikalischen Natur verstanden wissen mochte. Als Bei-
spiel fiihrt sie die Gravitation der Korper an, die ohne den organischen Physika-
lismus des «Gegeneinander-Verhaltens» der isolierten Korper nicht zureichend
explizierbar ist. Eine solche erweiterte Interpretation des Organismusgedankens
erfordert freilich, wie Wahsner selbst auch thematisiert, da3 man iiber Kant hinaus
dessen Auffassung von «Idee» zusitzlich im Bereich des « Mechanismus» ver-
orten miiflte. Dies ist einsichtig. Die Frage, die Wahsner dabei allerdings mehr
klirt, ist, ob (bzw. wie) damit der harte Kern des Kantischen Erkenntniskonzepts,
welcher mit der Unterscheidung zwischen gegenstandsaddquater kategorialer Er-
kenntnis und gegenstandsinadidquater Erkenntnis durch Ideen steht und fillt, noch
bestehen bleiben kann.

Dem Eroffnungsbeitrag folgen Beurteilungen von Fichtes Naturverstindnis
von Seiten Peter Rubens und Wolfgang Jankes. Im Unterschied zu Kant, Schel-
ling, Hegel und anderen Denkern im Kreis und Umkreis des deutschen Idealismus
(man denke etwa an die realistische Kritik an der idealistischen Hauptstromung
durch Reinhold und Fries) hat Fichte keine eigensténdige Philosophie der Natur
ausgearbeitet. Ja, er hat es im Grunde als unnotig erachtet, sein System der
Wissenschaftslehre durch ein gesondertes Subsystem der Natur zu komplettieren.
Dennoch ist Fichte fiir die Herausbildung und das Versténdnis der Naturphiloso-
phie des deutschen Idealismus nicht wegzudenken. Fichte war es, der die fiir die
Naturphilosophie nétige neue dynamisch-produktive Systemstruktur generierte.
Weil er diese Struktur vollig ins Ich setzte und von der Natur fernhielt, sahen sich
Schelling, Hegel und andere gezwungen, die Prinzipieneinheit dieser Struktur zu
verdndern und eine naturphilosophische Neufundierung des transzendentalen Idea-
lismus zu versuchen. In Rubens Beitrag kommt ein Aspekt jener Fichteschen
Naturdeutung zur Sprache, die von den Fichte-kritischen deutschen Idealisten nach-
gerade perhorresziert wurde: die Gleichsetzung von Natur und geistlosem Stoff,
von Natur und Nicht-Ich. Fiir Ruben ist Fichte zwar nicht der notorische Natur-
zerstorer, zumal er die Natur als das Nicht-Ich nicht, wie hidufig angenommen,
durch das Ich aufgezehrt, sondern in eine Ich-konforme Natur verwandelt wissen
mochte. Dennoch (oder gerade deshalb) spiegelt sich in Fichtes Naturbild, wie
Ruben konstatiert, die «industrielle Umwilzung» seiner Zeit «entschieden und
riicksichtslos ». Der herrschaftliche Umgang des Fichteschen Ich mit der dufleren
Natur hat, wie Ruben niher ausfiihrt, eine auffillige Parallele im Selbstverhiltnis
des Ich. Fichte erkauft die freie Selbstgleichheit und Interpersonalitit, die an die
Stelle der Herrschaft von Mensch iiber Mensch tritt, mit einer Spaltung im eige-
nen Ich. Das Ich ist nicht mehr Eigentiimer eines anderen Ich, sondern seiner
selbst, seines Korpers. Ein ganz anderes Naturverstidndnis Fichtes wird dem Leser



Comptes rendus 281

dagegen durch Janke présentiert. Janke erinnert an den Fichte der frilhen Vor-
lesungen zur Bestimmung des Gelehrten, den Fichte, der sich Rousseau verwandt
fiihlt und dessen Paradox einer zukiinftigen Riickkehr zur vergangenen Natur auf-
zulosen unternimmt. Dies geschieht dahingehend, daB Fichte die Forderung erhebt,
die Harmonie von Natur und Kultur sei statt mittels der Rousseauschen Schwi-
chung von Sinnlichkeit und Reflexion mittels einer energisch-titigen Stirkung
und Selbstreflexion der Vernunft anzustreben. Jankes Meinung nach fiihrt Fichtes
Vernunftkonzept deshalb nicht zur Beherrschung, sondern zur « Kultivierung» der
Natur - zu einer Kultivierung iiberdies, die — was Janke durch Fichtes Verehrung
des Dynamisch-Erhabenen belegt sieht — der Natur letztlich sogar eine ésthetische
Wiirde verleiht. Der Ansicht, wonach es bei Fichte auch eine andere, naturfreund-
lichere Seite gibt, ist gewifl zuzustimmen. Allerdings muf3 man dabei beriicksich-
tigen, daf3 auch diese naturfreundlichere Seite wiederum eine andere Seite hat. Fiir
die Post-Fichteaner im Gefolge Schillers wurde Fichtes sympathetische Zuwen-
dung zur Natur auf ich-zentrierter Grundlage erst recht zum Stein des Anstofes.
Ein Folge war, da Schelling, Hegel, Holderlin und die Frilhromantiker sich von
Kant und Fichte distanzierten, indem sie nicht das moralititslastige Erhabene,
sondern das iibermoralische Schone an die Spitze des &sthetischen Stufenbaus
stellten.

Zur Naturphilosophie Schellings, die hiufig als das Paradigma der Natur-
philosophie des deutschen Idealismus angesehen wird, dufern sich sodann Wolf-
dietrich Schmied-Kowarzik, Enno Rudolph, Camilla Warnke und Reinhard Schulz.
Schmied-Kowarzik skizziert unter entwicklungshistorischer Perspektive die Haupt-
linien des Schellingschen Naturdenkens nach 1796. Ins Auge springt seine stets
pointiert vorgetragene These, Schelling habe im Unterschied zu seinen Mitstrei-
tern die Natur als solche, die Natur in ihrer Eigenstindigkeit und ganzheitlichen
Wirklichkeit zu erfassen versucht. Dafl mit Schellings Hineindenken in die Natur
als solche auch gewisse erkenntnis- und subjekttheoretische Tiicken verbunden
sind, wird dabei eher ausgeklammert. Bei Rudolph wird aufgewiesen, da3 Schel-
lings Erarbeitung der Naturphilosophie in der Zeit von 1796 bis 1801 von einer
«tiefgreifenden Zuwendung» zu Leibniz’ Konzept des « Dynamismus» begleitet
war. Nicht nur die Kantische Kriftelehre und Spinozas Auffassung von Substanz
und amor dei intellectualis waren demnach fiir Schellings frithes Verstindnis einer
monistischen Krifte- und Produktionsnatur maf3gebend. Auch Leibniz’ Verstind-
nis von Monade und Individualitit ist eine zentrale Anregungsquelle. Erst dadurch
1Bt sich nachvollziehen, weshalb Schelling sein Naturkonzept auch als «dy-
namischen Atomismus» gekennzeichnet hat. Die Beitrige von Warnke und Schulz
nihern sich Schellings Naturphilosophie akzentuiert unter konzeptionellen und
aktualisierenden Gesichtspunkten. Warnke geht der Frage nach, welches genauere
Entwicklungsverstindnis Schellings scala naturae zugrundeliegt. Threr Uberzeu-
gung nach kann die Stufenfolge, die Schelling konstruiert, weder durchgehend im
Sinne einer Selbstorganisation der Natur noch im Sinne einer Realgenese ver-
standen werden. Dies deshalb nicht, weil eine elementare Struktur der Selbstorga-
nisation in Schellings Stufenkonzept erst auf dem Niveau der organischen Natur
auftreten kann und weil sich aus einer bestimmten Naturstufe die jeweils nichst-



282 Buchbesprechungen

folgende keinesfalls immanent plausibel machen 148t. Will man Schellings Stufen-
bau der Natur gerecht werden, muB3 man an eine durch ein urspriingliches Produk-
tionsvermogen ausgezeichnete All-Natur denken, deren Produkte sich in einem
«System der Natur» auf verschiedenen Stufen und mit unterschiedlichen Orga-
nisationsgraden (Potenzen) ablagern. Die Herausbildung hoherer Organisations-
grade ihrerseits kann als eine dynamische Evolution nach dem Vorbild der Onto-
genese, die sich mithin vom phylogenetischen Evolutionsgedanken Darwins un-
terscheidet, umschrieben werden. Der Beitrag von Schulz beriihrt Fragen, Bediirf-
nisse und Erwartungen, die in den vergangenen Jahrzehnten wiederholt an Schel-
lings Naturphilosophie herangetragen worden sind. Das beriihmte Bediirfnis nach
Schellings Naturphilosophie deckt sich hdufig mit dem Wunsch nach einer ganz-
heitlichen, harmonischen Natur, die mit der Natur der empirisch-mathematischen
Naturwissenschaften und der Natur, die wir generell als beherrscht und bedroht
wahrnehmen, kontrastiert. Wihrend Schmied-Kowarzik in Schellings Naturphilo-
sophie die einzig richtige Antwort auf die 6kologische Krise und auf das einseitige
Naturbild der Einzelwissenschaften sieht, plddiert Schulz fiir eine Aktualisierung
Schellings aus der Perspektive eigens dieser Wissenschaften. Ein zeitgemaBer
Umgang mit Schellings Naturphilosophie kann nicht darin bestehen, diese noch-
mals als System zur Geltung zu bringen. Die Aktualitit Schellings offenbart sich
darin, daB8 ein Defizit an Naturphilosophie innerhalb der heutigen Naturwissen-
schaften besteht und daB} dieses Defizit eigens von diesen Wissenschaften erkannt
und wettgemacht werden muB3. Naturphilosophische Gromodelle Schellingschen
Typs bzw. Naturmodelle der Selbstorganisation werden zudem, wie Schulz ab-
schlieBend zurecht festhilt, in der Regel dem Bediirfnis nach praktischem Orien-
tierungswissen, das hinter jenem nach der unversehrten Natur steht, kaum ge-
recht.

Zur Naturphilosophie des deutschen Idealismus gehoren auch die spekulati-
ven Naturentwiirfe und die naturwissenschaftlichen Leistungen aus dem Kontext
der Romantik. Davon handeln die Beitrige von Steffen Dietzsch, Hans-Uwe
Lammel und Petra Lennig. Dietzsch geht auf F. X. von Baader, den Prototyp des
Naturmystikers in der Zeit des deutschen Idealismus, ein und weist auf dessen
Bestreben hin, Kants dynamisches Naturmodell an eine Zeittheorie zu koppeln.
Weiter ruft er J. W. Ritter in Erinnerung. Ritter gehorte zu jenen romantischen
Naturphilosophen, die nicht nur philosophisch-spekulativ iiber Chemismus und
Galvanismus risonierten, war er doch gleichzeitig Naturwissenschaftler und Ex-
perimentator; er wurde zum Begriinder der Elektrochemie. Lammel vertritt die
Ansicht, da3 die Genese der Naturphilosophie des deutschen Idealismus und der
Romantik mit einer Rezeption und Institutionalisierung der Physiologie einher-
ging, die Ansitze einer «Biopolitik» zeitigte. Lennig behandelt iiberblicksartig
die pantheistisch-panpsychistische Naturphilosophie G. T. Fechners, aus der sich
die Wissenschaft der « Psychophysik » herauskristallisierte.

Die Naturphilosophie Hegels, zu der sich Einlassungen von Manfred Baum,
Wolfgang Neuser, Dieter Wandschneider, Rainer Lambrecht und Karen Gloy fin-
den, steht einerseits etwas im Schatten jener Schellings, andererseits werden ihr
aufgrund des ausgeprigteren logisch-begrifflichen Durchdringungsgeistes doch



Comptes rendus 283

auch gewisse Vorziige zuerkannt. Manfred Baum widmet sich einem Aspekt der
Entstehungsgeschichte von Hegels Naturdenken: dem Lebensbegriff, der beim
Frankfurter Hegel erstmals zentral auftaucht und spiter, in der Wissenschaft der
Logik, in den finalen Abschnitten zur «Idee» wiederkehrt. Wie Baum anhand der
friihen theologischen Schriften Hegels aufzeigt, entspringt dessen Auffassung von
Leben dem Kontext der trinitarischen Gottesdeutung. Der Lebensbegriff schligt
dabei den Bogen zur Natur zunéchst iiber die auffillig hervortretende Baum- und
Pflanzensymbolik schlédgt, die auf Herder zuriickgehen diirfte. Am Ende der
Frankfurter Zeit gelangt Hegel zu einer sowohl vom Neuplatonismus als auch vom
Kant der dritten Kritik inspirierten Lebensmetaphysik, die den AnschluB an Schel-
lings Naturphilosophie ohne gréfere Denkspriinge erméglicht. Wolfgang Neuser
richtet den Blick auf die friihe Jenaer Naturphilosophie Hegels. Seiner Darstellung
nach stellt Hegel die Naturphilosophie im Riickgriff auf Schellings erste natur-
philosophische Entwiirfe von 1797/98 auf, in welchen noch der Gedanke der
Selbstanschauung des Geistes und noch nicht jener der Selbstproduktion der Natur
vorherrscht. Hegel bindet sein geistzentriertes naturphilosophisches Unternehmen
zudem im Unterschied zu Schelling an die Idee einer Logik als Selbstkonstitution
des Begriffes, und zwar von vorneherein. Entgegen der gédngigen These, wonach
Hegel seine frilhe Logik (deren Herkunft immer noch ein Rétsel ist!) als ein in die
spekulative Gedankenfiihrung der Metaphysik einleitendes, negatives (d. h. die Ver-
standesbestimmungen destruierendes) Geschift verstanden hat, ist Neuser (aus-
gehend von Hegels frithester Logik-Vorlesung) der Ansicht, Hegel sei schon 1801
auf eine den gesamten Denkcorpus umgreifende Logik aus, also auf eine Logik in
positiver Hinsicht. Wandschneider unternimmt den systematisch anspruchsvollen
Versuch, Hegels nicht leicht durchsichtiges Verhiltnis von Logik und Natur als
Verhiltnis von logisch-ideellem Sein und Kategorisierung des nicht-ideellen Seins
zu plausibilisieren. Gleichzeitig unterbreitet er den Vorschlag einer Rekonstruk-
tion der naturphilosophischen Kategorienbewegung mithilfe einer antinomischen
Struktur der negativen Selbstbeziehung. Was das Verhiltnis von Naturentwicklung
und Realitit betrifft, spricht Wandschneider sich am Ende nicht nur gegen die An-
nahme aus, bei Hegels antinomisch-kategorialer Bewegung der Natur handle es
sich eine «Realdialektik». Wandschneider setzt sich gegen jedwede Vorstellung
von Realdialektik zur Wehr. Im letzteren Fall richten sich seine Bedenken weniger
gegen das «Realitdt» denn gegen die «Dialektik ». Die Naturevolution zeigt real-
kausale, aber keine realdialektischen Gesetze. Lambrecht arbeitet das Zeitverstind-
nis in Hegels Naturphilosophie heraus und gelangt zum Schluf}, da auch bei der
Bewegung des Begriffs in Hegels System der Logik von einem bestimmten Ver-
standnis von Zeit sinnvollerweise nicht abstrahiert werden kann. Andernfalls wiire
kaum verstindlich, wie man ein melioratives Revidieren mittels und innerhalb des
Systems der logischen Entwicklung in Anspruch nehmen kann. Gloy schlieBlich
geht auf eine klassische Streitsache der Hegelschen Naturphilosophie ein: auf die
Kontroverse um die Farbenlehre zwischen Newton einerseits, Hegel und Goethe
andererseits. Als wesentliches Resultat stellt sich heraus, da Hegels Bestreben,
Newton als mangelhaften Experimentator hinzustellen, verfehlt ist, da hingegen
seine zum Teil etwas kaschiert vorgetragenen Einwiirfe gegen einen blof3 experi-



284 Buchbesprechungen

mentell-instrumentelle und begrifflich-einseitige Herangehensweise an die Natur
bedenkenswert sind, zumal sie Schwachstellen der Newtonschen Theorie auf-
decken.

Der Band endet mit einem Beitrag zu Heinrich Heines Stellung zur Natur-
philosophie des deutschen Idealismus aus der Feder von Manfred Zahn. Nicht nur
der Naturphilosoph und der Naturwissenschaftler, auch der politische Denker und
Kritiker des Zeitgeistes konnte und kann dem Naturdenken von Kant bis Hegel
viel abgewinnen. Ahnlich wie der deutsche Ideologiekritiker Marx sah Heine in
der Naturphilosophie der deutschen Idealisten eine ambivalente Zeiterscheinung.
Man durfte sie begriiflen, denn der pantheistische Geist Brunos und Spinozas hatte
nun endlich auch in Deutschland Fufl gefaBt. Aber es war damit doch blof die
religidse Revolution mitsamt ihren illusiondren Auswiichsen vollbracht. Die phi-
losophische, politisch-juristische und 6konomische sollte erst noch folgen.

Martin Bondeli (Bern)

Adrian W. Moore : Points of View, Oxford (Clarendon Press) 1997, 313 Seiten.

Unsinn («nonsense ») als philosophischer Leitbegriff im Range einer Katego-
rie? Warum auch nicht? Besonders, wenn es so brillant vorgetragen wird wie vom
Oxforder Philosophen A. W. Moore. In seinem neuesten Buch Points of view spielt
Unsinn eine tragende Rolle. Unsinn ist dasjenige, was herauskommt, wenn man
versucht, das Unaussprechbare («ineffable», «inexpressible», « non-representatio-
nal ») auszusprechen. Das ist keine Feststellung, sondern eine Anforderung an den
Versuch, das, was jenseits jeder Form von Reprisentation! liegt, diskursiv zu er-
fassen. Dieses «zeigt sich», wie Moore in Anlehnung an Wittgenstein sagt, doch
es 1dBt sich nicht aussprechen. Trotzdem haben wir genau davon ein, wenn auch
unaussprechbares, Wissen. Das unaussprechbare Wissen ist dem aussprechbaren
als praktisches Wissen beigesellt und verleiht ihm gewissermaf3en erst Sinn. Als
paradigmatisch fiir unaussprechbares praktisches Wissen sieht Moore unser Ver-
stehen von Sprache an. Verstehen, wie die Sprache funktioniert, sie gebrauchen kon-
nen, ohne dal dieses Verstehen oder der Gebrauch selbst wieder etwas Sprach-
liches wiren.

Der Unsinn, also das Resultat des Versuchs, das Unaussprechbare auszuspre-
chen, ist seinerseits wieder sinnvoll. Er ist sinnvoll insofern, als er eine tiefe Ein-
sicht in die Endlichkeit des menschlichen Subjektes nicht nur zum Ausdruck bringt,
sondern das sichtbare Zeichen des vom Subjekt vollzogenen Reflexionsprozesses
iiber eben jene eigene Endlichkeit ist. Zu diesem Befund kommt Moore im zwei-
ten Teil seines Buches. Dieser schlieBt sich den formalen Uberlegungen des ersten
Teils an, liefert aber sozusagen die anthropologisch begriindete Motivation zur
Grundfrage des Buches. Sie lautet: Sind absolute Reprisentationen moglich? Die-
se Frage ist letztlich eine Konsequenz aus der Einsicht in die menschliche End-

1 Moore bleibt in seiner Definition ziemlich vage: Eine Reprisentation («repre-
sentation ») ist eine inhaltliche Einheit im weitesten Sinne und hat — aufgrund
dessen — einen Wahrheitswert; sie ist entweder wahr oder falsch.



Comptes rendus 285

lichkeit. Denn die Einsicht bzw. das Wissen um die eigene Endlichkeit hindert
nicht das Streben nach Unendlichkeit. Dieses Streben wiederum fiihrt die Frage
nach der Moglichkeit absoluter, d. h. gesichtspunktloser Reprisentationen mit sich.
Unendlichkeit impliziert perspektivelose, absolute Représentationen, impliziert den
Gesichtspunkt Gottes (der per definitionem keinen Gesichtspunkt hat). Hinter der
Frage nach absoluten Représentationen lauert die Hybris.

Der erste theoretische Teil des Buches beantwortet die Frage nach der Mog-
lichkeit absoluter Reprisentationen mit «ja». Aufgrund von definitorisch einge-
fiihrten Verhiltnissen der Repridsentationen untereinander, ihrem Verhiltnis zur
Realitit und ihrer jeweiligen Begriindbarkeit durch rechtfertigende Metareprisen-
tationen, kommt Moore in einer formalen Argumentation zu dem SchluB, daB es
Reprisentationen geben konnen muB, die von keinem Gesichtspunkt aus sind.
Diese Argumentation — er nennt sie «basic argument» — beruht auf einer (realisti-
schen) Grundannahme, der «basic assumption»: Représentationen antworten auf
«what is there anyway », auf das, was so oder so da ist, unabhéngig von uns. Die-
se Grundannahme, so Moore, sei nicht beweisbar. Das heifle jedoch nicht, daB sie
nicht erkennbar sei oder daB es nicht starke Griinde gebe, sie anzunehmen. Ge-
setzt die Grundannahme, so sei die Moglichkeit absoluter Repridsentationen zwar
bewiesen, nicht jedoch, daB wir tatséchlich in der Lage seien, solche Reprisenta-
tionen zu produzieren, geschweige denn, daf solche Reprédsentationen existierten.

Solche einschriankenden Bemerkungen machen unter anderem den Reiz von
Points of View aus. Nie iiberschitzt Moore die Kraft theoretischer Argumente,
immer sucht er die Verbindung zur Anwendung, zum Praktischen. Er mif3traut allzu
einfachen Einteilungen (z.B. in subjektiv, objektiv, absolut oder perspektivisch),
gibt sich nicht mit einer undifferenzierten Kritik zufrieden (z.B. von Perspekti-
vismus oder Relativismus). Zu diesem Zweck hat er sich einen (anonymen) Ge-
sprachspartner geschaffen, der ihn an diversen Stellen mit kritischen Fragen kon-
frontiert.

Anhand ausgewihlter philosophischer Positionen untersucht Moore im zwei-
ten Teil von Points of View die Brauchbarkeit seines «basic argument». Wird die
Einheit und Unabhéngigkeit der Realitdt und damit die «basic assumption» ge-
leugnet (nihilistische und relativistische Positionen), so ist das «basic argument»
machtlos, dann kann die Moglichkeit absoluter Reprisentationen nicht bewiesen
werden. Interessant wird es hingegen bei idealistischen Positionen, insbesondere
beim transzendentalen Idealismus. Dafiir stehen Kant und der spite Wittgenstein.
Der transzendentale Idealismus akzeptiert auf immanenter Ebene die Mdglichkeit
absoluter Reprisentationen, leugnet sie jedoch aus einer transzendenten Perspek-
tive. Von diesem transzendenten Gesichtspunkt aus gesehen, haftet den mensch-
lichen Reprisentationen immer etwas Perspektivisches an. Obwohl der transzen-
dentale Idealismus laut Moore inkohérent und deshalb abzulehnen ist, trigt er
gleichzeitig der unaussprechbaren Einsicht Rechnung, daB alle unsere Reprisen-
tationen in bestimmter Hinsicht perspektivisch sind, da absolute, perspektivelose
Reprisentationen fiir menschliche Subjekte unerreichbar sind. Das macht die gro-
Be Attraktivitdt dieser philosophischen Position aus. Der Versuch, diese Einsicht
in Worte zu fassen, ist der erfolglose Versuch auszusprechen, was unaussprechbar



286 Buchbesprechungen

ist. Damit erfiillt der transzendentale Idealismus alle Kriterien fiir Unsinn und ist
somit ein praktisches, wenn auch sinnvollerweise nicht aussprechbares Wissen,
das sich uns zeigt.

Kathrin Honig (Basel)

Thomas K. Kuhn : Der junge Alois Emanuel Biedermann. Lebensweg und
theologische Entwicklung bis zur «Freien Theologie» 1819-1844, Tiibingen
(J.C.B. Mohr) 1997, 471 Seiten.

Alois Emanuel Biedermann (1819-1885), immerhin einer der maf3geblichsten
theologischen Rezipienten von Hegels Philosophie, wurde lange Zeit nicht mehr
die Aufmerksamkeit zuteil, die dem Einflu} seines Denkens auf die religiose
Entwicklung der Schweiz im 19. Jahrhundert gebiihrte. Ein hoffentlich nicht nur
kurzzeitig aufflackerndes Interesse an «liberaler Theologie» hat mittlerweile je-
doch auch seinen Widerschein auf Biedermann geworfen und namentlich seine
systematische Hauptleistung, die Christliche Dogmatik (1869, 2. iiberarbeitete
Auflage 1884/85) neu beleuchtet. Thomas K. Kuhns Dissertation teilt zwar dieses
Interesse an «liberaler Theologie», wihlt jedoch einen von der Forschung bisher
nicht beschrittenen Zugang zu Biedermann, ndmlich einen biographischen. Me-
thodisch wendet sich Kuhn damit gegen die Einseitigkeiten, die eine rein geistes-
geschichtliche Betrachtung mit sich bringt, um dafiir als wesentliche Faktoren fiir
Biedermanns Entwicklung familidre, soziale oder politische Faktoren mit geltend
zu machen. Dies bedeutet keine Reduktion von Biedermanns Denken auf einen
wie auch immer gearteten Unterbau, sondern will vielmehr zu verstehen helfen, in
welchem Kontext dieses Denken steht. Namentlich die exzessive Aufarbeitung
unpublizierter Archivalien dient diesem Zweck. Bisweilen droht sich ob all der
Aufkldrung, die wir iiber die Zeitumstidnde in Winterthur, in Basel, in Berlin oder
in Miinchenstein erhalten — Biedermanns Aufenthaltsorte in dem von Kuhn be-
handelten Zeitraum —, der Blick auf Biedermanns genuine Leistungen zu triiben.
Schade ist allemal, da3 Kuhn nur die Vorgeschichte von Biedermanns Denken bis
zur Freien Theologie (1844) — der radikalreformerischen, junghegelianischen Pro-
grammschrift des fiinfundzwanzigjidhrigen Pfarrers — erzéhlt und seinen Lesern
gerade in diesem Fall eine ausfiihrlichere Darstellung vorenthilt, wihrend er bis
dahin alle kleineren akademischen Arbeiten seines Protagonisten eingehend er-
lautert.

Dennoch zeigt sich gerade im Blick auf Biedermanns geistige Entwicklung,
wie erhellend Kuhns kontextualisierende Betrachtung ist. Nach der Absolvierung
des Gymnasiums bezog Biedermann die theologische Fakultdt der Basler Uni-
versitiat, um in Wilhelm Martin Leberecht De Wette einen Lehrer zu finden, der ihn
in das Geschift der historisch-kritischen Bibelexegese einweihte. Philosophische
Schulung hatte er schon in seiner Schulzeit von Friedrich Fischer (1801-1853)
erhalten, der einen an « Aenesidemus» Gottlob Ernst Schulze angelehnten, gema-
Bigten Skeptizismus mit empiristischen Ansitzen und zugleich mit einer durchaus
idealistischen Religionsphilosophie verbunden habe. Uber De Wette und Fischer



Comptes rendus 287

(der auch Professor an der Universitdt war) fand eine Anndherung des Studenten
an David Friedrich Strauss und sein epochemachendes Leben Jesu statt — eine
Annidherung, die Biedermann mittelbar zu Hegel fiihrte. Vorerst aber sollte sich
der junge Theologe noch Schleiermachers Glaubenslehre kritisch aneignen, wel-
che wiederum in der von Kuhn nicht mehr behandelten, spéiteren Denkbewegung
Biedermanns eine Rolle spielen wird. 1839 setzte Biedermann sein Studium in
Berlin fort, um dort zwar auch Rechtshegelianer wie Philipp Konrad Marheineke
zu horen, sich vor allem aber Wilhelm Vatke anzuschlieBen, dessen Biblische
Theologie, zeitgleich mit Straussens Leben Jesu erschienen, Hegels spekulative
Methode fiir die Auslegung des Alten Testamentes fruchtbar machte. Unter die-
sem EinfluB begann Biedermann endlich Hegels Werke selbst zu studieren. Die
linkshegelianische Lesart, die Biedermann der christlichen Dogmatik angedeihen
lieB, ging, wie seine erste Publikation, ein Aufsatz Uber die Personlichkeit Gottes
von 1841/42 beweist, mit der Auflésung supranaturaler Verbindlichkeiten schon
auBerordentlich weit (so weit, eine «Personlichkeit Gottes» in einem irgendwie
herkémmlichen Sinn schlechterdings zu leugnen). Es kann daher nicht erstaunen,
daB Biedermann nicht nur Schwierigkeiten hatte, die Vertreter der Basler Geist-
lichkeit von seiner christlichen Gesinnung zu iiberzeugen, als er sich nach der
Riickkehr um seine Ordination bemiihte, sondern ihm auch der Gang ins Pfarramt
erschwert wurde. 1850 sollte Biedermann schlielich das ersehnte akademische
Lehramt, eine zunichst nur auBerordentliche Professur an der Ziircher Universitit
erhalten. Seine Impulse zur Gestaltung eines dezidierten theologischen Freisinns
sollten in der Schweiz ihre nachhaltige Wirkung nicht verfehlen, wihrend ihm in
Deutschland keine groflere Resonanz beschieden war.

Diese relative Erfolglosigkeit von Biedermanns Werk in Deutschland hat
nicht nur mit den grundsitzlich anderen gesellschaftlichen Rahmenbedingungen
zu tun, wie Kuhn im Anschluf3 an Rudolf Dellsperger mutmaft. Mit dem Zusam-
menbruch des Hegelianismus kam eine Theologie, die sich trotz ihrer linkshege-
lianischen Orientierung noch ganz in den dialektischen Bahnen des Meisters be-
wegte, bald auler Mode. Was sich seither unter dem Namen «liberale Theologie »
verkauft, kommt — nicht unbedingt zu seinem Besten — mit einem wesentlich be-
scheideneren theoretischen Anspruch, aber meist auch mit geringerer Reflektiert-
heit aus.

Man hitte sich in Kuhns Arbeit trotz ihrer entschieden anderen Ausrichtung
zeitweilig eine stirkere Gewichtung der eigentlich geistesgeschichtlichen Aspekte
gewiinscht — so etwa bleibt die Darstellung philosophischer Konzepte mitunter bei
bloBer Paraphrase, wihrend doch erst eine iibersetzende Interpretation den Leser-
innen und Lesern den Zugang zu den schwierigen Terminologien hegelianischer
Provenienz wirklich zu erschliefen vermag. Dessen ungeachtet stellt Kuhns Buch
iiber die Nachzeichnung des Biedermannschen Lebensweges hinaus einen wich-
tigen Beitrag zur Geschichte des Hegelianismus dar. Es gelingt Kuhn auf exem-
plarische Weise, Theorieentwicklungen mit Mentalitéits- und Sozialgeschichte zu
fundieren.

Andreas Urs Sommer (Princeton)



288 Buchbesprechungen

Kurt Wuchterl : Streitgespriche und Kontroversen in der Philosophie des 20.
Jahrhunderts, Bern/ Stuttgart/ Wien (Paul Haupt) 1997 (UTB 1982), 371 Seiten.

In der Philosophie des 20. Jahrhunderts ging und geht es zweifellos nicht
weniger kontrovers zu als bei ihren Ahninnen friiherer Zeiten. Einen akribischen
Chronisten konnte dies veranlassen, minutids jede Debatte, Unter-Debatte und
Unter-Unter-Debatte aneinanderzureihen, die innerhalb eines gesetzten historischen
Rahmens und innerhalb der «Philosophie» genannten «Diskurse» stattgefunden
haben, um so ein Kompendium aller in einer Epoche denkmdglichen, theoreti-
schen Weltzuginge zu erstellen. Trotz unbestreitbarer Akribie legt Kurt Wuchterl
mit seinem neuen Buch indes kein moglichst liickenloses Lexikon sdmtlicher
Stromungen in der Philosophie unseres Jahrhunderts vor, sondern konzentriert sich
auf sechs Kontroversen, die seines Erachtens das Denken der Gegenwart in der
einen oder andern Weise bestimmen. Er verfolgt dabei ein systematisches Interes-
se. An erster Stelle seiner Ausfithrungen steht der Werturteils- und der Positi-
vismusstreit, an zweiter die Grundlagendiskussion in den modernen Naturwissen-
schaften, an dritter die Auseinandersetzung um Martin Heideggers Philosophie
und sein politisches Engagement, an vierter der Zwei-Kulturen-Streit und das wis-
senschaftstheoretische Paradigmenkonzept Thomas S. Kuhns, an fiinfter die durch
Peter Singer ausgeloste Euthanasie-Debatte sowie schlieBlich an sechster der Dis-
put um Moderne und Postmoderne. Auf Anhieb mag diese Aufzéhlung der Sta-
tionen philosophischer Reflexion etwas beliebig anmuten — namentlich der Zank
um Singers utilitaristische Ethik mit ihren bedenklichen Folgen scheint, was das
durchschnittliche Argumentationsniveau anlangt, nicht unbedingt zu den Stern-
stunden moderner Philosophie zu gehdren. Aber Wuchterl versteht es, nicht nur
Tiefen (und Untiefen) der einzelnen Diskussionskomplexe auszuloten, sondern
mit Hilfe seiner eigenen, von Kuhn inspirierten Paradigmentheorie die verschiede-
nen Kontroversen miteinander in Beziehung zu setzen. So 148t sich nach Wuch-
terls Einschitzung beispielsweise die Singer-Debatte nur nachvollziehen, wenn
man die «inkommensurablen» paradigmatischen Hintergriinde der jeweils De-
battierenden in Rechnung stellt und so die fragliche Auseinandersetzung als das
Praktisch-Werden axiologischer Vorentscheidungen begreift. Wuchterl will mit
andern Worten keine erschopfende Problemgeschichte der Philosophie im 20. Jahr-
hundert schreiben, sondern einige exemplarische, in ihrem aporetischen Ausgang
noch heute aktuelle Kontroversen (« Streitgesprédche» sind es eher selten) beleuch-
ten, um so herauszuarbeiten, auf welch divergenten Grundlagen gegenwirtig phi-
losophiert wird. Diese Kontroversen haben — so ausgiebig Wuchterl ihnen bis in
ihre feinen Veristelungen hinein nachspiirt — demnach <dealtypischen> Charakter.
Abgesehen vom erhellenden Blick aufs Einzelne klért sich auch das Ganze nicht
unwesentlich auf: Man sieht — mit dem von Wuchter]l hiufiger einmal benutzten
Bild aus Webers Wissenschaft als Beruf — klarer, welche « Gotter» miteinander in
einen «ewigen Kampf» liegen.

Zunichst rekonstruiert Wuchterl den Werturteilsstreit aus seinen Entstehungs-
umsténden, den verschiedenen Identitétsstiftungsversuchen der deutschsprachigen
Soziologie um die Jahrhundertwende. Webers Postulat einer prinzipiellen Unter-
scheidung zwischen Tatsachenbehauptungen und Werturteilen impliziert selber



Comptes rendus 289

(und bewuf3t) das Werturteil, es sei unredlich, beide Bereiche nach Art der «Ka-
thedersozialisten» ungetrennt zu lassen. Eine empirische Wissenschaft vermoge
niemandem zu sagen, was er tun solle. Demgegeniiber stellt Eduard Spranger die
Moglichkeit einer Trennung von Werturteilen und Tatsachen iiberhaupt in Abrede,
weswegen er den Geisteswissenschaften dezidiert die Aufgabe zuweist, Werturteile
zu fillen. Wuchterl mochte im AnschluB an diese Positionsbestimmungen nach-
weisen, dal es Spranger ebensowenig wie seinen Nachfolgern wirklich gelungen
sei, Webers Werturteilsthese in der Sache zu widerlegen. Er zeigt auf, von wie vielen
MiBverstindnissen die Debatte bis hin zu ihren spiten Ausldufern im Positivis-
musstreit gepragt war. Letztlich stehe die Objektivitdt oder aber die Normativitit
der Wissenschaften zur Disposition. « Die von Weber durchgefiihrte Entmachtung
der praktischen Vernunft als wissenschaftliches Instrument wirft die wichtige Fra-
ge auf, woher nach der Entzauberung die Orientierung gebenden Zwecksetzungen
kommen» (S. 52). Haben sich in der Folge bei Karl R. Popper auf der einen, bei
Theodor W. Adorno und Jiirgen Habermas auf der andern Seite die Probleme noch
akzentuiert — geldst sind sie nach Wuchterls Diagnose bis heute nicht. Daf} wir als
Menschen immer in Wertbeziehungen stehen, leugnet Wuchterl ebensowenig, wie
Weber es tut.

Der hochst instruktive zweite Hauptschnitt widmet sich den Entwicklungen in
der modernen Physik, ausgehend von der Kontroverse um die Quantentheorie an
der 5. Solvay-Konferenz in Briissel 1927. Es wird hierbei deutlich, daf} das land-
laufige Bild von einer deterministischen und technizistischen Naturwissenschaft
ein Feindbild ohne viel Anhalt an der modernen wissenschaftlichen Theoriearbeit
darstellt. Wenn sich Niels Bohr und Albert Einstein (« Gott wiirfelt nicht») nicht
einigen konnen, ob die klassischen Vorstellungen von Kausalitdt und Determina-
tion unter den neuen mikrophysikalischen Voraussetzungen noch eine Erkldrungs-
relevanz haben, zeichnet sich hier ein Grundlagenkonflikt ab, den ein Rekurs auf
vermeintlich eindeutige «Fakten» mitnichten aus der Welt schafft. Es gibt, wie
namentlich auch Wuchterls Ausfithrungen iiber die Chaostheorien zeigen, solche
eindeutig theoriebestimmenden «Fakten» in der Physik der Gegenwart nicht
mehr. Das schreibt Wuchterl auch all jenen Philosophen ins Stammbuch, die aus
derlei « Fakten» ihre Theorien abzuleiten vorgeben. Freilich verhindert dies nicht,
daB gerade im universitdren Wissenschaftsbetrieb mit Leitbegriffen wie «Evolu-
tion», «Materialismus» und «Reduktionismus» unreflektiert operiert, und alle
«Gegenstimmen [...] ignoriert oder licherlich gemacht» wiirden (S. 131).

Auf heikles ideenpolitisches Terrain wagt sich Wuchterl mit seinem dritten
Hauptabschnitt, wo ausgehend von der Davoser Disputation von 1929 zwischen
Martin Heidegger und Ernst Cassirer die fatale Anfilligkeit des neuen Denkens,
wie Heidegger es zu représentieren beanspruchte, fiir den Nationalsozialismus
thematisiert wird. Im Spétwerk Heideggers sieht Wuchterl (mit Ernst Tugendhat
und Jiirgen Habermas) sehr wohl eine Auslieferung an den nazistischen Irrationa-
lismus gespiegelt, die symptomatisch fiir gewisse Stromungen modernen (und zu-
gleich erklirtermaflen antimodernen) Denkens sei.

Der Streit um die «zwei Kulturen», die naturwissenschaftliche und die litera-
rische, der trotz Vorldufern im 19. Jahrhundert erst in den fiinfziger Jahren wirk-



290 Buchbesprechungen

lich entbrannte, wurde gemill Wuchterls Nachzeichnung zunichst auf argumenta-
tiv diirftigem Fundament ausgetragen. Mit Kuhns Paradigmentheorie betreten wir
danach einen festeren wissenschaftstheoretischen Boden. Wuchterl iibertragt den
Paradigmenbegriff auf die von ihm erdrterten Kontroversen in der Philosophie, um
zu zeigen, wie die «Extrapolation bestimmter, auf der Basisebene vorgegebener
Kategorien zu metatheoretischen Leitbegriffen einer Universalsicht » fiihre (S. 236).
Dabei unterscheidet er als «inkommensurabel» das «naturalistische», das «si-
kulare» und das «transzendente Paradigma». Beim «sidkularen» Paradigma, in
dem «Kategorien wie Gesellschaft, Geschichtlichkeit, Geist, Kultur, Freiheit, Au-
tonomie und Humanitét» herrschten (S. 235), ergeben sich im Laufe von Wuch-
terls Erdrterungen gewisse terminologische Verwirrungen, da beispielsweise auch
«naturalistisch» orientierte Ethiker Sakularitét fiir sich in Anspruch nehmen (vgl.
z.B. S. 302, 304). Der Ausdruck «sidkular» ist zur Bezeichnung des humanisti-
schen Paradigmas nicht ganz gliicklich gewihlt.

Vorgefiihrt wird die Tauglichkeit von Wuchterls Paradigmenkonzeption am
héufig unsachlichen Zank um Peter Singers handlungsutilitaristische Ethik mit
ihren nicht unerheblichen Konsequenzen fiir den Umgang mit Angehorigen der
biologischen Spezies Mensch, die nicht dem durch Rationalitit, SelbstbewuBtsein
und Autonomie gekennzeichneten Personbegriff Singers geniigen: Behinderten,
Sauglingen etc. Wuchterl rekapituliert erfreulich niichtern die einzelnen Stand-
punkte mit ihren Inkonsistenzen und Aporien, wobei er sich aber mitnichten zu
Singers Parteigdnger macht, sondern den «sdkular» und «transzendent» ausge-
richteten Positionen zu ihrem Recht verhelfen will.

In einem abschlieBenden, polemisch gehaltenen Abschnitt geht es schlielich
um das Ende der Moderne und den Anbruch der Postmoderne. Wuchterl insistiert
darauf, «daB die postmoderne Pluralitétsthese sich selbst und der Méglichkeit von
Philosophie widerspricht» (S. 322). « Vernunft weicht dem Terror der Neigun-
gen.» (S. 333) Pluralitit gebe es zwar unbestritten; Pluralismus sei aber als ko-
hirente philosophische Option nicht haltbar, da er als Wirklichkeitsperspektive
einen Selbstwiderspruch verkorpere, «denn Perspektiven setzen ein Ansichsein
voraus, das die Perspektiven ermoglicht» (S. 335). Freilich lieBe sich — was
Wauchterl nicht erdrtert — Perspektivismus oder Pluralismus als sozusagen meta-
metatheoretische Position denken — als skeptische Uberbietung des eigenen, inter-
essegebundenen metatheoretischen Standpunktes (mag der nun «sékular», «natu-
ralistisch» oder «transzendent» sein). Aber hier gerieten wir in die Begriindungs-
ndte eines extremen Skeptizismus; Begriindungsnote, die die Postmoderne schwer-
lich ausrdumen will oder kann.

Insgesamt gewiahrt Wuchterls Werk wesentliche Einsichten in die Art und die
Inhalte philosophischen Denkens im 20. Jahrhundert, auch wenn man vielleicht
daran zweifeln mag, ob ausgerechnet und ausschlielich die drei von Wuchterl
herausgestellten Paradigmata dieses Geschehen bestimmt haben. (Ubrigens hitte
das Buch ein etwas sorgfiltigeres Lektorat verdient — beispielsweise diirften die
bibliographischen Angaben in den Fufinoten konsequent vereinheitlicht sein; der
etwa ein dutzendmal bemiihte Soziologe Wolf Lepenies erscheint konsequent als
«Lepenius».) Ungewif} bleibt ferner, ob der «Kampf» der «vielen Gétter» tat-



Comptes rendus 291

sichlich ein «ewiger» zu bleiben verdammt ist; ob also die miteinander konkur-
rierenden Paradigmata tatséchlich «inkommensurabel » sind. Dies ist selber schon

eine starke metatheoretische Behauptung, die keineswegs alle historische Plausi-
bilitét auf ihrer Seite hat.

Andreas Urs Sommer (Princeton)



	Buchbesprechungen = Comptes rendus

