
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 57 (1998)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Buchbesprechungen / Comptes rendus

Inhaltsverzeichnis
Martin Bondeli: Der Kantianismus des jungen Hegel. Die Kant-Aneignung und
Kant-Überwindung Hegels auf seinem Weg zum philosophischen System, Hamburg
(Meiner) 1998 (S. Krauss). — Karen Gloy/Paul Burger (Hg.): Naturphilosophie
im Deutschen Idealismus, Stuttgart-Bad Cannstatt (Frommann-Holzboog) 1993

(Martin Bondeli). — Adrian W. Moore: Points of View, Oxford (Clarendon Press)
1997 (K. Hönig). — Thomas K. Kuhn: Der junge Alois Emanuel Biedermann.
Lebensweg und theologische Entwicklung bis zur «Freien Theologie» 1819-1844,
Tübingen (J. C. B. Mohr) 1997 (A. U. Sommer). — Kurt Wuchterl: Streitgespräche
und Kontroversen in der Philosophie des 20. Jahrhunderts, Bern / Stuttgart / Wien
(Paul Haupt) 1997 (A. U. Sommer).

Martin Bondeli : Der Kantianismus des jungen Hegel. Die Kant-Aneignung
und Kant-Uberwindung Hegels auf seinem Weg zum philosophischen System,
Hamburg (Meiner) 1998 (Hegel-Deutungen, Bd. 4), 353 Seiten.

« Die Geschichte des deutschen Idealismus kann weder derjenige, der vom
Standpunkte Hegels aus auf Kant vornehm herabblickt und dessen <

Reflexionsphilosophie > als die Schöpfung eines beschränkten Kopfes betrachtet, noch
derjenige, der allein die Kantische Vernunftkritik als wissenschaftlich ernst zu
nehmende Leistung bewertet, alles Folgende aber als < Abfall > und Rückfall in ein

durch Kant ein für allemal überwundenes, < metaphysisches >, unwissenschaftliches

Philosophieren verwirft, wahrhaft verstehen und kritisch durchdringen. »

Ungeachtet dieser mehr als siebzig Jahre zurückliegenden Mahnung Richard Kroners
scheint sich die methodologische Gretchenfrage <Kant oder Hegel? > auch noch in

heutigen Diskussionen großer Beliebtheit zu erfreuen. Daß das Denken Hegels
zumindest in seiner Anfangsphase von weit größerer Affinität zu Kant geprägt war,
als jene schlichte Alternative vermuten läßt, geht aus der nun von Martin Bondeli
in der Reihe Hegel-Deutungen vorgelegten Studie hervor.

Das chronologisch aufgebaute erste Kapitel unternimmt eine tour d'horizon
durch die Etappen der frühen Kant-Rezeption Hegels bis zu dessen Übergang nach

Jena, welche die Orientierung in den Detailstudien der folgenden Kapitel sehr

erleichtert. Die noch in Hegels Gymnasialzeit fallende früheste Berührung mit
Kants Philosophie wird nur kurz gestreift. Bereits in Hegels Studienzeit am
Tübinger Stift (1788-1793) lassen sich erste Weichenstellungen seiner Kant-Rezeption

nachweisen, namentlich die Orientierung an der Postulatenlehre der Kritik der

praktischen Vernunft, deren methodische Anwendung dann in der Berner Periode

(1793-1796) programmatisch wird. Mit der zeitgenössischen <neueren Spekulation)

und ihren Protagonisten Reinhold, Fichte und Schelling teile Hegel den

Ehrgeiz, Kants Philosophie in systematischer Absicht zu reformulieren, indem den



278 Buchbesprechungen

unterschwellig <spekulativen) Momenten der Vernunftkritik gegen ihre unzureichende

Darstellung durch Kant zu ihrem Recht verholfen werde. Legitimiert sieht
sich ein solches Argumentieren mit Kant gegen Kant durch die Unterscheidung
von <Buchstaben) und <Geist) seiner Philosophie. Während sich jedoch die post-
kantischen Systematiker in ihren Überbietungsversuchen an der transzendentalen

Analytik der Kritik der reinen Vernunft abarbeiten, setzt Hegel, so Bondeli, in
auffälliger Weise an der zweiten und dritten Kritik an, wobei sich der Akzent bis
zum Ende der Frankfurter Zeit (1797-1801) immer stärker auf die Kritik der
Urteilskraft verlagert; mit ihrem Gedanken eines intuitiven Verstandes avanciere sie

für Hegel zur « heimlichen und obersten Kritik » (S. 49). Da auch Hegels sich in
Frankfurt verschärfende Kritik an der Postulatenlehre Kants, seine Wende zu einer
Vereinigungsphilosophie unter so schillernden Leitbegriffen wie <Sein>, < Liebe >,

<Leben> und <Natur>, noch auf Überlegungen in Kants dritter Kritik zurückgreift,
kann man Bondeli zufolge nicht schlicht von einem antikantianischen Schwenk in

Hegels biographie intellectuelle sprechen. Vielmehr handle es sich bei der
monistisch gefärbten Frankfurter Seinsmetaphysik um einen « spekulativ geläuterten
Kantianismus » (S. 35), der neuplatonische und neuspinozistische Motive assimiliere.

Anders als das überblicksartige erste Kapitel sind die folgenden Hegels
sukzessivem Aufgreifen spezifischer Problemlagen der Philosophie Kants gewidmet,
stehen mithin unter einem systematischen Vorzeichen. Bondeli erörtert zunächst

Hegels Berner Programm, das Kantische Sittengesetz fruchtbar zu machen in der
methodischen Anwendung auf religiöse und ethische Fragen, wie sie das Ideal
einer - von Hegel unmittelbar republikanisch konnotierten - < schönen >

Gemeinschaftsmoral aufwirft. (Kap. II) Das folgende Kapitel steht hierzu in thematischer
Nachbarschaft, geht es doch den Motiven nach, die Hegel in Frankfurt schließlich
zur Aufgabe des Moralitätsstandpunkts zugunsten einer neuen Seinsmetaphysik
führen. (Kap. III) In zwei weiteren Detailstudien (Kap. IV und V) geht Bondeli
auf Hegels Rezeption der Kantischen Freiheits- und Gotteslehre ein; in beiden
Bereichen manifestiert sich der starke Impuls, den Hegels Frankfurter Denken

vom Spinozismus empfängt. Das umfangreiche Schlußkapitel (Kap. VI) thematisiert

das Verhältnis des jungen Hegel zu den Vertretern der <neueren Spekulation).
Laut Bondeli bekundet Hegel bis weit in die Frankfurter Zeit hinein auffallend
geringes Interesse an den Systementwürfen seiner Zeitgenossen und sucht erst mit
der Differenzschrift von 1801 den Anschluß an ihre Diskussionen. Am Ende des

Kapitels finden sich Analysen zur logischen Tiefenstruktur des Frankfurter
Vereinigungsdenkens, die einen faszinierenden Einblick in die Urgeschichte der Hegel-
schen Dialektik verschaffen. Bondeli zufolge schälen sich für Hegel insbesondere
in der Kritik an Kants Antinomien- und Urteilslehre die begrifflichen Mittel seines

eigenen Ansatzes heraus, den er ab der Jenaer Periode zur systematischen Entfaltung

bringen wird.
Wie bereits der Aufbau der Untersuchung verdeutlicht, ist es Bondeli um eine

Verklammerung von entwicklungsgeschichtlicher und systematischer Perspektive
zu tun. Der enge Anschluß an die Kantischen Themenvorgaben und ihre Verarbeitung

durch den jungen Hegel soll dem « Argumentationsdefizit in Hegels Kant-



Comptes rendus 279

Kritik » (S. 2) abhelfen, das Bondeli in Hegels einschlägigen Veröffentlichungen
seit der Jenaer Zeit beklagt. Er begnügt sich daher nicht damit, Hegels Kritik an
Kant tel quel zu referieren, sondern spielt auch alternative Argumentationen durch,
die jene plausibler hätten machen können. Die Pointe der Studie liegt freilich in
der Interpretation der frühen Hegeischen Kant-Kritik als einer - Selbstkritik.
Indem der junge Hegel sich durch die von ihm gleichsam verinnerlichten Problemlagen

der Kantischen Philosophie sukzessive hindurchdenkt, kritisiert er diese von
innen, übt « eine darstellende Kritik in Gestalt einer Selbstaufhebung Kantischer
Theoreme, wobei er sich [...] folgerichtig auch Kantische Grundgedanken zu
eigen macht, diese radikalisiert und gegen Kant zurückwendet» (S.3). Wenn der
junge Hegel auch vielfältige Impulse aus dem geistigen Umfeld seiner Zeit
empfange - die kompetenten Exkurse zum Stand der zeitgenössischen Diskussionen
sind äußerst lesenswert -, so sei letztlich die interne Dynamik von Hegels Kantia-
nismus ausschlaggebend für Übergänge in der Anfangssphase seiner philosophischen

Entwicklung. Für Hegel präzisiere sich sein eigener Ansatz in dem Maße, in
dem er zu der Einsicht gelange, daß die in Kants Vernunftkritik vorgezeichneten
Problemlagen auch mit den Mitteln eines spekulativ <geläuterten) Kantianismus
nicht zu lösen seien.

Stefan Krauss (Basel)

Karen Gloy /Paul Burger (Hg.) : Naturphilosophie im Deutschen Idealismus,
Stuttgart-Bad Cannstatt (Frommann-Holzboog) 1993 (Spekulation und Erfahrung.
Texte und Untersuchungen zum Deutschen Idealismus, Abt. II: Untersuchungen,
Bd. 33), 399 Seiten.

Im Jahre 1992 fand in der Reimers-Stiftung in Bad Homburg auf Anregung
von Karen Gloy und Steffen Dietzsch eine Tagung zur Naturphilosophie des

deutschen Idealismus statt, die im Zeichen des Gedankenaustauschs zwischen
Wissenschaftlern aus der ehemaligen DDR und aus dem westlichen deutschen Sprachraum

stand. Der vorliegende Band enthält die dort vorgetragenen Beiträge, die

insgesamt eine reiche Vielfalt von Interpretationsansätzen wiedergeben und ein

beträchtliches historisches Spektrum von Kants Naturphilosophie bis zur
Beurteilung der Naturphilosophie des deutschen Idealismus durch Heinrich Heine
abdecken.

Eröffnet wird der Band durch Überlegungen Renate Wahsners zum Verhältnis

von organischem und physikalischem Naturverständnis bei Kant. Während die

deutschen Idealisten, gleichsam Kant gegen Kant ausspielend, den Organismusgedanken

der teleologischen Urteilskraft zusammen mit dem Kräftemodell von
Attraktion und Repulsion aus den Metaphysischen Anfangsgründen der
Naturwissenschaft gegen jenes mechanisch-physikalische Naturbild, welches aus dem
erkenntnistheoretischen Standpunkt der ersten Vernunftkritik resultiert, wandten,
entfaltete Kant selbst die Spannung zwischen organischer und mechanisch-physikalischer

Natur als inneres, synthetisches Verhältnis. Wie Wahsner darlegt, besteht
eine der Konsequenzen der Kantischen Sichtweise darin, daß die Vorstellung von



280 Buchbesprechungen

Organismus immer auch <entbiologisiert> wird. Organismus steht nicht nur für ein
biologisch-zweckmäßig strukturiertes Objekt, sondern auch für ein die atomisier-
ten Erkenntnisse vereinheitlichendes epistemisches Prinzip. Auf diese Weise läßt
sich Kants Organismusverständnis denn auch in sinnvoller Weise auf die
mechanisch-physikalische Natur beziehen. Wahsner geht in ihrer Ausdeutung der
Synthese noch einen Schritt weiter, indem sie «Organismus» auch in der Bedeutung
eines strukturierenden epistemischen Prinzips der atomisierten Erkenntnisse im
Bereich der mechanisch-physikalischen Natur verstanden wissen möchte. Als
Beispiel führt sie die Gravitation der Körper an, die ohne den organischen Physikalismus

des « Gegeneinander-Verhaltens » der isolierten Körper nicht zureichend
explizierbar ist. Eine solche erweiterte Interpretation des Organismusgedankens
erfordert freilich, wie Wahsner selbst auch thematisiert, daß man über Kant hinaus
dessen Auffassung von «Idee» zusätzlich im Bereich des «Mechanismus»
verorten müßte. Dies ist einsichtig. Die Frage, die Wahsner dabei allerdings mehr
klärt, ist, ob (bzw. wie) damit der harte Kern des Kantischen Erkenntniskonzepts,
welcher mit der Unterscheidung zwischen gegenstandsadäquater kategorialer
Erkenntnis und gegenstandsinadäquater Erkenntnis durch Ideen steht und fällt, noch
bestehen bleiben kann.

Dem Eröffnungsbeitrag folgen Beurteilungen von Fichtes Naturverständnis
von Seiten Peter Rubens und Wolfgang Jankes. Im Unterschied zu Kant, Schel-
ling, Hegel und anderen Denkern im Kreis und Umkreis des deutschen Idealismus
(man denke etwa an die realistische Kritik an der idealistischen Hauptströmung
durch Reinhold und Fries) hat Fichte keine eigenständige Philosophie der Natur
ausgearbeitet. Ja, er hat es im Grunde als unnötig erachtet, sein System der
Wissenschaftslehre durch ein gesondertes Subsystem der Natur zu komplettieren.
Dennoch ist Fichte für die Herausbildung und das Verständnis der Naturphilosophie

des deutschen Idealismus nicht wegzudenken. Fichte war es, der die für die
Naturphilosophie nötige neue dynamisch-produktive Systemstruktur generierte.
Weil er diese Struktur völlig ins Ich setzte und von der Natur fernhielt, sahen sich

Schelling, Hegel und andere gezwungen, die Prinzipieneinheit dieser Struktur zu
verändern und eine naturphilosophische Neufundierung des transzendentalen
Idealismus zu versuchen. In Rubens Beitrag kommt ein Aspekt jener Fichteschen

Naturdeutung zur Sprache, die von den Fichte-kritischen deutschen Idealisten
nachgerade perhorresziert wurde: die Gleichsetzung von Natur und geistlosem Stoff,
von Natur und Nicht-Ich. Für Ruben ist Fichte zwar nicht der notorische
Naturzerstörer, zumal er die Natur als das Nicht-Ich nicht, wie häufig angenommen,
durch das Ich aufgezehrt, sondern in eine Ich-konforme Natur verwandelt wissen
möchte. Dennoch (oder gerade deshalb) spiegelt sich in Fichtes Naturbild, wie
Ruben konstatiert, die «industrielle Umwälzung» seiner Zeit «entschieden und
rücksichtslos». Der herrschaftliche Umgang des Fichteschen Ich mit der äußeren

Natur hat, wie Ruben näher ausführt, eine auffällige Parallele im Selbstverhältnis
des Ich. Fichte erkauft die freie Selbstgleichheit und Interpersonalität, die an die
Stelle der Herrschaft von Mensch Uber Mensch tritt, mit einer Spaltung im eigenen

Ich. Das Ich ist nicht mehr Eigentümer eines anderen Ich, sondern seiner
selbst, seines Körpers. Ein ganz anderes Naturverständnis Fichtes wird dem Leser



Comptes rendus 281

dagegen durch Janke präsentiert. Janke erinnert an den Fichte der frühen
Vorlesungen zur Bestimmung des Gelehrten, den Fichte, der sich Rousseau verwandt
fühlt und dessen Paradox einer zukünftigen Rückkehr zur vergangenen Natur
aufzulösen unternimmt. Dies geschieht dahingehend, daß Fichte die Forderung erhebt,
die Harmonie von Natur und Kultur sei statt mittels der Rousseauschen Schwächung

von Sinnlichkeit und Reflexion mittels einer energisch-tätigen Stärkung
und Selbstreflexion der Vernunft anzustreben. Jankes Meinung nach führt Fichtes
Vernunftkonzept deshalb nicht zur Beherrschung, sondern zur «Kultivierung» der
Natur - zu einer Kultivierung überdies, die - was Janke durch Fichtes Verehrung
des Dynamisch-Erhabenen belegt sieht - der Natur letztlich sogar eine ästhetische
Würde verleiht. Der Ansicht, wonach es bei Fichte auch eine andere, naturfreundlichere

Seite gibt, ist gewiß zuzustimmen. Allerdings muß man dabei berücksichtigen,

daß auch diese naturfreundlichere Seite wiederum eine andere Seite hat. Für
die Post-Fichteaner im Gefolge Schillers wurde Fichtes sympathetische Zuwendung

zur Natur auf ich-zentrierter Grundlage erst recht zum Stein des Anstoßes.
Ein Folge war, daß Schelling, Hegel, Hölderlin und die Frühromantiker sich von
Kant und Fichte distanzierten, indem sie nicht das moralitätslastige Erhabene,
sondern das übermoralische Schöne an die Spitze des ästhetischen Stufenbaus
stellten.

Zur Naturphilosophie Schellings, die häufig als das Paradigma der
Naturphilosophie des deutschen Idealismus angesehen wird, äußern sich sodann
Wolfdietrich Schmied-Kowarzik, Enno Rudolph, Camilla Warnke und Reinhard Schulz.
Schmied-Kowarzik skizziert unter entwicklungshistorischer Perspektive die Hauptlinien

des Schellingschen Naturdenkens nach 1796. Ins Auge springt seine stets

pointiert vorgetragene These, Schelling habe im Unterschied zu seinen Mitstreitern

die Natur als solche, die Natur in ihrer Eigenständigkeit und ganzheitlichen
Wirklichkeit zu erfassen versucht. Daß mit Schellings Hineindenken in die Natur
als solche auch gewisse erkenntnis- und subjekttheoretische Tücken verbunden

sind, wird dabei eher ausgeklammert. Bei Rudolph wird aufgewiesen, daß Schellings

Erarbeitung der Naturphilosophie in der Zeit von 1796 bis 1801 von einer

«tiefgreifenden Zuwendung» zu Leibniz' Konzept des «Dynamismus» begleitet
war. Nicht nur die Kantische Kräftelehre und Spinozas Auffassung von Substanz

und amor dei intellectualis waren demnach für Schellings frühes Verständnis einer
monistischen Kräfte- und Produktionsnatur maßgebend. Auch Leibniz' Verständnis

von Monade und Individualität ist eine zentrale Anregungsquelle. Erst dadurch
läßt sich nachvollziehen, weshalb Schelling sein Naturkonzept auch als

«dynamischen Atomismus » gekennzeichnet hat. Die Beiträge von Warnke und Schulz
nähern sich Schellings Naturphilosophie akzentuiert unter konzeptionellen und
aktualisierenden Gesichtspunkten. Warnke geht der Frage nach, welches genauere
Entwicklungsverständnis Schellings scala naturae zugrundeliegt. Ihrer Überzeugung

nach kann die Stufenfolge, die Schelling konstruiert, weder durchgehend im
Sinne einer Selbstorganisation der Natur noch im Sinne einer Realgenese
verstanden werden. Dies deshalb nicht, weil eine elementare Struktur der Selbstorganisation

in Schellings Stufenkonzept erst auf dem Niveau der organischen Natur
auftreten kann und weil sich aus einer bestimmten Naturstufe die jeweils nächst-



282 Buchbesprechungen

folgende keinesfalls immanent plausibel machen läßt. Will man Schellings Stufenbau

der Natur gerecht werden, muß man an eine durch ein ursprüngliches
Produktionsvermögen ausgezeichnete All-Natur denken, deren Produkte sich in einem
«System der Natur» auf verschiedenen Stufen und mit unterschiedlichen
Organisationsgraden (Potenzen) ablagern. Die Herausbildung höherer Organisationsgrade

ihrerseits kann als eine dynamische Evolution nach dem Vorbild der
Ontogenese, die sich mithin vom phylogenetischen Evolutionsgedanken Darwins
unterscheidet, umschrieben werden. Der Beitrag von Schulz berührt Fragen, Bedürfnisse

und Erwartungen, die in den vergangenen Jahrzehnten wiederholt an Schellings

Naturphilosophie herangetragen worden sind. Das berühmte Bedürfnis nach

Schellings Naturphilosophie deckt sich häufig mit dem Wunsch nach einer
ganzheitlichen, harmonischen Natur, die mit der Natur der empirisch-mathematischen
Naturwissenschaften und der Natur, die wir generell als beherrscht und bedroht
wahrnehmen, kontrastiert. Während Schmied-Kowarzik in Schellings Naturphilosophie

die einzig richtige Antwort auf die ökologische Krise und auf das einseitige
Naturbild der Einzelwissenschaften sieht, plädiert Schulz für eine Aktualisierung
Schellings aus der Perspektive eigens dieser Wissenschaften. Ein zeitgemäßer
Umgang mit Schellings Naturphilosophie kann nicht darin bestehen, diese nochmals

als System zur Geltung zu bringen. Die Aktualität Schellings offenbart sich
darin, daß ein Defizit an Naturphilosophie innerhalb der heutigen Naturwissenschaften

besteht und daß dieses Defizit eigens von diesen Wissenschaften erkannt
und wettgemacht werden muß. Naturphilosophische Großmodelle Schellingschen
Typs bzw. Naturmodelle der Selbstorganisation werden zudem, wie Schulz
abschließend zurecht festhält, in der Regel dem Bedürfnis nach praktischem
Orientierungswissen, das hinter jenem nach der unversehrten Natur steht, kaum
gerecht.

Zur Naturphilosophie des deutschen Idealismus gehören auch die spekulativen

Naturentwürfe und die naturwissenschaftlichen Leistungen aus dem Kontext
der Romantik. Davon handeln die Beiträge von Steffen Dietzsch, Hans-Uwe
Lammel und Petra Lennig. Dietzsch geht auf F. X. von Baader, den Prototyp des

Naturmystikers in der Zeit des deutschen Idealismus, ein und weist auf dessen

Bestreben hin, Kants dynamisches Naturmodell an eine Zeittheorie zu koppeln.
Weiter ruft er J. W. Ritter in Erinnerung. Ritter gehörte zu jenen romantischen

Naturphilosophen, die nicht nur philosophisch-spekulativ über Chemismus und
Galvanismus räsonierten, war er doch gleichzeitig Naturwissenschaftler und

Experimentator; er wurde zum Begründer der Elektrochemie. Lammel vertritt die
Ansicht, daß die Genese der Naturphilosophie des deutschen Idealismus und der

Romantik mit einer Rezeption und Institutionalisierung der Physiologie einherging,

die Ansätze einer «Biopolitik» zeitigte. Lennig behandelt überblicksartig
die pantheistisch-panpsychistische Naturphilosophie G. T. Fechners, aus der sich
die Wissenschaft der « Psychophysik » herauskristallisierte.

Die Naturphilosophie Hegels, zu der sich Einlassungen von Manfred Baum,

Wolfgang Neuser, Dieter Wandschneider, Rainer Lambrecht und Karen Gloy
finden, steht einerseits etwas im Schatten jener Schellings, andererseits werden ihr
aufgrund des ausgeprägteren logisch-begrifflichen Durchdringungsgeistes doch



Comptes rendus 283

auch gewisse Vorzüge zuerkannt. Manfred Baum widmet sich einem Aspekt der
Entstehungsgeschichte von Hegels Naturdenken: dem Lebensbegriff, der beim
Frankfurter Hegel erstmals zentral auftaucht und später, in der Wissenschaft der
Logik, in den finalen Abschnitten zur «Idee» wiederkehrt. Wie Baum anhand der
frühen theologischen Schriften Hegels aufzeigt, entspringt dessen Auffassung von
Leben dem Kontext der trinitarischen Gottesdeutung. Der Lebensbegriff schlägt
dabei den Bogen zur Natur zunächst über die auffällig hervortretende Baum- und
Pflanzensymbolik schlägt, die auf Herder zurückgehen dürfte. Am Ende der
Frankfurter Zeit gelangt Hegel zu einer sowohl vom Neuplatonismus als auch vom
Kant der dritten Kritik inspirierten Lebensmetaphysik, die den Anschluß an Schel-
lings Naturphilosophie ohne größere Denksprünge ermöglicht. Wolfgang Neuser
richtet den Blick auf die frühe Jenaer Naturphilosophie Hegels. Seiner Darstellung
nach stellt Hegel die Naturphilosophie im Rückgriff auf Schellings erste
naturphilosophische Entwürfe von 1797/98 auf, in welchen noch der Gedanke der

Selbstanschauung des Geistes und noch nicht jener der Selbstproduktion der Natur
vorherrscht. Hegel bindet sein geistzentriertes naturphilosophisches Unternehmen
zudem im Unterschied zu Schelling an die Idee einer Logik als Selbstkonstitution
des Begriffes, und zwar von vorneherein. Entgegen der gängigen These, wonach

Hegel seine frühe Logik (deren Herkunft immer noch ein Rätsel ist!) als ein in die
spekulative Gedankenführung der Metaphysik einleitendes, negatives (d. h. die
Verstandesbestimmungen destruierendes) Geschäft verstanden hat, ist Neuser
(ausgehend von Hegels frühester Logik-Vorlesung) der Ansicht, Hegel sei schon 1801

auf eine den gesamten Denkcorpus umgreifende Logik aus, also auf eine Logik in
positiver Hinsicht. Wandschneider unternimmt den systematisch anspruchsvollen
Versuch, Hegels nicht leicht durchsichtiges Verhältnis von Logik und Natur als

Verhältnis von logisch-ideellem Sein und Kategorisierung des nicht-ideellen Seins

zu plausibilisieren. Gleichzeitig unterbreitet er den Vorschlag einer Rekonstruktion

der naturphilosophischen Kategorienbewegung mithilfe einer antinomischen
Struktur der negativen Selbstbeziehung. Was das Verhältnis von Naturentwicklung
und Realität betrifft, spricht Wandschneider sich am Ende nicht nur gegen die
Annahme aus, bei Hegels antinomisch-kategorialer Bewegung der Natur handle es

sich eine «Realdialektik». Wandschneider setzt sich gegen jedwede Vorstellung
von Realdialektik zur Wehr. Im letzteren Fall richten sich seine Bedenken weniger
gegen das «Realität» denn gegen die «Dialektik». Die Naturevolution zeigt
realkausale, aber keine realdialektischen Gesetze. Lambrecht arbeitet das Zeitverständnis

in Hegels Naturphilosophie heraus und gelangt zum Schluß, daß auch bei der

Bewegung des Begriffs in Hegels System der Logik von einem bestimmten
Verständnis von Zeit sinnvollerweise nicht abstrahiert werden kann. Andernfalls wäre
kaum verständlich, wie man ein melioratives Revidieren mittels und innerhalb des

Systems der logischen Entwicklung in Anspruch nehmen kann. Gloy schließlich
geht auf eine klassische Streitsache der Hegeischen Naturphilosophie ein: auf die
Kontroverse um die Farbenlehre zwischen Newton einerseits, Hegel und Goethe
andererseits. Als wesentliches Resultat stellt sich heraus, daß Hegels Bestreben,
Newton als mangelhaften Experimentator hinzustellen, verfehlt ist, daß hingegen
seine zum Teil etwas kaschiert vorgetragenen Einwürfe gegen einen bloß experi-



284 Buchbesprechungen

mentell-instrumentelle und begrifflich-einseitige Herangehensweise an die Natur
bedenkenswert sind, zumal sie Schwachstellen der Newtonschen Theorie
aufdecken.

Der Band endet mit einem Beitrag zu Heinrich Heines Stellung zur
Naturphilosophie des deutschen Idealismus aus der Feder von Manfred Zahn. Nicht nur
der Naturphilosoph und der Naturwissenschaftler, auch der politische Denker und
Kritiker des Zeitgeistes konnte und kann dem Naturdenken von Kant bis Hegel
viel abgewinnen. Ähnlich wie der deutsche Ideologiekritiker Marx sah Heine in
der Naturphilosophie der deutschen Idealisten eine ambivalente Zeiterscheinung.
Man durfte sie begrüßen, denn der pantheistische Geist Brunos und Spinozas hatte

nun endlich auch in Deutschland Fuß gefaßt. Aber es war damit doch bloß die

religiöse Revolution mitsamt ihren illusionären Auswüchsen vollbracht. Die
philosophische, politisch-juristische und ökonomische sollte erst noch folgen.

Martin Bondeli (Bern)

Adrian W. Moore : Points of View, Oxford (Clarendon Press) 1997, 313 Seiten.
Unsinn («nonsense») als philosophischer Leitbegriff im Range einer Kategorie?

Warum auch nicht? Besonders, wenn es so brillant vorgetragen wird wie vom
Oxforder Philosophen A.W. Moore. In seinem neuesten Buch Points of view spielt
Unsinn eine tragende Rolle. Unsinn ist dasjenige, was herauskommt, wenn man
versucht, das Unaussprechbare («ineffable», «inexpressible», « non-representational

») auszusprechen. Das ist keine Feststellung, sondern eine Anforderung an den

Versuch, das, was jenseits jeder Form von Repräsentation1 liegt, diskursiv zu
erfassen. Dieses «zeigt sich», wie Moore in Anlehnung an Wittgenstein sagt, doch

es läßt sich nicht aussprechen. Trotzdem haben wir genau davon ein, wenn auch

unaussprechbares, Wissen. Das unaussprechbare Wissen ist dem aussprechbaren
als praktisches Wissen beigesellt und verleiht ihm gewissermaßen erst Sinn. Als
paradigmatisch für unaussprechbares praktisches Wissen sieht Moore unser
Verstehen von Sprache an. Verstehen, wie die Sprache funktioniert, sie gebrauchen können,

ohne daß dieses Verstehen oder der Gebrauch selbst wieder etwas Sprachliches

wären.
Der Unsinn, also das Resultat des Versuchs, das Unaussprechbare auszusprechen,

ist seinerseits wieder sinnvoll. Er ist sinnvoll insofern, als er eine tiefe
Einsicht in die Endlichkeit des menschlichen Subjektes nicht nur zum Ausdruck bringt,
sondern das sichtbare Zeichen des vom Subjekt vollzogenen Reflexionsprozesses
über eben jene eigene Endlichkeit ist. Zu diesem Befund kommt Moore im zweiten

Teil seines Buches. Dieser schließt sich den formalen Überlegungen des ersten
Teils an, liefert aber sozusagen die anthropologisch begründete Motivation zur
Grundfrage des Buches. Sie lautet: Sind absolute Repräsentationen möglich? Diese

Frage ist letztlich eine Konsequenz aus der Einsicht in die menschliche End-

1 Moore bleibt in seiner Definition ziemlich vage: Eine Repräsentation («repre¬
sentation ») ist eine inhaltliche Einheit im weitesten Sinne und hat - aufgrund
dessen - einen Wahrheitswert; sie ist entweder wahr oder falsch.



Comptes rendus 285

lichkeit. Denn die Einsicht bzw. das Wissen um die eigene Endlichkeit hindert
nicht das Streben nach Unendlichkeit. Dieses Streben wiederum führt die Frage
nach der Möglichkeit absoluter, d. h. gesichtspunktloser Repräsentationen mit sich.
Unendlichkeit impliziert perspektivelose, absolute Repräsentationen, impliziert den

Gesichtspunkt Gottes (der per definitionem keinen Gesichtspunkt hat). Hinter der

Frage nach absoluten Repräsentationen lauert die Hybris.
Der erste theoretische Teil des Buches beantwortet die Frage nach der

Möglichkeit absoluter Repräsentationen mit «ja». Aufgrund von definitorisch
eingeführten Verhältnissen der Repräsentationen untereinander, ihrem Verhältnis zur
Realität und ihrer jeweiligen Begründbarkeit durch rechtfertigende Metarepräsen-
tationen, kommt Moore in einer formalen Argumentation zu dem Schluß, daß es

Repräsentationen geben können muß, die von keinem Gesichtspunkt aus sind.
Diese Argumentation - er nennt sie «basic argument» - beruht auf einer (realistischen)

Grundannahme, der «basic assumption»: Repräsentationen antworten auf
«what is there anyway», auf das, was so oder so da ist, unabhängig von uns. Diese

Grundannahme, so Moore, sei nicht beweisbar. Das heiße jedoch nicht, daß sie

nicht erkennbar sei oder daß es nicht starke Gründe gebe, sie anzunehmen.
Gesetzt die Grundannahme, so sei die Möglichkeit absoluter Repräsentationen zwar
bewiesen, nicht jedoch, daß wir tatsächlich in der Lage seien, solche Repräsentationen

zu produzieren, geschweige denn, daß solche Repräsentationen existierten.
Solche einschränkenden Bemerkungen machen unter anderem den Reiz von

Points of View aus. Nie überschätzt Moore die Kraft theoretischer Argumente,
immer sucht er die Verbindung zur Anwendung, zum Praktischen. Er mißtraut allzu
einfachen Einteilungen (z. B. in subjektiv, objektiv, absolut oder perspektivisch),
gibt sich nicht mit einer undifferenzierten Kritik zufrieden (z.B. von Perspektivismus

oder Relativismus). Zu diesem Zweck hat er sich einen (anonymen)
Gesprächspartner geschaffen, der ihn an diversen Stellen mit kritischen Fragen
konfrontiert.

Anhand ausgewählter philosophischer Positionen untersucht Moore im zweiten

Teil von Points of View die Brauchbarkeit seines «basic argument». Wird die
Einheit und Unabhängigkeit der Realität und damit die «basic assumption»
geleugnet (nihilistische und relativistische Positionen), so ist das «basic argument»
machtlos, dann kann die Möglichkeit absoluter Repräsentationen nicht bewiesen
werden. Interessant wird es hingegen bei idealistischen Positionen, insbesondere
beim transzendentalen Idealismus. Dafür stehen Kant und der späte Wittgenstein.
Der transzendentale Idealismus akzeptiert auf immanenter Ebene die Möglichkeit
absoluter Repräsentationen, leugnet sie jedoch aus einer transzendenten Perspektive.

Von diesem transzendenten Gesichtspunkt aus gesehen, haftet den menschlichen

Repräsentationen immer etwas Perspektivisches an. Obwohl der transzendentale

Idealismus laut Moore inkohärent und deshalb abzulehnen ist, trägt er
gleichzeitig der unaussprechbaren Einsicht Rechnung, daß alle unsere Repräsentationen

in bestimmter Hinsicht perspektivisch sind, daß absolute, perspektivelose
Repräsentationen für menschliche Subjekte unerreichbar sind. Das macht die große

Attraktivität dieser philosophischen Position aus. Der Versuch, diese Einsicht
in Worte zu fassen, ist der erfolglose Versuch auszusprechen, was unaussprechbar



286 Buchbesprechungen

ist. Damit erfüllt der transzendentale Idealismus alle Kriterien für Unsinn und ist
somit ein praktisches, wenn auch sinnvollerweise nicht aussprechbares Wissen,
das sich uns zeigt.

Kathrin Hönig (Basel)

Thomas K. Kuhn : Der junge Alois Emanuel Biedermann. Lebensweg und
theologische Entwicklung bis zur «Freien Theologie» 1819-1844, Tübingen
(J. C. B. Mohr) 1997, 471 Seiten.

Alois Emanuel Biedermann (1819-1885), immerhin einer der maßgeblichsten
theologischen Rezipienten von Hegels Philosophie, wurde lange Zeit nicht mehr
die Aufmerksamkeit zuteil, die dem Einfluß seines Denkens auf die religiöse
Entwicklung der Schweiz im 19. Jahrhundert gebührte. Ein hoffentlich nicht nur
kurzzeitig aufflackerndes Interesse an «liberaler Theologie» hat mittlerweile
jedoch auch seinen Widerschein auf Biedermann geworfen und namentlich seine

systematische Hauptleistung, die Christliche Dogmatik (1869, 2. überarbeitete
Auflage 1884/85) neu beleuchtet. Thomas K. Kuhns Dissertation teilt zwar dieses
Interesse an «liberaler Theologie», wählt jedoch einen von der Forschung bisher
nicht beschrittenen Zugang zu Biedermann, nämlich einen biographischen.
Methodisch wendet sich Kuhn damit gegen die Einseitigkeiten, die eine rein
geistesgeschichtliche Betrachtung mit sich bringt, um dafür als wesentliche Faktoren für
Biedermanns Entwicklung familiäre, soziale oder politische Faktoren mit geltend
zu machen. Dies bedeutet keine Reduktion von Biedermanns Denken auf einen
wie auch immer gearteten Unterbau, sondern will vielmehr zu verstehen helfen, in
welchem Kontext dieses Denken steht. Namentlich die exzessive Aufarbeitung
unpublizierter Archivalien dient diesem Zweck. Bisweilen droht sich ob all der

Aufklärung, die wir über die Zeitumstände in Winterthur, in Basel, in Berlin oder
in Münchenstein erhalten - Biedermanns Aufenthaltsorte in dem von Kuhn
behandelten Zeitraum -, der Blick auf Biedermanns genuine Leistungen zu trüben.
Schade ist allemal, daß Kuhn nur die Vorgeschichte von Biedermanns Denken bis

zur Freien Theologie (1844) - der radikalreformerischen, junghegelianischen
Programmschrift des fünfundzwanzigjährigen Pfarrers - erzählt und seinen Lesern

gerade in diesem Fall eine ausführlichere Darstellung vorenthält, während er bis
dahin alle kleineren akademischen Arbeiten seines Protagonisten eingehend
erläutert.

Dennoch zeigt sich gerade im Blick auf Biedermanns geistige Entwicklung,
wie erhellend Kuhns kontextualisierende Betrachtung ist. Nach der Absolvierung
des Gymnasiums bezog Biedermann die theologische Fakultät der Basler
Universität, um in Wilhelm Martin Leberecht De Wette einen Lehrer zu finden, der ihn
in das Geschäft der historisch-kritischen Bibelexegese einweihte. Philosophische
Schulung hatte er schon in seiner Schulzeit von Friedrich Fischer (1801-1853)
erhalten, der einen an « Aenesidemus » Gottlob Ernst Schulze angelehnten,
gemäßigten Skeptizismus mit empiristischen Ansätzen und zugleich mit einer durchaus
idealistischen Religionsphilosophie verbunden habe. Über De Wette und Fischer



Comptes rendus 287

(der auch Professor an der Universität war) fand eine Annäherung des Studenten
an David Friedrich Strauss und sein epochemachendes Leben Jesu statt - eine

Annäherung, die Biedermann mittelbar zu Hegel führte. Vorerst aber sollte sich
der junge Theologe noch Schleiermachers Glaubenslehre kritisch aneignen, welche

wiederum in der von Kuhn nicht mehr behandelten, späteren Denkbewegung
Biedermanns eine Rolle spielen wird. 1839 setzte Biedermann sein Studium in
Berlin fort, um dort zwar auch Rechtshegelianer wie Philipp Konrad Marheineke
zu hören, sich vor allem aber Wilhelm Vatke anzuschließen, dessen Biblische
Theologie, zeitgleich mit Straussens Leben Jesu erschienen, Hegels spekulative
Methode für die Auslegung des Alten Testamentes fruchtbar machte. Unter
diesem Einfluß begann Biedermann endlich Hegels Werke selbst zu studieren. Die
linkshegelianische Lesart, die Biedermann der christlichen Dogmatik angedeihen
ließ, ging, wie seine erste Publikation, ein Aufsatz Über die Persönlichkeit Gottes

von 1841/42 beweist, mit der Auflösung supranaturaler Verbindlichkeiten schon
außerordentlich weit (so weit, eine «Persönlichkeit Gottes» in einem irgendwie
herkömmlichen Sinn schlechterdings zu leugnen). Es kann daher nicht erstaunen,
daß Biedermann nicht nur Schwierigkeiten hatte, die Vertreter der Basler
Geistlichkeit von seiner christlichen Gesinnung zu überzeugen, als er sich nach der
Rückkehr um seine Ordination bemühte, sondern ihm auch der Gang ins Pfarramt
erschwert wurde. 1850 sollte Biedermann schließlich das ersehnte akademische

Lehramt, eine zunächst nur außerordentliche Professur an der Zürcher Universität
erhalten. Seine Impulse zur Gestaltung eines dezidierten theologischen Freisinns
sollten in der Schweiz ihre nachhaltige Wirkung nicht verfehlen, während ihm in
Deutschland keine größere Resonanz beschieden war.

Diese relative Erfolglosigkeit von Biedermanns Werk in Deutschland hat
nicht nur mit den grundsätzlich anderen gesellschaftlichen Rahmenbedingungen
zu tun, wie Kuhn im Anschluß an Rudolf Dellsperger mutmaßt. Mit dem
Zusammenbruch des Hegelianismus kam eine Theologie, die sich trotz ihrer linkshegelianischen

Orientierung noch ganz in den dialektischen Bahnen des Meisters

bewegte, bald außer Mode. Was sich seither unter dem Namen «liberale Theologie»
verkauft, kommt - nicht unbedingt zu seinem Besten - mit einem wesentlich
bescheideneren theoretischen Anspruch, aber meist auch mit geringerer Reflektiert-
heit aus.

Man hätte sich in Kuhns Arbeit trotz ihrer entschieden anderen Ausrichtung
zeitweilig eine stärkere Gewichtung der eigentlich geistesgeschichtlichen Aspekte
gewünscht - so etwa bleibt die Darstellung philosophischer Konzepte mitunter bei
bloßer Paraphrase, während doch erst eine übersetzende Interpretation den Leserinnen

und Lesern den Zugang zu den schwierigen Terminologien hegelianischer
Provenienz wirklich zu erschließen vermag. Dessen ungeachtet stellt Kuhns Buch
über die Nachzeichnung des Biedermannschen Lebensweges hinaus einen wichtigen

Beitrag zur Geschichte des Hegelianismus dar. Es gelingt Kuhn auf
exemplarische Weise, Theorieentwicklungen mit Mentalitäts- und Sozialgeschichte zu
fundieren.

Andreas Urs Sommer (Princeton)



288 Buchbesprechungen

Kurt Wuchterl : Streitgespräche und Kontroversen in der Philosophie des 20.

Jahrhunderts, Bern/Stuttgart/Wien (Paul Haupt) 1997 (UTB 1982), 371 Seiten.
In der Philosophie des 20. Jahrhunderts ging und geht es zweifellos nicht

weniger kontrovers zu als bei ihren Ahninnen früherer Zeiten. Einen akribischen
Chronisten könnte dies veranlassen, minutiös jede Debatte, Unter-Debatte und
Unter-Unter-Debatte aneinanderzureihen, die innerhalb eines gesetzten historischen
Rahmens und innerhalb der «Philosophie» genannten «Diskurse» stattgefunden
haben, um so ein Kompendium aller in einer Epoche denkmöglichen, theoretischen

Weltzugänge zu erstellen. Trotz unbestreitbarer Akribie legt Kurt Wuchterl
mit seinem neuen Buch indes kein möglichst lückenloses Lexikon sämtlicher
Strömungen in der Philosophie unseres Jahrhunderts vor, sondern konzentriert sich
auf sechs Kontroversen, die seines Erachtens das Denken der Gegenwart in der
einen oder andern Weise bestimmen. Er verfolgt dabei ein systematisches Interesse.

An erster Stelle seiner Ausführungen steht der Werturteils- und der
Positivismusstreit, an zweiter die Grundlagendiskussion in den modernen Naturwissenschaften,

an dritter die Auseinandersetzung um Martin Heideggers Philosophie
und sein politisches Engagement, an vierter der Zwei-Kulturen-Streit und das

wissenschaftstheoretische Paradigmenkonzept Thomas S. Kuhns, an fünfter die durch
Peter Singer ausgelöste Euthanasie-Debatte sowie schließlich an sechster der Disput

um Moderne und Postmoderne. Auf Anhieb mag diese Aufzählung der
Stationen philosophischer Reflexion etwas beliebig anmuten - namentlich der Zank
um Singers utilitaristische Ethik mit ihren bedenklichen Folgen scheint, was das

durchschnittliche Argumentationsniveau anlangt, nicht unbedingt zu den
Sternstunden moderner Philosophie zu gehören. Aber Wuchterl versteht es, nicht nur
Tiefen (und Untiefen) der einzelnen Diskussionskomplexe auszuloten, sondern
mit Hilfe seiner eigenen, von Kuhn inspirierten Paradigmentheorie die verschiedenen

Kontroversen miteinander in Beziehung zu setzen. So läßt sich nach Wuchterls

Einschätzung beispielsweise die Singer-Debatte nur nachvollziehen, wenn
man die «inkommensurablen» paradigmatischen Hintergründe der jeweils
Debattierenden in Rechnung stellt und so die fragliche Auseinandersetzung als das

Praktisch-Werden axiologischer Vorentscheidungen begreift. Wuchterl will mit
andern Worten keine erschöpfende Problemgeschichte der Philosophie im 20.
Jahrhundert schreiben, sondern einige exemplarische, in ihrem aporetischen Ausgang
noch heute aktuelle Kontroversen («Streitgespräche» sind es eher selten) beleuchten,

um so herauszuarbeiten, auf welch divergenten Grundlagen gegenwärtig
philosophiert wird. Diese Kontroversen haben - so ausgiebig Wuchterl ihnen bis in
ihre feinen Verästelungen hinein nachspürt - demnach <idealtypischen> Charakter.

Abgesehen vom erhellenden Blick aufs Einzelne klärt sich auch das Ganze nicht
unwesentlich auf: Man sieht - mit dem von Wuchterl häufiger einmal benutzten
Bild aus Webers Wissenschaft als Beruf- klarer, welche «Götter» miteinander in
einen « ewigen Kampf » liegen.

Zunächst rekonstruiert Wuchterl den Werturteilsstreit aus seinen Entstehungs-
umständen, den verschiedenen Identitätsstiftungsversuchen der deutschsprachigen
Soziologie um die Jahrhundertwende. Webers Postulat einer prinzipiellen
Unterscheidung zwischen Tatsachenbehauptungen und Werturteilen impliziert selber



Comptes rendus 289

(und bewußt) das Werturteil, es sei unredlich, beide Bereiche nach Art der
«Kathedersozialisten» ungetrennt zu lassen. Eine empirische Wissenschaft vermöge
niemandem zu sagen, was er tun solle. Demgegenüber stellt Eduard Spranger die

Möglichkeit einer Trennung von Werturteilen und Tatsachen überhaupt in Abrede,
weswegen er den Geisteswissenschaften dezidiert die Aufgabe zuweist, Werturteile
zu fällen. Wuchterl möchte im Anschluß an diese Positionsbestimmungen
nachweisen, daß es Spranger ebensowenig wie seinen Nachfolgern wirklich gelungen
sei, Webers Werturteilsthese in der Sache zu widerlegen. Er zeigt auf, von wie vielen
Mißverständnissen die Debatte bis hin zu ihren späten Ausläufern im Positivismusstreit

geprägt war. Letztlich stehe die Objektivität oder aber die Normativität
der Wissenschaften zur Disposition. « Die von Weber durchgeführte Entmachtung
der praktischen Vernunft als wissenschaftliches Instrument wirft die wichtige Frage

auf, woher nach der Entzauberung die Orientierung gebenden Zwecksetzungen
kommen» (S. 52). Haben sich in der Folge bei Karl R. Popper auf der einen, bei
Theodor W. Adorno und Jürgen Habermas auf der andern Seite die Probleme noch
akzentuiert - gelöst sind sie nach Wuchterls Diagnose bis heute nicht. Daß wir als

Menschen immer in Wertbeziehungen stehen, leugnet Wuchterl ebensowenig, wie
Weber es tut.

Der höchst instruktive zweite Hauptschnitt widmet sich den Entwicklungen in
der modernen Physik, ausgehend von der Kontroverse um die Quantentheorie an
der 5. Solvay-Konferenz in Brüssel 1927. Es wird hierbei deutlich, daß das

landläufige Bild von einer deterministischen und technizistischen Naturwissenschaft
ein Feindbild ohne viel Anhalt an der modernen wissenschaftlichen Theoriearbeit
darstellt. Wenn sich Niels Bohr und Albert Einstein («Gott würfelt nicht») nicht
einigen können, ob die klassischen Vorstellungen von Kausalität und Determination

unter den neuen mikrophysikalischen Voraussetzungen noch eine Erklärungsrelevanz

haben, zeichnet sich hier ein Grundlagenkonflikt ab, den ein Rekurs auf
vermeintlich eindeutige «Fakten» mitnichten aus der Welt schafft. Es gibt, wie
namentlich auch Wuchterls Ausführungen über die Chaostheorien zeigen, solche

eindeutig theoriebestimmenden «Fakten» in der Physik der Gegenwart nicht
mehr. Das schreibt Wuchterl auch all jenen Philosophen ins Stammbuch, die aus

derlei «Fakten» ihre Theorien abzuleiten vorgeben. Freilich verhindert dies nicht,
daß gerade im universitären Wissenschaftsbetrieb mit Leitbegriffen wie «Evolution»,

«Materialismus» und «Reduktionismus» unreflektiert operiert, und alle

«Gegenstimmen [...] ignoriert oder lächerlich gemacht» würden (S. 131).
Auf heikles ideenpolitisches Terrain wagt sich Wuchterl mit seinem dritten

Hauptabschnitt, wo ausgehend von der Davoser Disputation von 1929 zwischen
Martin Heidegger und Ernst Cassirer die fatale Anfälligkeit des neuen Denkens,
wie Heidegger es zu repräsentieren beanspruchte, für den Nationalsozialismus
thematisiert wird. Im Spätwerk Heideggers sieht Wuchterl (mit Emst Tugendhat
und Jürgen Habermas) sehr wohl eine Auslieferung an den nazistischen Irrationalismus

gespiegelt, die symptomatisch für gewisse Strömungen modernen (und
zugleich erklärtermaßen antimodemen) Denkens sei.

Der Streit um die «zwei Kulturen», die naturwissenschaftliche und die
literarische, der trotz Vorläufern im 19. Jahrhundert erst in den fünfziger Jahren wirk-



290 Buchbesprechungen

lieh entbrannte, wurde gemäß Wuchterls Nachzeichnung zunächst auf argumentativ

dürftigem Fundament ausgetragen. Mit Kuhns Paradigmentheorie betreten wir
danach einen festeren wissenschaftstheoretischen Boden. Wuchterl überträgt den

Paradigmenbegriff auf die von ihm erörterten Kontroversen in der Philosophie, um
zu zeigen, wie die «Extrapolation bestimmter, auf der Basisebene vorgegebener
Kategorien zu metatheoretischen Leitbegriffen einer Universalsicht» führe (S. 236).
Dabei unterscheidet er als «inkommensurabel» das «naturalistische», das
«säkulare» und das «transzendente Paradigma». Beim «säkularen» Paradigma, in
dem « Kategorien wie Gesellschaft, Geschichtlichkeit, Geist, Kultur, Freiheit,
Autonomie und Humanität» herrschten (S. 235), ergeben sich im Laufe von Wuchterls

Erörterungen gewisse terminologische Verwirrungen, da beispielsweise auch
«naturalistisch» orientierte Ethiker Säkularität für sich in Anspruch nehmen (vgl.
z.B. S. 302, 304). Der Ausdruck «säkular» ist zur Bezeichnung des humanistischen

Paradigmas nicht ganz glücklich gewählt.
Vorgeführt wird die Tauglichkeit von Wuchterls Paradigmenkonzeption am

häufig unsachlichen Zank um Peter Singers handlungsutilitaristische Ethik mit
ihren nicht unerheblichen Konsequenzen für den Umgang mit Angehörigen der

biologischen Spezies Mensch, die nicht dem durch Rationalität, Selbstbewußtsein
und Autonomie gekennzeichneten Personbtgriff Singers genügen: Behinderten,
Säuglingen etc. Wuchterl rekapituliert erfreulich nüchtern die einzelnen
Standpunkte mit ihren Inkonsistenzen und Aporien, wobei er sich aber mitnichten zu

Singers Parteigänger macht, sondern den «säkular» und «transzendent»
ausgerichteten Positionen zu ihrem Recht verhelfen will.

In einem abschließenden, polemisch gehaltenen Abschnitt geht es schließlich
um das Ende der Moderne und den Anbruch der Postmoderne. Wuchterl insistiert
darauf, « daß die postmoderne Pluralitätsthese sich selbst und der Möglichkeit von
Philosophie widerspricht» (S. 322). «Vernunft weicht dem Terror der Neigungen.»

(S. 333) Pluralität gebe es zwar unbestritten; Pluralismus sei aber als
kohärente philosophische Option nicht haltbar, da er als Wirklichkeitsperspektive
einen Selbstwiderspruch verkörpere, «denn Perspektiven setzen ein Ansichsein

voraus, das die Perspektiven ermöglicht» (S. 335). Freilich ließe sich - was
Wuchterl nicht erörtert - Perspektivismus oder Pluralismus als sozusagen meta-
metatheoretische Position denken - als skeptische Überbietung des eigenen,
interessegebundenen metatheoretischen Standpunktes (mag der nun «säkular»,
«naturalistisch» oder «transzendent» sein). Aber hier gerieten wir in die Begründungsnöte

eines extremen Skeptizismus; Begründungsnöte, die die Postmoderne schwerlich

ausräumen will oder kann.

Insgesamt gewährt Wuchterls Werk wesentliche Einsichten in die Art und die

Inhalte philosophischen Denkens im 20. Jahrhundert, auch wenn man vielleicht
daran zweifeln mag, ob ausgerechnet und ausschließlich die drei von Wuchterl
herausgestellten Paradigmata dieses Geschehen bestimmt haben. (Übrigens hätte
das Buch ein etwas sorgfältigeres Lektorat verdient - beispielsweise dürften die

bibliographischen Angaben in den Fußnoten konsequent vereinheitlicht sein; der

etwa ein dutzendmal bemühte Soziologe Wolf Lepenies erscheint konsequent als

«Lepenius».) Ungewiß bleibt ferner, ob der «Kampf» der «vielen Götter» tat-



Comptes rendus 291

sächlich ein «ewiger» zu bleiben verdammt ist; ob also die miteinander
konkurrierenden Paradigmata tatsächlich « inkommensurabel » sind. Dies ist selber schon
eine starke metatheoretische Behauptung, die keineswegs alle historische Plausi-
bilität auf ihrer Seite hat.

Andreas Urs Sommer (Princeton)


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

