Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 57 (1998)

Artikel: Raison herméneutique et sciences sociales
Autor: Ossipow, William

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882909

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882909
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia philosophica 57/98

WILLIAM OSSIPOW

Raison herméneutique et sciences sociales

During the seventies quite a number of social scientists were eager to switch from
the widely dominant paradigm of empiricism and behaviorism to another way of
studying the social world. Many of them found in the European philosophy, par-
ticularly in the work of philosophers like Husserl, Heidegger, Gadamer or Riceeur,
an attractive guide for that purpose. This current of thought gave rise to what is
known as the hermeneutic turn in social sciences, which claimed to be a new pa-
radigm.

Despite of its wide use, the concept of hermeneutics in social sciences is far
from being a clear one. The present article aims at clarifying the several uses
made of this concept by suggesting and developing several specifications of it. In
a second part, the article adduces several examples drawn from the practice of the
social sciences and thereby investigates, how hermeneutic reason is at work and
how it is an unescapable stage of any scientific inquiry of the social world.

Le tournant herméneutique

Une volonté de créer une alternative aux sciences sociales empiristes —
qui jouissaient a 1’époque d’une position largement dominante — s’est
manifestée aux Etats-Unis dans les années soixante-dix. Elle est main-
tenant connue comme le tournant herméneutique dans les sciences
sociales (hermeneutic turn). La philosophie herméneutique d’un Paul
Ricceur et celle d’un Charles Taylor eurent alors une influence déci-
sive, s’ajoutant a celle de la parution en Allemagne du maitre ouvrage
de Gadamer Wahrheit und Methode en 1960 et de sa traduction en an-
glais en 1975. Rabinow et Sullivan, co-éditeurs d’un célebre recueil de
textes sur le theéme des sciences sociales interprétatives (1979 et 1987)
disent dans leur introduction a la seconde édition de leur livre que leur
projet tenait a I’espérance de violer le tabou positiviste qui interdisait
de joindre des préoccupations évaluatives a la description des faits et
qui €tait donc un obstacle a la constitution d’une science sociale criti-
que. Le tournant herméneutique s’inscrit également dans le contexte
d’une critique de I’épistémologie positiviste dominante. Il existe un



230 William Ossipow

large accord pour situer ce renouveau des sciences sociales au sein de
ce qu’on appelle le courant postempirique ou postpositiviste en philo-
sophie et en histoire des sciences, courant représenté notamment par
Kuhn, par Mary Hesse et par Feyerabend, mais qui fut préparé déja
par Husserl puis par Heidegger et Wittgenstein.!

Un courant intellectuel se réclamant de 1’herméneutique se mani-
feste donc avec force dans les sciences sociales contemporaines qui
s’appuient sur les développements récents ayant alors eu lieu dans la
philosophie en Allemagne, en France et aux Etats-Unis?. Anthony Gid-
dens dira que «herméneutique n’est plus un terme étranger aux spé-
cialistes de sciences sociales de langue anglaise; en fait, I’intégration
de la tradition herméneutique est un des événements les plus signifi-
catifs dans les tendances récentes des sciences sociales ».3 Ce courant
a-t-il véritablement révolutionné les sciences sociales en ancrant dura-
blement un nouveau paradigme dans les pratiques des chercheurs et
qui romprait avec les développements et les acquis de ces disciplines ?
Ou alors ce courant a-t-il permis de mettre en lumiére des dimensions
herméneutiques de toute pratique scientifique, y compris dans le do-
maine des sciences de la nature ? Notre propre interprétation va dans
cette deuxieéme direction. S’il fut réellement important de rompre avec
un certain dogmatisme de 1’empirisme et du béhaviorisme qui triom-
phaient dans les sciences sociales, et qui rejetait toute autre approche
dans I’enfer de la non-science, il n’y aurait en revanche aucun gain
intellectuel a tomber dans 1I’obscurantisme inverse consistant a nier la
scientificité de I’empirisme. Si I’on admet qu’il n’y a pas de science
absolue qui obéirait & un paradigme platonicien et contraignant, 1’em-
pirisme représente alors un moment important et I’un des visages pos-
sibles de la scientificité. La voie que nous entendons suivre est celle
qui tend & comprendre les ressorts de la démarche en sciences sociales
et qui I’apparente, en tant que démarche visant & la compréhension du
monde, a I’effort herméneutique lui-méme.

Nous nous proposons, dans [’article qui va suivre, de développer
plus précisément les deux points suivants: en premier lieu, contribuer
a une clarification du concept méme d’herméneutique en recensant les
usages multiples qui le caractérisent. En effet, peu de notions aussi

1 BERNSTEIN, 1985 ; GIDDENS, 1987a.

2 Sont notamment représentatifs de ce courant des auteurs comme Richard
Bemnstein, John S. Dryzek, Frank Fischer, Clifford Geertz, Anthony Giddens,
Quentin Skinner.

3 GIDDENS, 19874, p. 56.



Raison herméneutique et sciences sociales 231

centrales sont d’un usage si vague et si indéfini qu’une certaine mise
au point conceptuelle parait indispensable. En second lieu, je tenterai
de mettre en lumiere les caractéristiques du travail de la raison a
I’ceuvre dans les sciences sociales a partir de 1’analyse des solutions
données a des problemes d’ordre épistémologique par quelques au-
teurs marquants de I’anthropologie, de la sociologie ou de la science
politique.

La raison est la capacité¢ humaine de mettre en lumiére 1’intelli-
gibilité des phénomeénes ou, dans une formulation moins objectiviste,
la capacité de donner une intelligibilité aux phénomenes. Elle est donc
intimement liée a la démarche scientifique qui doit étre considérée
comme une démarche rationnelle méthodique et contr6lée. La raison
herméneutique en est une modalité particuliere. Toutefois, comme Ga-
damer n’a cessé de 1’affirmer, la raison herméneutique ne se confond
pas avec la démarche de la science. Elle recéle des mécanismes cogni-
tifs beaucoup plus primordiaux que ceux développés dans les instru-
ments sophistiqués des sciences modernes, mécanismes qui sont en
action au sein de la pensée ordinaire comme de la pensée mytho-poéti-
que et qui sont & I’ceuvre jusque dans le fonctionnement scientifique
moderne.

Divers usages de I’herméneutique

Difficultés sémantiques

I1 y a une équivocité sémantique considérable du concept d’ herméneu-
tique qui est aussi bien adjectif que substantif, une propriété de 1’objet
qu’une attitude savante vis-a-vis de 1I’objet. L’épistémologue Jean La-
driere explicite bien cette complexité:

«Le terme <herméneutique> peut fonctionner a plusieurs niveaux. On peut
I'utiliser pour désigner une certaine méthode, plus exactement un type de mé-
thode, dont le modele est fourni par la démarche exégétique, ou plus large-
ment par les formes variées d’interprétation des textes, et qui, de fagon géné-
rale, parait appropriée la ou il est question de faire apparaitre un sens dont
I’existence est présumée mais qui n’est pas immédiatement donné. Mais on
peut 1’utiliser aussi pour désigner le type de réflexion portant sur ces métho-
des et dont 1’objectif est de leur fournir un fondement et une justification et de
déterminer par 12 les principes généraux d’une méthodologie du déchiffrement.
Et on peut ’utiliser enfin pour désigner un type de philosophie dans laquelle
I'entreprise précédente elle-méme trouve sa justification, & partir d’une cer-
taine conception de I’existence, ou de la conscience, ou de la raison. La signi-



232 William Ossipow

fication du terme <herméneutique> se distribue donc sur trois niveaux: mé-
thodologique, épistémologique, philosophique » .4

Dans ses relations avec les sciences sociales, 1’herméneutique con-
serve le noyau dur conceptuel tel qu’il a été développé jusqu’a nos
jours par la tradition philosophique, si équivoque que cette derniére
ait ét€. L’herméneutique signifie une relation avec le sens, la compré-
hension, I’interprétation, 1’application. Mais, alors que 1I’herméneutique
philosophique est concernée par le statut général de la compréhension
humaine comme dimension fondamentale appelée a donner lieu a une
anthropologie, 1’herméneutique transposée dans le milieu des sciences
sociales va se trouver immergée dans les problémes de celles-ci qui
sont et qui ont toujours été des problemes relevant largement de
I’épistémologie et de la méthodologie. Quelle est alors la place de
I’herméneutique dans la démarche de connaissance scientifique des
faits sociaux ? Est-ce une place exclusive qui ne s’accommode pas de
la présence d’autres méthodes ou est-ce une place complémentaire ?
Est-ce une démarche proprement scientifique ou une démarche fon-
damentale de I’étre humain dont la science se serait emparée pour la
hisser a un niveau supérieur de précision et d’objectivité ?

Il nous semble pertinent, pour introduire quelque clarté dans le
débat lié au tournant herméneutique des sciences sociales, d’introduire
pas moins de sept types différents d’usage de la notion d’herméneuti-
que : ’herméneutique philosophique, I’herméneutique sociétale, 1I’her-
méneutique poétique, I’herméneutique figée, I’herméneutique critique,
I’herméneutique analytique et I’herméneutique existentiale. A des de-
grés divers, ces différents types ont une importance pour la pratique
des sciences sociales comme elles en ont une dans toute démarche de
compréhension du monde. Précisons encore que cette typologie a pour
ambition d’expliciter la richesse du concept et les possibilités cogniti-
ves qu’il recele mais qu’il ne s’agit en aucune maniére d’une typologie
exhaustive ni de la formalisation de catégories univoques mutuelle-
ment exclusives. Cette nomenclature des usages de 1’herméneutique
est elle-méme le fruit d’un effort herméneutique de compréhension
de ce qui est en ceuvre au sein de I’immense entreprise des sciences
sociales depuis un siécle.

4 LADRIERE, 1991, p. 107, souligné dans le texte. Sur la richesse et 1’équivocité
de I’herméneutique voir aussi F. JACQUES, 1993.



Raison herméneutique et sciences sociales 233

L’herméneutique philosophique ou méta-herméneutique

L’herméneutique philosophique ou méta-herméneutique est la réfle-
xion d’ordre fondamental qui a permis a I’herméneutique de devenir
un des themes majeurs de la philosophie contemporaine puis de fé-
conder, par des voies diverses, les sensibilités des chercheurs en scien-
ces sociales qui ont orchestré le mouvement de 1’hermeneutic turn.
Nietzsche, Dilthey, Husserl, Heidegger, Gadamer, Ricceur, Taylor sont
les noms les plus connus sur cette route qui va de la philosophie aux
sciences sociales.

L’herméneutique philosophique a pour tiche fondamentale de
«comprendre la compréhension», pour employer une formule célébre
qui remonte & Gadamer ou, comme 1’exprime Jean Greisch, «la tache
herméneutique est d’énoncer les conditions de possibilité de toute
compréhension».> C’est également a la philosophie, et plus particu-
lierement & Heidegger, que 'on doit des intuitions décisives sur la
compréhension comme dimension constitutive du Dasein et sur le role
du comme (als) dans le travail d’interprétation.

L’influence de I’herméneutique philosophique sur le courant du
tournant interprétatif en sciences sociales a naturellement été détermi-
nante. Ainsi y a-t-il une relation tres évidente de Heidegger, de Gada-
mer et de Habermas avec certaines orientations des sciences sociales
américaines, en particulier des auteurs comme Bernstein, Dallmayr, de
méme qu’il y a une influence attestée de Ricceur sur I’approche an-
thropologique de Clifford Geertz. Sans la réflexion philosophique, il
est douteux que 1’on ait pu trouver les ressources conceptuelles néces-
saires pour lancer le défi herméneutique a 1’empirisme.

Le questionnement de 1’herméneutique philosophique reste d’ail-
leurs un défi permanent pour les sciences sociales dans la mesure ol
c’est la question méme du sens qui est thématisée dans la recherche
philosophique et que cette question plane sur leur pratique. Car le but
des sciences sociales n’est pas seulement de décrire, de mesurer et
d’expliciter les faits sociaux mais bel et bien d’en saisir la significa-
tion dans I’histoire humaine. La compréhension du monde socio-poli-
tique est inséparable du destin de I’homme qui seul donne la perspec-
tive correcte sur les phénomenes. Les sciences sociales sont quelque
part amputées si elles ne prennent en compte la compréhension de ce
destin.

5  GREISCH, 1985, p. 31, souligné par I’auteur.



234 William Ossipow

L’herméneutique sociétale

La société humaine est un tissu de significations. Elle n’existe que par
la communication du sens entre ses membres. Ce qui fait des individus
des membres de la société plutdt que des atomes n’ayant aucun con-
tact les uns avec les autres est précisément le fait qu’ils partagent des
significations communes. On entend souvent dans la vie ordinaire ce
triste constat: «Nous devons nous quitter, nous n’avons plus rien a
nous dire», constat qui établit bien, au niveau intuitif, qu’il n’y a so-
ciété, méme restreinte a un couple, que lorsqu’il y a communication.
Et ici, il ne faut pas comprendre le terme de communication dans le
contexte de I'infrastructure des mass-média, mais bien comme circu-
lation d’un sens constitutif du lien social.6

Notre environnement fait de significations est treés étroitement lié
aux pratiques les plus humbles et les plus quotidiennes de compréhen-
sion. Ainsi que le remarque Ricceur:

« Avant donc toute Kunstlehre (technologie) qui érigerait en discipline auto-
nome 1’exégese et la philologie, il y a un procés spontané d’interprétation qui
appartient a I’exercice le plus primitif de la compréhension dans une situation
donnée ».7

Cet environnement de sens est sociétal de part en part, a tel point
qu’il est possible de dire aussi bien que la société permet le sens, est la
condition de possibilité pour qu’un sens émerge, que le sens est ce par
quoi il y a société humaine. Les deux concepts sont étroitement imbri-
qués dans un rapport de circularité.

Les individus vivent dans un monde de la vie (Lebenswelt) ou les
objets naturels et artificiels possédent une signification partagée avec
les autres membres de la société. Le sociologue Alfred Schutz a bien
décrit ce monde ou D’attitude naturelle est non problématique et ol
I’environnement familier est considéré comme allant de soi (faken for
granted).

« Thus, the social world into which man is born and within which he has to
find his bearings is experienced by him as a tight knitweb of social relation-
ships, of systems of signs and symbols with their particular meaning structure,
of institutionalized forms of social organization, of systems of status and
prestige, etc. The meaning of all these elements of the social world in all its

6 Toute I’ceuvre de Niklas Luhmann thématise excellemment le rdle de la com-
munication et du sens dans la constitution des systemes et sous-systémes so-
ciaux. Voir en particulier LUHMANN, 1984,

7 RICEUR, 1986, p. 47.



Raison herméneutique et sciences sociales 235

diversity and stratification, as well as the pattern of its texture itself, is by
those living within it just taken for granted. [...] They are taken for granted
because they have stood the test so far, and, being socially approved, are held
as requiring neither an explanation nor a justification ».8

La sociologie schutzienne du monde de la vie quotidienne, inspirée
par ailleurs de la phénoménologie husserlienne, a trouvé une impor-
tante postérité dans le courant de 1’ ethnométhodologie (Garfinkel, Ci-
courel). Comme [’explicite bien Cicourel, «the term <ethnomethodo-
logy> was coined by Harold Garfinkel to index the study of everyday
practical reasoning as constitutive of all human activities ». On trou-
vera également ce type de préoccupation sociologique en Allemagne
avec les travaux, se réclamant de I’herméneutique, de Soeffner (1989)
et qui relevent de la sociologie du quotidien (Alltag).

C’est a une telle structuration du monde comme plénitude de signi-
fication sociale que se réfere également Michael Walzer, pour qui la
communauté politique est le lieu par excellence du partage des signi-
fications. Dans I’optique normative qui est celle de sa théorie de la
justice, mais qui reflete son approche générale, Walzer préconise de
suivre les « compréhensions partagées », les « significations partagées »
(shared meanings) au sein d’une communauté culturelle et politique :
«Une autre maniere de faire de la philosophie consiste a interpréter
pour ses concitoyens le monde des significations que nous avons en
commun », 10

Cet environnement sociétal a base de significations partagées re-
pose sur d’innombrables éléments dont la possession commune de la
langue naturelle, avec tout ce qu’elle transmet sur le plan sémantique,
est I’élément central. La langue maternelle charrie en effet les multi-
ples stéréotypes, les évaluations préformées, les proverbes et adages
traduisant le sens commun ou ce qui passe pour sagesse populaire.
Cependant tout cet ensemble est intimement 1ié & 1’herméneutique
dans la mesure ol la société offre a toute personne correctement so-
cialisée en son sein un systeme relativement riche d’interprétation,
d’évaluation et de compréhension du monde, de repérage topographi-
que, esthétique, politique et moral. En un mot qui résume bien cette
problématique, la société met a disposition de ses membres une cul-
ture qui est une sorte de cocon nourricier ou I’individu vient puiser le

8 ScHuTZ, 1970, p. 80.
9 CICOUREL, 1973, p. 99.
10 WALZER, 1997, p. 17.



236 William Ossipow

stock de significations dont il a besoin pour se piloter dans le monde.
Comme André Berten I’a fait pertinemment remarquer, 1’herméneuti-
que a, par cet ancrage dans la tradition culturelle d’une communauté,
partie liée avec le courant philosophique du communautarisme.!!

Ce qui est facheux est I’usage souvent exclusif de la notion d’her-
méneutique qui la cantonne dans cette aire de la tradition culturelle et
sociétale, généralement considérée comme non critique, spontanée,
voire naive. Ce lien est particulierement clairement explicité par Geor-
gia Warnke :

«This political theory can be called hermeneutic, I think, because it takes a
culture with its set of historical traditions, practices and norms as the analogue
of a text. [...] It attempts to uncover and articulate the principles already em-
bedded in or implied by a community’s practices, institutions and norms of
action ».12

Berten semble se plier a cet usage étroit du concept d’herméneuti-
que, comme le fait Walzer, comme le fait curieusement Habermas lui-
méme dans des textes récents,!3 lui qui avait pourtant proposé jadis le
concept intéressant d’ herméneutique des profondeurs.

Il faut a cet égard réagir contre un tel rétrécissement du concept.
Ainsi que nous allons le voir, I’herméneutique ne se réduit pas au
théme de la tradition et de la culture d’une communauté humaine. En
réalité, le concept recele bien d’autres richesses.

Herméneutique poétique

Le travail herméneutique le plus fondamental consiste a expliciter et
développer la sémantique des signes employés dans une communica-
tion.

«C’est d’abord et toujours dans le langage que vient s’exprimer toute con-
ception ontique ou ontologique. Il n’est donc pas vain de chercher du c6té de
la sémantique un axe de référence pour tout I’ensemble du champ herméneuti-
que ».14

Ou bien la sémantique des signes va de soi, ne pose aucun pro-
bléme, parce que les partenaires établissent immédiatement les bonnes
liaisons qui permettent au discours de prendre sens, et dans ce cas on
est dans la situation décrite par Alfred Schutz d’un univers de signifi-

11 BERTEN, 1990, p. 142-145.

12 WARNKE, 1992, p. 5.

13 En particulier dans Droit et démocratie, 1997.
14 RICEUR, 1969, p. 15.



Raison herméneutique et sciences sociales 257

cations «taken for granted » et qui n’appelle aucun travail herméneuti-
que particulier. Ou alors ce qui est dit dans la communication, de
méme que les divers événements survenant dans le monde, n’ont pas
toute la clarté nécessaire pour aller de soi, posent probléme, induisent
une mécompréhension qui, si elle se généralisait, déboucherait sur une
crise profonde du sens. C’est alors que I’effort herméneutique est re-
quis pour donner une signification aux faits et aux dires énigmatiques
ou mystérieux que la vie humaine rencontre constamment. Francis
Jacques considere comme le sens premier d’interpréter «1’acte méme
des signes, et notamment du langage, qui vient <médiatiser> notre
rapport aux choses. Une telle interprétation se confond avec la dimen-
sion sémantique du discours ».13

Une liaison sémantique est non problématique si pour un signifiant
X on peut immédiatement établir sa définition comme Y. Le terme de
pantographe est sémantiquement non problématique si je peux immé-
diatement dire qu’il s’agit d’un capteur de courant électrique ou si je
peux dessiner ou désigner du doigt un tel capteur. Si au contraire,
j’ignore la signification du terme, je peux alors me reporter aux dic-
tionnaires dont la fonction est précisément de recenser les liaisons sé-
mantiques stabilisées par la langue depuis plus ou moins longtemps,
codées par les usages et reconnues par les instances qui tentent d’en
réguler le développement.

Mais si I’on se réfere toujours aux dictionnaires déja constitués, on
voit alors mal comment la moindre nouveauté de sens pourrait appa-
raitre. Et si le fait de se référer continuellement a des dictionnaires
toujours déja constitués avait toujours été le cas, on voit mal comment
ces dictionnaires ont pu étre constitués, sauf a postuler qu’ils existent
de toute éternité. La question de ’origine du sens et de I'élargisse-
ment du sens au-dela de ce qui est déja consigné rejoint donc celle de
la création de sens, qui ouvre la perspective d’une herméneutique
poétigue. 11 faut bien entendu comprendre ici le terme poétique dans
son sens étymologique de créatif, relatif a la création, non dans un
sens esthétique. Faire surgir I’intelligibilité du monde, ce qui est la
vocation propre de la raison, passe donc par un moment de création
qui met en ceuvre les ressources du langage.

Il est utile de se référer ici au processus de sémiosis, terme par
lequel Peirce décrivait I’émergence de la signification. De la relation
triadique complexe entre le signe ou représentamen, 1’ objet (ce que le

15 JAcQues, 1993, p. 185.



238 William Ossipow

signe représente) et 1’interprétant (qui opere la médiation entre le re-
présentamen et 1’objet), retenons cette proposition capitale: «Le sens
d’un signe est le signe dans lequel il doit étre traduit ».16

La sémiosis désigne donc un processus de renvoi d’un signe X
dont le sens est obscur a un signe Y dont le sens est supposé connu. Et
le renvoi de I’obscur au connu est le processus méme d’interprétation
ou d’explicitation sémantique. Peirce affirme que ce processus de ren-
voi et d’explicitation est, de droit, illimité. X renvoie a Y, qui a son
tour renvoie a Z, qui renvoie a S, etc. De fait, remarque-t-il encore,
I’ habitude vient limiter 1’expansion infinie du processus de sémiosis.

«L’habitude fige provisoirement le renvoi infini d’un signe a d’autres signes,
permettant a des interlocuteurs de se mettre rapidement d’accord sur la réalité
dans un contexte donné de communication. L’habitude bloque le processus
sémiotique : c’est le monde des <idé€es toutes faites > ».17

On peut faire ici un rapprochement entre les idées toutes faites résul-
tant d’un blocage du processus sémiotique et les significations socié-
tales qui vont de soi mises en lumiére par Alfred Schutz. Les habitu-
des sémantiques collectives structurent les significations sur la longue
durée et permettent I’intercompréhension sur la base des automatismes
propres a I’herméneutique sociétale spontanée. Mais a tout moment le
processus de sémiosis peut reprendre ses droits, faire rebondir «le ren-
voi infini d’un signe a d’autres signes ».!8 A vrai dire, c’est le travail
méme de la culture et de la civilisation que de procéder a cette in-
cessante redéfinition de la réalité et des interprétations par tous les
moyens symboliques et tous les langages.

Il y a herméneutique poétique lorsque, au cours du proces de sé-
miosis, un nouvel interprétant est proposé pour expliciter un signe.
L’herméneutique poétique libére de 1’habitude et de ce qui est tenu
pour évident. Elle permet a un sens nouveau d’advenir, soit pour redé-
finir une réalité qui avait toujours déja été définie en d’autres termes,
soit pour faire apparaitre des virtualit€s nouvelles a partir des inter-
prétations anciennes. Un nouveau signifiant, ou un nouveau syntagme
signifiant, permet de conceptualiser un aspect nouveau de la réalité et
agit, comme les poetes aiment a le dire, tel une illumination du monde.

16 Tiré des Collected Papers de C. S. Peirce, vol. 4, p. 132 et citée par EVE-
RAERT-DESMEDT, 1990, p. 42.

17 1Ibid., p. 42-43.

18 1Ibid., p. 42.



Raison herméneutique et sciences sociales 239

Le travail de la culture déploie les potentialités quasiment illimi-
tées de signifiance de la réalité. C’est en effet aux religions, a 1’art, a
la littérature, au droit, aux diverses sciences que 1’on doit tout 1’effort
d’explicitation du sens par lequel ’homme se révele a lui-méme et
progresse dans la connaissance de soi et du monde.

L’herméneutique poétique, comprise comme processus de création
de significations nouvelles, occupe donc une place considérable dans
le développement de la culture, y compris dans le développement de la
science et des sciences sociales en particulier. Les ressources du lan-
gage comme de la rhétorique jouent un r6le de premier plan dans toute
heuristique et de plus en plus la réflexion fondamentale en sciences
sociales se penche sur le rdle cognitif propre du langage et de 1’uti-
lisation de ses ressources. A cet €gard, les travaux de Charles Roig,!° a
la suite de ceux de Brown et de Kenneth Burke en langue anglaise,
restent fondamentaux et exemplaires. Ils ont démontré les richesses
d’une logique de la variété conceptuelle proche de I’herméneutique??
qui s’oppose a une logique de la vérité réductrice des possibles. Ces
travaux rejoignent et prolongent une thése d’ Aristote exprimée dans la
Rhétorique (1410b): «Les mots ordinaires transmettent seulement ce
que nous savons déja; c’est la métaphore qui peut le mieux produire
quelque chose de nouveau».2!

L’usage de la métaphore et celui de I’analogie sont en effet des ins-
truments permettant le défrichement de terres nouvelles pour les disci-
plines scientifiques établies. Eco attire a bon droit I’attention sur le role
de la métaphore dans la logique de la découverte scientifique et rap-
pelle que pour Kuhn I’interprétation métaphorique était «similaire a la
proposition d’un nouveau paradigme scientifique ».22 L’aspect propre-
ment créateur de sens dans les sciences sociales a bien été mis en lu-
miére par Max Weber dans ce passage aux accents nietzschéens cité par
Catherine Colliot-Théleéne et extrait de I’Essai sur [’objectivité de 1904 :

«C’est le destin d’une époque de civilisation, qui a goiité le fruit de 1’arbre de
la connaissance, de savoir que nous ne pouvons pas lire le sens du devenir du
monde dans le résultat, aussi parfait soit-il, de ’étude que nous en faisons,
mais que nous devons étre capables de le créer nous-mémes ».23

19 Cf. ROIG, 1977 et 1980.

20 RoIG, 1990, p. 123.

21 Cité par LAKOFF et JOHNSON, 1985, p. 201.
22 Eco, 1992, p. 168.

23 CoLLIOT-THELENE, 1992, p. 149 et 260.



240 William Ossipow

Un sociologue aussi résolument empiriste que le fut Lazarsfeld
insistait lui aussi sur I’aspect créateur nécessaire a la mise en place
d’un dispositif visant a la production de connaissances: «Since the
main objective of ESR [empirical social research] is to understand hu-
man action, it is confronted with the crucial task of creating explana-
tory concepts. »2* Cet aspect déborde du domaine des sciences sociales
et s’étend a celui des sciences de la nature, en particulier la physique
qu’a priori on aurait pu considérer a I’abri de telles influences «poé-
tiques». Selon Patrick A. Heelan «1’herméneutique et I’esthétique ex-
priment 1’aspect poétique (au sens aristotélicien) de la vérité dans les
sciences de la nature comme dans les sciences sociales ».23

Bleicher de son c6té se propose de réhabiliter ce qu’il appelle I’in-
vention, qui renvoie d’une part a une «création de réalité par des prati-
ques discursives »26 de la part des agents sociaux (comme le furent, par
exemple, les fondateurs de la Communauté européenne), et, d’autre
part, a I’'invention comme 1’élément central de toute méthodologie her-
méneutique en sciences sociales dans une perspective post-positiviste
et post-moderne.

On se reportera avec profit a I’étude de Francois Chazel (1990) qui
a analysé et critiqué 1'usage de ce qu’il appelle 1’analogie dans la
science politique et la sociologie contemporaines. Apres de longs dé-
veloppements sur ’'usage de I’analogie dans la philosophie politique
de Platon, ou I’auteur de la République compare la politique a I’art de
piloter un bateau ou a I’art du médecin, Chazel passe en revue les
grandes «analogies» qui jouent un role important dans les dévelop-
pements de la science politique et de la sociologie politique contempo-
raine : 1’analogie par laquelle Karl Deutsch, dans The Nerves of Go-
vernment. Models of Political Communication and Control (1966),
pense le politique comme un systeme nerveux ; 1’analogie par laquelle
toute une série d’économistes, dont A. Downs dans son ouvrage fon-
damental An Economic Theory of Democracy (1957) congoivent le po-
litique comme un marché, I’homme politique comme un entrepreneur
(Schumpeter), les partis politiques comme des entreprises en concur-
rence (Hotelling); ou encore I’analogie développée par T. Parsons
(1969) entre le pouvoir et la monnaie. Ces récents développements
théoriques font suite & de plus anciens bien connus. L’histoire de la

24 Cité in BOUDON (éd.), 1993, p. 11.
25 HEELAN, 1997, p. 278.
26 BLEICHER, 1997, p. 144.



Raison herméneutique et sciences sociales 241

pensée sociale et politique est en effet remplie des métaphores instau-
ratrices d’un renouvellement de la compréhension qu’une époque a
d’elle-méme et de ses institutions. Que 1’on songe aux métaphores de
Hobbes, en particulier celle qui voit en I’homme dans 1’état de nature
un «loup pour I’homme » ; ou celle de toute la tradition organiciste qui
consideére la société comme un corps (les métaphores bien connues du
corps social).

On remarquera que la logique de ces développements fondamen-
taux de la science politique repose sur 1’utilisation imaginative et fé-
conde du comme: la politique comme un marché ; la société comme un
systéme nerveux, etc. Par 1a, I’heuristique des sciences sociales rejoint
I’intuition si fondamentale de Heidegger dans Sein und Zeit: toute
compréhension s’obtient par I’explicitation de ce qui est comme tel ou
tel.2” Francis Jacques parle trés justement de «1’admirable invention
du comme».28 Si des champs nouveaux s’ouvrent a la science, c’est
bien souvent par la transformation du regard habituel que 1’on a sur
un phénomeéne donné en un nouveau regard. Cette transformation, que
I’on peut considérer comme le fruit d’une décision herméneutique
(créatrice, c’est-a-dire poétique) qu’aucune démarche positiviste ne
saurait ultimement fonder, se réalise par un processus complexe de
transposition de terminologies d’un domaine plus connu a un domaine
moins connu qui gagne son intelligibilité grace a ce transfert.??

Ainsi I’'importance du comme métaphorique est-elle considérable
dans le domaine scientifique et constitue I’un des moteurs majeurs de
I’invention conceptuelle.3® Mais ce n’est pas seulement au niveau
scientifique qu’il déploie son efficacité compréhensive. De maniére
beaucoup plus générale, la métaphore est une ressource du langage au
service de fins cognitives dans la vie ordinaire, personnelle ou sociale
et politique. Que I’on songe encore au trés riche syst¢me de métapho-
res par lesquelles ’Eglise catholique parle d’elle-méme: 1’ecclésio-
logie ouvre en effet & une double conception de la réalité ecclésiale,
conception d’une part que I’on peut qualifier de masculine, captant le
pole juridique et politique de I’institution et qui tourne autour de la
théologie des trois pouvoirs et, d’autre part, conception éminemment

27 Cf. M. HEIDEGGER, Sein und Zeit, § 32. Voir a ce sujet Frangoise DASTUR,
1991, p. 47.

28 JACQUES, 1993, p. 190.

29 Cf. CHAZEL, 1990, p. 184 ; GEERTZ, 1986, p. 31 ; ROIG, 1990, p. 112-123.

30 GEERTZ, 1986, p. 31.



242 William Ossipow

féminine, centrée autour d’une vision mystique de I’Eglise comme
corps, comme épouse, comme mere et comme nouvelle Jérusalem.3!

A ce niveau, la connaissance et la donation du sens se révele en
étroite connexion avec une éthique, I’herméneutique poétique débou-
che sur une pratique, la sémantique s’épanouit en une pragmatique des
signes. Richard Kearney a donné une analyse précieuse des transfor-
mations éthiques des figures (de rhétorique): la potentialité porteuse
de mort et de défiguration lorsque le langage s’engage, par exemple,
dans la sinistre poétique de désignation de I’autre comme sous-homme
(Untermensch) ; mais aussi la capacité éthico-poétique de transfigura-
tion, lorsque I’homme est désigné, par exemple dans les Ecritures, de
frere, d’enfant de lumiere, d’enfant de Dieu.

L’herméneutique tirant parti du comme est également a 1’ceuvre
dans le travail si important, décrit de maniere approfondie par Gada-
mer (1996), d’application (Anwendung) consistant & lire une réalité
singuliére dans les catégories fournies par la tradition. Ainsi le juge,
dans son travail herméneutique d’application de la loi au cas parti-
culier, doit-11 décider si la personne poursuivie doit €tre considérée
comme un criminel ou comme un innocent. La qualification pénale, ou
toute qualification juridique, rejoint la logique générale des processus
d’évaluation comme le moment d’application de 1’herméneutique a
une situation réelle concrete. C’est dans ce sens qu’il faut comprendre
cette affirmation de Michael Walzer: « The experience of moral argu-
ment is best understood in the interpretive mood ».32

On n’insistera pas plus ici sur I’aspect éthique et pragmatique fon-
damental de ces différentes poétiques, de ces différentes manieres de
figurer le réel par le langage. L’herméneutique poétique est bien le
lieu d’une responsabilité particuliere que 1’homme entretient avec le
monde qu’il a capacité de nommer.

L’herméneutique figée

L’herméneutique poétique est le moment inventif, figurant, de la com-
préhension. Ce moment n’est pas dissout et perdu dans son accomplis-
sement puisqu’existent les possibilités de conserver dans les mémoires
puis dans des documents (livres en particulier) les traces de ce jaillis-
sement. Par une technique quelconque de remémoration, la lecture ou
la liturgie par exemple, la fraicheur du moment poétique peut Etre re-

31 Ossipow, 1981.
32 WALZER, 1987, p. 21.



Raison herméneutique et sciences sociales 243

trouvée et peut méme inspirer une tradition de ferveur. Une herméneu-
tique de la réception découle de cette écoute de la parole poétique,
écoute qui tisse une certaine compréhension de 1’ceuvre pouvant don-
ner lieu 2 un commentaire prenant lui-méme la forme d’une ceuvre.?3
C’est ainsi que s’établit et s’étoffe une culture, qui peu a peu est sus-
ceptible d’alimenter et d’enrichir I’herméneutique sociétale, le monde
de la vie tissé des significations partagées. Mais parfois I’invention
poétique trouve un autre destin que sa reviviscence dans une réception
fervente. Sa diffusion sociétale prend une autre modalité lorsque I’in-
vention poétique se fige en doctrine, en orthodoxie, en idéologie. Ce
qui fut un temps invention du sens, découverte capitale pour la con-
naissance, se mue, tout en gardant le méme contenu, en dogmes répon-
dant aux exigences stratégiques d’une organisation. On connait le mot
ravageant de Loisy: les premiers Chrétiens attendaient le Royaume,
c’est I’Eglise qui est venue. Cruelle formulation de la métamorphose
d’une attente imprégnée de poésie messianique d’un régne libérateur
en résignation a I’institutionnalisation d’une organisation sociale hié-
rarchisée et structurée.

Ce peut étre aussi le parcours de I’herméneutique poétique qui la
conduit de sa source a sa glaciation en une orthodoxie reproduite sur
le mode disciplinaire. Au départ I’inspiration visionnaire, a I’arrivée
un catéchisme rigide et sclérosé. Que 1’on songe a Marx par exemple,
brassant le savoir de son époque en une synthése d’une nouvelle intel-
ligibilité sociologique qui éclaire ceux qui scrutent la société pour la
comprendre et qui inspire ceux qui veulent la transformer. Mais le
mouvement ouvrier s’institutionnalise dans un parti, le parti s’empare
du pouvoir. La pensée de Marx devient le ciment id€ologique des
membres militants et I’instrument de propagande pour motiver les
masses prolétaires dans leur élan révolutionnaire et dans leur disci-
pline partisane. La pensée originaire, pensée forte, fondée sur Iintui-
tion dialectique de la lutte des classes, s’instrumentalise en outil de
pouvoir. Toutes les sensibilités éveillées et attentives a ce qui, dans
I'usage humain de la langue, est invention poétique et par conséquent
illumination, auront fait I’expérience de ces mots qui soudain se figent
et se glacent.

«Il y a que les mots qui sont premiérement des images finissent par n’étre
plus que des formules. IIs s’assemblent alors par blocs et en phrases toutes

33 Sur I’herméneutique de la réception, voir H. R. JAUSS, 1978.



244 William Ossipow

faites, sans lesquelles il n’y a plus qu’une réalité toute faite et inerte, qui n’a
plus été€ vécue, a laquelle on ne s’affronte plus».34

L’herméneutique figée est capable de fournir un systéme plus ou
moins complet de concepts et d’outils d’évaluation qui doivent per-
mettre une compréhension non critique du monde et un repérage prag-
matique qui peut se révéler analogue aux significations qui vont de soi
appartenant au monde de la vie. Elle se distingue cependant de 1’her-
méneutique sociétale en premier lieu par le fait qu’elle trouve généra-
lement son origine dans une herméneutique poétique et en second lieu
par son instrumentalisation au service d’une organisation. Ce deu-
xieme trait rend I’herméneutique figée vulnérable aux manipulations
des décideurs qui seraient tentés d’optimiser le message, de 1’adapter a
des publics divers ou de le faire plier a des objectifs stratégiques.

Entre I’inspiration poétique a la source et la glaciation au terme,
il y a un bouleversement du statut de la subjectivité qui entraine des
conséquences fondamentales, notamment au plan de [’herméneutique
existentiale (voir plus loin) et qui concerne 1’engagement en tant que
sujet de celui qui entretient un rapport au discours. L’herméneutique
poétique, plus que toute autre, requiert I’engagement intense de la
subjectivité par la mise a disposition de la vérité scientifique ou philo-
sophique, ou par la mise a disposition de ’ceuvre, de son imagination
créatrice’>. L’herméneutique figée proscrit I’imagination qui pourrait
non seulement bouleverser 1’ordre du discours mais encore 1’ordre so-
cial que le discours promeut et garantit.

L’herméneutique figée de 1’idéologie organise I’univers du discours
selon des structures prévisibles et préserve cette structuration par une
cloture qui empéche tout élément d’information perturbateur de venir
bousculer I’ordonnancement discursif. Parlant du domaine juridique,
Habermas remarque que «les paradigmes se consolident, en effet, en
idéologie dans la mesure ou ils se ferment systématiquement aux nou-
velles évaluations de situation et aux autres interprétations des droits
et des principes qui mdrissent a la lumiére de nouvelles expériences
historiques ».36 Cette cloture du systeme symbolique est homologue a
une cléture du systeéme social ou de I’organisation sociale qui, pour

34 Lettre de C. F. Ramuz a M. Duchamp, cité in J. E. BENCHEIKH, Poétique
arabe, Paris, Gallimard, coll. Tel, 1989, p. XXXII.

35 Sur I'importance de I'imagination dans la perspective de 1’herméneutique,
voir Paul RICEUR 1986, «L’imagination dans le discours et dans 1’action»,
in Du texte a I'action, p. 213-236.

36 HABERMAS, 1997, p. 243.



Raison herméneutique et sciences sociales 245

préserver une identité fragile et menacée, marque de maniére draco-
nienne ses frontiéres.

L’herméneutique critique

Le modele indépassable de I’herméneutique critique reste la démarche
entreprise par ceux que Paul Ricceur appelle, dans une formule aussi
célebre que judicieuse, «les maitres du soupgon», a savoir Marx,
Nietzsche et Freud. Ce qu’il y a de commun entre ces trois génies
soupgonneux est leur constante obsession de ne pas se faire piéger par
les apparences sur la foi desquelles on donne le bon Dieu sans confes-
sion. Ce qui est dit, selon I’axiomatique soupconneuse, I’est pour ca-
cher quelque chose d’inavouable sous un masque acceptable. Le dis-
cours égalitaire des droits de I’homme, fleuron du droit abstrait de la
bourgeoisie triomphante, masque, selon le Marx de la Question Juive,
la férocité des intéréts en jeu et I’asymétrie des rapports de force entre
classes sociales bien résumée dans la fameuse expression du «renard
libre dans un poulailler libre ». Pour Nietzsche, le discours de la mo-
rale cache la répression de I’instinct de vie et pour Freud le discours
du réve cache le drame cedipien et son cortége de pulsions. De toutes
parts, la réflexion est invitée par I’herméneutique critique a ne pas se
contenter de ce qui est dit et du discours manifeste, mais de se porter
derriere les lignes en remontant par exemple du droit abstrait aux inté-
réts économiques qui sont les véritables ressorts de toute action et de
tout discours, ou en remontant de 1’apparente fantaisie onirique a son
principe libidinal. L’herméneutique critique est donc, on le comprend
aisément, profondément liée a ce que Habermas appelle une «her-
méneutique des profondeurs» si I’on admet que la méthodologie des
maitres du soupcon consiste dans le mouvement analytique qui porte
de la surface exprimée a la profondeur dissimulée dont la raison her-
méneutique vise a exprimer I’intelligibilité intrinseque.

L’herméneutique critique est donc une invite a la mise en mouve-
ment d’une démarche de déchiffrement du sens des phénomeénes au-
dela de ce qu’ils dévoilent au premier abord. Elle est avant tout un état
d’esprit, une orientation fondamentale de la pensée par rapport a son
objet, un programme de recherche qui doit nécessairement se pro-
longer en une analytique, qu’un Marx accomplit dans son ceuvre éco-
nomique ou qu’'un Freud élabora en liaison avec une pratique théra-
peutique.

L’une des applications récentes de la dimension critique de 1’her-
méneutique est 1’approche par la critique des idéologies telle que Ha-



246 William Ossipow

bermas la propose dans son article de 1970 La prétention a l'univer-
salité de I’herméneutique.’” Dans cette étude, Habermas s’en prend a
Gadamer et semble lui reprocher un certain irénisme. L’auteur de
Vérité et Méthode, s’il est en effet d’accord pour voir la nécessité de
I’herméneutique dans 1’effort d’interprétation exigé dans les situations
de mécompréhension ou de communication perturbée, n’en postule
pas moins une sorte de consensus originaire qui fonde les traditions
et assure leur légitimité. «Si je ne me trompe, Gadamer pense que
I’élucidation herméneutique de manifestations vitales incompréhensi-
bles ou mal comprises doit toujours recourir a un consensus préalable-
ment établi par des traditions convergentes auquel on peut se fier».38
Or [’herméneutique des profondeurs, expression par laquelle Haber-
mas désigne la psychanalyse et sa méthode d’interprétation liée a un
projet thérapeutique, a découvert la pseudo-rationalité de ce consensus
originaire fondé sur la violence. La tare de cet accord préalable tient
au fait de son élaboration dans un contexte de contrainte et de domi-
nation, de son imprégnation par le «caractére répressif des rapports de
violence qui déforment I'intersubjectivité de I’entente ». Cette perver-
sion de la communication factuelle doit étre mesurée a 1’aune d’une
communication issue d’une situation d’ou la violence et la domination
auraient été éliminées. La confrontation & un modéele idéal contre-
factuel est en dernier lieu ce qui autorise et fonde rationnellement la
critique comme «compréhension pénétrante capable de percer a jour
des aveuglements ».3

L’herméneutique analytique

L’herméneutique est analytique lorsqu’elle se dote de la rigueur et des
outils méthodologiques développés dans la cité savante. Ronald Dwor-
kin parle d’interprétation scientifique lorsque «le scientifique rassem-
ble une masse de données et y cherche une signification».40 Ici I’her-
méneutique est peut-étre le plus proche de son origine lettrée et de ses
racines dans I’exégeése et la philologie, bien que les instruments ana-
lytiques dont elle se dote débordent largement ceux de ces anciennes
disciplines pour en inclure de nouveaux, notamment les statistiques,
qui permettent de réaliser des opérations sur des «masses de don-

37 Reproduit in HABERMAS, 1987a, p. 239-273.
38 Ibid., p. 267.

39 Ibid., p. 269 & 270.

40 DWORKIN, 1988, p. 48.



Raison herméneutique et sciences sociales 247

nées ». L herméneutique analytique est 1’auxiliaire de toute perspec-
tive scientifique qui prétend s’inscrire dans la mouvance du tournant
herméneutique.

L’herméneutique analytique n’est pas une discipline universitaire
au sens strict, pas plus qu’elle n’est un corps méthodologique complet.
Elle est I’application de la volonté de saisir le sens ou la signification
des événements et des phénomenes, et ¢’est une volonté qui se donne,
au besoin en les inventant, les moyens et les techniques nécessaires. A
ce titre, les diverses méthodologies de 1’analyse de contenu ou de
I’analyse de discours sont exemplaires de cette musculation méthodo-
logique de la volonté de comprendre.

Méme si elle n’est pas en tant que telle une discipline, ’herméneu-
tique analytique porte sur quelque chose, porte sur des objets sur les-
quels se focalise la volonté de comprendre. A la question de savoir
quel est 1’objet de I’herméneutique analytique, on peut répondre que
ce sont notamment les autres types d’herméneutique, en particulier
I’herméneutique sociétale, I’herméneutique poétique et 1’herméneuti-
que figée. L’herméneutique sociétale est bien entendu un objet privi-
1égié de I’analyse sociologique. Les représentations du monde que se
font les acteurs sociaux, leur auto-représentation, les significations qui
circulent dans 1’espace social, que les agents partagent et tiennent pour
évidentes, tout cela est matieére de I’investigation sociologique comme
c’est la matiere des historiens ou des anthropologues. Il y a 1a un tra-
vail d’enquéte pour reconstituer I’ éthos d’une formation sociale, comme
Max Weber le fit exemplairement dans sa reconstruction de 1’éthique
protestante.

L’herméneutique sociétale occupe une place fondamentale dans les
sciences sociales, comme nous 1’avons déja mentionné en parlant de
Schutz, de I’ethnométhodologie, de Soeffner, Walzer et Habermas. Son
importance vient du fait qu’elle désigne le fait central de la constitu-
tion symbolique et significative du monde social. En ce sens, I’hermé-
neutique sociétale est I'un des objets privilégiés de 1’herméneutique
savante pratiquée par les sciences sociales. Nous ne sommes pas loin
ici de ce que Durkheim appelait les habitudes collectives :

«Telles sont 1’origine et la nature des regles juridiques, morales, des aphoris-
mes et des dictons populaires, des articles de foi ol les sectes religieuses ou
politiques condensent leurs croyances, des codes de gofit que dressent les
écoles littéraires, etc. ».41

41 DURKHEIM, 1992,p.9.



248 William Ossipow

Or, le fait que I’herméneutique sociétale soit 1’objet de la recherche
savante, c’est-a-dire d’un effort méthodiquement conduit de compré-
hension, indique que I’herméneutique en tant que discipline scientifi-
que se meut dans une sorte de deuxiéme degré du symbolique, en un
lieu réflexif ou I’herméneutique savante analyse 1’herméneutique so-
ciétale, naive et spontanée. Giddens a tres judicieusement souligné ce
phénomene qu’il nomme double herméneutique :

«The social scientist studies a world, the social world, which is constituted as
meaningful by those who produce and reproduce it in their activities, — human
subjects. To describe human behaviour in a valid way is in principle to be able
to participate in the forms of life which constitute, and are constituted by that
behaviour. This is already a hermeneutic task. But social science is itself a
“form of life”, with its own technical concepts. Hermeneutics hence enters in-
to the social sciences on two, related levels ; this double hermeneutic proves to
be of basic importance to the post-positivist reformulation of social theory ».42

Pour le sociologue anglais, I'une des préoccupations majeures des
sciences sociales

«est de se pourvoir de moyens conceptuels qui permettent d’analyser ce que
savent les acteurs a propos de ce pourquoi ils font ce qu’ils font, en particulier
lorsque ces acteurs ne sont pas conscients (de fagon discursive) qu’ils le sa-
vent, ou lorsque des acteurs, dans d’autres contextes, n’ont pas une telle con-
science discursive. Ces tiches sont avant tout de nature herméneutique ».43

Bien entendu, la compréhension savante peut également se donner
comme objet des manifestations plus élaborées de 1’activité interpré-
tante de I’homme. Lorsque la recherche savante, sous forme de critique
littéraire (Jauss), de critique historique (Foucault) ou de critique philo-
sophique (Skinner) se penche sur les grands textes et les grandes théo-
ries*, 1l s’agit également d’une situation de double herméneutique
mettant en rapport I’herméneutique analytique et savante avec 1’her-
méneutique poétique des grands textes de la tradition philosophique,
religieuse ou littéraire. Et lorsque la recherche savante prend pour ob-
jet I’analyse des idéologies, vaste champ de travail de la sociologie
comme de la science politique, c’est bien I’herméneutique analytique
qui prend pour objet I’herméneutique figée. L’herméneutique peut en-
core se donner comme objet la philosophie herméneutique ou méta-
herméneutique, ce que fait du reste Habermas dans son effort de com-

42 GIDDENS, 1982, p. 7-8.

43 GIDDENS, 1987b, p. 30.

44 Cf. Q. SKINNER (éd.), 1985, The Return of Grand Theory in the Human
Sciences, Cambridge, CUP.



Raison herméneutique et sciences sociales 249

préhension critique de Gadamer. Enfin, lorsque la réflexion analytique
s’applique a elle-méme dans 1’autoréférence et 1’autoréflexivité de
I’épistémologie et de la méthodologie, il s’agit encore d’une double
herméneutique mettant en jeu, cette fois-ci, I’interprétation savante de
I’interprétation savante. Comme le dit bien Lazarsfeld dans 1’évoca-
tion de 1’autoréférence et de la circularité inévitables de la méthodolo-
gie: «The sociologist studies man in society. The methodologist stu-
dies the sociologists at work »43.

La double herméneutique est donc largement présente dans les
sciences sociales. Elle est fondée sur ’intuition de la constitution sym-
bolique du monde social qui fournit I’argument principal pour établir
une distinction claire entre les sciences de la nature et elles-mémes:
alors que 1’objet des premiéres est un donné «brut», a priori non con-
stitué ni structuré symboliquement (sur le mode d’étre, par exemple,
du minéral), I’objet des secondes est une réalité intrins€quement tissée
de significations. Comme 1’affirme T. Ball,* la réalité (sociale et poli-
tique) est elle-méme constituée de maniére interprétative, ce qui, selon
lui, induit une méthodologie d’interprétation proche de celles des dis-
ciplines littéraires. Habermas argumente de mani¢re semblable dans
la deuxi¢me des quatre raisons qu’il donne d’intégrer une conscience
herméneutique a la recherche en sciences sociales: «La conscience
herméneutique incite les sciences sociales a se rappeler les probleémes
qui résultent de la préstructuration symbolique de leurs domaines
d’objets ».47

L’herméneutique existentiale

L’herméneutique existentiale n’est pas a mettre sur le méme pied que
les autres usages de I’herméneutique. Selon I’analytique existentiale
que développe Heidegger dans Sein und Zeit, elle est une dimension
essentielle de la constitution du Dasein, de 1’€tre comme subjectivité
humaine existant sur le mode du souci, de I’angoisse et de la com-
préhension.

45 Cité par R. BOUDON (éd.), 1993, p. 14.

46 BALL, 1987, p. 95-96.

47 HABERMAS, 1987a, p. 246. Les trois autres raisons sont 1° «La conscience
herméneutique détruit la compréhension objectiviste que les sciences humai-
nes traditionnelles ont d’elles-mémes». 2° Ce type d’interrogation est suscep-
tible d’interroger la compréhension scientiste que les «sciences physiques ont
d’elles-mémes ». 3° Un domaine qui requiert plus que tout autre la conscience
herméneutique, c’est «la traduction en langage du monde vécu d’informa-
tions scientifiques » (p. 245-247).



250 William Ossipow

L’herméneutique existentiale renvoie a des aspects qui ont été
traditionnellement négligés par 1’épistémologie classique des sciences,
sciences sociales comprises. L’épistémologie classique insiste avec
force sur la nécessaire objectivité des sciences obtenues grice a des
procédures standardisées et des contrdles rigoureux de 1’expérimenta-
tion et de 1’énonciation. L’ objectivité, vertu supréme du travail scienti-
fique, tend a s’identifier avec le concept d’impersonnalité dans la me-
sure ou I’on considére qu’une connaissance est objective si différents
chercheurs usant des mémes méthodes aboutissent au méme résultat.
La dimension existentiale de 1’herméneutique attire au contraire 1’at-
tention sur la subjectivité du chercheur, sur le fait que toute connais-
sance est celle d’un sujet singulier connaissant, sans que cela nuise
nécessairement a 1’objectivité requise de la connaissance. C’est dire
que, dans ce contexte, subjectivité ne signifie pas du tout fantaisie ou
perte de contrdle, mais bien, selon le maitre concept de 1’herméneu-
tique existentiale, appropriation d’un savoir par un sujet. J’aimerais
suggérer le mécanisme d’appropriation du sens par un sujet en prenant
I’exemple de la réception existentiale — celle capable de bouleverser
une existence en introduisant une relation vitale avec le sens, selon
I’expression de Bultmann (1970) — qui peut se produire a la lecture de
la pensée de Pascal faisant dire au Christ «Je pensais a toi dans mon
agonie, j’ai versé telles gouttes de sang pour toi».*® Le lecteur qui
comprend que le «toi» du texte pascalien ne désigne personne d’autre
que lui-méme procede a une appropriation du sens et réalise parfaite-
ment cette définition donnée par Grondin#® selon laquelle comprendre
signifie appliquer un sens a notre situation ou, comme le dit F. Jac-
ques, que le sens est «mon sens». La force extraordinaire du mythe
et de I’art provient sans aucun doute de la puissance du processus
d’identification qu’ils peuvent enclencher, permettant au sujet de se
reconnaitre et ainsi de se connaitre dans la réalité et la réception de
’ceuvre. «Par appropriation, j’entends ceci, que I’interprétation d’un
texte s’achéve dans I’interprétation de soi d’un sujet qui désormais se
comprend mieux, se comprend autrement, ou méme commence de se
comprendre ».31

Kierkegaard a magnifiquement décrit le phénomene de 1’appropri-

48 Pensée 553 (éd. Brunschvicg).
49 GRONDIN, 1993, p. 178.

50 JACQUES, 1993, p. 197.

51 RICEUR, 1986, p. 152.



Raison herméneutique et sciences sociales 251

ation subjective du sens percu dans 1’acte de lecture lorsqu’il se réfeére
a son contact avec le livre de Job:

«Si je n’avais pas Job! Il est impossible de décrire et de nuancer la multiple
signification qu’il a pour moi. Je ne le lis pas avec les yeux, comme un autre
ouvrage ; je mets pour ainsi dire le livre sur mon cceur et je le lis avec les yeux
du cceur; je comprends dans un état de clairvoyance ses particularités de mille
mani¢res. Comme I’enfant dépose son livre sous I’oreiller pour étre siir de ne
pas avoir oublié sa legon le matin au réveil, de méme je prends avec moi la
nuit le livre de Job. Chacun de ses mots est un aliment, un reméde et un véte-
ment pour mon dme misé€rable. [...] Si Job est une fiction de poéte, si jamais il
n’y a eu d’homme qui ait ainsi parlé, je m’approprie alors ses paroles et j’en
prends la responsabilité. »52

Charles Péguy a trouvé des accents identiques en parlant de 1’acte
de lecture qu’accomplissent des

«hommes qui regardent une ceuvre tout uniment pour la lire et la recevoir,
pour s’en alimenter, pour s’en nourrir, comme d’un aliment précieux, pour
s’en faire croitre, pour s’en faire valoir, intérieurement, organiquement [...]
Une lecture bien faite, une lecture honnéte, une lecture simple, enfin une lec-
ture bien lue est comme une fleur, comme un fruit venu d’une fleur [...] elle
n’est pas moins que le vrai, que le véritable et méme et surtout que le réel
achévement du texte, que le réel achévement de 1’ceuvre ; comme un couron-
nement ; comme une grace particuliére et coronale ».53

L’identification n’épuise cependant pas 1’idée d’appropriation. On
ne peut s’identifier a un raisonnement et cependant on peut s’appro-
prier un raisonnement dans le sens ot on le comprend, ¢’est-a-dire que
I’on saurait le reproduire, le reconstruire, pour prendre un terme de la
tradition herméneutique, & savoir redéployer toute la logique qui le
fonde, depuis les questions qui en charpentent la problématique jus-
qu’aux diverses réponses que I’on peut donner, leur grammaire, leur
sémantique, leurs présupposés et la substance de leur argumentation.
La remarque fondamentale de Piaget selon laquelle «on ne posseéde
réellement que ce qu’on a conquis par soi-méme» coincide parfaite-
ment, au niveau psychologique, avec le phénomene existentiel de 1’ap-
propriation®4.

Dans ces conditions, I’herméneutique existentiale n’est pas incom-
patible avec la démarche scientifique la plus objective, la plus forma-

52 KIERKEGAARD, 1993, p. 749-750.

53 Charles PEGUY, Clio. Dialogue de I'histoire et de I’dme paienne, in (Euvres
en Prose 1909—1914, Paris, Gallimard, La Pléiade, 1957, p. 102 sq.

54 PIAGET, 1961, p. 295.



252 William Ossipow

lisée méme. Elle signale une dimension de ’investissement du sujet
dans 1’entreprise scientifique ou le savant dispose d’une conscience
subjective et réflexive de ce qu’il fait, au contraire des machines qui
accomplissent avec une efficacité stupéfiante des opérations dont elles
n’ont pas la conscience réflexive. Jean Ladriere a bien posé ce rapport
herméneutique de compréhension et de réflexion qui existe méme au
niveau de régles aussi abstraites que les régles mathématiques lors-
qu’il s’agit de réeffectuer le raisonnement qui conduit a leur formula-
tion et de se réapproprier la démarche qui a mené au développement
de cette reégle au sein de la problématique générale de la discipline.?>

La raison herméneutique a I’ceuvre
dans les sciences sociales

La vocation de la science est de produire des connaissances qui nous
permettent la compréhension du monde. A ce titre, au niveau de leur
finalité, toutes les sciences entretiennent un rapport avec 1’herméneuti-
que. Il serait cependant abusif de déduire de ce lien aussi ultime que
ténu, et en définitive trivial, que toute science est herméneutique. Les
diverses sciences se différencient par de nombreux aspects, en parti-
culier par leurs objets respectifs et/ou par leurs méthodes respectives.
Chez certains, comme Dilthey, une différence radicale des objets res-
pectifs induit une différence tranchée des méthodes entre les sciences
de la nature et les sciences de ’esprit. Et seules ces derniéres peuvent
étre appelées des sciences «herméneutiques». Au contraire, certains
philosophes des sciences contemporains, comme S. Toulmin, croient
pouvoir déceler une démarche herméneutique au cceur méme des scien-
ces de la nature,’¢ démarche qui apparente ces derniéres aux sciences
humaines. |

Le grand livre de la nature et le texte de I’histoire humaine

Il n’y a de connaissance possible, scientifique ou non scientifique, que
lorsque ce que I’on se propose de connaitre — le monde, les phéno-
menes, ou, de maniere plus générale, tout ce qui nous atteint par la
perception — est transposé au niveau d’un langage, c’est-a-dire d’un
systeme de signes. Il n’y a de connaissance que médiatisée par le lan-

55 LADRIERE, 1991, p. 122-123.
56 TOULMIN, 1983.



Raison herméneutique et sciences sociales 253

gage et ce sont les propriétés de ce langage qui vont lui conférer un
caractere scientifique ou non.

Je ne fais ici que reprendre une trés ancienne intuition que 1’on
trouve, par exemple, déja exprimée chez le franciscain du XIIIe siécle
Bonaventure et que résume bien Etienne Gilson:

«Les choses sont a Dieu ce que les signes sont a la signification qu’ils expri-
ment ; elles constituent donc une sorte de langage, et I’univers tout entier n’est
qu’un livre dans lequel se lit partout la Trinité: creatura mundi est quasi qui-
dam liber in quo legitur Trinitas fabricatrix ».57

Bacon, I’un des précurseurs de la méthodologie des sciences modernes
parlera lui aussi du «livre de la nature »%. Au-dela de la métaphore, il
y a chez lui une claire conscience de la nécessité de cette transposition
des résultats de I’observation au niveau d’un langage spécifique. L’ef-
fort de contrdler I’expérience est central dans la conception de la nou-
velle science qui s’inaugure au XVIIe siécle et «on franchit 1’étape
fondamentale menant a ce controle en traduisant les données de 1’ob-
servation en nombres, c’est-a-dire en les mesurant».? Ici, le terme
méme de fraduction indique bien le passage d’un type de langage a un
autre. Deux modes fondamentaux de langage se partagent dés lors les
activités de connaissance: le langage verbal fondé sur la conceptuali-
sation et le langage numérique qui permet la mathématisation. Il est
incontestable que le modeéle de toute la science moderne fut celui
d’une science mathématisée telle que 1’astronomie et la physique 1’ont
développée depuis le XVIIe siecle. Le mode devenu dominant d’intel-
ligibilité scientifique des phénomenes de la nature comme de la so-
ciété s’adosse a 1’opérationalisation, étant entendu que les opérations
admises comme scientifiquement pertinentes sont de nature numérique
ou de I’ordre de la transformation des comptes-rendus d’expérience
conceptuels en données numériques, comme la célebre transformation
des concepts en indices thématisée par Paul Lazarsfeld (1970). Dans
ce texte remarquable, le sociologue de Columbia invite la sociologie a
procéder au passage d’un langage peu précis, le langage conceptuel
ordinaire, a un langage plus précis, celui des élaborations mathémati-
ques que sont les indices, et qui donnent naissance au langage indiciel.

57 E. GILSON, La philosophie au Moyen Age. Paris, Payot, 1962, p. 442.
58 GADAMER, 1996, p. 200. Selon TOULMIN, 1983, p. 106, Galilée lui-méme
utilisa la métaphore du Livre de la Nature «écrit en symboles mathémati-

ques ».
59 L.GEYMONAT, Galilée. Paris, Seuil, 1992, coll. Points, p. 329.



254 William Ossipow

Lazarsfeld marque ici une préférence pour le langage numérique en
raison des avantages d’univocité, de précision dans la mesure et la
gradation, et de clarté que ce langage offre. Mais le principe méme de
la transposition de la réalité en signes relevant d’un langage ou d’un
autre n’en est pas moins confirmé. La science n’a aucun sens hors de
cette transposition de la réalité en matiére sémiotique.

En opposition au langage mathématique, a la formalisation et a la
prédominance du syntaxique, on peut voir la raison herméneutique
comme une tentative pour réhabiliter au sein de la démarche de la con-
naissance scientifique la dimension conceptuelle et sémantique intime-
ment liée, par ailleurs, au mode spontané de penser et de connaitre de
I’homme ordinaire en son langage ordinaire. La raison herméneutique
est ’effort de mise en intelligibilité du monde, effort qui s’appuie sur
les ressources de la sémantique et du langage ordinaire. A cet égard, la
psychanalyse joue un role exemplaire : son matériau de base est cons-
titué par le réve, suite d’images nocturnes qui occupent un espace to-
talement privé, celui du sommeil des patients. Or la psychanalyse a
montré qu’il ne peut y avoir d’approche scientifique du réve sans que
le réve ne soit raconté a I’analyste, ¢’est-a-dire sans qu’il ne soit porté
au niveau du langage. Que la parole du patient racontant son réve soit
une condition de sa guérison est indissociable du fait que cette méme
parole est la condition de 1’analyse, comme de I’appréhension scienti-
fique de I’inconscient en général. Dans la mesure ol la psychanalyse
exemplifie cette transposition de 1’événement (nocturne) en langage
(ordinaire) sur lequel se greffe ’analyse savante, elle vaut en quelque
sorte comme paradigme pour toute démarche herméneutique a préten-
tion scientifique. A ce niveau, la psychanalyse devrait peut-€tre jouer
pour les sciences humaines et sociales le role que la physique a joué
pour les sciences de la nature, celul d’une discipline exemplaire dans
la mise en ceuvre d’une intelligibilité qui assume pleinement que son
objet soit constitué¢ symboliquement et qu’il doive donc étre traité
comme tel.

Or la science des ensembles symboliques signifiants a tradition-
nellement été€ la science des textes. Textes religieux, textes juridiques,
textes littéraires, «grands» textes de la pensée philosophique ou po-
litique, 1’esprit humain eut mille occasions de se confronter avec lui-
méme dans ces ceuvres monumentales et de développer diverses mé-
thodologies de «1’explication de texte» dont Lazarsfeld lui-méme
vante les mérites (1993). Ce que la prétention herméneutique contem-
poraine ajoute a cette tradition ancienne liée a 1’exégese et a la philo-



Raison herméneutique et sciences sociales 255

logie, c’est précisément la prise en compte de la transposition de toute
la réalité, en tant qu’elle est thématisée par I’homme, au niveau d’un
langage. Gadamer a raison d’affirmer, dans Vérité et méthode dont
cela constitue une des théses centrales, que toute connaissance hu-
maine, bien avant méme qu’elle ne soit embrigadée dans une armature
méthodologique, est une connaissance interprétante qui vise la com-
préhension par la médiation du langage. « L’étre qui peut étre compris
est langue. Ici, le phénomene herméneutique réfléchit pour ainsi dire
sa propre universalité sur la constitution ontologique de ce qui est
compris, en faisant de celle-ci, en un sens universel, une langue et de
son propre rapport a 1’étant une interprétation».% Comme 1’exprime
aussi Jean Grondin, «cet élément du langage est bel et bien universel
en ce qu’il constitue 1’univers au sein duquel s’accomplit toute com-
préhension humaine ».6!

Toute réalité mondaine doit donc étre convertie en langage pour
pouvoir donner lieu a une connaissance. Lorsque cette conversion
s’opere sur le mode de la conceptualisation en langage ordinaire, elle
débouche sur un fexte. Autrement dit, nos connaissances du monde
sont connaissance du monde-transformé-en-texte. Nous ne connaitrions
pas notre passé si nous ne pouvions trouver des sources, témoignages
oraux ou écrits, objets imprégnés de signification comme des piéces
de monnaie ou des outils, documents de toutes sortes. Nous ne con-
naitrions pas 1’opinion publique si nous ne posions des questions aux
individus, dont les réponses seront ensuite transformées en signes
alphanumériques.

La raison herméneutique manifeste la conscience connaissante de-
vant la tAche de compréhension du réel en tant que celui-ci se donne
dans le langage ordinaire. Ce dernier est déja une mise en intelligibi-
lité du monde 2 travers le vocabulaire le plus simple fourni aux indivi-
dus par I’herméneutique sociétale, a travers les narrations les plus ba-
nales ou au contraire les plus sublimes comme celles de la guerre de
Troie ou de la traversée de la Mer rouge, ou encore a travers les éva-
luations que tout un chacun pose continuellement. La raison hermé-
neutique s’est pourtant donné comme objectif d’aller plus loin que la
conscience connaissante commune et d’accompagner la marche de la
science, en particulier des sciences de I’homme et des sciences socia-
les. En langage ordinaire et travaillant sur des textes écrits en langage

60 GADAMER, 1996, p. 500.
61 GRONDIN, 1993, p. 189.



256 William Ossipow

ordinaire, la raison herméneutique investie dans la connaissance scien-
tifique veut atteindre une intelligibilité renouvelée, qui ne se réduirait
ni a2 un formalisme syntaxique ni a une simple description de I’objet.
Prenant appui sur la capacité critique, sur 1’utilisation des ressources
du langage dans la visée d’une «poétique de la connaissance » et sur
une armature méthodologique élaborée dans le cadre d’une analytique,
la raison herméneutique se fraie une voie ardue entre connaissance or-
dinaire et connaissance scientifique congue sur le mode de la physi-
que. Sa démarche n’est pas sans rapport avec ce que Jacques Ranciére
appelle une poétique du savoir, «étude de 1’ensemble des procédures
littéraires par lesquelles un discours se soustrait a la littérature, se
donne un statut de science et le signifie. La poétique du savoir s’in-
téresse aux régles selon lesquelles un savoir s’écrit et se lit, se consti-
tue comme un genre de discours spécifique ».52 Nous allons donner, a
travers certains exemples, quelques étapes de cette démarche.

Le « comme » fondateur chez Durkheim et chez Dilthey

Le dix-neuvieme siecle fut celui qui posa réellement les sciences so-
ciales sur le socle de la scientificité comprise sur le modele de la nou-
velle science. Tout le siecle fut tendu dans cet effort, que cela soit en
France avec Comte, Le Play et Durkheim, en Angleterre avec Mill et
Spencer, en Allemagne avec les historiens, avec Marx et avec Dilthey.

On connait quelle fut la réponse de 1’école francaise de sciences
sociales a cette question primordiale, réponse qui détermina toute une
orientation d’une trés grande fécondité que Durkheim exprima avec
une limpidité impressionnante. Le deuxieme chapitre des Régles de la
méthode sociologique commence par ce précepte fondateur: «La pre-
miere régle et la plus fondamentale est de considérer les faits sociaux
comme des choses ».93

Il s’agit 1a d’un tournant décisif dans la formulation et la prise de
conscience propre a toute une époque de la nécessité de se donner un
objet dans les sciences sociales qui puisse offrir une prise a la méme
intelligibilité scientifique que celle déployée au sein des sciences de la
nature. Car en stipulant que les faits sociaux doivent étre considérés
comme des choses, la rationalité des sciences sociales se donne les
moyens d’introduire les méthodes qui ont porté les sciences de la na-
ture a un point si élevé qu’elles sont devenues les modeles de toute

62 RANCIERE, 1992, p. 21.
63 DURKHEIM, 1992, p. 15.



Raison herméneutique et sciences sociales 257

connaissance. De maniére plus précise, la stipulation durkheimienne
permet de réduire les faits sociaux a des entités dénombrables, et par
la de mettre en ceuvre les méthodologies statistiques qui seront appe-
lées au développement que 1’on sait. La mathématisation des sciences
sociales les transforme essentiellement en une science des popula-
tions, une science des distributions de propriétés dans une population
donnée®:

«Ainsi, il y a certains courants d’opinion qui nous poussent, avec une inten-
sité inégale, suivant les temps et les pays, I’'un au mariage, par exemple, un
autre au suicide ou a une natalité plus ou moins forte, etc. Ce sont évidem-
ment des faits sociaux. Au premier abord, ils semblent inséparables des for-
mes qu’ils prennent dans les cas particuliers. Mais la statistique nous fournit
les moyens de les isoler. Ils sont, en effet, figurés, non sans exactitude, par le
taux de la natalité, de la nuptialité, des suicides, c’est-a-dire par le nombre que
’on obtient en divisant le total moyen annuel des mariages, des naissances,
des morts volontaires par celui des hommes en dge de se marier, de procréer,
de se suicider »65.

Durkheim tourne ici le dos a la raison herméneutique et a un type
d’intelligibilité liée au langage ordinaire qui sera plutdt développé
dans les sciences sociales en Allemagne. Il oriente la recherche vers
I’empirie et sa traduction au niveau du «langage des indices » pour uti-
liser ’excellente formule de Lazarsfeld. Mais il faut souligner le fait
que Durkheim congédie la raison herméneutique en fonction d’une
décision herméneutique. Ce n’est pas au terme d’une démarche ma-
thématique ou formelle que Durkheim pose sa premiere et si fonda-
mentale régle de méthode, c’est au terme d’une intuition ou d’une con-
sidération interprétative bien lisible dans la terminologie méme qu’il
emploie : considérer les faits sociaux comme des choses, formulation
caractéristique de ce que nous avons appelé 1’herméneutique poétique
fonctionnant a 1’aide des figures de rhétorique et en particulier de la
métaphore.

Il s’agit bien sfir d’'une herméneutique réductrice (et qui fut si ex-
traordinairement féconde dans la mesure ou elle fut si intégralement
réductrice), mais néanmoins d’une authentique herméneutique. La so-
ciologie positiviste s’inaugure donc sur le fond d’une précompréhen-
sion nécessairement interprétative de I’objet des sciences sociales. Il y

64 Pour une conception des sciences sociales comme épidémiologie, donc
comme science de la diffusion de certains traits dans une population, cf. Dan
SPERBER, La contagion des idées, Paris, Odile Jacob, 1996.

65 DURKHEIM, 1992, p. 9-10.



258 William Ossipow

a une décision irréductiblement herméneutique qui fonde le paradigme
positiviste.

A peu preés a la méme époque, en Allemagne, Dilthey était con-
fronté au méme probleéme de savoir comment considérer 1’objet des
sciences sociales.®¢ Toute sa formation intellectuelle lui donne une vive
conscience de 1’historicité de I’homme et du social. Dans sa fameuse
Naissance de I’herméneutique datant de 1900, il montre que 1’objet
des «sciences de ’esprit» est le singulier, ce qui existe a titre d’in-
dividu unique et que ce type d’objet pose des problémes importants &
la connaissance scientifique, en particulier cette question cruciale:
«La compréhension du singulier peut-elle étre élevée a une validité
universelle? »67

Or ce qui permet a Dilthey de fonder la scientificité des Geistes-
wissenschaften est précisément le fait que leur objet est constitué des
produits de I’esprit. Il est vrai que ces produits existent a 1’état de
singularité, mais ils ont en commun d’étre des objectifications de la
capacité spirituelle de ’homme. On n’est pas loin du raisonnement
précurseur de Vico selon lequel il est plus naturel pour I’homme de
connaitre 1I’histoire dont il est 1’auteur et I’acteur que de connaitre la
nature dont il n’est pas I’ auteur.

«Certes, les sciences de I’esprit ont sur toute connaissance de la nature I’avan-
tage que leur objet n’est pas un phénomene donné dans les sens, le simple re-
flet d’un réel dans une conscience, mais réalité intérieure immédiate et, qui
plus est, vécue de I’intérieur sous forme d’une cohérence ».68

La scientificité de 1’appréhension de I’objet des sciences de I’esprit
s’affine encore lorsque Dilthey précise que la réalité intérieure n’ offre
pas de prise immédiate, qu’elle ne peut se saisir que dans les docu-
ments, les monuments, les traces, les vestiges, donc dans une extério-
rité presque objectale a partir de laquelle il est nécessaire de remonter
a I’intériorité productrice de sens originaire, de la reconstruire. Et les
documents privilégiés de I’investigation scientifique seront ceux qui
appartiennent a I’ écrit. Toute la mise en place de la stratégie de la com-
préhension et de I’interprétation découle de cette vision du chemin de
I’extérieur vers ’intérieur, de I’objet de ’esprit vers le sujet spirituel

66 Dilthey n’employait pas le terme de sciences sociales, mais celui de sciences
historiques, ou de sciences de la culture ou, de préférence, de sciences de
I’esprit (Geisteswissenschaften).

67 DILTHEY, 1995, p. 291-292.

68 Ibid., p. 292.



Raison herméneutique et sciences sociales 259

lui-méme: «Nous appelons compréhension ce processus par lequel
nous connaissons une intériorité & partir de signes donnés par 1’ex-
térieur, par les sens». L’herméneutique, telle que la définit Dilthey en
une formule céleébre, est «[’art d’interpréter les monuments écrits ».%

Comme Durkheim, mais dans un sens diamétralement opposé, Dil-
they accomplit un tournant dans la formation des sciences sociales: il
fonde I’hétérogénéité radicale des sciences de la nature et des sciences
de I’esprit. I1 le fait sur la base de ce qu’il faut appeler 4 nouveau une
décision relevant d’une herméneutique poétique préalable a toute mé-
thodologie, d’une précompréhension qui consiste, dans son cas, a con-
sidérer I’objet des sciences humaines comme de [’esprit objectifié. Si
I’on admet, ce qui fut manifestement le cas de Dilthey, qu’une science
se constitue dans sa méthodologie par rapport a son objet, il est alors
logique que s’impose une épistémologie dualiste assignant des modes
d’appréhension du réel différent selon les catégories d’objets. Chez
Dilthey, il existe fondamentalement deux catégories d’objets des scien-
ces, d’une part la nature et d’autre part 1’esprit et ses manifestations.
Cette dualisation se retrouve donc au niveau de la méthodologie, les
diverses sciences de la nature devant viser a [’explication par les cau-
ses en vue de la découverte de régularités et de lois, les sciences de
’esprit étant finalisées par la compréhension.

Symétriquement au fait que Durkheim prit une décision hermé-
neutique de considérer les faits sociaux comme des choses, Dilthey eut
I’intuition (qui prolonge celles de Vico et de Hegel) que 1’esprit s’ob-
jectifie dans des objets spécifiques devenus des monuments ou des
documents et qui doivent étre traités scientifiquement comme les dé-
positaires de cet esprit.

La raison herméneutique trouve avec Dilthey une formulation qui
résistera mal aux critiques et qui sera appelée a étre dépassée. Le type
d’intelligibilité qu’il veut donner est trés proche de ses préoccupations
esthétiques et sa méthodologie, s’agissant de retrouver I’intention de
I’auteur, trés imprégnée de psychologisme. De plus, il n’est nullement
certain que 1’objet des sciences sociales doive étre nécessairement
défini comme 1’a fait Dilthey, en termes de manifestations de 1’esprit.
Il est encore moins certain qu’il faille définir les diverses démarches
scientifiques d’apres les divers objets que les sciences se donnent.

Néanmoins, malgré ces réserves, il faut lui rendre 1’hommage
d’avoir congu une alternative radicale posée face au point de vue ré-

69 Ibid., p. 294.



260 William Ossipow

ducteur de Durkheim: rendre justice a la spécificité de 1’agir humain
et a toute 1’ontologie de la culture selon laquelle le monde ou vit
I’homme n’est pas un monde de choses dont la principale propriété est
d’étre dénombrables, mais un monde de significations.

Max Weber et la question du singulier

Max Weber cite peu Dilthey. Ses références philosophiques explicites
sont a chercher du c6té des néo-kantiens, en particulier Rickert. Abor-
dant, au début d’Economie et Société, le concept herméneutique de
«comprendre », Weber semble soigneusement éviter de se référer a
I’auteur de la Naissance de I’herméneutique. 1l renvoie en revanche a
Karl Jaspers et a son Allgemeine Psychopathologie, a Rickert et a
Simmel. Malgré cette distance affichée, il est possible d’affirmer qu’il
existe, entre Dilthey et Weber, une problématique commune, qui s’in-
scrit dans 1’héritage de la grande école historique allemande du XIXe
siécle. Cette problématique peut étre formulée comme suit: I’histoire
— de méme que le monde social qui est intégralement immergé dans
I’histoire — est un flux continuel d’événements disparates et singuliers.
La conscience historique, qui fut éveillée par la Révolution francgaise
et amplifiée par I’idéalisme et le romantisme, est une conscience de
I’impossibilité de se baigner deux fois dans le méme fleuve. Weber est
en effet proche d’Héraclite lorsqu’il écrit, en 1904, que «le flux du
devenir incommensurable coule sans arrét vers 1I’éternité ».70 Le tissu
de I’histoire et du social est fait d’événements singuliers.

«Le point de départ de I’intérét que nous portons aux sciences sociales est in-
dubitablement la configuration réelle, donc singuliére de la vie culturelle et
sociale qui nous environne, quand nous voulons la saisir dans sa contexture
universelle, qui n’en est pas moins fagonnée singuliérement, et dans son dé-
veloppement a partir d’autres conditions sociales de la civilisation qui, bien
entendu, sont également de nature singuliére ».71

Plus loin, Weber dit vouloir chercher & « atteindre la connaissance d’un
phénomene historique, c’est-a-dire significatif dans sa singularité ».72

Or la tradition scientifique occidentale rend la connaissance rigou-
reuse des faits singuliers trés problématique. Depuis I’ Antiquité grec-
que, la science eut pour objet la connaissance du général, de 1’univer-
sel, du nécessaire, de ce qui arrive régulierement. Méme le hasard est

70 WEBER, 1992, p. 164.
71 Ibid., p. 150-151.
72 Ibid. p. 156.



Raison herméneutique et sciences sociales 261

domestiqué de telle maniére qu’il soit structuré et qu’il présente ainsi
une intelligibilité formulée par la théorie des probabilités. Dans un ti-
rage au sort, chaque événement singulier reste imprévisible, mais dans
I’ordre des grands nombres une connaissance rigoureuse est possible.
Cette tradition qui dérobe 1’événement singulier a la science est un
véritable défi pour I’historien dont 1’objet est nécessairement 1’événe-
ment unique et non réitérable. Qu’est-ce que la connaissance histori-
que ? Dilthey dira que c’est une connaissance de 1’esprit par la média-
tion de la connaissance des objets ol I’esprit s’est déposé en y laissant
sa «trace».

La solution wébérienne est différente. Elle consiste a construire ce
que Weber appelle un idéal-type. Or cette démarche d’appréhension
du singulier entretient une parenté avec celle de la phénoménologie
husserlienne, dont a son tour le lien avec I’herméneutique a été forte-
ment souligné par Heidegger (1979), puis par Paul Ricceur (1986, par-
tie I intitulée Pour une phénoménologie herméneutique). Dans 1’ Intro-
duction au célebre ouvrage de Max Weber Le savant et le politique,
R. Aron faisait 1a remarque intéressante suivante :

«On s’est demandé dans quelle mesure la pensée propre de Max Weber s’ex-
prime adéquatement dans le vocabulaire et les catégories du néo-kantisme de
Rickert. La phénoménologie de Husserl, qu’il a connue mais peu utilisée,
lui aurait, me semble-t-il, fourni I’outil philosophique et logique qu’il cher-
chait. »73

La construction des idéaux-types est la solution, proche de la phéno-
ménologie husserlienne, que Weber a trouvée pour surmonter 1’aporie
signalée plus haut de la connaissance du singulier historique.

La construction des idéaux-types par le sociologue est une démar-
che que I’on peut comprendre comme la tentative de cerner 1’ essence
d’un phénomene. Un événement historique singulier est tout a la fois
une occurrence unique qui ne se répétera jamais de maniere exacte-
ment identique et, en méme temps, il présente des traits repérables
dans d’autres événements. A cet égard, cet événement appartient A une
classe de phénomenes ayant tous des traits communs qui justifient
qu’ils appartiennent a la méme classe. Dans la mesure ou ces traits
communs sont constitutifs de 1’identité de I’événement, on peut parler
— et Max Weber parle effectivement — d’essence. Prenant I’exemple de
la compréhension du phénomene historique et social de 1’échange mo-
nétaire, il dit que «la recherche qui porte sur 1’essence générale de

73 WEBER, 1963, p. 10.



262 William Ossipow

I’échange et de la technique du trafic commercial est un travail préli-
minaire — extrémement important et indispensable ».74 L’idéal-type est
une construction du chercheur obtenue «par la synthése abstractive de
ce qui est commun a plusieurs phénomenes concrets ». Il est «un essai
pour saisir les individualités historiques ou leurs éléments dans des
concepts génétiques ».”>

Weber prend soin de démarquer la construction des idéaux-types
de toute considération ontologique. La démarche met & jour des traits
essentiels du phénoméne analysé, mais on ne doit évidemment pas
extrapoler ’existence de 1’idéal-type en tant que tel. La méthode de
construction consiste a isoler certains traits, & accentuer unilatérale-
ment un ou plusieurs points de vue et a enchainer une multitude de
phénomenes donnés isolément. Mais elle aboutit & ce que Weber qua-
lifie d’uropie, pour bien souligner son inconsistance ontologique (de
méme qu’ailleurs et pour les mémes raisons de défiance profonde par
rapport aux extrapolations de type ontologique, il compare les valeurs
aux dieux multiples des mythologies — le theme célébre du polythéisme
des valeurs). En fait, I’utopie, dans ce sens, est un modele conceptuel
construit par regroupement de ce qui est commun dans de multiples
phénomenes historiques. Jacques Herman confirme cette interprétation
des idéaux-types comme essence lorsqu’il affirme que

«la méthode wébérienne de 1'idéal-type vise a construire les concepts fonda-
mentaux pour la compréhension de phénomenes sociaux tels que la <bureau-
cratie> en réunissant un nombre défini de critéres nécessaires et suffisants
pour caractériser leur essence significative. Le type idé€al, ensemble de traits
conceptuels articulés rationnellement, fournit un modeéle sémantique com-
mode pour évaluer et comparer les réalités empiriques ».76

De cette maniére, Weber accomplit, en vue de rendre possible la
connaissance du singulier, le travail rationnel qui est exigé de toute
science. D’une maniére trés différente de celle pronée par Durkheim,
il introduit une intelligibilit¢ par les idéaux-types qui «ne sont rien
d’autres que des essais pour mettre de I’ordre dans le chaos des
faits ».77 Ricceur considére que, du point de vue épistémologique, les
types de Max Weber «permettent de donner a la compréhension his-
torique le caractere d’intelligibilité sans lequel I’histoire ne serait pas

74 WEBER, 1992, p. 155.
75 Ibid., p. 175-177.

76 HERMAN, 1983, p. 54.
77 WEBER, 1992, p. 191.



Raison herméneutique et sciences sociales 263

une science. Les types sont les instruments intellectuels d’une com-
préhension ordonnée a la singularité ».78

Weber fut trés méfiant, comme le fut également Husserl, vis-a-vis
des tentatives «naturalistes » de réduire la sociologie a la recherche de
lois. Par certains c6tés, son modele pourrait passer pour un retour a la
connaissance des traits essentiels d’un phénomeéne, une sorte de retour
a la science grecque. Il est, plus exactement, et comme le suggére
Aron, analogue a I’'une des démarches les plus caractéristiques de la
phénoménologie. Celle-ci en effet a développé la méthode de réduc-
tion eidétique, qui est intuition puis description des essences (Wesens-
schau). Heidegger établissait une relation explicite entre phénoméno-
logie et herméneutique et considérait que «le sens méthodique de la
description phénoménologique est I’interprétation (Auslegung) ».™

Ricceur a traité avec toute la rigueur nécessaire du lien en quelque
sorte circulaire entre phénoménologie et herméneutique :

«Par-dela la simple opposition, il y a, entre phénoménologie et herméneuti-
que, une appartenance mutuelle qu’il importe d’expliciter. Cette appartenance
peut étre reconnue a partir de I’une comme 2 partir de 1’autre. D’une part,
I’herméneutique s’édifie sur la base de la phénoménologie et ainsi préserve ce
dont pourtant elle s’éloigne : la phénoménologie reste I’indépassable présuppo-
sition de I’herméneutique. D’autre part, la phénoménologie ne peut se consti-
tuer elle-méme sans une présupposition herméneutique ».80

Le lien intime qui existe entre les deux orientations philosophiques est
constitué par leur préoccupation commune du sens: «La plus fonda-
mentale présupposition phénoménologique d’une philosophie de 1’in-
terprétation est que toute question portant sur un étant quelconque est
une question sur le sens de cet < étant >» 3! A. de Muralt propose une
formule heureuse pour caractériser la phénoménologie qui pourrait
tout aussi bien s’appliquer a ’herméneutique: «La phénoménologie
<déchiffre > le monde et lui donne ainsi un sens». La méthode de ce
déchiffrement est 1’explicitation, 1’interprétation (Auslegung), complé-
ment indispensable de la description des essences et permettant a 1’in-
tuition eidétique de s’accomplir en compréhension.$2

Max Weber a développé la théorie de I’'idéal-type qui explicite une
pratique constante d’une rationalité de type herméneutique dans sa ten-

78 RICEUR, 1965, p. 365.

79 HEIDEGGER, 1979, § 7, p. 37.
80 RICEUR, 1986, p. 40.

81 Ibid., p.55.

82 DE MURALT, 1958, p. 61, note 1.



264 William Ossipow

tative de mise en ordre intelligible et sémantique du réel. Il a été ques-
tion plus haut de la parenté de la démarche wébérienne avec I’intuition
des essences telles que proposées par Husserl. Mais cette démarche est
une véritable constante de 1’investigation dans la tradition des sciences
sociales comme peuvent I’illustrer quelques exemples :

1° Plusieurs commentateurs ont explicitement comparé la méthode
utilisée par Tocqueville a celle des idéaux-types développée par Weber.
J.-P. Mayer, I’un des éditeurs de ses ceuvres completes, considere que,
dans De la démocratie en Amérique, « Tocqueville élabore déja ici ce
que Weber appellera <le type idéal>. C’est-a-dire, une notion sociolo-
gique nourrie de réalité sociale et en méme temps typée ».83 Jacques
Coenen-Huther, dans son excellente et récente étude de Tocqueville,
développe également ce point de vue et qualifie la démarche tocque-
villienne de «démarche idéal-typique ».84

2° On sait que Sartre a excellé dans la méthode de description phé-
noménologique d’individualités typiques que 1’on peut parfaitement
assimiler a la construction idéal-typique wébérienne: dans ses Réfle-
xions sur la question juive (1954) par exemple, Sartre donne une
brillante description de ’identité juive et des probléemes qui lui sont
liés dans la situation des sociétés occidentales marquées par un anti-
sémitisme séculaire et virulent. La construction idéal-typique, obtenue
ici par la méthode de la description phénoménologique, s’observe
dans le style méme de Sartre, qui parle génériquement du juif, de
I’ antisémite, du démocrate, du fasciste. Elle est servie par une écriture
qui permet sa mise en valeur en la hissant au niveau d’une ceuvre qui
se révele autant littéraire que philosophique et sociologique. Sartre
développe notamment la thése, cohérente avec sa philosophie, que le
«Juif» n’existe que comme fait culturel, que les représentations les-
tées de préjugés que s’en font les individus et les antisémites sont des
constructions de significations produites par les herméneutiques so-
ciétales, figées et non critiques que résume bien cette proposition: «le
Juif est un homme que les autres hommes tiennent pour Juif ».8°

3° Dans Philosophie des sciences sociales, Paul Lazarsfeld (1970)
introduit la notion de formules-meres. 11 s’ agit de « concepts descriptifs
de niveau supérieur» permettant «d’embrasser et de résumer en une

83 J.-P. MAYER, «Introduction» a4 A. de TOCQUEVILLE, De la démocratie en
Amérique, Paris, Gallimard, 1968, coll. Idées, p. 11.

84 Jacques COENEN-HUTHER, Tocqueville, Paris, PUF, 1997, p. 48 sq.

85 SARTRE, 1954, p. 83.



Raison herméneutique et sciences sociales 265

seule formule une somme importante d’observations particulieres ».86
Lazarsfeld donne I’exemple du caractére «apollonien» de la culture
des Indiens Zunis telle que I’a analysée Ruth Benedict ou encore
I’exemple du fameux concept de Gemeinschaft de Tonnies. Les scien-
ces sociales font une grande utilisation de ces formules-meéres, proches
des idéaux-types, pour exprimer en langage ordinaire et sur un plan
sémantique ce que les analyses statistiques, notamment les analyses
factorielles, mettent en évidence. Donnons comme exemple pris dans
le domaine de la sociologie de la famille, la création de formules-
meres telles que la famille Bastion, la famille Association ou la famille
Compagnonnage.®” S’appuyant sur des enquétes d’opinion qui débou-
chent sur des analyses quantitatives sophistiquées, la démarche de ré-
capitulation sémantique opérée ici par la création de formules-meres
est une opération de «mise en rapport de structures numériques et de
structures linguistiques en vue de créer de nouvelles significations co-
hérentes et acceptables ».88 La capacité analytique de I’outil statistique
trouve sa finalité dans un accomplissement de I’intelligibilit€ au niveau
sémantique et herméneutique.

Le modele du texte

La mise en ceuvre de la raison herméneutique dans les sciences socia-
les regut une impulsion majeure au début des années 1970 des travaux
de Paul Ricceur (« The Model of the Text: Meaningful Action Consi-
dered as a Text») paru en 1971 dans Social Research et de ceux de
Charles Taylor («Interpretation and the Sciences of Man») paru la
méme année dans la Review of Metaphysics.8® Ces deux articles ont été
largement traduits et diffusés, notamment dans les recueils de textes
consacrés au tournant herméneutique.

Ricceur présente la thése selon laquelle les sciences humaines peu-
vent étre dites herméneutiques pour une double raison: d’une part en
raison de leur objet et d’autre part en raison d une méthodologie iden-
tique a celle de I’interprétation des textes.

Pour Ricceur, quatre traits caractérisent le discours considéré
comme un événement de langage : le discours se réalise dans le temps ;

86 LAZARSFELD, 1970, p. 350.

87 KELLERHALS, 1991, p. 216-217.

88 ROIG, 1990, p. 112.

89 On trouve dans notre bibliographie une traduction frangaise du texte de Ri-
cceur dans RICEUR, 1986, p. 183-211 et le texte de I’article de Taylor in
DALLMAYR & MCCARTHY, 1977, p. 101-131.



266 William Ossipow

I’instance du discours est auto-référentielle, dans le sens ou le discours
renvoie a son émetteur; le discours a une référence dans le monde ; et
enfin, le discours — contrairement a la langue — s’adresse a un inter-
locuteur??. Ricceur ne se laisse aller a aucun mysticisme de la parole
orale contre 1’écrit supposé mort. Au contraire, il considére que 1’écrit
permet d’€largir 1’auditoire au niveau de 1’universalité.

Ricceur reprend la définition donnée par Max Weber de 1’objet des
sciences sociales comme sinnhaft orientiertes Verhalten, c’est-a-dire
comme conduite orientée de facon sensée. Il examine alors si les quatre
criteres de la textualité mentionnés plus haut peuvent étre appliqués a
I’action sensée.’! Celle-ci devient objet de science dans la mesure ou
elle est objectivée de maniere équivalente a la maniere dont le discours
est fixé par I’écriture. On remarquera que Ricceur tente ici une opéra-
tion intellectuelle qui lui permette d’obtenir la réduction de 1’action
sensée a une donnée objectivée dans un sens proche de celui de Dil-
they et de sa conception des monuments comme objectivations de
I’esprit. Cette objectivation de 1’action est rendue possible par divers
traits de 1’action humaine qui permettent de traduire 1’action en une
énonciation et donc de la hisser au niveau du langage. En premier lieu,
I’action a un contenu propositionnel (sujet + verbe d’action). L’action
est susceptible d’étre traduite en un discours qui a son tour décrit et
rend compte de I’action. Un procés-verbal ou le protocole d’une expé-
rience psychologique ou d’une observation participante sociologique
sont des objectivations de cette nature. Pour Ricceur, I’action humaine
posseéde un contenu noématique qui donne prise a la pensée et, partant,
a la transcription de la pensée en discours. Il compléte ce premier
argument en soulignant, & partir de la théorie des actes de langage
d’ Austin et Searle, que les actions ont une force illocutionnaire.

Une deuxiéme dimension qui permet de comprendre I’action comme
un texte est le fait que I’action, comme le texte, se détache de son au-
teur. Les conséquences de ce qui est accompli par quelqu’un peuvent
étre trés lointaines et trées médiatisées. Cette implication de I’action au
niveau des conséquences de 1’action crée le probleme de la responsa-
bilité. Si la science historique est si importante, comme on le constate
ces temps-ci avec la relecture du comportement des démocraties, et de
la Suisse en particulier, pendant le derniére guerre mondiale, c’est bien
parce que ’action ou ’inaction laissent des traces que 1’historien re-

90 RICEUR, 1986, p. 184.
91 Ibid., p. 190.



Raison herméneutique et sciences sociales 267

cueille et interprete. Ce travail permet I’imputation de la responsabilité
morale, civile et pénale. L’action a par ailleurs souvent une pertinence
qui déborde largement ses conditions de production®? et qui reste une
question bien longtemps apres avoir été accomplie. Enfin Ricceur con-
sidére que 1’action humaine, a I’instar d’un texte, est une «euvre ou-
verte » donnant lieu a des interprétations toujours renouvelées. Et, bien
entendu, ce trait apparente ’action au texte.

A partir de ce qu’il appelle I’analogie du texte,% Ricceur se sent
armé pour affirmer 1’objectivité du texte. Inversement, le fait de consi-
dérer 1’action sociale comme un texte ne signifie pas qu’on la renvoie
dans le champ d’une subjectivité ineffable. Bien au contraire, méme si
I’action est porteuse d’une intention subjective et susceptible d’inter-
prétation, elle offre les mémes garanties d’objectivité que le texte.

Sans développer ce point, signalons simplement que Charles Taylor
propose dans son article des theéses proches de celles de Ricceur, en
particulier cette interprétation de I’action humaine comme texte-analo-
gue. La aussi, une analogie est construite entre le comportement humain
(behavior) et le texte: «En science, le texte-analogue est remplacé par
un texte, un compte-rendu (an account)».%

Nous trouvons dans les theses de Ricceur et de Taylor une nouvelle
manifestation de la vision de la science comme lecture du monde, en
fait comme lecture d’un texte qui représente la transcription du monde
au niveau des signes, seul niveau de la réalité ol la rencontre avec
I’intelligible est possible. Ainsi que Durkheim le rappelait, la connais-
sance scientifique du suicide dans la perspective de la sociologie em-
pirique résulte des opérations de nature statistique conduites sur les
données obtenues, telles que le calcul des taux de suicide selon diver-
ses variables. Le sociologue ne travaille pas, faut-il le souligner, sur le
corps des suicidés, mais sur les entités sémiotiques que sont les don-
nées issues de I’expérience et apprétées sur le mode mathématique.
L’action considérée comme un texte ou comme un texte-analogue
poursuit cette méme intuition qu’il n’y a d’action connue que racontée
et transcrite au niveau d’une narration a partir de laquelle la descrip-
tion et I’analyse peuvent prendre leur essor.

«L’action sensée considérée comme un texte». A nouveau, la pré-
sence du comme attire notre attention sur la décision herméneutique

92 Ibid., p. 196.
93 Ibid., p. 197.
94 TAYLOR, 1977.



268 William Ossipow

qui préside a I’instauration du paradigme du texte. Apres le Durkheim
des faits sociaux devant étre considérés comme des choses, apres le
Dilthey des monuments objectivés de la culture imprégnés de 1’esprit
humain, Ricceur et Taylor proposent d’interpréter 1’objet des sciences
sociales comme un texte (ou quasi-texte).

L’approche de Ricceur eut une influence certaine sur les sciences
sociales, en particulier par I’intermédiaire de 1’anthropologue améri-
cain Clifford Geertz. Dans son ceuvre, Geertz se réféere explicitement
au philosophe francais, lequel consacre un chapitre a 1’anthropologue
américain dans un livre récent.”> C’est dans son fameux Deep Play:
Notes on the Balinese Cockfight paru dans Daedalus en hiver 1972
que cette influence apparait tres clairement.?

Geertz retrouve une sorte d’inspiration diltheyenne, typique de
I’herméneutique, lorsqu’il considére les faits sociaux manifestes et pu-
blics comme ce qui exprime I’éthos profond d’une société.

«Tout comme I’Amérique laisse émerger beaucoup d’elle-méme dans un
stade de base-ball, sur un terrain de golf, sur un champ de courses ou autour
d’une table de pocker, Bali fait largement surface dans une aréne de cogs. Car
c’est en apparence seulement que des cogs se battent ici. En réalité ce sont des
hommes ».97

On trouve ici cette sorte de dialectique qui est inhérente a la démarche
herméneutique : la dialectique de la structure profonde et de la surface,
de I’apparence et de la réalité, du signifiant et du signifié, de la langue
et de la parole. Le rdle des sciences sociales, comme celui de la psych-
analyse, est d’aller de la surface a la réalité profonde et de 1’apparence
a la réalité structurelle, du signifiant au signifié. Pour comprendre une
civilisation, il faut la voir dans ses manifestations collectives, qui di-
sent quelque chose qui resterait autrement inconnaissable. Ainsi les
cogs sont-ils des «expressions symboliques et des amplifications du
moi de leur propriétaire ».%%

Geertz se livre a une interprétation des actions humaines (1’ organi-
sation des combats de cogs), opération intellectuelle inséparable d’une
interprétation des interprétations que les acteurs (les Balinais) font de
leur propre environnement et de leurs propres pratiques. Ainsi «les

95 RICEUR, 1997.

96 Nous utilisons ici le texte de la traduction francaise parue dans la revue Le
Débat, 7, 1980, p. 86-146. Cf. GEERTZ, 1980.

97 GEERTZ, 1980, p. 92-93.

98 Ibid., p. 96.



Raison herméneutique et sciences sociales 269

Balinais voient bien des choses dans les coqs de combat : eux-mémes,
leur ordre social, la haine abstraite, la virilité, la puissance démonia-
que; mais ils voient aussi I’archétype de la vertu et du rang, le joueur
arrogant, résolu, enragé d’honneur, le joueur en qui briile la vraie
flamme, le prince Ksatria ».%

Geertz s’inscrit résolument dans le sillage des sciences sociales
compréhensives, dans la tradition wébérienne renouvelée par le para-
digme du texte de Ricceur-Taylor: « L’analogie avec le texte, soulevée
maintenant par les spécialistes en sciences sociales est, de quelque
facon, la plus vaste des refigurations récentes de la théorie sociale, la
plus aventureuse et la moins bien développée ».!% Il consideére explici-
tement la culture comme un assemblage de textes, ce qui permet de
traiter, au niveau scientifique, «les formes culturelles comme des tex-
tes».101 Ces textes sont eux-mémes des interprétations, ce qui situe
toujours 1’analyste dans une situation de double herméneutique (Gid-
dens) ou, comme le dit plaisamment Geertz, en situation ol «1’anthro-
pologue s’efforce de lire par-dessus 1’épaule » des acteurs sociaux.!02
Geertz estime que le combat de cogs pour la culture balinaise, a
I’instar du Macbeth de Shakespeare pour la notre, permet de mettre en
scéne «un événement typique ou universellement humain», ce qui,
dans la tradition de la Poétique d’Aristote, fut longtemps considéré
comme la valeur propre des ceuvres d’art.!93 Ainsi le fait social,
comme le fait esthétique, déploie les possibles visages de I’homme
sous forme archétypale ou sous forme idéal-typique. Par 1a, I’anthro-
pologie herméneutique reste fidele a la vision de I’herméneutique phi-
losophique en considérant que la compréhension de soi est médiatisée
par la compréhension des ceuvres. Geertz, comme Ricceur, dépasse le
psychologisme de Dilthey qui ambitionnait de retrouver I’esprit du
créateur de I’ceuvre. L’anthropologue cherche néanmoins a rejoindre
un autre esprit, celui d’une civilisation ou d’un univers social, 1’éthos
selon le concept de la tradition wébérienne.1% La méthode elle-méme
de I’anthropologie ethnographique, que Geertz nomme la «description

99 Ibid., p. 130.

100 GEERTZ, 1986, p. 41.

101 GEERTZ, 1980, p. 139-140.

102 Ibid., p. 145.

103 Ibid., p. 142.

104 Au sujet du concept d’ethos, on se reportera a GEERTZ, 1973, ch. 5 «Ethos,
World View, and the Analysis of Sacred Symbols ».



270 William Ossipow

dense» (thick description)!%5 condense en une brillante synthése les
diverses exigences de la phénoménologie (I’exigence de description),
de la sociologie wébérienne (1’analyse des significations sociétales),
de la psychanalyse (I’analyse clinique). A cet égard, les travaux de
Geertz constituent peut-étre la meilleure illustration de la raison her-
méneutique dans les sciences sociales.

Conclusion

Un consensus semble exister de nos jours pour estimer que la coupure
radicale postulée par Dilthey entre les sciences de la nature et les
sciences de ’esprit n’est plus guere tenable. Dans la foulée, la sépara-
tion tranchée entre I’explication et la compréhension est également
récusée au profit d’une complémentarité. Max Weber déja affirma son
intention d’intégrer les deux concepts d’explication et de compréhen-
ston: «Nous appelons sociologie [...] une science qui se propose de
comprendre par interprétation (deutend verstehen) 1’activité sociale et
par 1 d’expliquer causalement son déroulement et ses effets».1% Ri-
cceur considere le rapport entre explication et compréhension selon la
belle métaphore de deux arches d’'un méme pont.107 Selon le philoso-
phe francais, I’explication est le moment méthodique — que 1’on peut
rapprocher de notre concept d’herméneutique analytique — alors que la
compréhension serait le moment non méthodique!®® culminant dans
I’appropriation du sens par le sujet, et donc dans le moment que nous
avons appelé celui de I’herméneutique existentiale.

Selon le philosophe des sciences S. Toulmin, les dichotomies dil-
theyennes doivent étre abandonnées non pas au profit d’une vision po-
sitiviste dans la ligne de Durkheim qui réduirait les faits sociaux a des
choses, mais pour la raison strictement inverse que les sciences de la
nature sont également des entreprises qui «construisent» leur objet,
qui intégrent une perspective interprétative et pour lesquelles I’appro-
che herméneutique est donc pertinente.!%?

Cet aspect de construction de 1’objet de la science est selon toute
vraisemblance ce qui donne une unité a toute la démarche scientifique,

105 GEERTZ, 1973, p. 3-30.
106 WEBER, 1971, p. 4.
107 RIC®EUR, 1986, p. 158.
108 RICGEUR, 1971, p. 181.
109 TOULMIN, 1983, p. 100.



Raison herméneutique et sciences sociales 271

sciences de la nature et sciences sociales confondues. Raymond Bou-
don estime que la construction de modeles explicatifs «est une activité
essentielle des sciences de la nature »,!19 de méme qu’elle est une «ac-
tivité essentielle de 1’historien », ainsi que de 1’économiste.!!! Elargis-
sant son propos, Boudon ajoute:

«Rien pourtant dans 1’essence des sciences sociales ne leur interdit de répon-
dre a son objectif essentiel: expliquer les phénomeénes sociaux et pour ce
faire, emprunter la méme voie que toutes les autres disciplines : construire des
m.g. La preuve, c’est tout d’abord qu’on reléve facilement dans la sociologie
classique et moderne de nombreux m.g. Plus méme: dans cette discipline
comme dans les autres, les travaux marquants, ceux qui suscitent intérét et

discussion sont presque toujours des m.g. ».112

Dans la mesure ou les modeles impliquent une sémantique, on peut
apparenter leur construction a la démarche de [’herméneutique poéti-
que: invention de concepts et développement de ceux-ci en un corps
de propositions permettant d’expliquer des phénomeénes autrement
énigmatiques. Cette démarche est clairement lisible au cceur méme de
I’un des bastions syntaxiques les plus formalisés des sciences écono-
miques et sociales, la théorie des jeux. Celle-ci s’appuie en effet sur
une narration initiale comme celle des deux personnages arrétés par la
police et mis dans des cellules différentes pour les empécher de com-
muniquer qui fonde le fameux dilemme du prisonnier. La construction
mathématique prendra ici appui sur une matiére sémantique et narra-
tive élaborée dans un effort poétique, sur une construction typique de
I’herméneutique dans la mesure par exemple ou elle permet de voir des
acteurs sociaux dans une situation spécifique de négociation comme
les prisonniers de la narration et pris dans les mémes contraintes logi-
ques et systémiques.

Il y a donc un sens non trivial a parler de la raison herméneutique
dans les sciences sociales: des moments décisifs de toute recherche
sont de nature intrinséquement herméneutique. En premier lieu, la dé-
cision principielle de savoir dans quel paradigme on s’inscrit, de quelle
tradition (durkheimienne, wébérienne, etc.) on se réclame. Ensuite, le
type d’analogie particuliére auquel on recourt pour penser 1’objet, pour
lui donner sens. Ces choix terminologiques axiomatiques permettent

110 BOUDON, 1991, p. 162.

111 Ibid., p. 164-165

112 Ibid., p. 168-169. Boudon abrége en m.g. le concept de modéle-générateur
défini comme un «ensemble de propositions acceptables d’ou ’on déduit
I’explanandum» (ibid., p. 162).



272 William Ossipow

la construction de modeles explicatifs et génerent des connaissances
renouvelées. Toute la rigueur méthodologique du traitement mathé-
matique des données peut étre par ailleurs conservée dans la mesure
ol un rapport sémantique est établi entre structures numériques et
structures en langage ordinaire. Ce lien sémantique doit absolument
étre réalisé, non seulement pour rendre la science accessible au plus
grand nombre, mais parce que le langage ordinaire constitue en défi-
nitive I’ultime lieu de I’intelligibilité du monde social.

Bibliographie

BALL, T. (1987) « Deadly Hermeneutics ; Or, Sinn and the Social Scientist », in id.
(éd.) Idioms of Inquiry: Critique and Renewal in Political Science, Albany,
State University of New York Press

BAUMANN, Z. (1992) Hermeneutics and Social Science. Approaches to Under-
standing, Aldershot, Gregg Revivals (1978)

BERNSTEIN, R. (1985) Beyond Objectivism and Relativism. Science, Hermeneu-
tics, and Praxis, Philadelphie, University of Pennsylvania Press

BERTEN, A. (1990) « Démocratie, convention et inférence », Cahiers de philoso-
phie politique et juridique, 18, p. 127-151

BLEICHER, J. (1980) Contemporary Hermeneutics. Hermeneutics as Method, Phi-
losophy and Critique, Londres, Routledge and Kegan Paul

— (1997) «Invention and community. Hermeneutic politics in Europe », in CAR-
VER, T. & HYVARINEN, M., New Interpretive Methodologies, Londres, Rout-
ledge, p. 143-157

BOUDON, R. (1983) La logique du social, introduction a l’analyse sociologique,
Paris, Hachette (réédition coll. Pluriel)

— (1991) «Sciences sociales et société (ou comment rehausser le prestige des
premiéres aupres de la seconde)», in DE LAUBIER, P. FRAGNIERE J.-P. &
KELLERHALS, J., Pratiques des solidarités. Hommage au professeur Girod,
Lausanne, Réalités sociales, p. 161-175

— (éd.) (1993) «Introduction», in LAZARSFELD, P. F., On Social Research and
its Language, Chicago et Londres, The University of Chicago Press

BROWN, R. (1989) Clefs pour une poétique de la sociologie, Arles, Actes Sud

BULTMANN, R. (1970) Foi et compréhension. L’historicité de I’homme et de la
révélation, Paris, Seuil

CHAZEL, F. (1990) «L’analogie et ses limites», in DUPRAT, G. (dir.), Connais-
sance du politique, Paris, PUF, p. 181-213

CICOUREL, A. (1973) Cognitive Sociology. Language and Meaning in Social In-
teraction, Harmondsworth, Penguin Education

COLLIOT-THELENE, C. (1992) Le désenchantement de I’Etat. De Hegel a Max
Weber, Paris, Minuit

DALLMAYR, F. R. & MCCARTHY, TH. A. (1977) Understanding and Social In-
quiry, Notre Dame-Londres, University of Notre Dame Press



Raison herméneutique et sciences sociales 273

DASTUR, F. (1991) «De la phénoménologie transcendantale a la phénoménologie
herméneutique », in GREISCH, J. et KEARNEY, R. (dir.) Paul Riceceur. Les
métamorphoses de la raison herméneutique, Paris, Cerf, p. 37-50

DE MURALT, A. (1958) L’Idée de la phénoménologie. L’exemplarisme husser-
lien, Paris, PUF

DEUTSCH, K. (1966) The Nerves of Government. Models of Political Communi-
cation and Control, New York, The Free Press

DILTHEY, W. (1995) «La naissance de I’herméneutique », in Ecrits d’esthétique,
Paris, Cerf

DOWNS, A. (1957) An Economic Theory of Democracy, New York, Harper & Row

DURAND, G. (1996) Introduction a la mythodologie. Mythes et société, Paris, Al-
bin Michel 7

DURKHEIM, E. (1992) Les régles de la méthode sociologique, Paris, PUF

DWORKIN, R. (1988) «L’impact de la théorie de Rawls sur la pratique et la philo-
sophie du droit», in AUDARD, C. et al. (dir.), Individu et justice sociale. Au-
tour de John Rawls, Paris, Seuil

Eco, U. (1992) Les limites de 1’interprétation, Paris, Grasset

EVERAERT-DESMEDT, N. (1990) Le procesus interprétatif, introduction a la sé-
miotique de Ch. S. Peirce, Li¢ge, Pierre Mardaga

GADAMER, H.-G. (1976) Vérité et Méthode, Paris, Le Seuil

— (1982) L’art de comprendre. Ecrits I: Herméneutique et tradition philosophi-
que, Paris, Aubier Montaigne

— (1996) Vérité et Méthode, Paris, Le Seuil (nouvelle édition)

GEERTZ, C. (1980) «Jeu d’enfer. Notes sur le combat de cogs balinais », Le Dé-
bat, n° 7, p. 86-146

— (1973) The Interpretation of Cultures, New York, Basic Books

— (1986) Savoir local, savoir global. Les lieux du savoir, Paris, PUF

GIDDENS, A. (1982) Profiles and Critiques in Social Theory, Berkeley — Los An-
geles, University of California Press

— (1987a) Social Theory and Modern Sociology, Cambridge, Polity Press

— (1987b) La constitution de la société. Eléments de la théorie de la structura-
tion, Paris, PUF

GINZBURG, C. (1980) «Signes, traces, pistes. Racines d’un paradigme de 1’indi-
ce», Le Débat, n° 6, p. 344

GREISCH, J. (1985) L’Age herméneutique de la raison, Paris, Cerf

GRONDIN, J. (1993) L’universalité de I’herméneutique, Paris, PUF

GUSDORF, G. (1988) Les origines de [’herméneutique, Paris, Payot

HABERMAS, J. (1987a) Logique des sciences sociales et autres essais, Paris, PUF

— (1987b) Théorie de I’agir communicationnel. Tome 1: Rationalité de I’agir et
rationalisation de la société, Paris, Fayard

— (1997) Droit et démocratie. Entre faits et normes, Paris, Gallimard

HEELAN, P. A. (1997) «L’herméneutique de la science expérimentale : La méca-
nique quantique et les sciences sociales », in SALANSKIS, J.-M., RASTIER, F,,
ScHEPS, R. (dir.), Herméneutique: textes, sciences. Cerisy, Paris, PUF,
p. 277-292



274 William Ossipow

HEIDEGGER, M. (1979) Sein und Zeit, Tiibingen, Max Niemeyer

HERMAN, J. (1983) Les langages de la sociologie, Paris, PUF

JACQUES, F. (1993) «Interprétation et textualités », in GREISCH, J. (dir.), Com-
prendre et interpréter. Le paradigme herméneutique de la raison, Paris, Beau-
chesne, p. 179-209

Jauss, H. R. (1978) Pour une esthétique de la réception, Paris, Gallimard

KEARNEY, R. (1984) Poétique du possible, Paris, Beauchesne

KELLERHALS, J. (1991) «Les images du juste: relations interpersonnelles et
normes de justice distributive», in DE LAUBIER P., FRAGNIERE J.-P. &
KELLERHALS, J., Pratiques des solidarités. Hommage au professeur Girod,
Lausanne, Réalités sociales, p. 201-220

KIERKEGAARD, S. (1993) La Reprise, édition établie par R. Boyer, Paris, Robert
Laffont, coll. Bouquins

LADRIERE, Jean (1991) « Herméneutique et épistémologie», in GREISCH, J. &
KEARNEY, R. (dir.) Paul Riceeur. Les métamorphoses de la raison herméneu-
tique, Paris, Cerf, p. 107-125

LAKOFF, G. & JOHNSON, M. (1985) Les métaphores dans la vie quotidienne,
Paris, Minuit

LAZARSFELD, P. FE. (1970) Philosophie des sciences sociales, Paris, Gallimard

— (1971) Qu’est-ce que la sociologie ? Paris, Gallimard

— (1993) On Social Research and its Language, Chicago — Londres, The Univer-
sity of Chicago Press

LUHMANN, N. (1984) Soziale Systeme: Grundrifi einer allgemeinen Theorie,
Frankfurt a. M., Suhrkamp

MOON, J. D. (1975) « The Logic of Political Inquiry : A Synthesis of Opposed Per-
spectives », in GREENSTEIN, F. I. & PoLsBY, N. W. (éd.) Handbook of Po-
litical Science, Vol. 1: Political Science : Scope and Theory, Reading (Mass.),
Addison-Wesley, p. 131-228

Ossipow, W. (1981) «Pouvoir et vérité: la transformation du discours politique
dans I’Eglise », inMICHEL, M. (dir.), Pouvoir et Vérité, Paris, Cerf, p. 231-247

PARSONS, T. (1969) « On the Concept of Political Power », in Politics and Social
Structure, New York, The Free Press

PIAGET, J. (1961) Le jugement moral chez l’enfant, Paris, PUF

RABINOW, P. & SULLIVAN, W. M., (éd.) (1987) Interpretive Social Science, Ber-
keley — Los Angeles — Londres, University of California Press,

RANCIERE, J. (1992) Les noms de I’histoire. Essais de poétique du savoir, Paris,
Seuil

RICEUR, P. (1965) De l’interprétation. Essai sur Freud, Paris, Seuil

— (1969) Le conflit des interprétations. Essais d’herméneutique, Paris, Seuil

— (1986) Du texte a l'action. Essais d’herméneutique II, Paris, Seuil

— (1997) L’idéologie et I'utopie, Paris, Seuil

ROIG, CH. (1977) Symboles et société, introduction a la politique des symboles
d’apres I'euvre de Kenneth Burke, Berne, Lang

— (1980) La grammaire politique de Lénine. Formes et effets d’un discours poli-
tique, Lausanne, L’ Age d’Homme



Raison herméneutique et sciences sociales 275

— (1990) « Rhétorique et analyse socio-politique », in DUPRAT, G. (dir.), Connais-
sance du politique, Paris, PUF, p. 97-133

SARTRE, J.-P. (1995) Réflexions sur la question juive, Paris, Gallimard (réédi-
tion)

SCHUTZ, A. (1970) On Phenomenology and Social Relations. Selected Writings,
edited by H. R. Wagner, Chicago — Londres, The University of Chicago
Press

SOEFFNER, H.-G. (1989) Auslegung des Alltags — Der Alltag der Auslegung. Zur
wissenssoziologischen Konzeption einer sozialwissenschaftlichen Hermeneu-
tik, Frankfurt a. M., Suhrkamp

TAYLOR, CH. (1977) «Interpretation and the Sciences of Man », in DALLMAYR,
F. R. & MCCARTHY, TH. A. (1977) Understanding and Social Inquiry, No-
tre Dame-Londres, University of Notre Dame Press, p. 101-131

TOULMIN, S. (1983) «The Construal of Reality: Criticism in Modern and Post-
modern Science», in MITCHELL, W. J. (éd.) The Politics of Interpretation,
Chicago, The University of Chicago Press, p. 99-117

WALZER, M. (1987) Interpretation and Social Criticism, Cambridge (Mass.) —
Londres, Harvard UP

— (1997) Sphéres de justice. Une défense du pluralisme et de I’égalité, Paris, Seuil

W ARNKE, G. (1992) Justice and Interpretation, Cambridge, Polity Press

WEBER, M. (1963) Le savant et le politique, introduction de R. Aron, Paris, Union
générale d’éditions

— (1971) Economie et société, Paris, Plon

— (1992) Essais sur la théorie de la science, Paris, Plon






	Raison herméneutique et sciences sociales

