
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 57 (1998)

Artikel: Raison herméneutique et sciences sociales

Autor: Ossipow, William

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882909

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882909
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia philosophica 57/98

WILLIAM OSSIPOW

Raison herméneutique et sciences sociales

During the seventies quite a number ofsocial scientists were eager to switch from
the widely dominant paradigm of empiricism and behaviorism to another way of
studying the social world. Many of them found in the European philosophy,
particularly in the work ofphilosophers like Husserl, Heidegger, Gadamer or Ricceur,

an attractive guide for that purpose. This current of thought gave rise to what is
known as the hermeneutic turn in social sciences, which claimed to be a new
paradigm.

Despite of its wide use, the concept of hermeneutics in social sciences is far
from being a clear one. The present article aims at clarifying the several uses
made of this concept by suggesting and developing several specifications of it. In
a second part, the article adduces several examples drawn from the practice of the

social sciences and thereby investigates, how hermeneutic reason is at work and
how it is an unescapable stage ofany scientific inquiry of the social world.

Le tournant herméneutique

Une volonté de créer une alternative aux sciences sociales empiristes -
qui jouissaient à l'époque d'une position largement dominante - s'est
manifestée aux États-Unis dans les années soixante-dix. Elle est
maintenant connue comme le tournant herméneutique dans les sciences
sociales (hermeneutic turn). La philosophie herméneutique d'un Paul
Ricœur et celle d'un Charles Taylor eurent alors une influence décisive,

s'ajoutant à celle de la parution en Allemagne du maître ouvrage
de Gadamer Wahrheit und Methode en 1960 et de sa traduction en
anglais en 1975. Rabinow et Sullivan, co-éditeurs d'un célèbre recueil de

textes sur le thème des sciences sociales interprétatives (1979 et 1987)
disent dans leur introduction à la seconde édition de leur livre que leur
projet tenait à l'espérance de violer le tabou positiviste qui interdisait
de joindre des préoccupations évaluatives à la description des faits et
qui était donc un obstacle à la constitution d'une science sociale critique.

Le tournant herméneutique s'inscrit également dans le contexte
d'une critique de l'épistémologie positiviste dominante. Il existe un



230 William Ossipow

large accord pour situer ce renouveau des sciences sociales au sein de

ce qu'on appelle le courant postempirique ou postpositiviste en
philosophie et en histoire des sciences, courant représenté notamment par
Kuhn, par Mary Hesse et par Feyerabend, mais qui fut préparé déjà

par Husserl puis par Heidegger et Wittgenstein.1
Un courant intellectuel se réclamant de l'herméneutique se manifeste

donc avec force dans les sciences sociales contemporaines qui
s'appuient sur les développements récents ayant alors eu lieu dans la
philosophie en Allemagne, en France et aux Etats-Unis2. Anthony
Giddens dira que «herméneutique n'est plus un terme étranger aux
spécialistes de sciences sociales de langue anglaise; en fait, l'intégration
de la tradition herméneutique est un des événements les plus significatifs

dans les tendances récentes des sciences sociales».3 Ce courant
a-t-il véritablement révolutionné les sciences sociales en ancrant
durablement un nouveau paradigme dans les pratiques des chercheurs et

qui romprait avec les développements et les acquis de ces disciplines
Ou alors ce courant a-t-il permis de mettre en lumière des dimensions
herméneutiques de toute pratique scientifique, y compris dans le
domaine des sciences de la nature Notre propre interprétation va dans

cette deuxième direction. S'il fut réellement important de rompre avec
un certain dogmatisme de l'empirisme et du béhaviorisme qui
triomphaient dans les sciences sociales, et qui rejetait toute autre approche
dans l'enfer de la non-science, il n'y aurait en revanche aucun gain
intellectuel à tomber dans l'obscurantisme inverse consistant à nier la
scientificité de l'empirisme. Si l'on admet qu'il n'y a pas de science
absolue qui obéirait à un paradigme platonicien et contraignant,
l'empirisme représente alors un moment important et l'un des visages
possibles de la scientificité. La voie que nous entendons suivre est celle
qui tend à comprendre les ressorts de la démarche en sciences sociales
et qui l'apparente, en tant que démarche visant à la compréhension du
monde, à l'effort herméneutique lui-même.

Nous nous proposons, dans l'article qui va suivre, de développer
plus précisément les deux points suivants : en premier lieu, contribuer
à une clarification du concept même d'herméneutique en recensant les

usages multiples qui le caractérisent. En effet, peu de notions aussi

1 Bernstein, 1985 ; Giddens, 1987a.
2 Sont notamment représentatifs de ce courant des auteurs comme Richard

Bernstein, John S. Dryzek, Frank Fischer, Clifford Geertz, Anthony Giddens,
Quentin Skinner.

3 Giddens, 1987a, p. 56.



Raison herméneutique et sciences sociales 231

centrales sont d'un usage si vague et si indéfini qu'une certaine mise
au point conceptuelle paraît indispensable. En second lieu, je tenterai
de mettre en lumière les caractéristiques du travail de la raison à

l'œuvre dans les sciences sociales à partir de l'analyse des solutions
données à des problèmes d'ordre épistémologique par quelques
auteurs marquants de l'anthropologie, de la sociologie ou de la science

politique.
La raison est la capacité humaine de mettre en lumière l'intelligibilité

des phénomènes ou, dans une formulation moins objectiviste,
la capacité de donner une intelligibilité aux phénomènes. Elle est donc
intimement liée à la démarche scientifique qui doit être considérée
comme une démarche rationnelle méthodique et contrôlée. La raison
herméneutique en est une modalité particulière. Toutefois, comme Ga-
damer n'a cessé de l'affirmer, la raison herméneutique ne se confond

pas avec la démarche de la science. Elle recèle des mécanismes cogni-
tifs beaucoup plus primordiaux que ceux développés dans les instruments

sophistiqués des sciences modernes, mécanismes qui sont en
action au sein de la pensée ordinaire comme de la pensée mytho-poéti-
que et qui sont à l'œuvre jusque dans le fonctionnement scientifique
moderne.

Divers usages de l'herméneutique

Difficultés sémantiques

Il y a une équivocité sémantique considérable du concept d'herméneutique

qui est aussi bien adjectif que substantif, une propriété de l'objet
qu'une attitude savante vis-à-vis de l'objet. L'épistémologue Jean La-
drière explicite bien cette complexité :

«Le terme <herméneutique> peut fonctionner à plusieurs niveaux. On peut
l'utiliser pour désigner une certaine méthode, plus exactement un type de
méthode, dont le modèle est fourni par la démarche exégétique, ou plus largement

par les formes variées d'interprétation des textes, et qui, de façon générale,

paraît appropriée là où il est question de faire apparaître un sens dont
l'existence est présumée mais qui n'est pas immédiatement donné. Mais on
peut l'utiliser aussi pour désigner le type de réflexion portant sur ces méthodes

et dont l'objectif est de leur fournir un fondement et une justification et de
déterminer par là les principes généraux d'une méthodologie du déchiffrement.
Et on peut l'utiliser enfin pour désigner un type de philosophie dans laquelle
l'entreprise précédente elle-même trouve sa justification, à partir d'une
certaine conception de l'existence, ou de la conscience, ou de la raison. La signi-



232 William Ossipow

fication du terme <herméneutique> se distribue donc sur trois niveaux:
méthodologique, épistémologique, philosophique»A

Dans ses relations avec les sciences sociales, l'herméneutique
conserve le noyau dur conceptuel tel qu'il a été développé jusqu'à nos
jours par la tradition philosophique, si équivoque que cette dernière
ait été. L'herméneutique signifie une relation avec le sens, la compréhension,

l'interprétation, l'application. Mais, alors que l'herméneutique
philosophique est concernée par le statut général de la compréhension
humaine comme dimension fondamentale appelée à donner lieu à une
anthropologie, l'herméneutique transposée dans le milieu des sciences
sociales va se trouver immergée dans les problèmes de celles-ci qui
sont et qui ont toujours été des problèmes relevant largement de

l'épistémologie et de la méthodologie. Quelle est alors la place de

l'herméneutique dans la démarche de connaissance scientifique des

faits sociaux? Est-ce une place exclusive qui ne s'accommode pas de
la présence d'autres méthodes ou est-ce une place complémentaire?
Est-ce une démarche proprement scientifique ou une démarche
fondamentale de l'être humain dont la science se serait emparée pour la
hisser à un niveau supérieur de précision et d'objectivité

Il nous semble pertinent, pour introduire quelque clarté dans le
débat lié au tournant herméneutique des sciences sociales, d'introduire
pas moins de sept types différents d'usage de la notion d'herméneutique:

l'herméneutique philosophique, l'herméneutique sociétale,
l'herméneutique poétique, l'herméneutique figée, l'herméneutique critique,
l'herméneutique analytique et l'herméneutique existentiale. A des

degrés divers, ces différents types ont une importance pour la pratique
des sciences sociales comme elles en ont une dans toute démarche de

compréhension du monde. Précisons encore que cette typologie a pour
ambition d'expliciter la richesse du concept et les possibilités cogniti-
ves qu'il recèle mais qu'il ne s'agit en aucune manière d'une typologie
exhaustive ni de la formalisation de catégories univoques mutuellement

exclusives. Cette nomenclature des usages de l'herméneutique
est elle-même le fruit d'un effort herméneutique de compréhension
de ce qui est en œuvre au sein de l'immense entreprise des sciences
sociales depuis un siècle.

4 Ladrière, 1991, p. 107, souligné dans le texte. Sur la richesse et l'équivocité
de l'herméneutique voir aussi F. Jacques, 1993.



Raison herméneutique et sciences sociales 233

L'herméneutique philosophique ou méta-herméneutique

L'herméneutique philosophique ou méta-herméneutique est la réflexion

d'ordre fondamental qui a permis à l'herméneutique de devenir
un des thèmes majeurs de la philosophie contemporaine puis de
féconder, par des voies diverses, les sensibilités des chercheurs en sciences

sociales qui ont orchestré le mouvement de Yhermeneutic turn.
Nietzsche, Dilthey, Husserl, Heidegger, Gadamer, Ricœur, Taylor sont
les noms les plus connus sur cette route qui va de la philosophie aux
sciences sociales.

L'herméneutique philosophique a pour tâche fondamentale de

« comprendre la compréhension », pour employer une formule célèbre

qui remonte à Gadamer ou, comme l'exprime Jean Greisch, «la tâche

herméneutique est d'énoncer les conditions de possibilité de toute
compréhension».5 C'est également à la philosophie, et plus
particulièrement à Heidegger, que l'on doit des intuitions décisives sur la
compréhension comme dimension constitutive du Dasein et sur le rôle
du comme (als) dans le travail d'interprétation.

L'influence de l'herméneutique philosophique sur le courant du

tournant interprétatif en sciences sociales a naturellement été déterminante.

Ainsi y a-t-il une relation très évidente de Heidegger, de Gadamer

et de Habermas avec certaines orientations des sciences sociales
américaines, en particulier des auteurs comme Bernstein, Dallmayr, de

même qu'il y a une influence attestée de Ricœur sur l'approche
anthropologique de Clifford Geertz. Sans la réflexion philosophique, il
est douteux que l'on ait pu trouver les ressources conceptuelles nécessaires

pour lancer le défi herméneutique à l'empirisme.
Le questionnement de l'herméneutique philosophique reste d'ailleurs

un défi permanent pour les sciences sociales dans la mesure où
c'est la question même du sens qui est thématisée dans la recherche

philosophique et que cette question plane sur leur pratique. Car le but
des sciences sociales n'est pas seulement de décrire, de mesurer et

d'expliciter les faits sociaux mais bel et bien d'en saisir la signification

dans l'histoire humaine. La compréhension du monde socio-politique

est inséparable du destin de l'homme qui seul donne la perspective

correcte sur les phénomènes. Les sciences sociales sont quelque
part amputées si elles ne prennent en compte la compréhension de ce
destin.

5 Greisch, 1985, p. 31, souligné par l'auteur.



234 William Ossipow

L'herméneutique sociétale

La société humaine est un tissu de significations. Elle n'existe que par
la communication du sens entre ses membres. Ce qui fait des individus
des membres de la société plutôt que des atomes n'ayant aucun contact

les uns avec les autres est précisément le fait qu'ils partagent des

significations communes. On entend souvent dans la vie ordinaire ce
triste constat: «Nous devons nous quitter, nous n'avons plus rien à

nous dire», constat qui établit bien, au niveau intuitif, qu'il n'y a
société, même restreinte à un couple, que lorsqu'il y a communication.
Et ici, il ne faut pas comprendre le terme de communication dans le
contexte de l'infrastructure des mass-média, mais bien comme circulation

d'un sens constitutif du lien social.6
Notre environnement fait de significations est très étroitement lié

aux pratiques les plus humbles et les plus quotidiennes de compréhension.

Ainsi que le remarque Ricœur :

« Avant donc toute Kunstlehre (technologie) qui érigerait en discipline
autonome l'exégèse et la philologie, il y a un procès spontané d'interprétation qui
appartient à l'exercice le plus primitif de la compréhension dans une situation
donnée »J

Cet environnement de sens est sociétal de part en part, à tel point
qu'il est possible de dire aussi bien que la société permet le sens, est la
condition de possibilité pour qu'un sens émerge, que le sens est ce par
quoi il y a société humaine. Les deux concepts sont étroitement imbriqués

dans un rapport de circularité.
Les individus vivent dans un monde de la vie (Lebenswelt) où les

objets naturels et artificiels possèdent une signification partagée avec
les autres membres de la société. Le sociologue Alfred Schutz a bien
décrit ce monde où l'attitude naturelle est non problématique et où

l'environnement familier est considéré comme allant de soi (taken for
granted).

«Thus, the social world into which man is bom and within which he has to
find his bearings is experienced by him as a tight knitweb of social relationships,

of systems of signs and symbols with their particular meaning structure,
of institutionalized forms of social organization, of systems of status and

prestige, etc. The meaning of all these elements of the social world in all its

6 Toute l'œuvre de Niklas Luhmann thématise excellemment le rôle de la com¬
munication et du sens dans la constitution des systèmes et sous-systèmes
sociaux. Voir en particulier Luhmann, 1984.

7 Ricœur, 1986, p. 47.



Raison herméneutique et sciences sociales 235

diversity and stratification, as well as the pattern of its texture itself, is by
those living within it just taken for granted. [...] They are taken for granted
because they have stood the test so far, and, being socially approved, are held
as requiring neither an explanation nor a justification ».8

La sociologie schutzienne du monde de la vie quotidienne, inspirée
par ailleurs de la phénoménologie husserlienne, a trouvé une importante

postérité dans le courant de Y ethnométhodologie (Garfinkel, Ci-
courel). Comme l'explicite bien Cicourel, «the term < ethnomethodo-
logy > was coined by Harold Garfinkel to index the study of everyday
practical reasoning as constitutive of all human activities ».9 On trouvera

également ce type de préoccupation sociologique en Allemagne
avec les travaux, se réclamant de l'herméneutique, de Soeffner (1989)
et qui relèvent de la sociologie du quotidien (Alltag).

C'est à une telle structuration du monde comme plénitude de
signification sociale que se réfère également Michael Walzer, pour qui la
communauté politique est le lieu par excellence du partage des
significations. Dans l'optique normative qui est celle de sa théorie de la
justice, mais qui reflète son approche générale, Walzer préconise de

suivre les « compréhensions partagées », les « significations partagées »

(shared meanings) au sein d'une communauté culturelle et politique:
«Une autre manière de faire de la philosophie consiste à interpréter
pour ses concitoyens le monde des significations que nous avons en
commun».10

Cet environnement sociétal à base de significations partagées

repose sur d'innombrables éléments dont la possession commune de la

langue naturelle, avec tout ce qu'elle transmet sur le plan sémantique,
est l'élément central. La langue maternelle charrie en effet les multiples

stéréotypes, les évaluations préformées, les proverbes et adages
traduisant le sens commun ou ce qui passe pour sagesse populaire.
Cependant tout cet ensemble est intimement lié à l'herméneutique
dans la mesure où la société offre à toute personne correctement
socialisée en son sein un système relativement riche d'interprétation,
d'évaluation et de compréhension du monde, de repérage topographique,

esthétique, politique et moral. En un mot qui résume bien cette
problématique, la société met à disposition de ses membres une
culture qui est une sorte de cocon nourricier où l'individu vient puiser le

8 Schutz, 1970, p. 80.
9 Cicourel, 1973, p. 99.
10 Walzer, 1997, p. 17.



236 William Ossipow

stock de significations dont il a besoin pour se piloter dans le monde.
Comme André Berten l'a fait pertinemment remarquer, l'herméneutique

a, par cet ancrage dans la tradition culturelle d'une communauté,
partie liée avec le courant philosophique du communautarisme.11

Ce qui est fâcheux est l'usage souvent exclusif de la notion
d'herméneutique qui la cantonne dans cette aire de la tradition culturelle et
sociétale, généralement considérée comme non critique, spontanée,
voire naïve. Ce lien est particulièrement clairement explicité par Georgia

Warnke :

«This political theory can be called hermeneutic, I think, because it takes a
culture with its set of historical traditions, practices and norms as the analogue
of a text. [...] It attempts to uncover and articulate the principles already
embedded in or implied by a community's practices, institutions and norms of
action».12

Berten semble se plier à cet usage étroit du concept d'herméneutique,

comme le fait Walzer, comme le fait curieusement Habermas lui-
même dans des textes récents,13 lui qui avait pourtant proposé jadis le

concept intéressant d'herméneutique des profondeurs.
Il faut à cet égard réagir contre un tel rétrécissement du concept.

Ainsi que nous allons le voir, l'herméneutique ne se réduit pas au
thème de la tradition et de la culture d'une communauté humaine. En
réalité, le concept recèle bien d'autres richesses.

Herméneutique poétique

Le travail herméneutique le plus fondamental consiste à expliciter et

développer la sémantique des signes employés dans une communication.

«C'est d'abord et toujours dans le langage que vient s'exprimer toute
conception ontique ou ontologique. Il n'est donc pas vain de chercher du côté de

la sémantique un axe de référence pour tout l'ensemble du champ herméneutique».14

Ou bien la sémantique des signes va de soi, ne pose aucun
problème, parce que les partenaires établissent immédiatement les bonnes
liaisons qui permettent au discours de prendre sens, et dans ce cas on
est dans la situation décrite par Alfred Schutz d'un univers de signifi-

11 Berten, 1990, p. 142-145.
12 Warnke, 1992, p. 5.
13 En particulier dans Droit et démocratie, 1997.
14 Ricœur, 1969, p. 15.



Raison herméneutique et sciences sociales 237

cations «taken for granted» et qui n'appelle aucun travail herméneutique

particulier. Ou alors ce qui est dit dans la communication, de

même que les divers événements survenant dans le monde, n'ont pas
toute la clarté nécessaire pour aller de soi, posent problème, induisent
une mécompréhension qui, si elle se généralisait, déboucherait sur une
crise profonde du sens. C'est alors que l'effort herméneutique est
requis pour donner une signification aux faits et aux dires énigmatiques
ou mystérieux que la vie humaine rencontre constamment. Francis
Jacques considère comme le sens premier d'interpréter «l'acte même
des signes, et notamment du langage, qui vient < médiatiser > notre
rapport aux choses. Une telle interprétation se confond avec la dimension

sémantique du discours »,15

Une liaison sémantique est non problématique si pour un signifiant
X on peut immédiatement établir sa définition comme Y. Le terme de

pantographe est sémantiquement non problématique si je peux
immédiatement dire qu'il s'agit d'un capteur de courant électrique ou si je
peux dessiner ou désigner du doigt un tel capteur. Si au contraire,
j'ignore la signification du terme, je peux alors me reporter aux
dictionnaires dont la fonction est précisément de recenser les liaisons
sémantiques stabilisées par la langue depuis plus ou moins longtemps,
codées par les usages et reconnues par les instances qui tentent d'en
réguler le développement.

Mais si l'on se réfère toujours aux dictionnaires déjà constitués, on
voit alors mal comment la moindre nouveauté de sens pourrait
apparaître. Et si le fait de se référer continuellement à des dictionnaires
toujours déjà constitués avait toujours été le cas, on voit mal comment
ces dictionnaires ont pu être constitués, sauf à postuler qu'ils existent
de toute éternité. La question de l'origine du sens et de Y élargissement

du sens au-delà de ce qui est déjà consigné rejoint donc celle de

la création de sens, qui ouvre la perspective d'une herméneutique
poétique. Il faut bien entendu comprendre ici le terme poétique dans

son sens étymologique de créatif, relatif à la création, non dans un
sens esthétique. Faire surgir l'intelligibilité du monde, ce qui est la
vocation propre de la raison, passe donc par un moment de création
qui met en œuvre les ressources du langage.

Il est utile de se référer ici au processus de sémiosis, terme par
lequel Peirce décrivait l'émergence de la signification. De la relation
triadique complexe entre le signe ou représentamen, Y objet (ce que le

15 Jacques, 1993, p. 185.



238 William Ossipow

signe représente) et Y interprétant (qui opère la médiation entre le re-
présentamen et l'objet), retenons cette proposition capitale: «Le sens

d'un signe est le signe dans lequel il doit être traduit».16
La sémiosis désigne donc un processus de renvoi d'un signe X

dont le sens est obscur à un signe Y dont le sens est supposé connu. Et
le renvoi de l'obscur au connu est le processus même d'interprétation
ou d'explicitation sémantique. Peirce affirme que ce processus de renvoi

et d'explicitation est, de droit, illimité. X renvoie à Y, qui à son
tour renvoie à Z, qui renvoie à S, etc. De fait, remarque-t-il encore,
Y habitude vient limiter l'expansion infinie du processus de sémiosis.

«L'habitude fige provisoirement le renvoi infini d'un signe à d'autres signes,
permettant à des interlocuteurs de se mettre rapidement d'accord sur la réalité
dans un contexte donné de communication. L'habitude bloque le processus
sémiotique : c'est le monde des < idées toutes faites > ».'7

On peut faire ici un rapprochement entre les idées toutes faites résultant

d'un blocage du processus sémiotique et les significations socié-
tales qui vont de soi mises en lumière par Alfred Schutz. Les habitudes

sémantiques collectives structurent les significations sur la longue
durée et permettent l'intercompréhension sur la base des automatismes

propres à l'herméneutique sociétale spontanée. Mais à tout moment le

processus de sémiosis peut reprendre ses droits, faire rebondir « le renvoi

infini d'un signe à d'autres signes».18 A vrai dire, c'est le travail
même de la culture et de la civilisation que de procéder à cette
incessante redéfinition de la réalité et des interprétations par tous les

moyens symboliques et tous les langages.
Il y a herméneutique poétique lorsque, au cours du procès de

sémiosis, un nouvel interprétant est proposé pour expliciter un signe.

L'herméneutique poétique libère de l'habitude et de ce qui est tenu

pour évident. Elle permet à un sens nouveau d'advenir, soit pour redéfinir

une réalité qui avait toujours déjà été définie en d'autres termes,
soit pour faire apparaître des virtualités nouvelles à partir des

interprétations anciennes. Un nouveau signifiant, ou un nouveau syntagme
signifiant, permet de conceptualiser un aspect nouveau de la réalité et

agit, comme les poètes aiment à le dire, tel une illumination du monde.

16 Tiré des Collected Papers de C. S. Peirce, vol. 4, p. 132 et citée par Eve-
raert-Desmedt, 1990, p. 42.

17 Ibid., p. 42-43.
18 Ibid., p. 42.



Raison herméneutique et sciences sociales 239

Le travail de la culture déploie les potentialités quasiment illimitées

de signifiance de la réalité. C'est en effet aux religions, à l'art, à

la littérature, au droit, aux diverses sciences que l'on doit tout l'effort
d'explicitation du sens par lequel l'homme se révèle à lui-même et

progresse dans la connaissance de soi et du monde.
L'herméneutique poétique, comprise comme processus de création

de significations nouvelles, occupe donc une place considérable dans
le développement de la culture, y compris dans le développement de la
science et des sciences sociales en particulier. Les ressources du
langage comme de la rhétorique jouent un rôle de premier plan dans toute
heuristique et de plus en plus la réflexion fondamentale en sciences
sociales se penche sur le rôle cognitif propre du langage et de
l'utilisation de ses ressources. A cet égard, les travaux de Charles Roig,19 à

la suite de ceux de Brown et de Kenneth Burke en langue anglaise,
restent fondamentaux et exemplaires. Ils ont démontré les richesses

d'une logique de la variété conceptuelle proche de l'herméneutique20
qui s'oppose à une logique de la vérité réductrice des possibles. Ces

travaux rejoignent et prolongent une thèse d'Aristote exprimée dans la
Rhétorique (1410b): «Les mots ordinaires transmettent seulement ce

que nous savons déjà; c'est la métaphore qui peut le mieux produire
quelque chose de nouveau».21

L'usage de la métaphore et celui de l'analogie sont en effet des

instruments permettant le défrichement de terres nouvelles pour les

disciplines scientifiques établies. Eco attire à bon droit l'attention sur le rôle
de la métaphore dans la logique de la découverte scientifique et
rappelle que pour Kuhn l'interprétation métaphorique était «similaire à la

proposition d'un nouveau paradigme scientifique».22 L'aspect proprement

créateur de sens dans les sciences sociales a bien été mis en
lumière par Max Weber dans ce passage aux accents nietzschéens cité par
Catherine Colliot-Thélène et extrait de l'Essai sur l'objectivité de 1904 :

«C'est le destin d'une époque de civilisation, qui a goûté le fruit de l'arbre de
la connaissance, de savoir que nous ne pouvons pas lire le sens du devenir du
monde dans le résultat, aussi parfait soit-il, de l'étude que nous en faisons,
mais que nous devons être capables de le créer nous-mêmes ».23

19 Cf. RoiG, 1977 et 1980.
20 RoiG, 1990, p. 123.
21 Cité par Lakoff et Johnson, 1985, p. 201.
22 Eco, 1992, p. 168.
23 Colliot-Thélène, 1992, p. 149 et 260.



240 William Ossipow

Un sociologue aussi résolument empiriste que le fut Lazarsfeld
insistait lui aussi sur l'aspect créateur nécessaire à la mise en place
d'un dispositif visant à la production de connaissances: «Since the
main objective of ESR [empirical social research] is to understand
human action, it is confronted with the crucial task of creating explanatory

concepts. »24 Cet aspect déborde du domaine des sciences sociales
et s'étend à celui des sciences de la nature, en particulier la physique
qu'a priori on aurait pu considérer à l'abri de telles influences
«poétiques». Selon Patrick A. Heelan «l'herméneutique et l'esthétique
expriment l'aspect poétique (au sens aristotélicien) de la vérité dans les
sciences de la nature comme dans les sciences sociales».25

Bleicher de son côté se propose de réhabiliter ce qu'il appelle
l'invention, qui renvoie d'une part à une «création de réalité par des pratiques

discursives »26 de la part des agents sociaux (comme le furent, par
exemple, les fondateurs de la Communauté européenne), et, d'autre
part, à l'invention comme l'élément central de toute méthodologie
herméneutique en sciences sociales dans une perspective post-positiviste
et post-moderne.

On se reportera avec profit à l'étude de François Chazel (1990) qui
a analysé et critiqué l'usage de ce qu'il appelle l'analogie dans la
science politique et la sociologie contemporaines. Après de longs
développements sur l'usage de l'analogie dans la philosophie politique
de Platon, où l'auteur de la République compare la politique à l'art de

piloter un bateau ou à l'art du médecin, Chazel passe en revue les

grandes « analogies » qui jouent un rôle important dans les développements

de la science politique et de la sociologie politique contemporaine:

l'analogie par laquelle Karl Deutsch, dans The Nerves of
Government. Models of Political Communication and Control (1966),

pense le politique comme un système nerveux; l'analogie par laquelle
toute une série d'économistes, dont A. Downs dans son ouvrage
fondamental An Economie Theory of Democracy (1957) conçoivent le
politique comme un marché, l'homme politique comme un entrepreneur
(Schumpeter), les partis politiques comme des entreprises en concurrence

(Hotelling); ou encore l'analogie développée par T. Parsons

(1969) entre le pouvoir et la monnaie. Ces récents développements
théoriques font suite à de plus anciens bien connus. L'histoire de la

24 Cité in Boudon (éd.), 1993, p. 11.

25 Heelan, 1997, p. 278.
26 Bleicher, 1997, p. 144.



Raison herméneutique et sciences sociales 241

pensée sociale et politique est en effet remplie des métaphores instau-
ratrices d'un renouvellement de la compréhension qu'une époque a
d'elle-même et de ses institutions. Que l'on songe aux métaphores de

Hobbes, en particulier celle qui voit en l'homme dans l'état de nature
un « loup pour l'homme » ; ou celle de toute la tradition organiciste qui
considère la société comme un corps (les métaphores bien connues du

corps social).
On remarquera que la logique de ces développements fondamentaux

de la science politique repose sur l'utilisation imaginative et
féconde du comme : la politique comme un marché ; la société comme un
système nerveux, etc. Par là, l'heuristique des sciences sociales rejoint
l'intuition si fondamentale de Heidegger dans Sein und Zeit: toute
compréhension s'obtient par l'explicitation de ce qui est comme tel ou
tel.27 Francis Jacques parle très justement de «l'admirable invention
du comme».28 Si des champs nouveaux s'ouvrent à la science, c'est
bien souvent par la transformation du regard habituel que l'on a sur

un phénomène donné en un nouveau regard. Cette transformation, que
l'on peut considérer comme le fruit d'une décision herméneutique
(<créatrice, c'est-à-dire poétique) qu'aucune démarche positiviste ne
saurait ultimement fonder, se réalise par un processus complexe de

transposition de terminologies d'un domaine plus connu à un domaine
moins connu qui gagne son intelligibilité grâce à ce transfert.29

Ainsi l'importance du comme métaphorique est-elle considérable
dans le domaine scientifique et constitue l'un des moteurs majeurs de

l'invention conceptuelle.30 Mais ce n'est pas seulement au niveau

scientifique qu'il déploie son efficacité compréhensive. De manière

beaucoup plus générale, la métaphore est une ressource du langage au

service de fins cognitives dans la vie ordinaire, personnelle ou sociale
et politique. Que l'on songe encore au très riche système de métaphores

par lesquelles l'Eglise catholique parle d'elle-même: l'ecclésio-
logie ouvre en effet à une double conception de la réalité ecclésiale,

conception d'une part que l'on peut qualifier de masculine, captant le

pôle juridique et politique de l'institution et qui tourne autour de la
théologie des trois pouvoirs et, d'autre part, conception éminemment

27 Cf. M. Heidegger, Sein und Zeit, § 32. Voir à ce sujet Françoise Dastur,
1991, p. 47.

28 Jacques, 1993, p. 190.
29 Cf. Chazel, 1990, p. 184; Geertz, 1986, p. 31 ; Roig, 1990, p. 112-123.
30 Geertz, 1986, p. 31.



242 William Ossipow

féminine, centrée autour d'une vision mystique de l'Eglise comme

corps, comme épouse, comme mère et comme nouvelle Jérusalem.31

A ce niveau, la connaissance et la donation du sens se révèle en
étroite connexion avec une éthique, l'herméneutique poétique débouche

sur une pratique, la sémantique s'épanouit en une pragmatique des

signes. Richard Kearney a donné une analyse précieuse des transformations

éthiques des figures (de rhétorique) : la potentialité porteuse
de mort et de défiguration lorsque le langage s'engage, par exemple,
dans la sinistre poétique de désignation de l'autre comme sous-homme
(Untermensch) ; mais aussi la capacité éthico-poétique de transfiguration,

lorsque l'homme est désigné, par exemple dans les Écritures, de

frère, d'enfant de lumière, d'enfant de Dieu.

L'herméneutique tirant parti du comme est également à l'œuvre
dans le travail si important, décrit de manière approfondie par Gada-

mer (1996), d'application (Anwendung) consistant à lire une réalité
singulière dans les catégories fournies par la tradition. Ainsi le juge,
dans son travail herméneutique d'application de la loi au cas
particulier, doit-il décider si la personne poursuivie doit être considérée

comme un criminel ou comme un innocent. La qualification pénale, ou
toute qualification juridique, rejoint la logique générale des processus
d'évaluation comme le moment d'application de l'herméneutique à

une situation réelle concrète. C'est dans ce sens qu'il faut comprendre
cette affirmation de Michael Walzer : « The experience of moral argument

is best understood in the interpretive mood».32
On n'insistera pas plus ici sur l'aspect éthique et pragmatique

fondamental de ces différentes poétiques, de ces différentes manières de

figurer le réel par le langage. L'herméneutique poétique est bien le
lieu d'une responsabilité particulière que l'homme entretient avec le
monde qu'il a capacité de nommer.

L'herméneutique figée

L'herméneutique poétique est le moment inventif, figurant, de la
compréhension. Ce moment n'est pas dissout et perdu dans son accomplissement

puisqu'existent les possibilités de conserver dans les mémoires
puis dans des documents (livres en particulier) les traces de ce
jaillissement. Par une technique quelconque de remémoration, la lecture ou
la liturgie par exemple, la fraîcheur du moment poétique peut être re-

31 Ossipow, 1981.
32 Walzer, 1987, p. 21.



Raison herméneutique et sciences sociales 243

trouvée et peut même inspirer une tradition de ferveur. Une herméneutique

de la réception découle de cette écoute de la parole poétique,
écoute qui tisse une certaine compréhension de l'œuvre pouvant donner

lieu à un commentaire prenant lui-même la forme d'une œuvre.33

C'est ainsi que s'établit et s'étoffe une culture, qui peu à peu est
susceptible d'alimenter et d'enrichir l'herméneutique sociétale, le monde
de la vie tissé des significations partagées. Mais parfois l'invention
poétique trouve un autre destin que sa reviviscence dans une réception
fervente. Sa diffusion sociétale prend une autre modalité lorsque
l'invention poétique se fige en doctrine, en orthodoxie, en idéologie. Ce

qui fut un temps invention du sens, découverte capitale pour la
connaissance, se mue, tout en gardant le même contenu, en dogmes répondant

aux exigences stratégiques d'une organisation. On connaît le mot
ravageant de Loisy: les premiers Chrétiens attendaient le Royaume,
c'est l'Eglise qui est venue. Cruelle formulation de la métamorphose
d'une attente imprégnée de poésie messianique d'un règne libérateur
en résignation à l'institutionnalisation d'une organisation sociale
hiérarchisée et structurée.

Ce peut être aussi le parcours de l'herméneutique poétique qui la
conduit de sa source à sa glaciation en une orthodoxie reproduite sur
le mode disciplinaire. Au départ l'inspiration visionnaire, à l'arrivée
un catéchisme rigide et sclérosé. Que l'on songe à Marx par exemple,
brassant le savoir de son époque en une synthèse d'une nouvelle
intelligibilité sociologique qui éclaire ceux qui scrutent la société pour la

comprendre et qui inspire ceux qui veulent la transformer. Mais le

mouvement ouvrier s'institutionnalise dans un parti, le parti s'empare
du pouvoir. La pensée de Marx devient le ciment idéologique des

membres militants et l'instrument de propagande pour motiver les

masses prolétaires dans leur élan révolutionnaire et dans leur discipline

partisane. La pensée originaire, pensée forte, fondée sur l'intuition

dialectique de la lutte des classes, s'instrumentalise en outil de

pouvoir. Toutes les sensibilités éveillées et attentives à ce qui, dans

l'usage humain de la langue, est invention poétique et par conséquent
illumination, auront fait l'expérience de ces mots qui soudain se figent
et se glacent.

«Il y a que les mots qui sont premièrement des images finissent par n'être
plus que des formules. Ils s'assemblent alors par blocs et en phrases toutes

33 Sur l'herméneutique de la réception, voir H. R. JAUSS, 1978.



244 William Ossipow

faites, sans lesquelles il n'y a plus qu'une réalité toute faite et inerte, qui n'a
plus été vécue, à laquelle on ne s'affronte plus».34

L'herméneutique figée est capable de fournir un système plus ou
moins complet de concepts et d'outils d'évaluation qui doivent
permettre une compréhension non critique du monde et un repérage
pragmatique qui peut se révéler analogue aux significations qui vont de soi

appartenant au monde de la vie. Elle se distingue cependant de

l'herméneutique sociétale en premier lieu par le fait qu'elle trouve généralement

son origine dans une herméneutique poétique et en second lieu

par son instrumentalisation au service d'une organisation. Ce
deuxième trait rend l'herméneutique figée vulnérable aux manipulations
des décideurs qui seraient tentés d'optimiser le message, de l'adapter à

des publics divers ou de le faire plier à des objectifs stratégiques.
Entre l'inspiration poétique à la source et la glaciation au terme,

il y a un bouleversement du statut de la subjectivité qui entraîne des

conséquences fondamentales, notamment au plan de l'herméneutique
existentiale (voir plus loin) et qui concerne l'engagement en tant que
sujet de celui qui entretient un rapport au discours. L'herméneutique
poétique, plus que toute autre, requiert l'engagement intense de la
subjectivité par la mise à disposition de la vérité scientifique ou
philosophique, ou par la mise à disposition de l'œuvre, de son imagination
créatrice35. L'herméneutique figée proscrit l'imagination qui pourrait
non seulement bouleverser l'ordre du discours mais encore l'ordre
social que le discours promeut et garantit.

L'herméneutique figée de l'idéologie organise l'univers du discours
selon des structures prévisibles et préserve cette structuration par une
clôture qui empêche tout élément d'information perturbateur de venir
bousculer l'ordonnancement discursif. Parlant du domaine juridique,
Habermas remarque que «les paradigmes se consolident, en effet, en

idéologie dans la mesure où ils se ferment systématiquement aux
nouvelles évaluations de situation et aux autres interprétations des droits
et des principes qui mûrissent à la lumière de nouvelles expériences
historiques».36 Cette clôture du système symbolique est homologue à

une clôture du système social ou de l'organisation sociale qui, pour

34 Lettre de C. F. Ramuz à M. Duchamp, cité in J. E. Bencheikh, Poétique
arabe, Paris, Gallimard, coll. Tel, 1989, p. XXXII.

35 Sur l'importance de l'imagination dans la perspective de l'herméneutique,
voir Paul Ricœur 1986, «L'imagination dans le discours et dans l'action»,
in Du texte à l'action, p. 213-236.

36 Habermas, 1997, p. 243.



Raison herméneutique et sciences sociales 245

préserver une identité fragile et menacée, marque de manière
draconienne ses frontières.

L'herméneutique critique
Le modèle indépassable de l'herméneutique critique reste la démarche
entreprise par ceux que Paul Ricœur appelle, dans une formule aussi
célèbre que judicieuse, «les maîtres du soupçon», à savoir Marx,
Nietzsche et Freud. Ce qu'il y a de commun entre ces trois génies

soupçonneux est leur constante obsession de ne pas se faire piéger par
les apparences sur la foi desquelles on donne le bon Dieu sans confession.

Ce qui est dit, selon l'axiomatique soupçonneuse, l'est pour
cacher quelque chose d'inavouable sous un masque acceptable. Le
discours égalitaire des droits de l'homme, fleuron du droit abstrait de la
bourgeoisie triomphante, masque, selon le Marx de la Question Juive,
la férocité des intérêts en jeu et l'asymétrie des rapports de force entre
classes sociales bien résumée dans la fameuse expression du «renard
libre dans un poulailler libre». Pour Nietzsche, le discours de la morale

cache la répression de l'instinct de vie et pour Freud le discours
du rêve cache le drame œdipien et son cortège de pulsions. De toutes
parts, la réflexion est invitée par l'herméneutique critique à ne pas se

contenter de ce qui est dit et du discours manifeste, mais de se porter
derrière les lignes en remontant par exemple du droit abstrait aux intérêts

économiques qui sont les véritables ressorts de toute action et de

tout discours, ou en remontant de l'apparente fantaisie onirique à son
principe libidinal. L'herméneutique critique est donc, on le comprend
aisément, profondément liée à ce que Habermas appelle une
«herméneutique des profondeurs» si l'on admet que la méthodologie des

maîtres du soupçon consiste dans le mouvement analytique qui porte
de la surface exprimée à la profondeur dissimulée dont la raison
herméneutique vise à exprimer l'intelligibilité intrinsèque.

L'herméneutique critique est donc une invite à la mise en mouvement

d'une démarche de déchiffrement du sens des phénomènes au-
delà de ce qu'ils dévoilent au premier abord. Elle est avant tout un état

d'esprit, une orientation fondamentale de la pensée par rapport à son
objet, un programme de recherche qui doit nécessairement se
prolonger en une analytique, qu'un Marx accomplit dans son œuvre
économique ou qu'un Freud élabora en liaison avec une pratique
thérapeutique.

L'une des applications récentes de la dimension critique de

l'herméneutique est l'approche par la critique des idéologies telle que Ha-



246 William Ossipow

bermas la propose dans son article de 1970 La prétention à l'universalité

de l'herméneutique31 Dans cette étude, Habermas s'en prend à

Gadamer et semble lui reprocher un certain irénisme. L'auteur de

Vérité et Méthode, s'il est en effet d'accord pour voir la nécessité de

l'herméneutique dans l'effort d'interprétation exigé dans les situations
de mécompréhension ou de communication perturbée, n'en postule
pas moins une sorte de consensus originaire qui fonde les traditions
et assure leur légitimité. «Si je ne me trompe, Gadamer pense que
l'élucidation herméneutique de manifestations vitales incompréhensibles

ou mal comprises doit toujours recourir à un consensus préalablement

établi par des traditions convergentes auquel on peut se fier».38

Or l'herméneutique des profondeurs, expression par laquelle Habermas

désigne la psychanalyse et sa méthode d'interprétation liée à un

projet thérapeutique, a découvert la pseudo-rationalité de ce consensus

originaire fondé sur la violence. La tare de cet accord préalable tient
au fait de son élaboration dans un contexte de contrainte et de
domination, de son imprégnation par le «caractère répressif des rapports de

violence qui déforment l'intersubjectivité de l'entente». Cette perversion

de la communication factuelle doit être mesurée à l'aune d'une
communication issue d'une situation d'où la violence et la domination
auraient été éliminées. La confrontation à un modèle idéal contre-
factuel est en dernier lieu ce qui autorise et fonde rationnellement la
critique comme «compréhension pénétrante capable de percer à jour
des aveuglements »,39

L'herméneutique analytique

L'herméneutique est analytique lorsqu'elle se dote de la rigueur et des

outils méthodologiques développés dans la cité savante. Ronald Dwor-
kin parle d'interprétation scientifique lorsque «le scientifique rassemble

une masse de données et y cherche une signification».40 Ici
l'herméneutique est peut-être le plus proche de son origine lettrée et de ses

racines dans l'exégèse et la philologie, bien que les instruments
analytiques dont elle se dote débordent largement ceux de ces anciennes

disciplines pour en inclure de nouveaux, notamment les statistiques,
qui permettent de réaliser des opérations sur des «masses de don-

37 Reproduit in Habermas, 1987a, p. 239-273.
38 Ibid., p. 261.
39 Ibid., p. 269 & 270.
40 DWORKIN, 1988, p. 48.



Raison herméneutique et sciences sociales 247

nées». L'herméneutique analytique est l'auxiliaire de toute perspective

scientifique qui prétend s'inscrire dans la mouvance du tournant
herméneutique.

L'herméneutique analytique n'est pas une discipline universitaire
au sens strict, pas plus qu'elle n'est un corps méthodologique complet.
Elle est l'application de la volonté de saisir le sens ou la signification
des événements et des phénomènes, et c'est une volonté qui se donne,
au besoin en les inventant, les moyens et les techniques nécessaires. A
ce titre, les diverses méthodologies de l'analyse de contenu ou de

l'analyse de discours sont exemplaires de cette musculation méthodologique

de la volonté de comprendre.
Même si elle n'est pas en tant que telle une discipline, l'herméneutique

analytique porte sur quelque chose, porte sur des objets sur
lesquels se focalise la volonté de comprendre. A la question de savoir
quel est l'objet de l'herméneutique analytique, on peut répondre que
ce sont notamment les autres types d'herméneutique, en particulier
l'herméneutique sociétale, l'herméneutique poétique et l'herméneutique

figée. L'herméneutique sociétale est bien entendu un objet privilégié

de l'analyse sociologique. Les représentations du monde que se

font les acteurs sociaux, leur auto-représentation, les significations qui
circulent dans l'espace social, que les agents partagent et tiennent pour
évidentes, tout cela est matière de l'investigation sociologique comme
c'est la matière des historiens ou des anthropologues. Il y a là un
travail d'enquête pour reconstituer l'éthos d'une formation sociale, comme
Max Weber le fit exemplairement dans sa reconstruction de l'éthique
protestante.

L'herméneutique sociétale occupe une place fondamentale dans les
sciences sociales, comme nous l'avons déjà mentionné en parlant de

Schutz, de l'ethnométhodologie, de Soeffner, Walzer et Habermas. Son

importance vient du fait qu'elle désigne le fait central de la constitution

symbolique et significative du monde social. En ce sens,
l'herméneutique sociétale est l'un des objets privilégiés de l'herméneutique
savante pratiquée par les sciences sociales. Nous ne sommes pas loin
ici de ce que Dürkheim appelait les habitudes collectives :

«Telles sont l'origine et la nature des règles juridiques, morales, des aphoris-
mes et des dictons populaires, des articles de foi où les sectes religieuses ou
politiques condensent leurs croyances, des codes de goût que dressent les
écoles littéraires, etc. ».41

41 Dürkheim, 1992, p. 9



248 William Ossipow

Or, le fait que l'herméneutique sociétale soit l'objet de la recherche
savante, c'est-à-dire d'un effort méthodiquement conduit de
compréhension, indique que l'herméneutique en tant que discipline scientifique

se meut dans une sorte de deuxième degré du symbolique, en un
lieu réflexif où l'herméneutique savante analyse l'herméneutique
sociétale, naive et spontanée. Giddens a très judicieusement souligné ce
phénomène qu'il nomme double herméneutique :

« The social scientist studies a world, the social world, which is constituted as

meaningful by those who produce and reproduce it in their activities, - human
subjects. To describe human behaviour in a valid way is in principle to be able
to participate in the forms of life which constitute, and are constituted by that
behaviour. This is already a hermeneutic task. But social science is itself a
"form of life", with its own technical concepts. Hermeneutics hence enters into

the social sciences on two, related levels ; this double hermeneutic proves to
be of basic importance to the post-positivist reformulation of social theory ».42

Pour le sociologue anglais, l'une des préoccupations majeures des

sciences sociales

«est de se pourvoir de moyens conceptuels qui permettent d'analyser ce que
savent les acteurs à propos de ce pourquoi ils font ce qu'ils font, en particulier
lorsque ces acteurs ne sont pas conscients (de façon discursive) qu'ils le
savent, ou lorsque des acteurs, dans d'autres contextes, n'ont pas une telle
conscience discursive. Ces tâches sont avant tout de nature herméneutique ».43

Bien entendu, la compréhension savante peut également se donner
comme objet des manifestations plus élaborées de l'activité interprétante

de l'homme. Lorsque la recherche savante, sous forme de critique
littéraire (Jauss), de critique historique (Foucault) ou de critique
philosophique (Skinner) se penche sur les grands textes et les grandes
théories44, il s'agit également d'une situation de double herméneutique
mettant en rapport l'herméneutique analytique et savante avec
l'herméneutique poétique des grands textes de la tradition philosophique,
religieuse ou littéraire. Et lorsque la recherche savante prend pour objet

l'analyse des idéologies, vaste champ de travail de la sociologie
comme de la science politique, c'est bien l'herméneutique analytique
qui prend pour objet l'herméneutique figée. L'herméneutique peut
encore se donner comme objet la philosophie herméneutique ou méta-

herméneutique, ce que fait du reste Habermas dans son effort de com-

42 Giddens, 1982, p. 7-8.
43 Giddens, 1987b, p. 30.
44 Cf. Q. SKINNER (éd.), 1985, The Return of Grand Theory in the Human

Sciences, Cambridge, CUP.



Raison herméneutique et sciences sociales 249

préhension critique de Gadamer. Enfin, lorsque la réflexion analytique
s'applique à elle-même dans l'autoréférence et l'autoréflexivité de

l'épistémologie et de la méthodologie, il s'agit encore d'une double
herméneutique mettant enjeu, cette fois-ci, l'interprétation savante de

l'interprétation savante. Comme le dit bien Lazarsfeld dans l'évocation

de l'autoréférence et de la circularité inévitables de la méthodologie:

«The sociologist studies man in society. The methodologist
studies the sociologists at work»45.

La double herméneutique est donc largement présente dans les
sciences sociales. Elle est fondée sur l'intuition de la constitution
symbolique du monde social qui fournit l'argument principal pour établir
une distinction claire entre les sciences de la nature et elles-mêmes :

alors que l'objet des premières est un donné «brut», a priori non
constitué ni structuré symboliquement (sur le mode d'être, par exemple,
du minéral), l'objet des secondes est une réalité intrinsèquement tissée
de significations. Comme l'affirme T. Bail,46 la réalité (sociale et
politique) est elle-même constituée de manière interprétative, ce qui, selon

lui, induit une méthodologie d'interprétation proche de celles des

disciplines littéraires. Habermas argumente de manière semblable dans
la deuxième des quatre raisons qu'il donne d'intégrer une conscience

herméneutique à la recherche en sciences sociales: «La conscience

herméneutique incite les sciences sociales à se rappeler les problèmes
qui résultent de la préstructuration symbolique de leurs domaines

d'objets ».47

L'herméneutique existentiale

L'herméneutique existentiale n'est pas à mettre sur le même pied que
les autres usages de l'herméneutique. Selon l'analytique existentiale

que développe Heidegger dans Sein und. Zeit, elle est une dimension
essentielle de la constitution du Dasein, de l'être comme subjectivité
humaine existant sur le mode du souci, de l'angoisse et de la
compréhension.

45 Cité par R. Boudon (éd.), 1993, p. 14.

46 Ball, 1987, p. 95-96.
47 Habermas, 1987a, p. 246. Les trois autres raisons sont 1° «La conscience

herméneutique détruit la compréhension objectiviste que les sciences humaines

traditionnelles ont d'elles-mêmes». 2° Ce type d'interrogation est susceptible

d'intenroger la compréhension scientiste que les « sciences physiques ont
d'elles-mêmes». 3° Un domaine qui requiert plus que tout autre la conscience
herméneutique, c'est «la traduction en langage du monde vécu d'informations

scientifiques» (p. 245-247).



250 William Ossipow

L'herméneutique existentiale renvoie à des aspects qui ont été
traditionnellement négligés par l'épistémologie classique des sciences,
sciences sociales comprises. L'épistémologie classique insiste avec
force sur la nécessaire objectivité des sciences obtenues grâce à des

procédures standardisées et des contrôles rigoureux de l'expérimentation
et de l'énonciation. L'objectivité, vertu suprême du travail scientifique,

tend à s'identifier avec le concept d'impersonnalité dans la
mesure où l'on considère qu'une connaissance est objective si différents
chercheurs usant des mêmes méthodes aboutissent au même résultat.
La dimension existentiale de l'herméneutique attire au contraire
l'attention sur la subjectivité du chercheur, sur le fait que toute connaissance

est celle d'un sujet singulier connaissant, sans que cela nuise
nécessairement à l'objectivité requise de la connaissance. C'est dire

que, dans ce contexte, subjectivité ne signifie pas du tout fantaisie ou
perte de contrôle, mais bien, selon le maître concept de l'herméneutique

existentiale, appropriation d'un savoir par un sujet. J'aimerais
suggérer le mécanisme d'appropriation du sens par un sujet en prenant
l'exemple de la réception existentiale - celle capable de bouleverser
une existence en introduisant une relation vitale avec le sens, selon

l'expression de Bultmann (1970) - qui peut se produire à la lecture de

la pensée de Pascal faisant dire au Christ «Je pensais à toi dans mon
agonie, j'ai versé telles gouttes de sang pour toi».48 Le lecteur qui
comprend que le «toi» du texte pascalien ne désigne personne d'autre

que lui-même procède à une appropriation du sens et réalise parfaitement

cette définition donnée par Grondin49 selon laquelle comprendre
signifie appliquer un sens à notre situation ou, comme le dit F.

Jacques,50 que le sens est «mon sens». La force extraordinaire du mythe
et de l'art provient sans aucun doute de la puissance du processus
d'identification qu'ils peuvent enclencher, permettant au sujet de se

reconnaître et ainsi de se connaître dans la réalité et la réception de

l'œuvre. «Par appropriation, j'entends ceci, que l'interprétation d'un
texte s'achève dans l'interprétation de soi d'un sujet qui désormais se

comprend mieux, se comprend autrement, ou même commence de se

comprendre».51
Kierkegaard a magnifiquement décrit le phénomène de l'appropri-

48 Pensée 553 (éd. Brunschvicg).
49 Grondin, 1993, p. 178.
50 Jacques, 1993, p. 197.
51 Ricœur, 1986, p. 152.



Raison herméneutique et sciences sociales 251

ation subjective du sens perçu dans l'acte de lecture lorsqu'il se réfère
à son contact avec le livre de Job :

«Si je n'avais pas Job Il est impossible de décrire et de nuancer la multiple
signification qu'il a pour moi. Je ne le lis pas avec les yeux, comme un autre

ouvrage ; je mets pour ainsi dire le livre sur mon cœur et je le lis avec les yeux
du cœur ; je comprends dans un état de clairvoyance ses particularités de mille
manières. Comme l'enfant dépose son livre sous l'oreiller pour être sûr de ne

pas avoir oublié sa leçon le matin au réveil, de même je prends avec moi la
nuit le livre de Job. Chacun de ses mots est un aliment, un remède et un
vêtement pour mon âme misérable. [...] Si Job est une fiction de poète, si jamais il
n'y a eu d'homme qui ait ainsi parlé, je m'approprie alors ses paroles et j'en
prends la responsabilité. »52

Charles Péguy a trouvé des accents identiques en parlant de l'acte
de lecture qu'accomplissent des

«hommes qui regardent une œuvre tout uniment pour la lire et la recevoir,

pour s'en alimenter, pour s'en nourrir, comme d'un aliment précieux, pour
s'en faire croître, pour s'en faire valoir, intérieurement, organiquement [...]
Une lecture bien faite, une lecture honnête, une lecture simple, enfin une
lecture bien lue est comme une fleur, comme un fruit venu d'une fleur [...] elle
n'est pas moins que le vrai, que le véritable et même et surtout que le réel
achèvement du texte, que le réel achèvement de l'œuvre; comme un couronnement

; comme une grâce particulière et coronale ».53

L'identification n'épuise cependant pas l'idée d'appropriation. On
ne peut s'identifier à un raisonnement et cependant on peut s'approprier

un raisonnement dans le sens où on le comprend, c'est-à-dire que
l'on saurait le reproduire, le reconstruire, pour prendre un terme de la
tradition herméneutique, à savoir redéployer toute la logique qui le
fonde, depuis les questions qui en charpentent la problématique
jusqu'aux diverses réponses que l'on peut donner, leur grammaire, leur
sémantique, leurs présupposés et la substance de leur argumentation.
La remarque fondamentale de Piaget selon laquelle «on ne possède
réellement que ce qu'on a conquis par soi-même» coïncide parfaitement,

au niveau psychologique, avec le phénomène existentiel de

l'appropriation54.

Dans ces conditions, l'herméneutique existentiale n'est pas incompatible

avec la démarche scientifique la plus objective, la plus forma-

52 Kierkegaard, 1993, p. 749-750.
53 Charles PÉGUY, Clio. Dialogue de l'histoire et de l'âme païenne, in Œuvres

en Prose 1909-1914, Paris, Gallimard, La Pléiade, 1957, p. 102 sq.
54 Piaget, 1961, p. 295.



252 William Ossipow

lisée même. Elle signale une dimension de l'investissement du sujet
dans l'entreprise scientifique où le savant dispose d'une conscience
subjective et réflexive de ce qu'il fait, au contraire des machines qui
accomplissent avec une efficacité stupéfiante des opérations dont elles
n'ont pas la conscience réflexive. Jean Ladrière a bien posé ce rapport
herméneutique de compréhension et de réflexion qui existe même au
niveau de règles aussi abstraites que les règles mathématiques
lorsqu'il s'agit de réeffectuer le raisonnement qui conduit à leur formulation

et de se réapproprier la démarche qui a mené au développement
de cette règle au sein de la problématique générale de la discipline.55

La raison herméneutique à l'œuvre
dans les sciences sociales

La vocation de la science est de produire des connaissances qui nous
permettent la compréhension du monde. A ce titre, au niveau de leur
finalité, toutes les sciences entretiennent un rapport avec l'herméneutique.

Il serait cependant abusif de déduire de ce lien aussi ultime que
ténu, et en définitive trivial, que toute science est herméneutique. Les
diverses sciences se différencient par de nombreux aspects, en
particulier par leurs objets respectifs et/ou par leurs méthodes respectives.
Chez certains, comme Dilthey, une différence radicale des objets
respectifs induit une différence tranchée des méthodes entre les sciences
de la nature et les sciences de l'esprit. Et seules ces dernières peuvent
être appelées des sciences «herméneutiques». Au contraire, certains

philosophes des sciences contemporains, comme S. Toulmin, croient
pouvoir déceler une démarche herméneutique au cœur même des sciences

de la nature,56 démarche qui apparente ces dernières aux sciences
humaines.

Le grand livre de la nature et le texte de l'histoire humaine

Il n'y a de connaissance possible, scientifique ou non scientifique, que
lorsque ce que l'on se propose de connaître - le monde, les
phénomènes, ou, de manière plus générale, tout ce qui nous atteint par la
perception - est transposé au niveau d'un langage, c'est-à-dire d'un
système de signes. Il n'y a de connaissance que médiatisée par le lan-

55 Ladrière, 1991, p. 122-123.
56 Toulmin, 1983.



Raison herméneutique et sciences sociales 253

gage et ce sont les propriétés de ce langage qui vont lui conférer un
caractère scientifique ou non.

Je ne fais ici que reprendre une très ancienne intuition que l'on
trouve, par exemple, déjà exprimée chez le franciscain du XIIIe siècle
Bonaventure et que résume bien Etienne Gilson :

«Les choses sont à Dieu ce que les signes sont à la signification qu'ils expriment

; elles constituent donc une sorte de langage, et l'univers tout entier n'est
qu'un livre dans lequel se lit partout la Trinité: creatura mundi est quasi
quidam liber in quo legitur Trinitas fabricatrix ».57

Bacon, l'un des précurseurs de la méthodologie des sciences modernes
parlera lui aussi du «livre de la nature»58. Au-delà de la métaphore, il
y a chez lui une claire conscience de la nécessité de cette transposition
des résultats de l'observation au niveau d'un langage spécifique. L'effort

de contrôler l'expérience est central dans la conception de la
nouvelle science qui s'inaugure au XVIIe siècle et «on franchit l'étape
fondamentale menant à ce contrôle en traduisant les données de
l'observation en nombres, c'est-à-dire en les mesurant».59 Ici, le terme
même de traduction indique bien le passage d'un type de langage à un
autre. Deux modes fondamentaux de langage se partagent dès lors les
activités de connaissance : le langage verbal fondé sur la conceptualisation

et le langage numérique qui permet la mathématisation. Il est
incontestable que le modèle de toute la science moderne fut celui
d'une science mathématisée telle que l'astronomie et la physique l'ont
développée depuis le XVIIe siècle. Le mode devenu dominant
d'intelligibilité scientifique des phénomènes de la nature comme de la
société s'adosse à l'opérationalisation, étant entendu que les opérations
admises comme scientifiquement pertinentes sont de nature numérique
ou de l'ordre de la transformation des comptes-rendus d'expérience
conceptuels en données numériques, comme la célèbre transformation
des concepts en indices thématisée par Paul Lazarsfeld (1970). Dans

ce texte remarquable, le sociologue de Columbia invite la sociologie à

procéder au passage d'un langage peu précis, le langage conceptuel
ordinaire, à un langage plus précis, celui des élaborations mathématiques

que sont les indices, et qui donnent naissance au langage indiciel.

57 E. Gilson, La philosophie au Moyen Age. Paris, Payot, 1962, p. 442.
58 Gadamer, 1996, p. 200. Selon Toulmin, 1983, p. 106, Galilée lui-même

utilisa la métaphore du Livre de la Nature «écrit en symboles mathématiques

».
59 L. Geymonat, Galilée. Paris, Seuil, 1992, coll. Points, p. 329.



254 William Ossipow

Lazarsfeld marque ici une préférence pour le langage numérique en
raison des avantages d'univocité, de précision dans la mesure et la

gradation, et de clarté que ce langage offre. Mais le principe même de

la transposition de la réalité en signes relevant d'un langage ou d'un
autre n'en est pas moins confirmé. La science n'a aucun sens hors de

cette transposition de la réalité en matière sémiotique.
En opposition au langage mathématique, à la formalisation et à la

prédominance du syntaxique, on peut voir la raison herméneutique
comme une tentative pour réhabiliter au sein de la démarche de la
connaissance scientifique la dimension conceptuelle et sémantique intimement

liée, par ailleurs, au mode spontané de penser et de connaître de

l'homme ordinaire en son langage ordinaire. La raison herméneutique
est l'effort de mise en intelligibilité du monde, effort qui s'appuie sur
les ressources de la sémantique et du langage ordinaire. A cet égard, la

psychanalyse joue un rôle exemplaire : son matériau de base est constitué

par le rêve, suite d'images nocturnes qui occupent un espace
totalement privé, celui du sommeil des patients. Or la psychanalyse a
montré qu'il ne peut y avoir d'approche scientifique du rêve sans que
le rêve ne soit raconté à l'analyste, c'est-à-dire sans qu'il ne soit porté
au niveau du langage. Que la parole du patient racontant son rêve soit

une condition de sa guérison est indissociable du fait que cette même

parole est la condition de l'analyse, comme de l'appréhension scientifique

de l'inconscient en général. Dans la mesure où la psychanalyse
exemplifie cette transposition de l'événement (nocturne) en langage
(ordinaire) sur lequel se greffe l'analyse savante, elle vaut en quelque
sorte comme paradigme pour toute démarche herméneutique à prétention

scientifique. A ce niveau, la psychanalyse devrait peut-être jouer
pour les sciences humaines et sociales le rôle que la physique a joué
pour les sciences de la nature, celui d'une discipline exemplaire dans

la mise en œuvre d'une intelligibilité qui assume pleinement que son

objet soit constitué symboliquement et qu'il doive donc être traité
comme tel.

Or la science des ensembles symboliques signifiants a
traditionnellement été la science des textes. Textes religieux, textes juridiques,
textes littéraires, «grands» textes de la pensée philosophique ou
politique, l'esprit humain eut mille occasions de se confronter avec lui-
même dans ces œuvres monumentales et de développer diverses
méthodologies de «l'explication de texte» dont Lazarsfeld lui-même
vante les mérites (1993). Ce que la prétention herméneutique contemporaine

ajoute à cette tradition ancienne liée à l'exégèse et à la philo-



Raison herméneutique et sciences sociales 255

logie, c'est précisément la prise en compte de la transposition de toute
la réalité, en tant qu'elle est thématisée par l'homme, au niveau d'un
langage. Gadamer a raison d'affirmer, dans Vérité et méthode dont
cela constitue une des thèses centrales, que toute connaissance
humaine, bien avant même qu'elle ne soit embrigadée dans une armature
méthodologique, est une connaissance interprétante qui vise la
compréhension par la médiation du langage. «L'être qui peut être compris
est langue. Ici, le phénomène herméneutique réfléchit pour ainsi dire
sa propre universalité sur la constitution ontologique de ce qui est

compris, en faisant de celle-ci, en un sens universel, une langue et de

son propre rapport à l'étant une interprétation».60 Comme l'exprime
aussi Jean Grondin, « cet élément du langage est bel et bien universel
en ce qu'il constitue l'univers au sein duquel s'accomplit toute
compréhension humaine».61

Toute réalité mondaine doit donc être convertie en langage pour
pouvoir donner lieu à une connaissance. Lorsque cette conversion
s'opère sur le mode de la conceptualisation en langage ordinaire, elle
débouche sur un texte. Autrement dit, nos connaissances du monde
sont connaissance du monde-transformé-en-texte. Nous ne connaîtrions

pas notre passé si nous ne pouvions trouver des sources, témoignages
oraux ou écrits, objets imprégnés de signification comme des pièces
de monnaie ou des outils, documents de toutes sortes. Nous ne
connaîtrions pas V opinion publique si nous ne posions des questions aux
individus, dont les réponses seront ensuite transformées en signes

alphanumériques.
La raison herméneutique manifeste la conscience connaissante

devant la tâche de compréhension du réel en tant que celui-ci se donne
dans le langage ordinaire. Ce dernier est déjà une mise en intelligibilité

du monde à travers le vocabulaire le plus simple fourni aux individus

par l'herméneutique sociétale, à travers les narrations les plus
banales ou au contraire les plus sublimes comme celles de la guerre de

Troie ou de la traversée de la Mer rouge, ou encore à travers les
évaluations que tout un chacun pose continuellement. La raison
herméneutique s'est pourtant donné comme objectif d'aller plus loin que la
conscience connaissante commune et d'accompagner la marche de la
science, en particulier des sciences de l'homme et des sciences sociales.

En langage ordinaire et travaillant sur des textes écrits en langage

60 Gadamer, 1996, p. 500.
61 Grondin, 1993, p. 189.



256 William Ossipow

ordinaire, la raison herméneutique investie dans la connaissance
scientifique veut atteindre une intelligibilité renouvelée, qui ne se réduirait
ni à un formalisme syntaxique ni à une simple description de l'objet.
Prenant appui sur la capacité critique, sur l'utilisation des ressources
du langage dans la visée d'une «poétique de la connaissance» et sur
une armature méthodologique élaborée dans le cadre d'une analytique,
la raison herméneutique se fraie une voie ardue entre connaissance
ordinaire et connaissance scientifique conçue sur le mode de la physique.

Sa démarche n'est pas sans rapport avec ce que Jacques Rancière
appelle une poétique du savoir, «étude de l'ensemble des procédures
littéraires par lesquelles un discours se soustrait à la littérature, se

donne un statut de science et le signifie. La poétique du savoir
s'intéresse aux règles selon lesquelles un savoir s'écrit et se lit, se constitue

comme un genre de discours spécifique».62 Nous allons donner, à

travers certains exemples, quelques étapes de cette démarche.

Le « comme »fondateur chez Dürkheim et chez Dilthey
Le dix-neuvième siècle fut celui qui posa réellement les sciences
sociales sur le socle de la scientificité comprise sur le modèle de la
nouvelle science. Tout le siècle fut tendu dans cet effort, que cela soit en
France avec Comte, Le Play et Dürkheim, en Angleterre avec Mill et

Spencer, en Allemagne avec les historiens, avec Marx et avec Dilthey.
On connaît quelle fut la réponse de l'école française de sciences

sociales à cette question primordiale, réponse qui détermina toute une
orientation d'une très grande fécondité que Dürkheim exprima avec
une limpidité impressionnante. Le deuxième chapitre des Règles de la
méthode sociologique commence par ce précepte fondateur : « La
première règle et la plus fondamentale est de considérer les faits sociaux
comme des choses».63

Il s'agit là d'un tournant décisif dans la formulation et la prise de

conscience propre à toute une époque de la nécessité de se donner un
objet dans les sciences sociales qui puisse offrir une prise à la même

intelligibilité scientifique que celle déployée au sein des sciences de la
nature. Car en stipulant que les faits sociaux doivent être considérés

comme des choses, la rationalité des sciences sociales se donne les

moyens d'introduire les méthodes qui ont porté les sciences de la
nature à un point si élevé qu'elles sont devenues les modèles de toute

62 Rancière, 1992, p. 21.
63 Dürkheim, 1992, p. 15.



Raison herméneutique et sciences sociales 257

connaissance. De manière plus précise, la stipulation durkheimienne
permet de réduire les faits sociaux à des entités dénombrables, et par
là de mettre en œuvre les méthodologies statistiques qui seront appelées

au développement que l'on sait. La mathématisation des sciences
sociales les transforme essentiellement en une science des populations,

une science des distributions de propriétés dans une population
donnée64 :

«Ainsi, il y a certains courants d'opinion qui nous poussent, avec une intensité

inégale, suivant les temps et les pays, l'un au mariage, par exemple, un
autre au suicide ou à une natalité plus ou moins forte, etc. Ce sont évidemment

des faits sociaux. Au premier abord, ils semblent inséparables des
formes qu'ils prennent dans les cas particuliers. Mais la statistique nous fournit
les moyens de les isoler. Ils sont, en effet, figurés, non sans exactitude, par le
taux de la natalité, de la nuptialité, des suicides, c'est-à-dire par le nombre que
l'on obtient en divisant le total moyen annuel des mariages, des naissances,
des morts volontaires par celui des hommes en âge de se marier, de procréer,
de se suicider »65.

Dürkheim tourne ici le dos à la raison herméneutique et à un type
d'intelligibilité liée au langage ordinaire qui sera plutôt développé
dans les sciences sociales en Allemagne. Il oriente la recherche vers
l'empirie et sa traduction au niveau du «langage des indices» pour
utiliser l'excellente formule de Lazarsfeld. Mais il faut souligner le fait
que Dürkheim congédie la raison herméneutique en fonction d'une
décision herméneutique. Ce n'est pas au terme d'une démarche
mathématique ou formelle que Dürkheim pose sa première et si
fondamentale règle de méthode, c'est au terme d'une intuition ou d'une
considération interprétative bien lisible dans la terminologie même qu'il
emploie : considérer les faits sociaux comme des choses, formulation
caractéristique de ce que nous avons appelé l'herméneutique poétique
fonctionnant à l'aide des figures de rhétorique et en particulier de la
métaphore.

Il s'agit bien sûr d'une herméneutique réductrice (et qui fut si ex-
traordinairement féconde dans la mesure où elle fut si intégralement
réductrice), mais néanmoins d'une authentique herméneutique. La
sociologie positiviste s'inaugure donc sur le fond d'une précompréhension

nécessairement interprétative de l'objet des sciences sociales. Il y

64 Pour une conception des sciences sociales comme épidémiologie, donc

comme science de la diffusion de certains traits dans une population, cf. Dan
Sperber, La contagion des idées, Paris, Odile Jacob, 1996.

65 Dürkheim, 1992, p. 9-10.



258 William Ossipow

a une décision irréductiblement herméneutique qui fonde le paradigme
positiviste.

A peu près à la même époque, en Allemagne, Dilthey était
confronté au même problème de savoir comment considérer l'objet des

sciences sociales.66 Toute sa formation intellectuelle lui donne une vive
conscience de l'historicité de l'homme et du social. Dans sa fameuse
Naissance de l'herméneutique datant de 1900, il montre que l'objet
des «sciences de l'esprit» est le singulier, ce qui existe à titre
d'individu unique et que ce type d'objet pose des problèmes importants à

la connaissance scientifique, en particulier cette question cruciale:
«La compréhension du singulier peut-elle être élevée à une validité
universelle? »61

Or ce qui permet à Dilthey de fonder la scientificité des

Geisteswissenschaften est précisément le fait que leur objet est constitué des

produits de l'esprit. Il est vrai que ces produits existent à l'état de

singularité, mais ils ont en commun d'être des objedifications de la
capacité spirituelle de l'homme. On n'est pas loin du raisonnement
précurseur de Vico selon lequel il est plus naturel pour l'homme de

connaître l'histoire dont il est l'auteur et l'acteur que de connaître la
nature dont il n'est pas l'auteur.

«Certes, les sciences de l'esprit ont sur toute connaissance de la nature l'avantage

que leur objet n'est pas un phénomène donné dans les sens, le simple
reflet d'un réel dans une conscience, mais réalité intérieure immédiate et, qui
plus est, vécue de l'intérieur sous forme d'une cohérence ».68

La scientificité de l'appréhension de l'objet des sciences de l'esprit
s'affine encore lorsque Dilthey précise que la réalité intérieure n'offre
pas de prise immédiate, qu'elle ne peut se saisir que dans les
documents, les monuments, les traces, les vestiges, donc dans une extériorité

presque objectale à partir de laquelle il est nécessaire de remonter
à l'intériorité productrice de sens originaire, de la reconstruire. Et les

documents privilégiés de l'investigation scientifique seront ceux qui
appartiennent à Y écrit. Toute la mise en place de la stratégie de la
compréhension et de l'interprétation découle de cette vision du chemin de

l'extérieur vers l'intérieur, de l'objet de l'esprit vers le sujet spirituel

66 Dilthey n'employait pas le terme de sciences sociales, mais celui de sciences

historiques, ou de sciences de la culture ou, de préférence, de sciences de

l'esprit (Geisteswissenschaften).
67 Dilthey, 1995, p. 291-292.
68 Ibid., p. 292.



Raison herméneutique et sciences sociales 259

lui-même: «Nous appelons compréhension ce processus par lequel
nous connaissons une intériorité à partir de signes donnés par
l'extérieur, par les sens». L'herméneutique, telle que la définit Dilthey en
une formule célèbre, est «l'art d'interpréter les monuments écrits».69

Comme Dürkheim, mais dans un sens diamétralement opposé,
Dilthey accomplit un tournant dans la formation des sciences sociales : il
fonde l'hétérogénéité radicale des sciences de la nature et des sciences
de l'esprit. Il le fait sur la base de ce qu'il faut appeler à nouveau une
décision relevant d'une herméneutique poétique préalable à toute
méthodologie, d'une précompréhension qui consiste, dans son cas, à
considérer l'objet des sciences humaines comme de l'esprit objectifié. Si
l'on admet, ce qui fut manifestement le cas de Dilthey, qu'une science
se constitue dans sa méthodologie par rapport à son objet, il est alors

logique que s'impose une épistémologie dualiste assignant des modes

d'appréhension du réel différent selon les catégories d'objets. Chez

Dilthey, il existe fondamentalement deux catégories d'objets des sciences,

d'une part la nature et d'autre part l'esprit et ses manifestations.
Cette dualisation se retrouve donc au niveau de la méthodologie, les
diverses sciences de la nature devant viser à l'explication par les causes

en vue de la découverte de régularités et de lois, les sciences de

l'esprit étant finalisées par la compréhension.
Symétriquement au fait que Dürkheim prit une décision

herméneutique de considérer les faits sociaux comme des choses, Dilthey eut
l'intuition (qui prolonge celles de Vico et de Hegel) que l'esprit s'ob-
jectifie dans des objets spécifiques devenus des monuments ou des

documents et qui doivent être traités scientifiquement comme les

dépositaires de cet esprit.
La raison herméneutique trouve avec Dilthey une formulation qui

résistera mal aux critiques et qui sera appelée à être dépassée. Le type
d'intelligibilité qu'il veut donner est très proche de ses préoccupations
esthétiques et sa méthodologie, s'agissant de retrouver l'intention de

l'auteur, très imprégnée de psychologisme. De plus, il n'est nullement
certain que l'objet des sciences sociales doive être nécessairement
défini comme l'a fait Dilthey, en termes de manifestations de l'esprit.
Il est encore moins certain qu'il faille définir les diverses démarches

scientifiques d'après les divers objets que les sciences se donnent.

Néanmoins, malgré ces réserves, il faut lui rendre l'hommage
d'avoir conçu une alternative radicale posée face au point de vue ré-

69 Ibid., p. 294.



260 William Ossipow

ducteur de Dürkheim: rendre justice à la spécificité de l'agir humain
et à toute l'ontologie de la culture selon laquelle le monde où vit
l'homme n'est pas un monde de choses dont la principale propriété est
d'être dénombrables, mais un monde de significations.

Max Weber et la question du singulier
Max Weber cite peu Dilthey. Ses références philosophiques explicites
sont à chercher du côté des néo-kantiens, en particulier Rickert. Abordant,

au début d'Economie et Société, le concept herméneutique de

«comprendre», Weber semble soigneusement éviter de se référer à

l'auteur de la Naissance de l'herméneutique. Il renvoie en revanche à

Karl Jaspers et à son Allgemeine Psychopathologie, à Rickert et à

Simmel. Malgré cette distance affichée, il est possible d'affirmer qu'il
existe, entre Dilthey et Weber, une problématique commune, qui s'inscrit

dans l'héritage de la grande école historique allemande du XIXe
siècle. Cette problématique peut être formulée comme suit: l'histoire

- de même que le monde social qui est intégralement immergé dans

l'histoire - est un flux continuel d'événements disparates et singuliers.
La conscience historique, qui fut éveillée par la Révolution française
et amplifiée par l'idéalisme et le romantisme, est une conscience de

l'impossibilité de se baigner deux fois dans le même fleuve. Weber est

en effet proche d'Héraclite lorsqu'il écrit, en 1904, que «le flux du
devenir incommensurable coule sans arrêt vers l'éternité».70 Le tissu
de l'histoire et du social est fait d'événements singuliers.

«Le point de départ de l'intérêt que nous portons aux sciences sociales est
indubitablement la configuration réelle, donc singulière de la vie culturelle et
sociale qui nous environne, quand nous voulons la saisir dans sa contexture
universelle, qui n'en est pas moins façonnée singulièrement, et dans son
développement à partir d'autres conditions sociales de la civilisation qui, bien
entendu, sont également de nature singulière ».71

Plus loin, Weber dit vouloir chercher à « atteindre la connaissance d'un
phénomène historique, c'est-à-dire significatif dans sa singularité».72

Or la tradition scientifique occidentale rend la connaissance rigoureuse

des faits singuliers très problématique. Depuis l'Antiquité grecque,

la science eut pour objet la connaissance du général, de l'universel,

du nécessaire, de ce qui arrive régulièrement. Même le hasard est

70 Weber, 1992, p. 164.
71 Ibid., p. 150-151.
72 Ibid., p. 156.



Raison herméneutique et sciences sociales 261

domestiqué de telle manière qu'il soit structuré et qu'il présente ainsi
une intelligibilité formulée par la théorie des probabilités. Dans un
tirage au sort, chaque événement singulier reste imprévisible, mais dans
l'ordre des grands nombres une connaissance rigoureuse est possible.
Cette tradition qui dérobe l'événement singulier à la science est un
véritable défi pour l'historien dont l'objet est nécessairement l'événement

unique et non réitérable. Qu'est-ce que la connaissance historique

Dilthey dira que c'est une connaissance de l'esprit par la médiation

de la connaissance des objets où l'esprit s'est déposé en y laissant
sa «trace».

La solution wébérienne est différente. Elle consiste à construire ce

que Weber appelle un idéal-type. Or cette démarche d'appréhension
du singulier entretient une parenté avec celle de la phénoménologie
husserlienne, dont à son tour le lien avec l'herméneutique a été fortement

souligné par Heidegger (1979), puis par Paul Ricœur (1986, partie

I intitulée Pour une phénoménologie herméneutique). Dans
l'Introduction au célèbre ouvrage de Max Weber Le savant et le politique,
R. Aron faisait la remarque intéressante suivante :

« On s'est demandé dans quelle mesure la pensée propre de Max Weber
s'exprime adéquatement dans le vocabulaire et les catégories du néo-kantisme de
Rickert. La phénoménologie de Husserl, qu'il a connue mais peu utilisée,
lui aurait, me semble-t-il, fourni l'outil philosophique et logique qu'il
cherchait. »73

La construction des idéaux-types est la solution, proche de la
phénoménologie husserlienne, que Weber a trouvée pour surmonter l'aporie
signalée plus haut de la connaissance du singulier historique.

La construction des idéaux-types par le sociologue est une démarche

que l'on peut comprendre comme la tentative de cerner l'essence
d'un phénomène. Un événement historique singulier est tout à la fois
une occurrence unique qui ne se répétera jamais de manière exactement

identique et, en même temps, il présente des traits repérables
dans d'autres événements. A cet égard, cet événement appartient à une
classe de phénomènes ayant tous des traits communs qui justifient
qu'ils appartiennent à la même classe. Dans la mesure où ces traits
communs sont constitutifs de l'identité de l'événement, on peut parler
- et Max Weber parle effectivement - d'essence. Prenant l'exemple de

la compréhension du phénomène historique et social de l'échange
monétaire, il dit que «la recherche qui porte sur l'essence générale de

73 Weber, 1963, p. 10.



262 William Ossipow

l'échange et de la technique du trafic commercial est un travail
préliminaire - extrêmement important et indispensable».74 L'idéal-type est

une construction du chercheur obtenue « par la synthèse abstractive de

ce qui est commun à plusieurs phénomènes concrets ». Il est « un essai

pour saisir les individualités historiques ou leurs éléments dans des

concepts génétiques »,75

Weber prend soin de démarquer la construction des idéaux-types
de toute considération ontologique. La démarche met à jour des traits
essentiels du phénomène analysé, mais on ne doit évidemment pas
extrapoler l'existence de l'idéal-type en tant que tel. La méthode de

construction consiste à isoler certains traits, à accentuer unilatéralement

un ou plusieurs points de vue et à enchaîner une multitude de

phénomènes donnés isolément. Mais elle aboutit à ce que Weber qualifie

d'utopie, pour bien souligner son inconsistance ontologique (de
même qu'ailleurs et pour les mêmes raisons de défiance profonde par
rapport aux extrapolations de type ontologique, il compare les valeurs

aux dieux multiples des mythologies - le thème célèbre du polythéisme
des valeurs). En fait, l'utopie, dans ce sens, est un modèle conceptuel
construit par regroupement de ce qui est commun dans de multiples
phénomènes historiques. Jacques Herman confirme cette interprétation
des idéaux-types comme essence lorsqu'il affirme que

«la méthode wébérienne de l'idéal-type vise à construire les concepts
fondamentaux pour la compréhension de phénomènes sociaux tels que la < bureaucratie)

en réunissant un nombre défini de critères nécessaires et suffisants

pour caractériser leur essence significative. Le type idéal, ensemble de traits
conceptuels articulés rationnellement, fournit un modèle sémantique
commode pour évaluer et comparer les réalités empiriques ».76

De cette manière, Weber accomplit, en vue de rendre possible la
connaissance du singulier, le travail rationnel qui est exigé de toute
science. D'une manière très différente de celle prônée par Dürkheim,
il introduit une intelligibilité par les idéaux-types qui «ne sont rien
d'autres que des essais pour mettre de l'ordre dans le chaos des

faits »J1 Ricœur considère que, du point de vue épistémologique, les

types de Max Weber «permettent de donner à la compréhension
historique le caractère d'intelligibilité sans lequel l'histoire ne serait pas

74 Weber, 1992, p. 155.
75 Ibid., p. 175-177.
76 Herman, 1983, p. 54.
77 Weber, 1992, p. 191.



Raison herméneutique et sciences sociales 263

une science. Les types sont les instruments intellectuels d'une
compréhension ordonnée à la singularité».78

Weber fut très méfiant, comme le fut également Husserl, vis-à-vis
des tentatives « naturalistes » de réduire la sociologie à la recherche de
lois. Par certains côtés, son modèle pourrait passer pour un retour à la
connaissance des traits essentiels d'un phénomène, une sorte de retour
à la science grecque. Il est, plus exactement, et comme le suggère
Aron, analogue à l'une des démarches les plus caractéristiques de la
phénoménologie. Celle-ci en effet a développé la méthode de réduction

eidétique, qui est intuition puis description des essences (Wesensschau).

Heidegger établissait une relation explicite entre phénoménologie

et herméneutique et considérait que «le sens méthodique de la
description phénoménologique est l'interprétation (Auslegung)».19

Ricœur a traité avec toute la rigueur nécessaire du lien en quelque
sorte circulaire entre phénoménologie et herméneutique :

«Par-delà la simple opposition, il y a, entre phénoménologie et herméneutique,

une appartenance mutuelle qu'il importe d'expliciter. Cette appartenance
peut être reconnue à partir de l'une comme à partir de l'autre. D'une part,
l'herméneutique s'édifie sur la base de la phénoménologie et ainsi préserve ce
dont pourtant elle s'éloigne : la phénoménologie reste l'indépassable présupposition

de l'herméneutique. D'autre part, la phénoménologie ne peut se constituer

elle-même sans une présupposition herméneutique »ß°

Le lien intime qui existe entre les deux orientations philosophiques est
constitué par leur préoccupation commune du sens: «La plus
fondamentale présupposition phénoménologique d'une philosophie de

l'interprétation est que toute question portant sur un étant quelconque est

une question sur le sens de cet < étant >».81 A. de Murait propose une
formule heureuse pour caractériser la phénoménologie qui pourrait
tout aussi bien s'appliquer à l'herméneutique: «La phénoménologie
< déchiffre > le monde et lui donne ainsi un sens ». La méthode de ce
déchiffrement est l'exploitation, l'interprétation (Auslegung), complément

indispensable de la description des essences et permettant à

l'intuition eidétique de s'accomplir en compréhension.82
Max Weber a développé la théorie de l'idéal-type qui explicite une

pratique constante d'une rationalité de type herméneutique dans sa ten-

78 Ricœur, 1965, p. 365.
79 Heidegger, 1979, § 7, p. 37.
80 Ricœur, 1986, p. 40.
81 Ibid., p. 55.
82 de Muralt, 1958, p. 61, note 1.



264 William Ossipow

tative de mise en ordre intelligible et sémantique du réel. Il a été question

plus haut de la parenté de la démarche wébérienne avec l'intuition
des essences telles que proposées par Husserl. Mais cette démarche est

une véritable constante de l'investigation dans la tradition des sciences
sociales comme peuvent l'illustrer quelques exemples :

1° Plusieurs commentateurs ont explicitement comparé la méthode
utilisée par Tocqueville à celle des idéaux-types développée par Weber.
J.-P. Mayer, l'un des éditeurs de ses œuvres complètes, considère que,
dans De la démocratie en Amérique, «Tocqueville élabore déjà ici ce

que Weber appellera <le type idéal >. C'est-à-dire, une notion sociologique

nourrie de réalité sociale et en même temps typée».83 Jacques
Coenen-Huther, dans son excellente et récente étude de Tocqueville,
développe également ce point de vue et qualifie la démarche tocque-
villienne de «démarche idéal-typique».84

2° On sait que Sartre a excellé dans la méthode de description
phénoménologique d'individualités typiques que l'on peut parfaitement
assimiler à la construction idéal-typique wébérienne : dans ses Réflexions

sur la question juive (1954) par exemple, Sartre donne une
brillante description de l'identité juive et des problèmes qui lui sont
liés dans la situation des sociétés occidentales marquées par un
antisémitisme séculaire et virulent. La construction idéal-typique, obtenue
ici par la méthode de la description phénoménologique, s'observe
dans le style même de Sartre, qui parle génériquement du juif, de
Y antisémite, du démocrate, du fasciste. Elle est servie par une écriture
qui permet sa mise en valeur en la hissant au niveau d'une œuvre qui
se révèle autant littéraire que philosophique et sociologique. Sartre

développe notamment la thèse, cohérente avec sa philosophie, que le
«Juif» n'existe que comme fait culturel, que les représentations
lestées de préjugés que s'en font les individus et les antisémites sont des

constructions de significations produites par les herméneutiques so-
ciétales, figées et non critiques que résume bien cette proposition: «le
Juif est un homme que les autres hommes tiennent pour Juif »,85

3° Dans Philosophie des sciences sociales, Paul Lazarsfeld (1970)
introduit la notion de formules-mères. Il s'agit de «concepts descriptifs
de niveau supérieur» permettant «d'embrasser et de résumer en une

83 J.-P. Mayer, «Introduction» à A. de Tocqueville, De la démocratie en
Amérique, Paris, Gallimard, 1968, coll. Idées, p. 11.

84 Jacques Coenen-Huther, Tocqueville, Paris, PUF, 1997, p. 48 sq.
85 Sartre, 1954, p. 83.



Raison herméneutique et sciences sociales 265

seule formule une somme importante d'observations particulières».86
Lazarsfeld donne l'exemple du caractère «apollonien» de la culture
des Indiens Zunis telle que l'a analysée Ruth Benedict ou encore
l'exemple du fameux concept de Gemeinschaft de Tönnies. Les sciences

sociales font une grande utilisation de ces formules-mères, proches
des idéaux-types, pour exprimer en langage ordinaire et sur un plan
sémantique ce que les analyses statistiques, notamment les analyses
factorielles, mettent en évidence. Donnons comme exemple pris dans
le domaine de la sociologie de la famille, la création de formules-
mères telles que la famille Bastion, la famille Association ou la famille
Compagnonnage,87 S'appuyant sur des enquêtes d'opinion qui débouchent

sur des analyses quantitatives sophistiquées, la démarche de

récapitulation sémantique opérée ici par la création de formules-mères
est une opération de «mise en rapport de structures numériques et de

structures linguistiques en vue de créer de nouvelles significations
cohérentes et acceptables».88 La capacité analytique de l'outil statistique
trouve sa finalité dans un accomplissement de l'intelligibilité au niveau

sémantique et herméneutique.

Le modèle du texte

La mise en oeuvre de la raison herméneutique dans les sciences sociales

reçut une impulsion majeure au début des années 1970 des travaux
de Paul Ricœur (« The Model of the Text : Meaningful Action Considered

as a Text») paru en 1971 dans Social Research et de ceux de

Charles Taylor («Interpretation and the Sciences of Man») paru la
même année dans la Review ofMetaphysics.89 Ces deux articles ont été

largement traduits et diffusés, notamment dans les recueils de textes
consacrés au tournant herméneutique.

Ricœur présente la thèse selon laquelle les sciences humaines peuvent

être dites herméneutiques pour une double raison: d'une part en
raison de leur objet et d'autre part en raison d'une méthodologie identique

à celle de l'interprétation des textes.
Pour Ricœur, quatre traits caractérisent le discours considéré

comme un événement de langage : le discours se réalise dans le temps ;

86 Lazarsfeld, 1970, p. 350.
87 Kellerhals, 1991, p. 216-217.
88 Roig, 1990, p. 112.
89 On trouve dans notre bibliographie une traduction française du texte de Ri¬

cœur dans Ricœur, 1986, p. 183-211 et le texte de l'article de Taylor in
Dallmayr & McCarthy, 1977, p. 101-131.



266 William Ossipow

l'instance du discours est auto-référentielle, dans le sens où le discours
renvoie à son émetteur ; le discours a une référence dans le monde ; et
enfin, le discours - contrairement à la langue - s'adresse à un
interlocuteur90. Ricœur ne se laisse aller à aucun mysticisme de la parole
orale contre l'écrit supposé mort. Au contraire, il considère que l'écrit
permet d'élargir l'auditoire au niveau de l'universalité.

Ricœur reprend la définition donnée par Max Weber de l'objet des

sciences sociales comme sinnhaft orientiertes Verhalten, c'est-à-dire
comme conduite orientée de façon sensée. Il examine alors si les quatre
critères de la textualité mentionnés plus haut peuvent être appliqués à

l'action sensée.91 Celle-ci devient objet de science dans la mesure où
elle est objectivée de manière équivalente à la manière dont le discours
est fixé par l'écriture. On remarquera que Ricœur tente ici une opération

intellectuelle qui lui permette d'obtenir la réduction de l'action
sensée à une donnée objectivée dans un sens proche de celui de Dil-
they et de sa conception des monuments comme objectivations de

l'esprit. Cette objectivation de l'action est rendue possible par divers
traits de l'action humaine qui permettent de traduire l'action en une
énonciation et donc de la hisser au niveau du langage. En premier lieu,
l'action a un contenu propositionnel (sujet + verbe d'action). L'action
est susceptible d'être traduite en un discours qui à son tour décrit et
rend compte de l'action. Un procès-verbal ou le protocole d'une
expérience psychologique ou d'une observation participante sociologique
sont des objectivations de cette nature. Pour Ricœur, l'action humaine
possède un contenu noématique qui donne prise à la pensée et, partant,
à la transcription de la pensée en discours. Il complète ce premier
argument en soulignant, à partir de la théorie des actes de langage
d'Austin et Searle, que les actions ont une force illocutionnaire.

Une deuxième dimension qui permet de comprendre l'action comme
un texte est le fait que l'action, comme le texte, se détache de son
auteur. Les conséquences de ce qui est accompli par quelqu'un peuvent
être très lointaines et très médiatisées. Cette implication de l'action au
niveau des conséquences de l'action crée le problème de la responsabilité.

Si la science historique est si importante, comme on le constate
ces temps-ci avec la relecture du comportement des démocraties, et de

la Suisse en particulier, pendant le dernière guerre mondiale, c'est bien

parce que l'action ou l'inaction laissent des traces que l'historien re-

90 Ricœur, 1986, p. 184.
91 Ibid., p. 190.



Raison herméneutique et sciences sociales 267

cueille et interprète. Ce travail permet l'imputation de la responsabilité
morale, civile et pénale. L'action a par ailleurs souvent une pertinence
qui déborde largement ses conditions de production92 et qui reste une
question bien longtemps après avoir été accomplie. Enfin Ricœur
considère que l'action humaine, à l'instar d'un texte, est une «œuvre
ouverte» donnant lieu à des interprétations toujours renouvelées. Et, bien
entendu, ce trait apparente l'action au texte.

A partir de ce qu'il appelle Vanalogie du texte,93 Ricœur se sent
armé pour affirmer l'objectivité du texte. Inversement, le fait de considérer

l'action sociale comme un texte ne signifie pas qu'on la renvoie
dans le champ d'une subjectivité ineffable. Bien au contraire, même si

l'action est porteuse d'une intention subjective et susceptible
d'interprétation, elle offre les mêmes garanties d'objectivité que le texte.

Sans développer ce point, signalons simplement que Charles Taylor
propose dans son article des thèses proches de celles de Ricœur, en

particulier cette interprétation de l'action humaine comme texte-analogue.

Là aussi, une analogie est construite entre le comportement humain
(behavior) et le texte: «En science, le texte-analogue est remplacé par
un texte, un compte-rendu (an account)».9*

Nous trouvons dans les thèses de Ricœur et de Taylor une nouvelle
manifestation de la vision de la science comme lecture du monde, en
fait comme lecture d'un texte qui représente la transcription du monde
au niveau des signes, seul niveau de la réalité où la rencontre avec

l'intelligible est possible. Ainsi que Dürkheim le rappelait, la connaissance

scientifique du suicide dans la perspective de la sociologie
empirique résulte des opérations de nature statistique conduites sur les

données obtenues, telles que le calcul des taux de suicide selon diverses

variables. Le sociologue ne travaille pas, faut-il le souligner, sur le

corps des suicidés, mais sur les entités sémiotiques que sont les données

issues de l'expérience et apprêtées sur le mode mathématique.
L'action considérée comme un texte ou comme un texte-analogue
poursuit cette même intuition qu'il n'y a d'action connue que racontée
et transcrite au niveau d'une narration à partir de laquelle la description

et l'analyse peuvent prendre leur essor.

«L'action sensée considérée comme un texte». A nouveau, la
présence du comme attire notre attention sur la décision herméneutique

92 Ibid., p. 196.
93 Ibid., p. 197.
94 Taylor, 1977.



268 William Ossipow

qui préside à l'instauration du paradigme du texte. Après le Dürkheim
des faits sociaux devant être considérés comme des choses, après le

Dilthey des monuments objectivés de la culture imprégnés de l'esprit
humain, Ricœur et Taylor proposent d'interpréter l'objet des sciences
sociales comme un texte (ou quasi-texte).

L'approche de Ricœur eut une influence certaine sur les sciences
sociales, en particulier par l'intermédiaire de l'anthropologue américain

Clifford Geertz. Dans son œuvre, Geertz se réfère explicitement
au philosophe français, lequel consacre un chapitre à l'anthropologue
américain dans un livre récent.95 C'est dans son fameux Deep Play:
Notes on the Balinese Cockfight paru dans Daedalus en hiver 1972

que cette influence apparaît très clairement.96
Geertz retrouve une sorte d'inspiration diltheyenne, typique de

l'herméneutique, lorsqu'il considère les faits sociaux manifestes et
publics comme ce qui exprime l'éthos profond d'une société.

«Tout comme l'Amérique laisse émerger beaucoup d'elle-même dans un
stade de base-bail, sur un terrain de golf, sur un champ de courses ou autour
d'une table de pocker, Bali fait largement surface dans une arène de coqs. Car
c'est en apparence seulement que des coqs se battent ici. En réalité ce sont des

hommes »ßt

On trouve ici cette sorte de dialectique qui est inhérente à la démarche

herméneutique : la dialectique de la structure profonde et de la surface,
de l'apparence et de la réalité, du signifiant et du signifié, de la langue
et de la parole. Le rôle des sciences sociales, comme celui de la
psychanalyse, est d'aller de la surface à la réalité profonde et de l'apparence
à la réalité structurelle, du signifiant au signifié. Pour comprendre une
civilisation, il faut la voir dans ses manifestations collectives, qui
disent quelque chose qui resterait autrement inconnaissable. Ainsi les

coqs sont-ils des «expressions symboliques et des amplifications du

moi de leur propriétaire ».9S

Geertz se livre à une interprétation des actions humaines (l'organisation

des combats de coqs), opération intellectuelle inséparable d'une
interprétation des interprétations que les acteurs (les Balinais) font de

leur propre environnement et de leurs propres pratiques. Ainsi «les

95 Ricœur, 1997.
96 Nous utilisons ici le texte de la traduction française parue dans la revue Le

Débat, 7, 1980, p. 86-146. Cf. Geertz, 1980.
97 Geertz, 1980, p. 92-93.
98 Ibid., p. 96.



Raison herméneutique et sciences sociales 269

Balinais voient bien des choses dans les coqs de combat: eux-mêmes,
leur ordre social, la haine abstraite, la virilité, la puissance démoniaque;

mais ils voient aussi l'archétype de la vertu et du rang, le joueur
arrogant, résolu, enragé d'honneur, le joueur en qui brûle la vraie
flamme, le prince Ksatria »."

Geertz s'inscrit résolument dans le sillage des sciences sociales

compréhensives, dans la tradition wébérienne renouvelée par le
paradigme du texte de Ricœur-Taylor: «L'analogie avec le texte, soulevée
maintenant par les spécialistes en sciences sociales est, de quelque
façon, la plus vaste des refigurations récentes de la théorie sociale, la
plus aventureuse et la moins bien développée».100 Il considère explicitement

la culture comme un assemblage de textes, ce qui permet de

traiter, au niveau scientifique, « les formes culturelles comme des
textes».101 Ces textes sont eux-mêmes des interprétations, ce qui situe

toujours l'analyste dans une situation de double herméneutique
(Giddens) ou, comme le dit plaisamment Geertz, en situation où «l'anthropologue

s'efforce de lire par-dessus l'épaule» des acteurs sociaux.102

Geertz estime que le combat de coqs pour la culture balinaise, à

l'instar du Macbeth de Shakespeare pour la nôtre, permet de mettre en
scène «un événement typique ou universellement humain», ce qui,
dans la tradition de la Poétique d'Aristote, fut longtemps considéré

comme la valeur propre des œuvres d'art.103 Ainsi le fait social,
comme le fait esthétique, déploie les possibles visages de l'homme
sous forme archétypale ou sous forme idéal-typique. Par là, l'anthropologie

herméneutique reste fidèle à la vision de l'herméneutique
philosophique en considérant que la compréhension de soi est médiatisée

par la compréhension des œuvres. Geertz, comme Ricœur, dépasse le

psychologisme de Dilthey qui ambitionnait de retrouver l'esprit du

créateur de l'œuvre. L'anthropologue cherche néanmoins à rejoindre
un autre esprit, celui d'une civilisation ou d'un univers social, Yéthos
selon le concept de la tradition wébérienne.104 La méthode elle-même
de l'anthropologie ethnographique, que Geertz nomme la «description

99 Ibid., p. 130.
100 Geertz, 1986, p. 41.
101 Geertz, 1980, p. 139-140.
102 Ibid., p. 145.
103 Ibid., p. 142.
104 Au sujet du concept à'ethos, on se reportera à Geertz, 1973, ch. 5 «Ethos,

World View, and the Analysis of Sacred Symbols».



270 William Ossipow

dense» (thick descriptionJ105 condense en une brillante synthèse les
diverses exigences de la phénoménologie (l'exigence de description),
de la sociologie wébérienne (l'analyse des significations sociétales),
de la psychanalyse (l'analyse clinique). A cet égard, les travaux de
Geertz constituent peut-être la meilleure illustration de la raison
herméneutique dans les sciences sociales.

Conclusion

Un consensus semble exister de nos jours pour estimer que la coupure
radicale postulée par Dilthey entre les sciences de la nature et les
sciences de l'esprit n'est plus guère tenable. Dans la foulée, la séparation

tranchée entre l'explication et la compréhension est également
récusée au profit d'une complémentarité. Max Weber déjà affirma son
intention d'intégrer les deux concepts d'explication et de compréhension:

«Nous appelons sociologie [...] une science qui se propose de

comprendre par interprétation (deutend verstehen) l'activité sociale et

par là d'expliquer causalement son déroulement et ses effets».106 Ri-
cœur considère le rapport entre explication et compréhension selon la
belle métaphore de deux arches d'un même pont.107 Selon le philosophe

français, l'explication est le moment méthodique - que l'on peut
rapprocher de notre concept d'herméneutique analytique - alors que la
compréhension serait le moment non méthodique108 culminant dans

l'appropriation du sens par le sujet, et donc dans le moment que nous
avons appelé celui de l'herméneutique existentiale.

Selon le philosophe des sciences S. Toulmin, les dichotomies
diltheyennes doivent être abandonnées non pas au profit d'une vision
positiviste dans la ligne de Dürkheim qui réduirait les faits sociaux à des

choses, mais pour la raison strictement inverse que les sciences de la
nature sont également des entreprises qui «construisent» leur objet,
qui intègrent une perspective interprétative et pour lesquelles l'approche

herméneutique est donc pertinente.109
Cet aspect de construction de l'objet de la science est selon toute

vraisemblance ce qui donne une unité à toute la démarche scientifique,

105 Geertz, 1973, p. 3-30.
106 Weber, 1971, p. 4.
107 Ricœur, 1986, p. 158.
108 Ricœur, 1971, p. 181.
109 Toulmin, 1983, p. 100.



Raison herméneutique et sciences sociales 271

sciences de la nature et sciences sociales confondues. Raymond Bou-
don estime que la construction de modèles explicatifs « est une activité
essentielle des sciences de la nature»,110 de même qu'elle est une
«activité essentielle de l'historien», ainsi que de l'économiste.111 Elargissant

son propos, Boudon ajoute :

« Rien pourtant dans l'essence des sciences sociales ne leur interdit de répondre

à son objectif essentiel: expliquer les phénomènes sociaux et pour ce
faire, emprunter la même voie que toutes les autres disciplines : construire des

m.g. La preuve, c'est tout d'abord qu'on relève facilement dans la sociologie
classique et moderne de nombreux m.g. Plus même: dans cette discipline
comme dans les autres, les travaux marquants, ceux qui suscitent intérêt et
discussion sont presque toujours des m.g. ».112

Dans la mesure où les modèles impliquent une sémantique, on peut
apparenter leur construction à la démarche de l'herméneutique poétique

: invention de concepts et développement de ceux-ci en un corps
de propositions permettant d'expliquer des phénomènes autrement
énigmatiques. Cette démarche est clairement lisible au cœur même de

l'un des bastions syntaxiques les plus formalisés des sciences
économiques et sociales, la théorie des jeux. Celle-ci s'appuie en effet sur
une narration initiale comme celle des deux personnages arrêtés par la

police et mis dans des cellules différentes pour les empêcher de

communiquer qui fonde le fameux dilemme du prisonnier. La construction
mathématique prendra ici appui sur une matière sémantique et narrative

élaborée dans un effort poétique, sur une construction typique de

l'herméneutique dans la mesure par exemple où elle permet de voir des

acteurs sociaux dans une situation spécifique de négociation comme
les prisonniers de la narration et pris dans les mêmes contraintes logiques

et systémiques.
Il y a donc un sens non trivial à parler de la raison herméneutique

dans les sciences sociales: des moments décisifs de toute recherche
sont de nature intrinsèquement herméneutique. En premier lieu, la
décision principielle de savoir dans quel paradigme on s'inscrit, de quelle
tradition (durkheimienne, wébérienne, etc.) on se réclame. Ensuite, le

type d'analogie particulière auquel on recourt pour penser l'objet, pour
lui donner sens. Ces choix terminologiques axiomatiques permettent

110 Boudon, 1991, p. 162.
111 Ibid., p. 164-165
112 Ibid., p. 168-169. Boudon abrège en m.g. le concept de modèle-générateur

défini comme un «ensemble de propositions acceptables d'où l'on déduit
Yexplanandum» (ibid., p. 162).



272 William Ossipow

la construction de modèles explicatifs et génèrent des connaissances
renouvelées. Toute la rigueur méthodologique du traitement
mathématique des données peut être par ailleurs conservée dans la mesure
où un rapport sémantique est établi entre structures numériques et
structures en langage ordinaire. Ce lien sémantique doit absolument
être réalisé, non seulement pour rendre la science accessible au plus
grand nombre, mais parce que le langage ordinaire constitue en
définitive l'ultime lieu de l'intelligibilité du monde social.

Bibliographie

Ball, T. (1987) «Deadly Hermeneutics; Or, Sinn and the Social Scientist», in id.

(éd.) Idioms of Inquiry : Critique and Renewal in Political Science, Albany,
State University of New York Press

BAUMANN, Z. (1992) Hermeneutics and Social Science. Approaches to Under¬

standing, Aldershot, Gregg Revivals (1978)
BERNSTEIN, R. (1985) Beyond Objectivism and Relativism. Science, Hermeneu¬

tics, and Praxis, Philadelphie, University of Pennsylvania Press

Berten, A. (1990) «Démocratie, convention et inférence», Cahiers de philoso¬
phie politique et juridique, 18, p. 127-151

BLEICHER, J. (1980) Contemporary Hermeneutics. Hermeneutics as Method, Phi¬

losophy and Critique, Londres, Routledge and Kegan Paul

— (1997) «Invention and community. Hermeneutic politics in Europe», in Car-
ver, T. & HyväRINEN, M., New Interpretive Methodologies, Londres,
Routledge, p. 143-157

BOUDON, R. (1983) La logique du social, introduction à l'analyse sociologique,
Paris, Hachette (réédition coll. Pluriel)

— (1991) «Sciences sociales et société (ou comment rehausser le prestige des

premières auprès de la seconde)», in De Laubier, P. Fragniere J.-P. &
KELLERHALS, J., Pratiques des solidarités. Hommage au professeur Girod,
Lausanne, Réalités sociales, p. 161-175

— (éd.) (1993) «Introduction», in Lazarsfeld, P. F., On Social Research and
its Language, Chicago et Londres, The University of Chicago Press

Brown, R. (1989) Clefs pour une poétique de la sociologie, Arles, Actes Sud

BULTMANN, R. (1970) Foi et compréhension. L'historicité de l'homme et de la
révélation, Paris, Seuil

Chazel, F. (1990) «L'analogie et ses limites», in Duprat, G. (dir.), Connais¬
sance du politique, Paris, PUF, p. 181-213

ClCOUREL, A. (1973) Cognitive Sociology. Language and Meaning in Social In¬

teraction, Harmondsworth, Penguin Education

Colliot-Thelene, C. (1992) Le désenchantement de l'Etat. De Hegel à Max
Weber, Paris, Minuit

Dallmayr, F. R. & McCarthy, Th. A. (1977) Understanding and Social In¬

quiry, Notre Dame-Londres, University of Notre Dame Press



Raison herméneutique et sciences sociales 273

Dastur, F. (1991) «De la phénoménologie transcendantale à la phénoménologie
herméneutique», in Greisch, J. et Kearney, R. (dir.) Paul Ricœur. Les
métamorphoses de la raison herméneutique, Paris, Cerf, p. 37-50

De Muralt, A. (1958) L'Idée de la phénoménologie. L'exemplarisme husser-
lien, Paris, PUF

Deutsch, K. (1966) The Nerves of Government. Models of Political Communi¬
cation and Control, New York, The Free Press

DlLTHEY, W. (1995) «La naissance de l'herméneutique», in Ecrits d'esthétique,
Paris, Cerf

Downs, A. (1957) An Economic Theory ofDemocracy, New York, Harper & Row

Durand, G. (1996) Introduction à la mythodologie. Mythes et société, Paris, Al¬
bin Michel

Dürkheim, E. (1992) Les règles de la méthode sociologique, Paris, PUF
Dworkin, R. (1988) «L'impact de la théorie de Rawls sur la pratique et la philo¬

sophie du droit», in Audard, C. et al. (dir.), Individu et justice sociale.
Autour de John Rawls, Paris, Seuil

Eco, U. (1992) Les limites de l'interprétation, Paris, Grasset

Everaert-Desmedt, N. (1990) Le procesus interprétatif, introduction à la sé-

miotique de Ch. S. Peirce, Liège, Pierre Mardaga

Gadamer, H.-G. (1976) Vérité et Méthode, Paris, Le Seuil

— (1982) L'art de comprendre. Ecrits I: Herméneutique et tradition philosophi¬
que, Paris, Aubier Montaigne

— (1996) Vérité et Méthode, Paris, Le Seuil (nouvelle édition)
Geertz, C. (1980) «Jeu d'enfer. Notes sur le combat de coqs balinais», Le Dé¬

bat, n° 7, p. 86-146

— (1973) The Interpretation of Cultures, New York, Basic Books

— 1986) Savoir local, savoir global. Les lieux du savoir, Paris, PUF
Giddens, A. (1982) Profiles and Critiques in Social Theory, Berkeley - Los An¬

geles, University of California Press

— (1987a) Social Theory and Modem Sociology, Cambridge, Polity Press

— (1987b) La constitution de la société. Eléments de la théorie de la structura¬
tion, Paris, PUF

Ginzburg, C. (1980) «Signes, traces, pistes. Racines d'un paradigme de l'indi¬
ce », Le Débat, n° 6, p. 3^-4

GREISCH, J. (1985) L'Age herméneutique de la raison, Paris, Cerf

Grondin, J. (1993) L'universalité de l'herméneutique, Paris, PUF

Gusdorf, G. (1988) Les origines de l'herméneutique, Paris, Payot

Habermas, J. (1987a) Logique des sciences sociales et autres essais, Paris, PUF

— (1987b) Théorie de l'agir communicationnel. Tome 1 : Rationalité de l'agir et
rationalisation de la société, Paris, Fayard

— (1997) Droit et démocratie. Entre faits et normes, Paris, Gallimard

Heelan, P. A. (1997) «L'herméneutique de la science expérimentale: La méca¬

nique quantique et les sciences sociales», in Salanskis, J.-M., Rastier, F.,

SCHEPS, R. (dir.), Herméneutique: textes, sciences. Cerisy, Paris, PUF,
p. 277-292



274 William Ossipow

Heidegger, M. (1979) Sein und Zeit, Tübingen, Max Niemeyer
Herman, J. (1983) Les langages de la sociologie, Paris, PUF
JACQUES, F. (1993) «Interprétation et textualités», in Greisch, J. (dir.), Com¬

prendre et interpréter. Le paradigme herméneutique de la raison, Paris, Beau-
chesne, p. 179-209

Jauss, H. R. (1978) Pour une esthétique de la réception, Paris, Gallimard

Kearney, R. (1984) Poétique du possible, Paris, Beauchesne

KELLERHALS, J. (1991) «Les images du juste: relations interpersonnelles et
normes de justice distributive», in De Laubier P., Fragniere J.-P. &
KELLERHALS, J., Pratiques des solidarités. Hommage au professeur Girod,
Lausanne, Réalités sociales, p. 201-220

Kierkegaard, S. (1993) La Reprise, édition établie par R. Boyer, Paris, Robert
Laffont, coll. Bouquins

Ladrière, Jean (1991) «Herméneutique et épistémologie», in Greisch, J. &
Kearney, R. (dir.) Paul Ricœur. Les métamorphoses de la raison herméneutique,

Paris, Cerf, p. 107-125

Lakoff, G. & Johnson, M. (1985) Les métaphores dans la vie quotidienne,
Paris, Minuit

Lazarsfeld, P. F. (1970) Philosophie des sciences sociales, Paris, Gallimard

— (1971) Qu'est-ce que la sociologie Paris, Gallimard

— (1993) On Social Research and its Language, Chicago - Londres, The Univer¬
sity of Chicago Press

LUHMANN, N. (1984) Soziale Systeme: Grundriß einer allgemeinen Theorie,
Frankfurt a. M., Suhrkamp

Moon, J. D. (1975) « The Logic of Political Inquiry : A Synthesis of Opposed Per¬

spectives», in Greenstein, F. I. & Polsby, N. W. (éd.) Handbook of
Political Science, Vol. 1 : Political Science: Scope and Theory, Reading (Mass.),
Addison-Wesley, p. 131-228

Ossipow, W. (1981) «Pouvoir et vérité: la transformation du discours politique
dans l'Église », inMlCHEL, M. (dir.), Pouvoir et Vérité, Paris, Cerf, p. 231-247

PARSONS, T. (1969) «On the Concept of Political Power», in Politics and Social
Structure, New York, The Free Press

PlAGET, J. (1961) Le jugement moral chez l'enfant, Paris, PUF

Rabinow, P. & Sullivan, W. M., (éd.) (1987) Interpretive Social Science, Ber¬

keley - Los Angeles - Londres, University of California Press,

RANCIERE, J. (1992) Les noms de l'histoire. Essais de poétique du savoir, Paris,
Seuil

Ricœur, P. (1965) De l'interprétation. Essai sur Freud, Paris, Seuil

— (1969) Le conflit des interprétations. Essais d'herméneutique, Paris, Seuil

— (1986) Du texte à l'action. Essais d'herméneutique II, Paris, Seuil

— (1997) L'idéologie et l'utopie, Paris, Seuil

ROIG, CH. (1977) Symboles et société, introduction à la politique des symboles
d'après l'œuvre de Kenneth Burke, Berne, Lang

— (1980) La grammaire politique de Lénine. Formes et effets d'un discours poli¬
tique, Lausanne, L'Age d'Homme



Raison herméneutique et sciences sociales 275

— (1990) « Rhétorique et analyse socio-politique », in Duprat, G. (dir.), Connais¬

sance du politique, Paris, PUF, p. 97-133

Sartre, J.-P. (1995) Réflexions sur la question juive, Paris, Gallimard (réédi¬
tion)

SCHUTZ, A. (1970) On Phenomenology and Social Relations. Selected Writings,
edited by H. R. Wagner, Chicago - Londres, The University of Chicago
Press

SOEFFNER, H.-G. (1989) Auslegung des Alltags - Der Alltag der Auslegung. Zur
wissenssoziologischen Konzeption einer sozialwissenschaftlichen Hermeneutik,

Frankfurt a. M., Suhrkamp

Taylor, Ch. (1977) «Interpretation and the Sciences of Man», in Dallmayr,
F. R. & McCarthy, Th. A. (1977) Understanding and Social Inquiry, Notre

Dame-Londres, University of Notre Dame Press, p. 101-131

Toulmin, S. (1983) «The Construal of Reality: Criticism in Modern and Post¬

modern Science», in MITCHELL, W. J. (éd.) The Politics of Interpretation,
Chicago, The University of Chicago Press, p. 99-117

Walzer, M. (1987) Interpretation and Social Criticism, Cambridge (Mass.) -
Londres, Harvard UP

— (1997) Sphères de justice. Une défense du pluralisme et de l'égalité, Paris, Seuil

Warnke, G. (1992) Justice and Interpretation, Cambridge, Polity Press

Weber, M. (1963) Le savant et le politique, introduction de R. Aron, Paris, Union
générale d'éditions

— (1971) Economie et société, Paris, Pion

— (1992) Essais sur la théorie de la science, Paris, Pion




	Raison herméneutique et sciences sociales

