
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 57 (1998)

Artikel: "Denken" : Interpretationen des Denkens in der Philosophie der
Moderne

Autor: Stegmaier, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882908

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882908
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia philosophica 57/98

WERNER STEGMAIER

« Denken »

Interpretationen des Denkens
in der Philosophie der Moderne

Thinking, which the European tradition took to be the grasping of truth, is itself
an object of the interpetation of thinking. Taken in itself, it is a necessarily
unknown X. Influential modern philosophers first interpreted it by using the main
distinctions ofAristotelian metaphysics: substance and accident (Descartes), form
and content (Kant), possibility and actuality (Hegel). These distinctions should
ban the Heraclitean paradox that, if everything always changes, one cannot say
anything that does not itselfalways change, or that truth has also its time and that
we are therefore never able «to have it» (Nietzsche). But the paradox always
returns. The insight into historical boundaries in the «thinking of thinking » (Hegel)
shows that we are free to think the thinking in this and that way, and that we have

to take the responsibilityfor the use we make of this freedom.

1. Denken als Gegenstand der Philosophie1

Wenn Heidegger sagte: «Die Wissenschaft denkt nicht»,2 wollte er
dem philosophischen Denken einen bestimmten Begriff des Denkens
und der Wahrheit vorbehalten, der es vom wissenschaftlichen Denken
und seiner Art (oder auch seinen Arten) der Wahrheit unterscheiden
sollte. Mit seinem « anstößigen Satz » erinnerte er nicht nur daran, daß

in den Wissenschaften und in der Philosophie unterschiedlich gedacht
wird, sondern machte zugleich darauf aufmerksam, daß das Denken
selbst unterschiedlich gedacht, unterschiedlich interpretiert werden
kann und daß in dieser «bedenklichen Zeit»3 vieles, vielleicht alles
davon abhängt, wie das Denken selbst gedacht wird.

1 Zuerst vorgetragen in der Reihe «Philosophie der Philosophie» des Instituts
für Philosophie der Universität Leipzig, organisiert von Dr. Richard Raatzsch,
am 18.12.1996.

2 M. Heidegger, Was heißt Denken?, Tübingen 1954, S. 4.
3 Ebd., S. 2.



210 Werner Stegmaier

Gedacht wird überall, im Alltag, in den Wissenschaften, in der
Philosophie. Auf welche Weise, unter welchen Bedingungen und in
welchen Grenzen gedacht wird, ist Voraussetzung dafür, wie gehandelt,

wie das Handeln gesellschaftlich organisiert und wie dadurch
Geschichte bestimmt wird. Überall wird auch das Denken selbst zum
Thema gemacht, nicht nur in der Philosophie und in den Wissenschaften,

auch im Alltag. Wittgenstein empfahl, «bei den Dingen des

alltäglichen Denkens» zu bleiben, um den «Nimbus» zu zerstreuen, der
das Denken umgibt.4 Indem er «die Wörter» - darunter auch das Wort
« Denken »5 - « von ihrer metaphysischen, wieder auf ihre alltägliche
Verwendung » zurückführte,6 wollte er der « pneumatischen Auffassung
des Denkens »7 den Atem nehmen und das Denken des Denkens von
einer « irreführenden Parallele » abbringen:

«Der Schrei, ein Ausdruck des Schmerzes - der Satz, ein Ausdruck des
Gedankens! - Als wäre es der Zweck des Satzes, Einen wissen zu lassen, wie es
dem Andern zu Mute ist: Nur, sozusagen, im Denkapparat und nicht im
Magen. »8

Wir könnten « durch Philosophieren » dafür « empfindungslos geworden»

sein, daß wir es bei «dem» Denken, von dem wir reden, mit
einer « Fiktion » zu tun haben, wenn auch vielleicht einer unvermeidlichen

Fiktion,9 einer Interpretation von etwas, das nicht als etwas
gegeben ist.

Niemand, auch die Philosophie nicht, weiß, was Denken ist, und
niemand kann es wissen. Wir haben Begriffe des Denkens, aber

Begriffe, die es auf unterschiedliche Weise bestimmen. Diese Begriffe
werden, daran wird niemand zweifeln, vom Denken gedacht; das Denken

denkt sich in ihnen als Denken. Aber wir haben immer nur diese

Begriffe, in denen das Denken sich denkt, nicht das Denken selbst, das

sich in ihnen denkt. Wir unterstellen zwar, es sei « das » Denken, das

sich in unterschiedlichen Begriffen als Denken denkt, aber wir
unterstellen es nur; das Denken, das sich als Denken bestimmt, bleibt selbst

notwendig unbestimmt. Es kann sich nicht außer, nicht vor diesem

« als » denken, und versucht es dies dennoch, so denkt es sich wieder

4 L. WITTGENSTEIN, Philosophische Untersuchungen, § 106 und §97.
5 Vgl. vor allem ebd., §§316 ff.
6 Ebd., §116.
7 Ebd., § 109.
8 Ebd., §317.
9 Ebd., §348 und §307.



« Denken » 211

als etwas. Denken bleibt für sich selbst ein notwendig unbekanntes X.
Sofern sich Philosophie mit dem Denken befaßt, befaßt sie sich mit
diesem notwendig unbekannten X.10

Ein notwendig unbekanntes X zum Thema zu machen, ist
offensichtlich paradox, und wenn Paradoxien für das Denken vernichtend
wären, hätte die Philosophie enden müssen, noch bevor sie begonnen
hatte. Aber die Philosophie hatte zunächst keine Scheu vor Paradoxien.

Heraklit argumentierte mit Paradoxien ebenso wie Parmenides
und Zenon; Sokrates bestand zeitlebens auf seiner Paradoxie des Wissens

vom Nicht-Wissen. Piaton versuchte, Unterscheidungen auszubilden,

die das Denken dennoch widerspruchsfrei denken ließen,
Unterscheidungen von Sinnlichem und Intelligiblem, von Schein und Sein
und von Zeitlichem und Ewigem. Schwierigkeiten mit seinen
Unterscheidungen veranlaßten wiederum Aristoteles, Unterscheidungen nun
selbst zum Gegenstand zu machen, sie nach Kriterien einzuteilen,
nach Abhängigkeiten zu ordnen und nach Bereichen ihres Gebrauchs

zu trennen. Das machte die Ausbildung differenzierter Wissenschaften
möglich, die unter ihren jeweiligen Voraussetzungen immer weiter
differenziertes Wissen ausbilden konnten. Mit den Voraussetzungen
selbst, die Thema einer Ersten Philosophie sein sollten, kam auch Ari-

10 Hannah Arendt hat in ihrer nachgelassenen Arbeit Vom Leben des Geistes.
Das Denken. Das Wollen (hg. von M. McCarthy, München - Zürich 1998)
das Denken zugleich als unbekannt und bekannt gedacht. Unter Berufung auf
Kant unterscheidet sie das Denken vom Erkennen wie Vernunft und Verstand
(S. 23 f.) und ordnet dem Erkennen «Wahrheitssuche», dem Denken dagegen
«Sinnstreben» zu (S. 71). Während das Erkennen (insbesondere als
wissenschaftliches Erkennen) auf Ergebnisse aus sei, bleibe es beim Denken
(insbesondere beim philosophischen Denken) bei bloßer «Betrachtung», bloßer
«Kontemplation» (S. 16). Arendt denkt auf diese Weise Heideggers Diktum
«Die Wissenschaft denkt nicht» - sie stellt ihren Ausführungen seine Thesen
als Motti voran - von ihrer Unterscheidung von vita activa und vita contem-
plativa her. So wird das Denken zur Tätigkeit des « Sich-Zuriickziehen[s] aus
der Welt» (S. 32; vgl. S. 55, 65), und insoweit ist es «außer der Ordnung»
(S. 193), «streng genommen, nirgends», «heimatlos» (S. 195), unfaßbar.
Zugleich aber läßt sich Arendt von Adolf Portmanns Begriff der «Selbstdarstellung»

alles Lebendigen leiten, der Selbstdarstellung eines Inneren in einem
Äußeren (S. 37 ff.). Danach soll das Innere (und darin auch das Denken)
immer gleich sein, auch wenn es sich nach außen verschieden darstellt (S. 44 ff.),
und insoweit ist es allen gleich bekannt. - Kant freilich unterscheidet das

Denken vom Erkennen nicht, um es vom Erkennen zu lösen, sondern um es

im Gegenteil an das Erkennen zu binden und seine Reichweite durch dessen

Bedingungen einzugrenzen, und er setzt es auch nicht als im Innern «gegeben»

an (vgl. KrV B 429, zitiert von Arendt, S. 52).



212 Weimer Stegmaier

stoteles nicht zu Ende. Sie blieben Gegenstand aporetischer
Auseinandersetzungen.

Wenn es richtig ist, daß das Denken selbst für das Denken notwendig

unbekannt bleibt und es darum paradox ist, es dennoch zum
Gegenstand zu machen, dann ließ sich diese Paradoxic nicht aufheben,
nur entfalten. Die Philosophie hätte sich dann dadurch entfaltet, daß

sie die Paradoxic im Denken des Denkens entfaltete, ohne sie jemals
aufheben zu können. Eine Paradoxic zu entfalten, bedeutet, wie uns
Niklas Luhmann lehrt, Unterscheidungen zu finden, durch die sie als

Paradoxic unsichtbar wird.11

Ein Beispiel für eine solche Paradoxienentfaltung ist die Kategorie
der Substanz, des imoKeipevov, die Aristoteles einführte, um das

Anderswerden denkbar zu machen, und die grundlegend für das
abendländische Denken wurde.12 Nach Heraklit konnte immer alles anders
werden. Wenn aber immer alles anders wird, so Aristoteles, läßt sich

von diesem Anderswerden gar nichts sagen.13 Denn auch alle
Aussagen darüber würden dann ja immer anders. Also ist es paradox zu

sagen, es werde immer alles anders. Um die Paradoxic aufzuheben
und vom Anderswerden sprechen zu können, muß man nach Aristoteles

etwas ansetzen, das selbst nicht anders wird, das wtoKeipevov,
die Substanz, um davon das zu unterscheiden, was anders wird, und
dies wären dann Akzidentien (0U|xßeßr|KÖTa), die an ihm wechseln.
Um das Anderswerden zum Gegenstand des Denkens machen zu können,

entzieht ihm Aristoteles etwas, das i)7iOKei|!£vov. Er enthebt es

der Zeit, um die Zeit an ihm beobachten zu können, und um die Zeit
des Anderswerdens eingrenzen zu können, stellt er das Anderswerden
als Anderswerden des UJtOKeip.evov, als dessen Veränderung dar und
erhebt es darum zum Grund der Akzidentien, die an ihm wechseln.
Damit war der Begriff des Wesens oder Dings geschaffen, das zu-

11 Vgl. N. Luhmann, «Sthenographie und Euryalistik», und klärend dazu E.

Esposito, «Paradoxien als Unterscheidungen von Unterscheidungen», beide

in: H. U. GUMBRECHT / K. L. PFEIFFER (Hg.), Paradoxien, Dissonanzen,
Zusammenbrüche. Situationen offener Epistemologie, Frankfurt a. M. 1991,
S. 58-82 bzw. 35-57. Ein gutes modernes Beispiel für « Paradoxiemanage-
ment» geben nach Luhmann die Menschenrechte ab. Vgl. N. Luhmann,
«Das Paradox der Menschenrechte und drei Formen seiner Entfaltung», in:
ders., Soziologische Aufklärung, Bd. 6: Die Soziologie und der Mensch, Opladen

1995, S. 229-236.
12 Vgl. vom Verf., Substanz. Grundbegriff der Metaphysik, Stuttgart-Bad Cann¬

statt 1977.
13 Vgl. Aristoteles, Met. IV 5.



« Denken » 213

gleich bleiben und anders werden kann, indem es sich verändert. Im
Begriff sich verändernder Wesen war die Heraklitische Paradoxic
verschwunden; wir denken bis heute das Anderswerden nach diesem
Konzept.

Ein Baum bekommt Blätter und verliert sie wieder; die Blätter
wechseln an ihm, der Baum bleibt; wir betrachten ihn so, als ob er die
Blätter hervorbringen und absterben lassen, als ob er sich von sich aus
verändern würde. Aber natürlich bleibt ein Baum nicht derselbe, wenn
er Jahr für Jahr Blätter bekommt und verliert, sondern wächst dabei
selbst, und daß er Blätter bekommt und wieder verliert, hängt bei
weitem nicht von ihm alleine, sondern auch von einer Vielzahl äußerer
Umstände ab, so daß sich die Veränderungen nicht oder nur willkürlich

auf ihn begrenzen und als seine Veränderungen darstellen lassen.
Die Paradoxie der Rede vom Anderswerden ist also nicht beseitigt,
nur verschoben, verschoben in den Begriff des unoKetpevov, das dem
Anderswerden und der Zeit enthoben wird, um das Anderswerden und
die Zeit denkbar zu machen. Das tmoKEipevov ist ein Bleibendes nur
in dieser Sicht, nur im Hinblick auf Wechselndes, es selbst ist
wiederum ein unbekanntes X, ein notwendig unbekanntes X. Aristoteles
selbst war das auch deutlich. Wir kommen darauf zurück.

Die Entfaltung von Paradoxien eröffnet, wie das Beispiel zeigt,
gleichwohl neue Möglichkeiten des Denkens und mit neuen Möglichkeiten

des Denkens auch neue Möglichkeiten des individuellen
Handelns und des gesellschaftlichen Lebens. Mit Hilfe des aristotelischen
Substanzbegriffs ließ sich das Sic/i-Verändern als Identität im Anderswerden

auch im Bereich der Ethik und der Politik und schließlich
auch in Bezug auf das Denken selbst denken - es konnte nun von dem
Denken die Rede sein und seine Bestimmungen in einer Logik
auseinandergelegt werden. Neue Möglichkeiten sind neue Freiheiten:
indem die Philosophie sich mit dem notwendig unbekannten X des Denkens

beschäftigte, hat sie dem Denken immer neue Freiheiten erworben.

In der Neuzeit bestimmte sie so auch ihren Gegenstand: als Freiheit

des Denkens. Die Geschichte der Philosophie und zugleich die
Weltgeschichte war nach Hegel «der Fortschritt im Bewußtsein der
Freiheit».14

14 G. W. F. Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, Jub.-
Ausg. in 20 Bdn., hg. von H. Glockner, Stuttgart-Bad Cannstatt51971, Bd. 11,
S. 46.



214 Werner Stegmaier

Hegel hat zugleich deutlich gemacht, daß der Gegenstand der
Philosophie nichts anderes als das Denken selbst sein kann, und er hat,
auch er ohne Scheu vor Paradoxien, das Denken des Denkens am
dichtesten entfaltet. Er beanspruchte, diese Entfaltung systematisch
abgeschlossen zu haben, und vielen schien in der Tat mit seiner Philosophie

die Philosophie überhaupt vollendet zu sein. Doch auch sie wurde
Geschichte, und es ist für uns schwierig geworden, von « Fortschritt »,
auch von « Fortschritt im Bewußtsein der Freiheit » zu sprechen. Denn
um einen Fortschritt im Denken des Denkens namhaft machen zu können,

müßte man wiederum das Denken selbst kennen. Man müßte
seinen wahren Begriff haben, um zeigen können, wie sich das Denken
des Denkens Schritt für Schritt diesem Begriff angenähert hat und,
sofern es ihn noch nicht erreicht hat, weiter annähern ließe. Doch
wenn uns das Denken selbst notwendig unbekannt bleibt, fehlt uns
auch der Anhaltspunkt für seinen Fortschritt.

Das heißt nicht, daß man nicht von Fortschritten im Denken des

Denkens sprechen könnte. Problematisch ist nur der Gedanke eines
Fortschritts in eine einzige, vorgegebene Richtung auf ein einziges,
vorgegebenes Ziel zu; unbenommen davon bleibt, daß man unter
bestimmten Zielsetzungen in bestimmte Richtungen fortschreiten kann.
Solche Fortschritte schließen an Möglichkeiten an, die in der
Geschichte bereits erworben sind; sie können jedoch an immer wieder
andere und dabei auch immer wieder an frühere Möglichkeiten
anschließen. Die Entfaltung des Denkens des Denkens, so ziehen wir
heute vor, es zu sehen, hat keinen Maßstab am Denken selbst und darum

keinen letzten und einfachen Anhaltspunkt, sondern vielfache
Anschlußmöglichkeiten an vielfache Weisen, auf die das Denken bisher
als Denken gedacht wurde.

Die Freiheit des Denkens besteht dann ebenfalls nicht in einer
Freiheit, sondern in vielfachen Freiheiten, Freiheiten, die jeweils
begrenzt sind, Freiheiten von etwas und zu etwas. Begrenzte Freiheiten
sind Spielräume. Solche Spielräume können sich erweitern, aber auch

verengen. Sie können sich unabhängig oder abhängig voneinander
erweitern und verengen, können sich auseinanderentwickeln und mit der
Zeit alle Berührung miteinander verlieren, können sich aber auch auf
Kosten des andern entwickeln und einander verdrängen. Wir erwarten
heute nicht mehr, daß irgend jemand sich einen Überblick über alle

Möglichkeiten des Denkens des Denkens bewahren kann, und rechnen
eher damit, daß jeder, der hier sich Freiheiten erwirbt, sie an anderer
Stelle einbüßen wird. Gegenstand der Philosophie wären danach nicht



« Denken » 215

nur die Freiheiten im Denken des Denkens, sondern zugleich und
vielleicht noch mehr die Grenzen der Spielräume dieser Freiheiten.

Wenn Grenzen des Denkens auch Grenzen des individuellen
Handelns und der Organisation des gesellschaftlichen Lebens sind, dann
sind wir ethisch gefordert, solche Grenzen erkennbar zu machen. Die
europäische Philosophie hat mit ihrem Denken des Denkens immer
auch eine ethische Verpflichtung verbunden. Hegel hat den «Schrek-
ken » beschrieben, zu dem eine « absolute Freiheit » werden kann, die
sich ihrer Grenzen nicht bewußt ist. Das zwanzigste Jahrhundert hat
mehr als alle früheren gezeigt, wie massiv solche Grenzen des Denkens

werden und welche Verbrechen von ihnen ausgehen können,
Verbrechen, die im Bewußtsein moralischer Verantwortung für die
Zukunft der Menschheit begangen wurden. Wir können nicht
ausschließen, daß auch unser Denken, wenn nun vielleicht auch anders,

eingeschränkt ist, so eingeschränkt, daß wir seine Grenzen ebenso
schwer sehen können wie frühere Generationen die Grenzen ihres
Denkens. Gegenstand der Philosophie müßte darum sein, sie so weit
wie möglich als Grenzen sichtbar zu machen. Gerade wenn das

Denken selbst ein notwendig unbekanntes X bleibt, ist Denken des

Denkens im Sinne eines Denkens der Grenzen des Denkens ethisch

notwendig.

2. Historische Grenzen des Denkens

Descartes gilt als Vater der Philosophie der Neuzeit, weil es ihm
gelang, das Denken als Methode zu denken. Es sollte sich selbst Regeln
geben, Regeln, nach denen es von sich aus entscheiden kann, was als

zweifelhaft und unzweifelhaft und als wahr und falsch gelten soll. Dazu

mußte es sich aus der Bindung an Gegenstände außer ihm lösen
und zuerst sich selbst zum Gegenstand machen. Daß es sich selbst

zum Gegenstand machen, sich auf sich selbst beziehen kann, war für
Descartes unzweifelhaft; unzweifelhafte Voraussetzung dafür war
wiederum, daß es vor allem andern selbst existiert. Im « ego cogito, ergo
sum» schien ein absoluter Anfang gefunden, hinter den das Denken
nicht mehr zurückgehen kann und nicht mehr zurückzugehen braucht.

Die notwendige Existenz des Denkens für das Denken folgte für
Descartes aus seiner Selbstbezüglichkeit. Selbstbezüglichkeit von
Begriffen war etwas, das Aristoteles noch nicht zugelassen hatte. Einen
Begriff auf sich selbst zu beziehen, mußte eiç arceipov, zu einem in-



216 Werner Stegmaier

finiten Regreß, führen; was aber zu einem infiniten Regreß führte,
widerstritt für Aristoteles dem Denken als solchem. Es widerstritt
seinem Begriff des Denkens, nach dem es eben dadurch Denken ist, daß

es begrenzt, daß es etwas von anderem abgrenzt. Ein infiniter Regreß
machte für Aristoteles eine solche Abgrenzung unmöglich.

Man kann im Ausschluß infiniter Regresse eine Grenze von
Aristoteles' Denken sehen. Er machte es Aristoteles unmöglich, etwa
Bewegung der Bewegung zu denken, also das, was wir heute ohne weiteres

als Beschleunigung denken.15 Zwar gebraucht Aristoteles durchaus
Dopplungen von Begriffen; so spricht er etwa von der Wahrnehmung
von Wahrnehmung (aïo0r|aiç aioGfioecoç).16 Doch wenn sich kein
eiç aiteipov ergeben soll, muß sich, so Aristoteles, in der Doppelung
eines Begriffs sein Sinn verändern. Die Wahrnehmung von Wahrnehmung,

sagt er, sei «nicht Eines» (oùjc ev). Denn Wahrnehmung von
etwas nehme durch ein Sinnesorgan wahr. Nähme sie sich mit
demselben Sinnesorgan selbst wahr, müßte sie auch selbst z. B. farbig sein
oder klingen, was abwegig ist. Als Wahrnehmung von Wahrnehmung,
als Sehen, daß man sieht, Hören, daß man hört, ist Wahrnehmung darum
etwas anderes.17 Entsprechendes gilt von Dopplungen wie öpyavov
ôpyàvœv, eîSoç eiôœv oder vôriaiç vofioeœç.18

15 Ausgeschlossen ist dabei nicht nur eine unmittelbare Selbstbeziehung des Be¬

griffs, sondern auch eine Rückkehr zu demselben Begriff über Mittelglieder.
Vgl. Phys. © 5, 256 b 27-257 a 27, u. Anal. post. A 3, 72 b 36. - Vgl. zum
Folgenden vom Verf., «Aporien der Vollendung. Ist Aristoteles' <Metaphysik>
eine Metaphysik?», in: D. N. Basta /S. ZUNJIC /M. Kozomora (Hg.), Kriza
i Perspektive filozofije, Mihailo Djuricu za sedamdeseti rodendam (Festschrift
für M. Djuric zum 70. Geburtstag), Belgrad 1995, S. 383^106, hier 397 f.

16 Aristoteles, De an. in 2,425 b 12-20.
17 Unter ethischem Gesichtspunkt führt Aristoteles den Begriff der ouvaïoGri-

cnç ein. Vgl. EE VII 12.

18 Vgl. vom Verf., «Aporien der Vollendung», a.a.O., S. 403, und Substanz,
a.a.O., S. 80-84, ferner R. Norman, «Aristotle's Philosopher-God », in:
Phronesis 14 (1969), S. 63-74, A. KOSMAN, «Aristotle's Prime Mover», in:
M. L. Gill / J. G. LENNOX (Hg.), Self-Motion. From Aristotle to Newton,
Princeton (N. J.) 1994, S. 135-153, und J. G. DE FlLlPPO, «The <Thinking of
Thinking > in Metaphysics XII9», in: Journal of the History of Philosophy 33

(1995), S. 543-562. - Aristoteles kann die Sinnverschiebung in der Doppelung

eines Begriffs als Methode der Begründung verwenden. Das gilt besonders

für seinen Begriff der oùaîcx, durch den er in fortschreitenden
Bestimmungen die Selbständigkeit von Seiendem denkt. «Den Grund der oüola»,
sagt er Met. H 3, 1043 b 13 f., «kann man selbst oùcna nennen» - die
begründende ovaia ist dann «mehr» (pâTAov) otxna als die begründete. Für
weitere Hinweise vgl. Verf., «Aporien der Vollendung», a.a.O., S. 398 f.



« Denken » 217

Descartes überschreitet, was die Selbstbezüglichkeit des Denkens
betrifft, die Grenze, die für Aristoteles verbindlich bleibt. Doch er
kann dies seinerseits nur innerhalb einer Grenze, die wiederum
Aristoteles vorgegeben hat. Er denkt das Denken, das sich selbst Regeln
gibt, als Tätigkeit; eine Tätigkeit kann für ihn aber nur Akzidens einer
Substanz sein, und nur eine Substanz kann unabhängig von anderem
existieren. So setzt das «ego cogito» eine «res cogitans», das «Ich
denke» eine «denkende Substanz» voraus; das «ergo» im «ego cogito,

ergo sum» schließt vom Denken als Akzidens auf ein Denken als
Substanz.19 Es schließt auf Grund der Substanz-Akzidens-Unterscheidung

des Aristoteles.
Descartes, der alles in Frage stellen will, um beim bloßen Denken

anzufangen, stellt die Substanz-Akzidens-Unterscheidung des Aristoteles

nicht mehr in Frage. Das zwingt ihn nicht nur, das Denken als

Akzidens zu denken und es einer denkenden Substanz zuzuschreiben;
da das Denken als Tätigkeit, so Descartes, nicht ausgedehnt und damit
auch nicht körperlich sein kann, Ausdehnung und Körperlichkeit aber
ebenfalls Akzidentien sind, die einer Substanz zugehören müssen, muß

angenommen werden, daß Denken und Körperlichkeit verschiedenen,

ja entgegengesetzten Substanzen zufallen. Auf diese Weise von allem
Körperlichen getrennt, kann sich das Denken dann aber nicht mehr
sicher sein, ob es sich überhaupt auf Körperliches beziehen kann, und so

bedarf es Gottes, um es seines Bezugs auf die Welt außer ihm zu
versichern. Doch dazu muß wiederum zunächst das Dasein Gottes bewiesen

werden, was nur unter neuen starken Voraussetzungen möglich ist.

Mit der Einführung Gottes aber gerät nun der Substanzbegriff in
einen offenen Widerspruch. Denn gibt es Gott, so muß er selbst
Substanz sein, unendliche denkende Substanz, und als eine solche unendliche

Substanz die beiden endlichen Substanzen, die denkende und die
ausgedehnte, geschaffen haben und dies nicht nur ein für allemal,
sondern in jedem Augenblick neu. Eine Substanz jedoch, die in jedem
Augenblick neu geschaffen werden muß, kann keine Substanz sein,

19 Daß Descartes die Verknüpfung von Denken und Sein nur im einführenden
Discours de la méthode («Je pense, donc je suis», Kap. 4) und in den
systematisch angelegten Principia Philosophiae als Schluß darstellt («ego cogito,
ergo sum», I 7), in den Meditationes dagegen als Präsupposition (auch ein
allmächtiger Täuscher, heißt es dort, wird niemals bewirken können, «ut nihil
sim quamdiu me aliquid esse cogito », II 3), liegt an deren analytischem
Vorgehen. Descartes führt den Substanzbegriff in den Meditationes erst später, in
den beiden andern Schriften zugleich mit dem «cogito» ein.



218 Werner Stegmaier

die unabhängig von anderem existiert; ist das unendliche Denken
Substanz, so kann es das endliche Denken nicht auch sein - der Schluß,
den Spinoza aus Descartes' Denken des Denkens gezogen hat. So hebt
Descartes' Argumentation ihre eigene Voraussetzung auf.

Erweist sich der Ausschluß infiniter Regresse als eine Grenze des

aristotelischen Denkens, so die aristotelische Substanz-Akzidens-Unterscheidung

als eine Grenze des cartesischen Denkens. Für Kant ist
auch sie nicht mehr verbindlich; die Substanz-Akzidens-Unterscheidung

ist nur noch eine der Kategorien, durch die, so Kant, die
Anschauung eines Gegenstandes «als bestimmt angesehen wird».20 Das
Denken selbst besteht nach Kant eben darin, eine Anschauung « als »

Gegenstand zu denken. Es ist «die Handlung, gegebene Anschauung
auf einen Gegenstand zu beziehen»,21 und die Anschauung ist damit
das, «worauf alles Denken als Mittel abzweckt».22

Kant bestimmt das Denken nur noch « als » dieses Mittel, also nur
noch «technisch», nicht mehr substantiell. Er läßt bewußt offen, was
das Denken an sich sein könnte; es ist so unbekannt wie das « X », das

das Denken als Grund der Anschauung und Ding an sich denkt, ohne

es je erkennen zu können.23 Nicht nur «das transzendentale Objekt»
auf der einen Seite ist nach Kant « ein Etwas x, wovon wir gar nichts
wissen, noch überhaupt (nach der jetzigen Einrichtung unseres Verstandes)

wissen können»,24 sondern auch das «transzendentale Subjekt»
auf der andern: von der « an Inhalt gänzlich leeren Vorstellung: Ich »

könne man nicht einmal sagen,

«daß sie ein Begriff sei, sondern ein bloßes Bewußtsein, das alle Begriffe
begleitet. Durch dieses Ich, oder Er, oder Es (das Ding), welches denkt, wird
nun nichts weiter, als ein transzendentales Subjekt der Gedanken vorgestellt

x, welches nur durch die Gedanken, die seine Prädikate sind, erkannt wird,
und wovon wir, abgesondert, niemals den mindesten Begriff haben können;
um welches wir uns daher in einem beständigen Zirkel herumdrehen, indem
wir uns seiner Vorstellung jederzeit schon bedienen müssen, um irgend etwas

von ihm zu urteilen ».25

Kant denkt, wie er an derselben Stelle sagt, das Denken als « Form »,
als Form der Erkenntnis, deren «Inhalte» Anschauungen sind. Wo-

20 I. Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 128.
21 KrV A 247/B 304.
22 KrV A 19/B 33.
23 KrV A 104 f.
24 KrV A 250.
25 KrV A 345 f./B 404.



« Denken » 219

durch diese Form selbst bestimmt ist, welches also die Kategorien des
Verstandes sind, durch die Anschauungen « als bestimmt angesehen »

werden, entnimmt Kant der «allgemeinen Logik», die «von allem
Inhalt der Verstandeserkenntnis, und der Verschiedenheit ihrer
Gegenstände» «abstrahiert» und insofern «mit nichts als der bloßen Form
des Denkens zu tun» hat. Als «reine Logik» hat sie selbst «keine
empirischen Prinzipien», und «alles muß in ihr völlig a priori gewiß
sein. »26 Die reine Logik wird damit zum Anhaltspunkt alles Denkens

von Gegenständen.
Kant konnte noch davon ausgehen, daß die Logik einen « sicheren

Gang schon von den ältesten Zeiten her gegangen sei» und daß sie

« seit dem Aristoteles » im wesentlichen « geschlossen und vollendet »
sei.27 Aristoteles hatte in der Ersten Philosophie, der (später
«Metaphysik» genannten) Wissenschaft von den Prinzipien, als sicherstes

Prinzip von allen den Satz des Widerspruchs genannt, nach dem man
sich selbst widerspricht, wenn man sagt, daß demselben Gegenstand in
derselben Hinsicht zugleich Entgegengesetztes zukommt.28 Er machte
es zum Prinzip der abendländischen Logik, der Wissenschaft von den

Regeln des Denkens, das man seither « logisches » Denken nennt. Diese

Logik hat es jedoch gerade nicht mit dem Anderswerden zu tun; die

Prinzipien, durch die es gedacht werden kann, sind im weiteren der

Hauptgegenstand der Metaphysik. Denn will man das Anderswerden
denken, so muß man natürlich annehmen, daß demselben Gegenstand
in derselben Hinsicht durchaus Entgegengesetztes zukommen kann,
nur eben nicht zugleich, sondern zu verschiedenen Zeiten (im Sommer
hat der Baum Blätter, im Winter nicht). So gesehen, macht die Logik
eine besondere Voraussetzung, sie sieht von der Zeit ab, und ist insofern

eine besondere Wissenschaft. Äuch Kant hält daran fest, wenn er
die « Form des Denkens » von der Zeit trennt und die Zeit nicht ihr,
sondern der «Form, unter welcher etwas angeschaut wird»,29
zuordnet. Die Form des Denkens bleibt so auch als Anhaltspunkt alles
Denkens von Gegenständen rein von der Zeit.

Auch die Unterscheidung von Form und Inhalt geht auf Aristoteles
zurück (popcpfi - bkri). Er führt sie als weiteres Prinzip ein, um das

Anderswerden zu denken; eine dritte Unterscheidung ist die von Mög-

26 KrV A 54/B 78.
27 KrV B VIII.
28 Aristoteles, Met. IV 3, 1005 b 9 ff.
29 Kant, KrV A 51/B 75.



220 Werner Stegmaier

lichkeit und Wirklichkeit (èvépyeia und ôuvapiç). Die Form-Inhalt-
Unterscheidung wird notwendig zum Denken des Anderswerdens, weil
auch Substanzen, z.B. Lebewesen, ihre Zeit haben, also entstehen und
vergehen. Wenn aber individuelle Substanzen entstehen und vergehen,
so Aristoteles, bleibt doch das, was sich in ihnen fortzeugt, das Allgemeine

der Art (etôoç), das als gemeinsame Form (poptp-q) der
Artgenossen sichtbar wird. Wie bei der individuellen Substanz das utcokeI-

pevov als ihr Allgemeines gegenüber ihren wechselnden Akzidentien
bleibt, so bleibt bei der Art die Form als ihr Allgemeines gegenüber
den wechselnden Individuen; wenn nicht die individuelle Substanz, so
ist doch der Begriff ihrer Art der Zeit entzogen.

Aber gerade bei Lebewesen kann sich auch die Form signifikant
wandeln, nicht phylogenetisch, aber ontogenetisch (ein Apfel wird zu
einem Apfelbaum). Daß auch die Form ihre Zeit haben kann, wird, so

Aristoteles, durch die dritte Unterscheidung, die Unterscheidung von
Möglichkeit und Wirklichkeit, denkbar. Danach ist der Apfel der
Möglichkeit nach schon ein Apfelbaum, der er der Wirklichkeit nach erst
mit der Zeit werden wird. Nun ist es also die Möglichkeit, die der Zeit
enthoben sein soll; als Ziel (xéÀ,oç) gedacht, ist sie das bleibende
Allgemeine im Wandel der Form des Lebewesens, und was ein solches
«Ziel in sich hat», ist eine Entelechie (èvxeÀ,éx£ux). In der
Unterscheidung von Möglichkeit und Wirklichkeit und ihrer Einheit in der
Entelechie sah Aristoteles den Schlüssel noch zu den schwierigsten
Problemen der Physik und Metaphysik. Auch den Menschen und sein
Denken dachte er als Entelechie: danach ist das Denken das xéÀ,oç des

Menschen, und dieses xéÀoç erfüllt sich in der Philosophie als Theorie,
als Denken des Denkens.30

Der Begriff der Entelechie nimmt darum bei Aristoteles zuletzt
auch die Paradoxic im Denken des Anderswerdens auf. Sie erscheint
als Paradoxic in der Bestimmung der Entelechie. Denn deren
Wirklichkeit, so Aristoteles, läßt sich nur durch ihre Möglichkeit und ihre
Möglichkeit nur durch ihre Wirklichkeit bestimmen: ein Apfel ist nur
ein Apfel, wenn er zu einem Apfelbaum werden kann - ob ein Apfel
aber zu einem Apfelbaum werden kann, weiß man erst, wenn schon
eine Reihe von Äpfeln zu Apfelbäumen geworden sind. Man braucht
also Zeit, um das xéA,oç einer Entelechie bestimmen zu können, die
Bestimmung des Begriffs, der der Zeit enthoben sein soll, unterliegt

30 Vgl. vom Verf., Substanz, a. a. O., § 9.



« Denken » 221

selbst der Zeit - die Zeit, das bloße Anderswerden, stellt sich auch
hier wieder als das Letzte heraus.

Wenn Descartes sich an die aristotelische Substanz-Akzidens-Unterscheidung

hält, um das Denken zu denken, hält Kant sich an die
aristotelische Form-Inhalt-Unterscheidung. Versichert Descartes sich mit
Hilfe der Substanz-Akzidens-Unterscheidung der Existenz des
Denkens, so Kant mit Hilfe der Form-Inhalt-Unterscheidung der Zeitent-
hobenheit des Denkens. Es braucht dann nicht mehr von ihm gesagt zu
werden, daß es existiert. Das Denken als Form ist prinzipiell auf
Inhalte angewiesen, auf Anschauungen, die in der Wahrnehmung gegeben

und insofern wirklich sind, und nur noch in deren Bestimmung
erweist das Denken selbst seine Existenz. Kant denkt das Denken so

zugleich in der Zeit und außer der Zeit. Anschauungen sind immer
andere, also zeitlich. Als deren Bestimmung ist auch das Denken zeitlich.

Als bloße Form ihrer Bestimmung aber ist es zugleich von ihnen
im einzelnen unabhängig und damit nicht zeitlich.

Aber wie in Descartes' Denken des Denkens die aristotelische
Substanz-Akzidens-Unterscheidung, so reibt sich auch in Kants Denken
des Denkens die Form-Inhalt-Unterscheidung auf. Denn soll das Denken

eine bestimmte Form sein, dann kann nur es selbst sich als diese
Form bestimmen; die Kritik der reinen Vernunft kann nach Kant nur
eine Kritik durch die Vernunft selbst sein. Der Formbegriff, wie Kant
ihn verwendet, schließt eine Zirkularität im Denken des Denkens
jedoch aus. Denn das Denken war als Form ja so gedacht, daß es einen
Inhalt anderer Art, in Gestalt von sinnlich gegebenen Anschauungen,
voraussetzte. Sollte die Form des Denkens selbst erkannt werden,
müßte sie darum als Anschauung gegeben sein. Ein Denken des Denkens

ist mit Hilfe des aristotelischen Formbegriffs also nicht zirkulär
möglich. Auf der andern Seite kann das, was als Inhalt des Denkens

gedacht war, die sinnlich gegebene Anschauung, dem Denken nur so

gegeben sein, daß es sie denkt, d. h. als schon gedachter oder < geformter
> Gegenstand. Das Denken denkt also die Inhalte, die es denkt,

immer schon in der Form, die es ihnen selbst gegeben hat. Denken von
Gegenständen ist mit Hilfe des aristotelischen Formbegriffs auf diese
Weise nur zirkulär möglich.31

31 Zu den Möglichkeiten, die die aristotelische Form-Inhalt-Unterscheidung zu¬

gleich in der Kritik der praktischen Vernunft und in der Kritik der Urteilskraft
eröffnet, und den Schwierigkeiten, zu denen sie dort andererseits führen, vgl.
vom Verf., Interpretationen. Hauptwerke der Philosophie. Von Kant bis Nietzsche,

Stuttgart 1997, S. 15-135.



222 Werner Stegmaier

Hält man beide Seiten zusammen, zeigt sich die Paradoxic im Denken

des Denkens mit Hilfe des aristotelischen Formbegriffs: dort, wo
ohne Zirkularität nicht auszukommen ist (beim Denken des Denkens
selbst), kann sie nicht auftreten, und dort, wo sie auftritt (beim Denken
von Gegenständen), ist mit ihr nicht auszukommen. Kant gesteht die
Paradoxic ausdrücklich ein und nimmt sie in den Begriff der menschlichen

Vernunft selbst zurück. Er beschreibt es als ihr « Schicksal », durch
Fragen «belästigt» zu werden, die «ihr durch die Natur der Vernunft
selbst aufgegeben sind, die sie aber auch nicht beantworten kann».32

Auch die Konsequenz, die Hegel daraus zieht, bleibt noch im Bann
der aristotelischen Unterscheidungen. So wie Kant im Denken des Denkens

gegenüber Descartes weiterkam, indem er die
Substanz-Akzidens-Unterscheidung nur noch als eine von mehreren Kategorien des

Denkens betrachtete, kommt Hegel gegenüber Kant weiter, indem er
nun auch die Form-Inhalt-Unterscheidung nur als eine Gestalt betrachtet,

in der das Denken sein Verhältnis zu Gegenständen und zu sich
selbst denken kann.

Hegel denkt das Verhältnis des Denkens zu Gegenständen stets
zugleich als Verhältnis des Denkens zu sich selbst, und er versucht das

Denken dabei so zu denken, daß es nach der Seite des Denkens von
Gegenständen nicht zirkulär, nach der Seite des Denkens des Denkens
zirkulär denkt. Er geht dazu auf das bloße Verhältnis von Denken und
Gegenstand oder von Begriff und Gegenstand zurück, auf die bloße

Unterscheidung des Denkens von dem, was es denkt, und begreift diese

Unterscheidung als eine Unterscheidung des Denkens selbst, als
eine Unterscheidung im Denken. So wird plausibel, daß der Gegenstand

eines Begriffs selbst wieder ein Begriff und der Begriff eines

Gegenstands selbst wieder ein Gegenstand, daß das Denken also
zugleich reflexiv und objektiv ist.

Hegel beläßt es, wie wir wissen, jedoch nicht dabei, sondern stellt
sich die Aufgabe, die möglichen Verhältnisse von Begriff und Gegenstand

ihrerseits zur Einheit zu bringen und in einem System zu
erfassen. Er denkt das Denken als Denken des Systems seiner Möglichkeiten,

Gegenstände zu denken, und dieses System als Einheit, die
sich in einem notwendigen Fortgang selbst entfaltet. Er geht davon

aus, daß

« die Philosophie es allerdings mit der Einheit überhaupt, aber nicht mit der
abstrakten, der bloßen Identität und dem leeren Absoluten, sondern mit der

32 Kant, KrV A VII.



« Denken » 223

konkreten Einheit (dem Begriffe) zu tun und in ihrem ganzen Verlaufe ganz
allein es damit zu tun hat, - daß jede Stufe des Fortgangs eine eigentümliche
Bestimmung dieser konkreten Einheit ist, und die tiefste und letzte der
Bestimmungen der Einheit die des absoluten Geistes ist. »33

Die «konkrete Einheit» des Denkens, das System der Möglichkeiten
des Denkens, sich selbst als Denken von Gegenständen zu denken, ist
nach Hegel das Ziel des Denkens, und indem er das Denken von
diesem Ziel her denkt, denkt er es als aristotelische Entelechie. Er denkt
es nach der dritten aristotelischen Leitunterscheidung von Wirklichkeit
(evepyeia) und Möglichkeit (Sbvapiç): die Wirklichkeit des Denkens
ist das Ganze seiner Möglichkeiten.

Hegel selbst hat Aristoteles als letzte Autorität im Denken des Denkens

hervorgehoben, indem er am Ende seiner Enzyklopädie der
philosophischen Wissenschaften im Grundrisse kommentarlos den Passus

aus der Metaphysik zitiert, in dem Aristoteles die Gecopia, das Denken
des Denkens, als die èvépyeta darstellt, die das göttliche Leben
ausmacht.34 Er schließt sein Denken des Denkens im Bewußtsein, unter
den Bedingungen der Moderne, im Ausgang von der Selbstbezüglich-
keit des Denkens, erfüllt und vollendet zu haben, was Aristoteles
begonnen hatte. Aber damit übernimmt er auch die Paradoxie der
aristotelischen Entelechie: daß sich die Wirklichkeit nur durch ihre
Möglichkeit und die Möglichkeit nur durch ihre Wirklichkeit bestimmen
läßt. Wenn das Denken nur im Ganzen seiner Möglichkeiten wirklich
ist, dann ist es, sobald es sich nach einer dieser Möglichkeiten als

etwas bestimmt, schon nicht mehr wirklich Denken. Diese Paradoxie

vor allem dürfte dazu beigetragen haben, daß wir, wie Dieter Henrich
schrieb, «noch immer nicht sagen können, was eigentlich vorgeht in
Hegels Denken».35

Auch bei Hegel zeigt sich die Paradoxie im Denken des Denkens
zuletzt als Paradoxie der Zeit. Nach Hegel «tilgt» das Denken die Zeit
im Sinne dessen, daß immer alles anders wird, indem es die möglichen

Unterscheidungen des Anderswerdens, darunter auch den Begriff
der Zeit selbst, systematisch erfaßt. Es tut das in einer « Bewegung des

Begriffs », die als Bewegung zwar ihre Zeit hat, aber eine Zeit, die sie
durch diese Bewegung selbst hervorbringt. Insofern ist das Hegeische
System des Denkens der Zeit (im Sinne dessen, daß immer alles an-

33 G. W. F. Hegel, Enzyklopädie derphilosophischen Wissenschaften im Grund¬
risse (1830), §573 Anm.

34 Aristoteles, Met. XII7.
35 D. Henrich, Hegel im Kontext, Frankfurt a.M. 1967, S. 7.



224 Werner Stegmaier

ders wird) ebenso enthoben wie die Cartesische Substanz und die
Kantische Form des Denkens. Doch zugleich gesteht Hegel natürlich zu,
daß jeder Philosoph « ein Sohn seiner Zeit » und darum nicht
anzunehmen sei, er « überspringe seine Zeit » und seine Philosophie « gehe
über ihre gegenwärtige Welt hinaus »,36 Er macht als Randbedingung
geltend, daß alle Philosophie « ihre Zeit in Gedanken erfaßt » sei, klärt
selbst aber nicht mehr hinreichend, was diese Randbedingung des
Systems für die Entfaltung des Systems selbst bedeutet.37

3. Neue Freiheiten des Denkens

Die aristotelischen Unterscheidungen von Substanz und Akzidens,
Form und Inhalt, Möglichkeit und Wirklichkeit werden von Descartes,
Kant und Hegel, um bei ihren Beispielen zu bleiben, im Hinblick auf
ihr Denken des Denkens nicht mehr hinterfragt. Sie sind Plausibili-
tätsstandards ihres Denkens: Gewißheiten, die sie nicht mehr in Frage
stellen, bei denen ihre Zweifel enden und ihre Begründungen anfangen.

Alles Denken muß, um überhaupt anfangen zu können, von
solchen Plausibilitätsstandards ausgehen.38 Ihre Funktion besteht eben

darin, daß sie nicht mehr zum Gegenstand gemacht werden. Werden
sie, wie unsere Reihe zeigt, erst einmal zum Gegenstand gemacht,
fungieren sie nicht mehr als Plausibilitätsstandards, und das Denken,
das sich ihrer bediente, ist dann historisch geworden.

Nietzsche hat das Denken selbst verzeitlicht. Er beschreibt es so:

36 G. W. F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, Vorrede.
37 Zu einer möglichen Klärung vgl. S. Majetschak, Die Logik des Absoluten.

Spekulation und Zeitlichkeit in der Philosophie Hegels, Berlin 1992, Teil III:
Zeit des Absoluten, und J. SIMON, «<Zeit in Gedanken erfaßt>. Zum Verhältnis

von Begriff und Zeit bei Hegel», in: Hegel-Jahrbuch 1996, S. 13-20.
38 Vgl. den verwandten Versuch von P. Stekeler-Weithofer, Sinn-Kriteri¬

en. Die logischen Grundlagen kritischer Philosophie von Piaton bis Wittgenstein,

Paderborn - München - Wien - Zürich 1995: «Jede formale und damit
hochideale Betrachtungsweise blendet die historische Entwicklung der artiku-
lierbaren oder verfügbaren Möglichkeiten und damit den je faktischen,
konkreten, Möglichkeitsspielraum aus. Die Kulturgeschichte entwickelt gewissermaßen

fortlaufend Standards der Beurteilung von Möglichkeiten. [...]
Hypothesen bzw. Möglichkeiten werden dabei danach klassifiziert und geordnet, in
wieweit man mit ihnen zu rechnen hat. Gewißheiten zeichnen in einem
Bereich relevanter Möglichkeiten eine bestimmte Klasse aus, nämlich die, welche

als <faktisches Wissen> anerkannt sind. » (S. 34 f.)



« Denken » 225

« Der Gedanke ist in der Gestalt, in welcher er kommt, ein vieldeutiges
Zeichen, welches der Auslegung, genauer, einer willkürlichen Einengung und
Begränzung bedarf, bis er endlich eindeutig wird. Er taucht in mir auf -
woher? wodurch? das weiß ich nicht. Er kommt, unabhängig von meinem Willen,

gewöhnlich umringt und verdunkelt durch ein Gedräng von Gefühlen, Be-
gehrungen, Abneigungen, auch von anderen Gedanken, oft genug von einem
< Wollen > oder < Fühlen > kaum zu unterscheiden. Man zieht ihn aus dem
Gedränge, reinigt ihn, stellt ihn auf seine Füße, man sieht, wie er dasteht, wie er
geht, Alles in einem erstaunlichen presto und doch ganz ohne das Gefühl
der Eile: wer das Alles thut, - ich weiß es nicht und bin sicherlich mehr
Zuschauer dabei als Urheber dieses Vorgangs. Man sitzt dann über ihn zu
Gericht, man fragt: <was bedeutet er? was darf er bedeuten? hat er Recht oder
Unrecht? > - man ruft andere Gedanken zu Hülfe, man vergleicht ihn. Denken
erweist sich dergestalt beinahe als eine Art Übung und Akt der Gerechtigkeit,
bei dem es einen Richter, eine Gegen-Partei, auch sogar ein Zeugenverhör
giebt, dem ich ein wenig zuhören darf - freilich nur ein wenig: das Meiste, so
scheint es, entgeht mir. »

Daraus zieht er folgende Schlüsse:

«Daß jeder Gedanke zuerst vieldeutig und schwimmend kommt und an sich
nur als Anlaß zum Versuch der Interpretation oder zur willkürlichen Festsetzung,

daß bei allem Denken eine Vielheit von Personen betheiligt scheint -:
dies ist nicht gar zu leicht zu beobachten, wir sind im Grund umgekehrt
geschult, nämlich beim Denken nicht an's Denken zu denken. Der Ursprung des
Gedankens bleibt verborgen; die Wahrscheinlichkeit dafür ist groß, daß er nur
das Symptom eines viel umfänglicheren Zustandes ist; daß gerade er kommt
und kein anderer, daß er gerade mit dieser größeren oder minderen Helligkeit
kommt, mitunter sicher und befehlerisch, mitunter schwach und einer Stütze

bedürftig, im Ganzen immer aufregend, fragend - für das Bewußtsein wirkt
nämlich jeder Gedanke wie ein Stimulans -: in dem allen drückt sich irgend
etwas von unserem Gesammtzustande in Zeichen aus. »39

Was Nietzsche beschreibt - das Denken als komplexer Prozeß, der

nur begrenzt zu beobachten ist, dessen Ursprung verborgen bleibt, der
im Bewußtsein als vieldeutiges Zeichen auftritt und dort der Festlegung
bedarf, um als eindeutig dazustehen, einer Festlegung, die sich ihrerseits
als komplexer Prozeß darstellt -, ist uns inzwischen durch die
Forschungen der Gehirnphysiologie, Medizinischen Psychologie,
Intelligenzforschung, Linguistik, Kybernetik und Systemtheorie vertraut
geworden. Philosophisch wird damit das Denken selbst kontingent
gesetzt. Was als Denken gelten soll, in welcher Weise es Denken gibt, ob

es überhaupt so etwas wie Denken gibt, ist selbst Sache der Festlegung.

39 F. NIETZSCHE, Nachgelassene Fragmente, Juni bis Juli 1885, KGW VII 38

[1] (KSA 11.595 f.).



226 Werner Stegmaier

Nietzsche stellt das Denken des Denkens von den aristotelischen
Unterscheidungen Substanz und Akzidens, Form und Inhalt und
Möglichkeit und Wirklichkeit auf die Unterscheidung von Schema und
Welt um. Er denkt das Verhältnis des Denkens zu dem, was es denkt,
nicht mehr als Zugrundeliegendes für Vorstellungen, als Erfüllung
einer Form mit Inhalten oder als Ganzes seiner Möglichkeiten,
sondern als « Abkürzung » der Welt nach Schemata. Was wir Denken nennen,

ist nach Nietzsche eine «Schematisir- und Abkürzungskunst».40
«Abkürzung» bedeutet: Was immer das Denken unterscheiden

mag, die Welt ist « unsäglich complicirter ». Das Denken denkt sie darum

«vor allem vereinfachend»; es reduziert ihre «Complication» auf
wenige «feste Formen». Wir brauchen solche festen Formen, um auf
unsere Art leben, um Unterscheidungen machen und nach diesen
Unterscheidungen entscheiden und handeln zu können: «Wenn unser
Intellekt nicht einige feste Formen hätte, so wäre nicht zu leben. Aber
damit ist für die Wahrheit aller logischen Thatsachen nichts bewiesen. »

Angesichts der «unsäglichen Complication» der Welt41 ist die Frage
zunächst nicht, ob ein Urteil wahr oder falsch, sondern «wie weit es

lebenfördernd, lebenerhaltend, Art-erhaltend, vielleicht gar Art-züch-
tend ist; » - « die falschesten Urtheile » könnten gerade « die unentbehrlichsten»

sein. Darin klingt, so Nietzsche, seine Sprache «vielleicht
am fremdesten ».42

Geht man davon aus, daß das Denken als «Formen-Schema und

Filtrir-Apparat » fungiert, « mit Hülfe dessen wir das thatsächliche,
äußerst vielfache Geschehen beim Denken verdünnen und vereinfachen»,43

oder kurz: als «Simplifications-Apparat»,44 so ist dieses
Geschehen stets nur in jenem «Formen-Schema» gegeben. Wir haben

nur die Abkürzungen, nicht das Abgekürzte. Abkürzungen, mit denen

wir umgehen, ohne wissen zu können, wovon sie Abkürzungen sind,

40 Nietzsche, Nachgelassene Fragmente, Sommer 1886 bis Herbst 1887,
KGW VIII 5 [16] (KSA 12.190).

41 Nietzsche, Nachgelassene Fragmente, April bis Juni 1885, KGW VII 34

[46] (KSA 11.434).
42 Nietzsche, Jenseits von Gut und Böse, Nr. 4. - Es liegt auf der Hand, wie

eng die Systemtheorie Niklas Luhmanns hier anschließt. Luhmann vermeidet
es jedoch, auf Nietzsche ausdrücklich Bezug zu nehmen. Vgl. dazu vom Verf.,
«Niklas Luhmanns Systemtheorie und die Ethik», in: Ethica 6.1 (1998).

43 Nietzsche, Nachgelassene Fragmente, Juni bis Juli 1885, KGW VII 38 [2]
(KSA 11.597).

44 Nietzsche, Nachgelassene Fragmente, April bis Juni 1885, KGW VII 34
[249] (KSA 11.505).



« Denken » 227

nennt Nietzsche «Zeichen». Es sind Zeichen, die für Unbekanntes
und darum für sich stehen; sie verweisen nicht wie Begriffe auf
Gegenstände, sondern wieder auf Zeichen. Nur in solchen Zeichen ist, so
Nietzsche, unser Denken «faßbar, merkbar, mittheilbar».45 Eben dies
aber macht es dem Denken möglich, sein Schema zu differenzieren
und zu hierarchisieren, eigene Komplexität aufzubauen. Zeichen können

an Zeichen anschließen und ihre Zusammenhänge in neuen
Zeichen abgekürzt werden. Abkürzungen von Zeichen ermöglichen, so
Nietzsche, «die Bildung von Formen, welche viele Bewegungen re-
präsentiren, die Erfindung von Zeichen für ganze Arten von
Zeichen».46 Und so wird auch Logik neu denkbar: als eine spezifische
Form der Abkürzung, als « eine conséquente Zeichenschrift auf Grund
der durchgeführten Voraussetzung (daß es identische Fälle giebt) »47

Auch die Unterscheidung von Schema und Welt ist nicht mehr als
ein Plausibilitätsstandard. Er unterscheidet sich von den früheren
jedoch dadurch, daß er Unterscheidungen überhaupt als kontingent und
darum als Plausibilitätsstandards denken läßt. Logische Notwendigkeit
ist dann als Notwendigkeit im Schema bei Kontingenz des Schemas zu
denken. Wir denken, so Nietzsche, im « sprachlichen Zwang » unseres
Schemas und «hören auf zu denken, wenn wir es nicht in dem sprachlichen

Zwange thun wollen ». Insofern denken wir im Schema notwendig.

Sofern wir aber wissen, daß es sich um ein Schema handelt, ohne

sagen zu können, warum es so und nicht anders ist, « langen [wir]
gerade noch bei dem Zweifel an, hier eine Grenze als Grenze zu sehn. »4S

Im Begriff einer kontingenten Notwendigkeit kehrt die Paradoxie
im Denken des Denkens auch bei Nietzsche wieder. Sie entsteht wieder

im Bezug auf die Zeit. Denn auch wenn das Schema als kontingent

und damit als zeitlich gedacht ist, reduziert es doch, indem es die

«unsägliche Complication» der Welt zu «festen Formen» vereinfacht,
Zeit - Zeit im besagten Sinn, daß immer alles anders werden kann. Es

ist auch der Sinn des Schemas, Zeit zu reduzieren; der Unterschied ist

45 Ebd. - An diesen Begriff des Zeichens schließen die aktuellsten Philosophien
des Zeichens, etwa die Jacques Derridas und Josef Simons, an.

46 Nietzsche, Nachgelassene Fragmente, Herbst 1885 bis Frühjahr 1886, KGW
VIII 1 [28] (KSA 12.17).

47 Nietzsche, Nachgelassene Fragmente, August bis September 1885, KGW
VII40 [27] (KSA 11.643); vgl. Jenseits von Gut und Böse, Nr. 20.

48 Nietzsche, Nachgelassene Fragmente, Sommer 1886 bis Herbst 1887,
KGW 5 [22] (KSA 12.193 f.). - Wittgenstein mit seinem Begriff von Sprachspielen,

die Lebensformen sind und deren Regeln wir blind folgen, ist Nietzsche

hier sehr nahe.



228 Werner Stegmaier

nun aber, daß es Zeit nur auf Zeit reduziert. Nietzsche formuliert das

so, daß «die praktische Thätigkeit» «lauter ganz feste Horizonte»
braucht,49 um Unterscheidungen festhalten und nach ihnen entscheiden

zu können. Diese Unterscheidungen werden jedoch nur auf Zeit,
für die Zeit des Handelns unter bestimmten Umständen, festgehalten;
unter anderen Umständen, zu einer anderen Zeit können es andere sein.

Unter Gesichtspunkten des Handelns ist das Kriterium der Wahl von
Unterscheidungen dann aber nicht wahr oder falsch, sondern gut oder
schlecht, und sofern das Schlechte tabuiert, als Handlungsalternative
ganz ausgeschlossen werden soll, gut oder böse. Horizonte des Denkens

wären so Horizonte einer Moral, von der aus gedacht und gehandelt

wird, Horizonte, so Nietzsche, einer «moralischen Ontologie».50
Dafür spricht, daß wir Erfahrungen mit unseren Unterscheidungen,

unseren Entscheidungshorizonten, unseren Schemata, unseren Plausi-
bilitätsstandards machen. Wir machen Erfahrungen gerade dann mit
ihnen, wenn sie moralisch tabuiert sind. Sie können dann um so härter
bei anderen Moralen auf Widerstand stoßen, durch andere Moralen
anstößig und uns so bewußt werden. Die emanzipatorische und die

ökologische Bewegung haben uns nachhaltig auf die moralischen
Implikationen all unseres Denkens aufmerksam gemacht; wir haben

angefangen, uns auch durch Erfahrungen mit anderen Kulturen und mit
anderen Epochen unserer eigenen Kultur in den Selbstgewißheiten
unseres Denkens irritieren zu lassen. Damit haben wir vom vermeintlich

reinen Denken schon Abschied genommen und zu denken gelernt,
daß wir immer auch eine Moral denken, wenn wir das Denken denken.
Das vermeintlich reine Denken hat seine Unschuld verloren. So aber
wird das Denken des Denkens eine ethische Dimension einschließen
müssen.51 Zu den Pflichten der Philosophie gehörte es dann, an die
Entscheidbarkeit auch des Denkens des Denkens zu erinnern und sie

offenzuhalten und auf die Verantwortung aufmerksam zu machen, die
mit jeder Entscheidung darin übernommen wird.

49 Nietzsche, Nachgelassene Fragmente, Herbst 1887, KGW VIII 9 [178]
(KSA 12.443). Vgl. die Ausarbeitung des Fragmentes in Götzen-Dämmerung,
«Streifzüge eines Unzeitgemässen», Nr. 49. Dort spricht Nietzsche von
«geschlossenen Horizonten».

50 Nietzsche, Nachgelassene Fragmente, Ende 1886 bis Frühjahr 1887, KGW
Vm 7 [4] (KSA 12.265).

51 Vgl. J. Simon, «Zeichenmachende Phantasie. Zum systematischen Zusam¬

menhang von Zeichen und Denken bei Hegel», in: Zeitschrift für philosophische

Forschung 50 (1996), S. 254-270, bes. 258 f.


	"Denken" : Interpretationen des Denkens in der Philosophie der Moderne

