Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 57 (1998)

Artikel: "Denken” : Interpretationen des Denkens in der Philosophie der
Moderne

Autor: Stegmaier, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882908

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882908
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia philosophica 57/98

WERNER STEGMAIER

«Denken »
Interpretationen des Denkens
in der Philosophie der Moderne

Thinking, which the European tradition took to be the grasping of truth, is itself
an object of the interpetation of thinking. Taken in itself, it is a necessarily un-
known X. Influential modern philosophers first interpreted it by using the main
distinctions of Aristotelian metaphysics: substance and accident (Descartes), form
and content (Kant), possibility and actuality (Hegel). These distinctions should
ban the Heraclitean paradox that, if everything always changes, one cannot say
anything that does not itself always change, or that truth has also its time and that
we are therefore never able «to have it» (Nietzsche). But the paradox always re-
turns. The insight into historical boundaries in the « thinking of thinking » (Hegel)
shows that we are free to think the thinking in this and that way, and that we have
to take the responsibility for the use we make of this freedom.

1. Denken als Gegenstand der Philosophie!

Wenn Heidegger sagte: «Die Wissenschaft denkt nicht»,2 wollte er
dem philosophischen Denken einen bestimmten Begriff des Denkens
und der Wahrheit vorbehalten, der es vom wissenschaftlichen Denken
und seiner Art (oder auch seinen Arten) der Wahrheit unterscheiden
sollte. Mit seinem «anstofBigen Satz» erinnerte er nicht nur daran, dal
in den Wissenschaften und in der Philosophie unterschiedlich gedacht
wird, sondern machte zugleich darauf aufmerksam, da3 das Denken
selbst unterschiedlich gedacht, unterschiedlich interpretiert werden
kann und daB in dieser «bedenklichen Zeit»3 vieles, vielleicht alles
davon abhingt, wie das Denken selbst gedacht wird.

1  Zuerst vorgetragen in der Reihe «Philosophie der Philosophie» des Instituts
fiir Philosophie der Universitdt Leipzig, organisiert von Dr. Richard Raatzsch,
am 18.12.1996.

M. HEIDEGGER, Was heifit Denken?, Tiibingen 1954, S. 4.

Ebd.,, S. 2.

W o



210 Werner Stegmaier

Gedacht wird iiberall, im Alltag, in den Wissenschaften, in der
Philosophie. Auf welche Weise, unter welchen Bedingungen und in
welchen Grenzen gedacht wird, ist Voraussetzung dafiir, wie gehan-
delt, wie das Handeln gesellschaftlich organisiert und wie dadurch Ge-
schichte bestimmt wird. Uberall wird auch das Denken selbst zum
Thema gemacht, nicht nur in der Philosophie und in den Wissenschaf-
ten, auch im Alltag. Wittgenstein empfahl, «bei den Dingen des all-
taglichen Denkens» zu bleiben, um den « Nimbus » zu zerstreuen, der
das Denken umgibt.4 Indem er «die Worter » — darunter auch das Wort
«Denken»® — «von ihrer metaphysischen, wieder auf ihre alltdgliche
Verwendung » zuriickfiihrte,® wollte er der « pneumatischen Auffassung
des Denkens »” den Atem nehmen und das Denken des Denkens von
einer «irrefilhrenden Parallele » abbringen:

«Der Schrei, ein Ausdruck des Schmerzes — der Satz, ein Ausdruck des Ge-
dankens! — Als wire es der Zweck des Satzes, Einen wissen zu lassen, wie es
dem Andern zu Mute ist: Nur, sozusagen, im Denkapparat und nicht im Ma-
gen.»8

Wir konnten «durch Philosophieren» dafiir «empfindungslos gewor-
den» sein, daBl wir es bei «dem» Denken, von dem wir reden, mit
einer « Fiktion» zu tun haben, wenn auch vielleicht einer unvermeid-
lichen Fiktion,” einer Interpretation von etwas, das nicht als etwas
gegeben ist.

Niemand, auch die Philosophie nicht, weif3, was Denken ist, und
niemand kann es wissen. Wir haben Begriffe des Denkens, aber Be-
griffe, die es auf unterschiedliche Weise bestimmen. Diese Begriffe
werden, daran wird niemand zweifeln, vom Denken gedacht; das Den-
ken denkt sich in ihnen als Denken. Aber wir haben immer nur diese
Begriffe, in denen das Denken sich denkt, nicht das Denken selbst, das
sich in ihnen denkt. Wir unterstellen zwar, es sei «das» Denken, das
sich in unterschiedlichen Begriffen als Denken denkt, aber wir unter-
stellen es nur; das Denken, das sich als Denken bestimmt, bleibt selbst
notwendig unbestimmt. Es kann sich nicht aufler, nicht vor diesem
«als» denken, und versucht es dies dennoch, so denkt es sich wieder

4 L. WITTGENSTEIN, Philosophische Untersuchungen, § 106 und §97.
5 Vgl. vor allem ebd., §§316 ff.

6 Ebd., §116.

7 Ebd., §109.

8 Ebd, §317.

9

Ebd., § 348 und § 307.



« Denken » 211

als etwas. Denken bleibt fiir sich selbst ein notwendig unbekanntes X.
Sofern sich Philosophie mit dem Denken befaB3t, befaB3t sie sich mit
diesem notwendig unbekannten X.10

Ein notwendig unbekanntes X zum Thema zu machen, ist offen-
sichtlich paradox, und wenn Paradoxien fiir das Denken vernichtend
wiren, hitte die Philosophie enden miissen, noch bevor sie begonnen
hatte. Aber die Philosophie hatte zundchst keine Scheu vor Parado-
xien. Heraklit argumentierte mit Paradoxien ebenso wie Parmenides
und Zenon; Sokrates bestand zeitlebens auf seiner Paradoxie des Wis-
sens vom Nicht-Wissen. Platon versuchte, Unterscheidungen auszubil-
den, die das Denken dennoch widerspruchsfrei denken lieen, Unter-
scheidungen von Sinnlichem und Intelligiblem, von Schein und Sein
und von Zeitlichem und Ewigem. Schwierigkeiten mit seinen Unter-
scheidungen veranlafiten wiederum Aristoteles, Unterscheidungen nun
selbst zum Gegenstand zu machen, sie nach Kriterien einzuteilen,
nach Abhingigkeiten zu ordnen und nach Bereichen ihres Gebrauchs
zu trennen. Das machte die Ausbildung differenzierter Wissenschaften
moglich, die unter ihren jeweiligen Voraussetzungen immer weiter
differenziertes Wissen ausbilden konnten. Mit den Voraussetzungen
selbst, die Thema einer Ersten Philosophie sein sollten, kam auch Ari-

10 Hannah Arendt hat in ihrer nachgelassenen Arbeit Vom Leben des Geistes.
Das Denken. Das Wollen (hg. von M. McCarthy, Miinchen — Ziirich 1998)
das Denken zugleich als unbekannt und bekannt gedacht. Unter Berufung auf
Kant unterscheidet sie das Denken vom Erkennen wie Vernunft und Verstand
(S. 23 f.) und ordnet dem Erkennen « Wahrheitssuche », dem Denken dagegen
«Sinnstreben» zu (S. 71). Wihrend das Erkennen (insbesondere als wissen-
schaftliches Erkennen) auf Ergebnisse aus sei, bleibe es beim Denken (insbe-
sondere beim philosophischen Denken) bei bloBer «Betrachtung», bloBer
«Kontemplation» (S. 16). Arendt denkt auf diese Weise Heideggers Diktum
«Die Wissenschaft denkt nicht» — sie stellt ihren Ausfiihrungen seine Thesen
als Motti voran — von ihrer Unterscheidung von vita activa und vita contem-
plativa her. So wird das Denken zur Titigkeit des «Sich-Zuriickziehen[s] aus
der Welt» (S. 32; vgl. S. 55, 65), und insoweit ist es «auBler der Ordnung»
(S. 193), «streng genommen, nirgends», «heimatlos» (S. 195), unfabar. Zu-
gleich aber 148t sich Arendt von Adolf Portmanns Begriff der «Selbstdarstel-
lung» alles Lebendigen leiten, der Selbstdarstellung eines Inneren in einem
AuBeren (8. 37 ff.). Danach soll das Innere (und darin auch das Denken) im-
mer gleich sein, auch wenn es sich nach auBlen verschieden darstellt (S. 44 ff.),
und insoweit ist es allen gleich bekannt. — Kant freilich unterscheidet das
Denken vom Erkennen nicht, um es vom Erkennen zu losen, sondern um es
im Gegenteil an das Erkennen zu binden und seine Reichweite durch dessen
Bedingungen einzugrenzen, und er setzt es auch nicht als im Innern «gege-
ben» an (vgl. KrV B 429, zitiert von Arendt, S. 52).



212 Werner Stegmaier

stoteles nicht zu Ende. Sie blieben Gegenstand aporetischer Auseinan-
dersetzungen.

Wenn es richtig ist, daB3 das Denken selbst fiir das Denken notwen-
dig unbekannt bleibt und es darum paradox ist, es dennoch zum Ge-
genstand zu machen, dann liel sich diese Paradoxie nicht aufheben,
nur entfalten. Die Philosophie hitte sich dann dadurch entfaltet, dal3
sie die Paradoxie im Denken des Denkens entfaltete, ohne sie jemals
aufheben zu konnen. Eine Paradoxie zu entfalten, bedeutet, wie uns
Niklas Luhmann lehrt, Unterscheidungen zu finden, durch die sie als
Paradoxie unsichtbar wird.!!

Ein Beispiel fiir eine solche Paradoxienentfaltung ist die Kategorie
der Substanz, des vwokeipevov, die Aristoteles einfiihrte, um das An-
derswerden denkbar zu machen, und die grundlegend fiir das abend-
landische Denken wurde.!? Nach Heraklit konnte immer alles anders
werden. Wenn aber immer alles anders wird, so Aristoteles, 148t sich
von diesem Anderswerden gar nichts sagen.!3 Denn auch alle Aus-
sagen dariiber wiirden dann ja immer anders. Also ist es paradox zu
sagen, es werde immer alles anders. Um die Paradoxie aufzuheben
und vom Anderswerden sprechen zu konnen, mufl man nach Aristo-
teles etwas ansetzen, das selbst nicht anders wird, das dmokeipevov,
die Substanz, um davon das zu unterscheiden, was anders wird, und
dies wiren dann Akzidentien (cvpPepnkota), die an ihm wechseln.
Um das Anderswerden zum Gegenstand des Denkens machen zu koén-
nen, entzieht ihm Aristoteles etwas, das vrokeipevov. Er enthebt es
der Zeit, um die Zeit an ihm beobachten zu konnen, und um die Zeit
des Anderswerdens eingrenzen zu konnen, stellt er das Anderswerden
als Anderswerden des vmokeipevov, als dessen Verdnderung dar und
erhebt es darum zum Grund der Akzidentien, die an ihm wechseln.
Damit war der Begriff des Wesens oder Dings geschaffen, das zu-

11 Vgl. N. LUHMANN, «Sthenographie und Euryalistik», und kldrend dazu E.
ESPOSITO, «Paradoxien als Unterscheidungen von Unterscheidungen», bei-
de in: H. U. GUMBRECHT / K. L. PFEIFFER (Hg.), Paradoxien, Dissonanzen,
Zusammenbriiche. Situationen offener Epistemologie, Frankfurt a. M. 1991,
S. 58-82 bzw. 35-57. Ein gutes modernes Beispiel fiir «Paradoxiemanage-
ment» geben nach Luhmann die Menschenrechte ab. Vgl. N. LUHMANN,
«Das Paradox der Menschenrechte und drei Formen seiner Entfaltung», in:
ders., Soziologische Aufkldrung, Bd. 6: Die Soziologie und der Mensch, Opla-
den 1995, S. 229-236.

12 Vgl. vom Verf., Substanz. Grundbegriff der Metaphysik, Stuttgart-Bad Cann-
statt 1977.

13 Vgl. ARISTOTELES, Met. IV 5.



« Denken » 213

gleich bleiben und anders werden kann, indem es sich verdndert. Im
Begriff sich verdindernder Wesen war die Heraklitische Paradoxie ver-
schwunden; wir denken bis heute das Anderswerden nach diesem
Konzept.

Ein Baum bekommt Blitter und verliert sie wieder; die Blitter
wechseln an ihm, der Baum bleibt; wir betrachten ihn so, als ob er die
Blitter hervorbringen und absterben lassen, als ob er sich von sich aus
verdndern wiirde. Aber natiirlich bleibt ein Baum nicht derselbe, wenn
er Jahr fiir Jahr Blitter bekommt und verliert, sondern wichst dabei
selbst, und daB er Blitter bekommt und wieder verliert, hingt bei
weitem nicht von ihm alleine, sondern auch von einer Vielzahl duBerer
Umstéinde ab, so daB sich die Verdnderungen nicht oder nur willkiir-
lich auf ihn begrenzen und als seine Verinderungen darstellen lassen.
Die Paradoxie der Rede vom Anderswerden ist also nicht beseitigt,
nur verschoben, verschoben in den Begriff des Umokeipevov, das dem
Anderswerden und der Zeit enthoben wird, um das Anderswerden und
die Zeit denkbar zu machen. Das vmokeipevov ist ein Bleibendes nur
in dieser Sicht, nur im Hinblick auf Wechselndes, es selbst ist wie-
derum ein unbekanntes X, ein notwendig unbekanntes X. Aristoteles
selbst war das auch deutlich. Wir kommen darauf zuriick.

Die Entfaltung von Paradoxien eroffnet, wie das Beispiel zeigt,
gleichwohl neue Moglichkeiten des Denkens und mit neuen Moglich-
keiten des Denkens auch neue Moglichkeiten des individuellen Han-
delns und des gesellschaftlichen Lebens. Mit Hilfe des aristotelischen
Substanzbegriffs lie sich das Sich-Verdandern als Identitdt im Anders-
werden auch im Bereich der Ethik und der Politik und schlieBlich
auch in Bezug auf das Denken selbst denken — es konnte nun von dem
Denken die Rede sein und seine Bestimmungen in einer Logik aus-
einandergelegt werden. Neue Moglichkeiten sind neue Freiheiten: in-
dem die Philosophie sich mit dem notwendig unbekannten X des Den-
kens beschiftigte, hat sie dem Denken immer neue Freiheiten erwor-
ben. In der Neuzeit bestimmte sie so auch ihren Gegenstand: als Frei-
heit des Denkens. Die Geschichte der Philosophie und zugleich die
Weltgeschichte war nach Hegel «der Fortschritt im BewuBtsein der
Freiheit ».14

14 G. W. F. HEGEL, Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte, Jub.-
Ausg. in 20 Bdn., hg. von H. Glockner, Stuttgart-Bad Cannstatt ’1971, Bd. 11,
S. 46.



214 Werner Stegmaier

Hegel hat zugleich deutlich gemacht, da} der Gegenstand der Phi-
losophie nichts anderes als das Denken selbst sein kann, und er hat,
auch er ohne Scheu vor Paradoxien, das Denken des Denkens am
dichtesten entfaltet. Er beanspruchte, diese Entfaltung systematisch ab-
geschlossen zu haben, und vielen schien in der Tat mit seiner Philoso-
phie die Philosophie iiberhaupt vollendet zu sein. Doch auch sie wurde
Geschichte, und es ist fiir uns schwierig geworden, von « Fortschritt »,
auch von «Fortschritt im BewuBtsein der Freiheit » zu sprechen. Denn
um einen Fortschritt im Denken des Denkens namhaft machen zu kon-
nen, miite man wiederum das Denken selbst kennen. Man mii3te sei-
nen wahren Begriff haben, um zeigen konnen, wie sich das Denken
des Denkens Schritt fiir Schritt diesem Begriff angenéhert hat und,
sofern es ihn noch nicht erreicht hat, weiter annidhern liefe. Doch
wenn uns das Denken selbst notwendig unbekannt bleibt, fehlt uns
auch der Anhaltspunkt fiir seinen Fortschritt.

Das heif3t nicht, da3 man nicht von Fortschritten im Denken des
Denkens sprechen konnte. Problematisch ist nur der Gedanke eines
Fortschritts in eine einzige, vorgegebene Richtung auf ein einziges,
vorgegebenes Ziel zu; unbenommen davon bleibt, dal man unter be-
stimmten Zielsetzungen in bestimmte Richtungen fortschreiten kann.
Solche Fortschritte schlieBen an Mdoglichkeiten an, die in der Ge-
schichte bereits erworben sind; sie konnen jedoch an immer wieder
andere und dabei auch immer wieder an frilhere Moglichkeiten an-
schlieBen. Die Entfaltung des Denkens des Denkens, so ziehen wir
heute vor, es zu sehen, hat keinen Maf3stab am Denken selbst und dar-
um keinen letzten und einfachen Anhaltspunkt, sondern vielfache An-
schluBmoglichkeiten an vielfache Weisen, auf die das Denken bisher
als Denken gedacht wurde.

Die Freiheit des Denkens besteht dann ebenfalls nicht in einer
Freiheit, sondern in vielfachen Freiheiten, Freiheiten, die jeweils be-
grenzt sind, Freiheiten von etwas und zu etwas. Begrenzte Freiheiten
sind Spielrdume. Solche Spielrdume konnen sich erweitern, aber auch
verengen. Sie konnen sich unabhéngig oder abhiingig voneinander er-
weitern und verengen, konnen sich auseinanderentwickeln und mit der
Zeit alle Beriihrung miteinander verlieren, konnen sich aber auch auf
Kosten des andern entwickeln und einander verdringen. Wir erwarten
heute nicht mehr, daB irgend jemand sich einen Uberblick iiber alle
Moglichkeiten des Denkens des Denkens bewahren kann, und rechnen
eher damit, da3 jeder, der hier sich Freiheiten erwirbt, sie an anderer
Stelle einbiiBen wird. Gegenstand der Philosophie wiren danach nicht



« Denken » 215

nur die Freiheiten im Denken des Denkens, sondern zugleich und
vielleicht noch mehr die Grenzen der Spielraume dieser Freiheiten.

Wenn Grenzen des Denkens auch Grenzen des individuellen Han-
delns und der Organisation des gesellschaftlichen Lebens sind, dann
sind wir ethisch gefordert, solche Grenzen erkennbar zu machen. Die
europdische Philosophie hat mit ihrem Denken des Denkens immer
auch eine ethische Verpflichtung verbunden. Hegel hat den «Schrek-
ken» beschrieben, zu dem eine «absolute Freiheit » werden kann, die
sich ihrer Grenzen nicht bewufit ist. Das zwanzigste Jahrhundert hat
mehr als alle friiheren gezeigt, wie massiv solche Grenzen des Den-
kens werden und welche Verbrechen von ihnen ausgehen konnen,
Verbrechen, die im Bewufltsein moralischer Verantwortung fiir die
Zukunft der Menschheit begangen wurden. Wir kénnen nicht aus-
schlieBen, dafl auch unser Denken, wenn nun vielleicht auch anders,
eingeschrankt ist, so eingeschriankt, dal wir seine Grenzen ebenso
schwer sehen konnen wie frilhere Generationen die Grenzen ihres
Denkens. Gegenstand der Philosophie miifite darum sein, sie so weit
wie moglich als Grenzen sichtbar zu machen. Gerade wenn das
Denken selbst ein notwendig unbekanntes X bleibt, ist Denken des
Denkens im Sinne eines Denkens der Grenzen des Denkens ethisch
notwendig.

2. Historische Grenzen des Denkens

Descartes gilt als Vater der Philosophie der Neuzeit, weil es ithm ge-
lang, das Denken als Methode zu denken. Es sollte sich selbst Regeln
geben, Regeln, nach denen es von sich aus entscheiden kann, was als
zweifelhaft und unzweifelhaft und als wahr und falsch gelten soll. Da-
zu muBte es sich aus der Bindung an Gegenstinde aufler ihm ldsen
und zuerst sich selbst zum Gegenstand machen. DaB} es sich selbst
zum Gegenstand machen, sich auf sich selbst beziehen kann, war fiir
Descartes unzweifelhaft; unzweifelhafte Voraussetzung dafiir war wie-
derum, daB es vor allem andern selbst existiert. Im «ego cogito, ergo
sum» schien ein absoluter Anfang gefunden, hinter den das Denken
nicht mehr zuriickgehen kann und nicht mehr zuriickzugehen braucht.
Die notwendige Existenz des Denkens fiir das Denken folgte fiir
Descartes aus seiner Selbstbeziiglichkeit. Selbstbeziiglichkeit von Be-
griffen war etwas, das Aristoteles noch nicht zugelassen hatte. Einen
Begriff auf sich selbst zu beziehen, muBite eig &melpov, zu einem in-



216 Werner Stegmaier

finiten RegreB3, filhren; was aber zu einem infiniten Regref3 fiihrte,
widerstritt fiir Aristoteles dem Denken als solchem. Es widerstritt sei-
nem Begriff des Denkens, nach dem es eben dadurch Denken ist, dafl
es begrenzt, dall es etwas von anderem abgrenzt. Ein infiniter Regref3
machte fiir Aristoteles eine solche Abgrenzung unmoglich.

Man kann im Ausschluf infiniter Regresse eine Grenze von Ari-
stoteles” Denken sehen. Er machte es Aristoteles unmoglich, etwa Be-
wegung der Bewegung zu denken, also das, was wir heute ohne weite-
res als Beschleunigung denken.!> Zwar gebraucht Aristoteles durchaus
Dopplungen von Begriffen; so spricht er etwa von der Wahrnehmung
von Wahrnehmung (aicOnoig aicbnoewg).!6 Doch wenn sich kein
glg amnelpov ergeben soll, muf sich, so Aristoteles, in der Doppelung
eines Begriffs sein Sinn verdndern. Die Wahrnehmung von Wahrneh-
mung, sagt er, sei «nicht Eines» (oby €v). Denn Wahrnehmung von
etwas nehme durch ein Sinnesorgan wahr. Ndhme sie sich mit dem-
selben Sinnesorgan selbst wahr, miifite sie auch selbst z. B. farbig sein
oder klingen, was abwegig ist. Als Wahrnehmung von Wahrnehmung,
als Sehen, dal man sieht, Horen, dafl man hort, ist Wahrnehmung darum
etwas anderes.!” Entsprechendes gilt von Dopplungen wie &pyovov
dpydvwv, eidog elddv oder vonoig vonoewg.!8

15 Ausgeschlossen ist dabei nicht nur eine unmittelbare Selbstbeziehung des Be-
griffs, sondern auch eine Riickkehr zu demselben Begriff iiber Mittelglieder.
Vgl. Phys. © 5, 256 b27-257 a27, u. Anal. post. A 3, 72b36. — Vgl. zum Fol-
genden vom Verf., « Aporien der Vollendung. Ist Aristoteles’ <Metaphysik>
eine Metaphysik?», in: D. N. BASTA /S. ZUNJIC /M. KOZOMORA (Hg.), Kriza
i perspektive filozofije, Mihailo Djuri¢u za sedamdeseti rodendam (Festschrift
fiir M. Djuri¢ zum 70. Geburtstag), Belgrad 1995, S. 383406, hier 397 f.

16 ARISTOTELES, De an. III 2, 425 b 12-20.

17 Unter ethischem Gesichtspunkt fiihrt Aristoteles den Begriff der ocvvaioctn-
o ein. Vgl. EE VII 12.

18 Vgl. vom Verf., «Aporien der Vollendung», a.a.O., S. 403, und Substanz,
a.a.0., S. 80-84, ferner R. NORMAN, «Aristotle’s Philosopher-God», in:
Phronesis 14 (1969), S. 63-74, A. KOSMAN, «Aristotle’s Prime Mover», in:
M. L. GILL / J. G. LENNOX (Hg.), Self-Motion. From Aristotle to Newton,
Princeton (N. J.) 1994, S. 135-153, und J. G. DE FILIPPO, « The «Thinking of
Thinking > in Metaphysics XII 9», in: Journal of the History of Philosophy 33
(1995), S. 543-562. — Aristoteles kann die Sinnverschiebung in der Doppe-
lung eines Begriffs als Methode der Begriindung verwenden. Das gilt beson-
ders fiir seinen Begriff der ovoia, durch den er in fortschreitenden Bestim-
mungen die Selbstindigkeit von Seiendem denkt. «Den Grund der obcio»,
sagt er Met. H 3, 1043 b 13 f., «kann man selbst oboia nennen» — die be-
griindende ovoia ist dann «mehr» (p&AAov) ovoia als die begriindete. Fiir
weitere Hinweise vgl. Verf., « Aporien der Vollendung», a.a.0., S. 398 f.



« Denken » 217

Descartes iiberschreitet, was die Selbstbeziiglichkeit des Denkens
betrifft, die Grenze, die fiir Aristoteles verbindlich bleibt. Doch er
kann dies seinerseits nur innerhalb einer Grenze, die wiederum Ari-
stoteles vorgegeben hat. Er denkt das Denken, das sich selbst Regeln
gibt, als Tatigkeit; eine Tatigkeit kann fiir ihn aber nur Akzidens einer
Substanz sein, und nur eine Substanz kann unabhingig von anderem
existieren. So setzt das «ego cogito» eine «res cogitans », das «Ich
denke » eine « denkende Substanz» voraus; das «ergo» im «ego cogi-
to, ergo sum» schlieBt vom Denken als Akzidens auf ein Denken als
Substanz.!® Es schliet auf Grund der Substanz-Akzidens-Unterschei-
dung des Aristoteles.

Descartes, der alles in Frage stellen will, um beim blolen Denken
anzufangen, stellt die Substanz-Akzidens-Unterscheidung des Aristo-
teles nicht mehr in Frage. Das zwingt ihn nicht nur, das Denken als
Akzidens zu denken und es einer denkenden Substanz zuzuschreiben;
da das Denken als Tatigkeit, so Descartes, nicht ausgedehnt und damit
auch nicht korperlich sein kann, Ausdehnung und Korperlichkeit aber
ebenfalls Akzidentien sind, die einer Substanz zugehtren miissen, muf3
angenommen werden, dal Denken und Korperlichkeit verschiedenen,
ja entgegengesetzten Substanzen zufallen. Auf diese Weise von allem
Korperlichen getrennt, kann sich das Denken dann aber nicht mehr
sicher sein, ob es sich iiberhaupt auf Korperliches beziehen kann, und so
bedarf es Gottes, um es seines Bezugs auf die Welt auler ihm zu versi-
chern. Doch dazu muBl wiederum zunéchst das Dasein Gottes bewie-
sen werden, was nur unter neuen starken Voraussetzungen moglich ist.

Mit der Einfiihrung Gottes aber gerdt nun der Substanzbegriff in
einen offenen Widerspruch. Denn gibt es Gott, so muf} er selbst Sub-
stanz sein, unendliche denkende Substanz, und als eine solche unend-
liche Substanz die beiden endlichen Substanzen, die denkende und die
ausgedehnte, geschaffen haben und dies nicht nur ein fiir allemal,
sondern in jedem Augenblick neu. Eine Substanz jedoch, die in jedem
Augenblick neu geschaffen werden muf}, kann keine Substanz sein,

19 DaB Descartes die Verkniipfung von Denken und Sein nur im einfiihrenden
Discours de la méthode («Je pense, donc je suis», Kap. 4) und in den syste-
matisch angelegten Principia Philosophiae als Schluf3 darstellt («ego cogito,
ergo sum», I 7), in den Meditationes dagegen als Prédsupposition (auch ein
allmichtiger Tduscher, heift es dort, wird niemals bewirken kdnnen, «ut nihil
sim quamdiu me aliquid esse cogito», II 3), liegt an deren analytischem Vor-
gehen. Descartes fiihrt den Substanzbegriff in den Meditationes erst spiiter, in
den beiden andern Schriften zugleich mit dem «cogito » ein.



218 Werner Stegmaier

die unabhéngig von anderem existiert; ist das unendliche Denken Sub-
stanz, so kann es das endliche Denken nicht auch sein — der Schluf3,
den Spinoza aus Descartes’ Denken des Denkens gezogen hat. So hebt
Descartes’ Argumentation ihre eigene Voraussetzung auf.

Erweist sich der AusschluB} infiniter Regresse als eine Grenze des
aristotelischen Denkens, so die aristotelische Substanz-Akzidens-Un-
terscheidung als eine Grenze des cartesischen Denkens. Fiir Kant ist
auch sie nicht mehr verbindlich; die Substanz-Akzidens-Unterschei-
dung ist nur noch eine der Kategorien, durch die, so Kant, die An-
schauung eines Gegenstandes «als bestimmt angesehen wird ».20 Das
Denken selbst besteht nach Kant eben darin, eine Anschauung «als »
Gegenstand zu denken. Es ist «die Handlung, gegebene Anschauung
auf einen Gegenstand zu beziehen»,2! und die Anschauung ist damit
das, «worauf alles Denken als Mittel abzweckt ».22

Kant bestimmt das Denken nur noch «als» dieses Mittel, also nur
noch «technisch», nicht mehr substantiell. Er 1468t bewuBt offen, was
das Denken an sich sein konnte; es ist so unbekannt wie das « X », das
das Denken als Grund der Anschauung und Ding an sich denkt, ohne
es je erkennen zu konnen.2? Nicht nur «das transzendentale Objekt »
auf der einen Seite ist nach Kant «ein Etwas = x, wovon wir gar nichts
wissen, noch iiberhaupt (nach der jetzigen Einrichtung unseres Verstan-
des) wissen konnen»,? sondern auch das «transzendentale Subjekt»
auf der andern: von der «an Inhalt génzlich leeren Vorstellung: Ich»
konne man nicht einmal sagen,

«daB sie ein Begriff sei, sondern ein bloBes BewuBtsein, das alle Begriffe be-
gleitet. Durch dieses Ich, oder Er, oder Es (das Ding), welches denkt, wird
nun nichts weiter, als ein transzendentales Subjekt der Gedanken vorgestellt
= x, welches nur durch die Gedanken, die seine Pradikate sind, erkannt wird,
und wovon wir, abgesondert, niemals den mindesten Begriff haben konnen;
um welches wir uns daher in einem bestdndigen Zirkel herumdrehen, indem
wir uns seiner Vorstellung jederzeit schon bedienen miissen, um irgend etwas
von ihm zu urteilen ».25

Kant denkt, wie er an derselben Stelle sagt, das Denken als « Form »,
als Form der Erkenntnis, deren «Inhalte» Anschauungen sind. Wo-

20 1. KANT, Kritik der reinen Vernunft, B 128.
21 KrV A 247/B 304.

22 KrV A 19/B 33.

23 KrV A 104 f.

24 KrV A 250.

25 KrV A 345 £./B 404.



« Denken » 219

durch diese Form selbst bestimmt ist, welches also die Kategorien des
Verstandes sind, durch die Anschauungen «als bestimmt angesehen »
werden, entnimmt Kant der «allgemeinen Logik», die «von allem
Inhalt der Verstandeserkenntnis, und der Verschiedenheit ihrer Gegen-
stande » «abstrahiert» und insofern «mit nichts als der bloBen Form
des Denkens zu tun» hat. Als «reine Logik» hat sie selbst «keine
empirischen Prinzipien», und «alles muf} in ihr vollig a priori gewil3
sein. »26 Die reine Logik wird damit zum Anhaltspunkt alles Denkens
von Gegensténden.

Kant konnte noch davon ausgehen, da8 die Logik einen «sicheren
Gang schon von den éltesten Zeiten her gegangen sei» und daB sie
«seit dem Aristoteles » im wesentlichen « geschlossen und vollendet »
sei.?’” Aristoteles hatte in der Ersten Philosophie, der (spiter « Meta-
physik» genannten) Wissenschaft von den Prinzipien, als sicherstes
Prinzip von allen den Satz des Widerspruchs genannt, nach dem man
sich selbst widerspricht, wenn man sagt, dal demselben Gegenstand in
derselben Hinsicht zugleich Entgegengesetztes zukommt.2® Er machte
es zum Prinzip der abendlédndischen Logik, der Wissenschaft von den
Regeln des Denkens, das man seither «logisches » Denken nennt. Die-
se Logik hat es jedoch gerade nicht mit dem Anderswerden zu tun; die
Prinzipien, durch die es gedacht werden kann, sind im weiteren der
Hauptgegenstand der Metaphysik. Denn will man das Anderswerden
denken, so muf3 man natiirlich annehmen, dafl demselben Gegenstand
in derselben Hinsicht durchaus Entgegengesetztes zukommen kann,
nur eben nicht zugleich, sondern zu verschiedenen Zeiten (im Sommer
hat der Baum Blitter, im Winter nicht). So gesehen, macht die Logik
eine besondere Voraussetzung, sie sieht von der Zeit ab, und ist inso-
fern eine besondere Wissenschaft. Auch Kant hélt daran fest, wenn er
die «Form des Denkens» von der Zeit trennt und die Zeit nicht ihr,
sondern der «Form, unter welcher etwas angeschaut wird»,2® zu-
ordnet. Die Form des Denkens bleibt so auch als Anhaltspunkt alles
Denkens von Gegensténden rein von der Zeit.

Auch die Unterscheidung von Form und Inhalt geht auf Aristoteles
zuriick (popen — YAn). Er fiihrt sie als weiteres Prinzip ein, um das
Anderswerden zu denken; eine dritte Unterscheidung ist die von Mog-

26 KrV A 54/B 78.

27 KrV B VIIL

28 ARISTOTELES, Met. IV 3, 1005b9 ff.
29 KANT,KrV A 51/B 75.



220 Werner Stegmaier

lichkeit und Wirklichkeit (€évépyelwoe und d0vopic). Die Form-Inhalt-
Unterscheidung wird notwendig zum Denken des Anderswerdens, weil
auch Substanzen, z. B. Lebewesen, ihre Zeit haben, also entstehen und
vergehen. Wenn aber individuelle Substanzen entstehen und vergehen,
so Aristoteles, bleibt doch das, was sich in ihnen fortzeugt, das Allge-
meine der Art (€1d0c), das als gemeinsame Form (popen) der Artge-
nossen sichtbar wird. Wie bei der individuellen Substanz das Vokel-
pevov als ihr Allgemeines gegeniiber ihren wechselnden Akzidentien
bleibt, so bleibt bei der Art die Form als ihr Allgemeines gegeniiber
den wechselnden Individuen; wenn nicht die individuelle Substanz, so
ist doch der Begriff ihrer Art der Zeit entzogen.

Aber gerade bei Lebewesen kann sich auch die Form signifikant
wandeln, nicht phylogenetisch, aber ontogenetisch (ein Apfel wird zu
einem Apfelbaum). Daf} auch die Form ihre Zeit haben kann, wird, so
Aristoteles, durch die dritte Unterscheidung, die Unterscheidung von
Moglichkeit und Wirklichkeit, denkbar. Danach ist der Apfel der Mog-
lichkeit nach schon ein Apfelbaum, der er der Wirklichkeit nach erst
mit der Zeit werden wird. Nun ist es also die Moglichkeit, die der Zeit
enthoben sein soll; als Ziel (téAog) gedacht, ist sie das bleibende All-
gemeine im Wandel der Form des Lebewesens, und was ein solches
«Ziel in sich hat», ist eine Entelechie (¢vteAéyeia). In der Unter-
scheidung von Mdoglichkeit und Wirklichkeit und ihrer Einheit in der
Entelechie sah Aristoteles den Schliissel noch zu den schwierigsten
Problemen der Physik und Metaphysik. Auch den Menschen und sein
Denken dachte er als Entelechie: danach ist das Denken das téAog des
Menschen, und dieses téLog erfiillt sich in der Philosophie als Theorie,
als Denken des Denkens.3°

Der Begriff der Entelechie nimmt darum bei Aristoteles zuletzt
auch die Paradoxie im Denken des Anderswerdens auf. Sie erscheint
als Paradoxie in der Bestimmung der Entelechie. Denn deren Wirk-
lichkeit, so Aristoteles, 146t sich nur durch ihre Moglichkeit und ihre
Moglichkeit nur durch ihre Wirklichkeit bestimmen: ein Apfel ist nur
ein Apfel, wenn er zu einem Apfelbaum werden kann — ob ein Apfel
aber zu einem Apfelbaum werden kann, weifl man erst, wenn schon
eine Reihe von Apfeln zu Apfelbiumen geworden sind. Man braucht
also Zeit, um das télog einer Entelechie bestimmen zu konnen, die
Bestimmung des Begriffs, der der Zeit enthoben sein soll, unterliegt

30 Vgl. vom Verf., Substanz, a.a.0., §9.



« Denken » 221

selbst der Zeit — die Zeit, das bloBe Anderswerden, stellt sich auch
hier wieder als das Letzte heraus.

Wenn Descartes sich an die aristotelische Substanz-Akzidens-Un-
terscheidung hilt, um das Denken zu denken, hélt Kant sich an die ari-
stotelische Form-Inhalt-Unterscheidung. Versichert Descartes sich mit
Hilfe der Substanz-Akzidens-Unterscheidung der Existenz des Den-
kens, so Kant mit Hilfe der Form-Inhalt-Unterscheidung der Zeitent-
hobenheit des Denkens. Es braucht dann nicht mehr von ihm gesagt zu
werden, daf} es existiert. Das Denken als Form ist prinzipiell auf In-
halte angewiesen, auf Anschauungen, die in der Wahrnehmung gege-
ben und insofern wirklich sind, und nur noch in deren Bestimmung
erweist das Denken selbst seine Existenz. Kant denkt das Denken so
zugleich in der Zeit und aufler der Zeit. Anschauungen sind immer
andere, also zeitlich. Als deren Bestimmung ist auch das Denken zeit-
lich. Als bloBe Form ihrer Bestimmung aber ist es zugleich von ihnen
im einzelnen unabhingig und damit nicht zeitlich.

Aber wie in Descartes’ Denken des Denkens die aristotelische Sub-
stanz-Akzidens-Unterscheidung, so reibt sich auch in Kants Denken
des Denkens die Form-Inhalt-Unterscheidung auf. Denn soll das Den-
ken eine bestimmte Form sein, dann kann nur es selbst sich als diese
Form bestimmen; die Kritik der reinen Vernunft kann nach Kant nur
eine Kritik durch die Vernunft selbst sein. Der Formbegriff, wie Kant
ihn verwendet, schlieft eine Zirkularitdt im Denken des Denkens je-
doch aus. Denn das Denken war als Form ja so gedacht, daf} es einen
Inhalt anderer Art, in Gestalt von sinnlich gegebenen Anschauungen,
voraussetzte. Sollte die Form des Denkens selbst erkannt werden,
miifite sie darum als Anschauung gegeben sein. Ein Denken des Den-
kens ist mit Hilfe des aristotelischen Formbegriffs also nicht zirkulir
moglich. Auf der andern Seite kann das, was als Inhalt des Denkens
gedacht war, die sinnlich gegebene Anschauung, dem Denken nur so
gegeben sein, daf} es sie denkt, d.h. als schon gedachter oder «geform-
ter> Gegenstand. Das Denken denkt also die Inhalte, die es denkt, im-
mer schon in der Form, die es ihnen selbst gegeben hat. Denken von
Gegenstidnden ist mit Hilfe des aristotelischen Formbegriffs auf diese
Weise nur zirkuldr moglich.3!

31 Zu den Mbglichkeiten, die die aristotelische Form-Inhalt-Unterscheidung zu-
gleich in der Kritik der praktischen Vernunft und in der Kritik der Urteilskraft
erdffnet, und den Schwierigkeiten, zu denen sie dort andererseits fiihren, vgl.
vom Verf., Interpretationen. Hauptwerke der Philosophie. Von Kant bis Nietz-
sche, Stuttgart 1997, S. 15-135.



222 Werner Stegmaier

Hailt man beide Seiten zusammen, zeigt sich die Paradoxie im Den-
ken des Denkens mit Hilfe des aristotelischen Formbegriffs: dort, wo
ohne Zirkularitit nicht auszukommen ist (beim Denken des Denkens
selbst), kann sie nicht auftreten, und dort, wo sie auftritt (beim Denken
von Gegensténden), ist mit ihr nicht auszukommen. Kant gesteht die
Paradoxie ausdriicklich ein und nimmt sie in den Begriff der menschli-
chen Vernunft selbst zuriick. Er beschreibt es als ihr « Schicksal », durch
Fragen «beléstigt» zu werden, die «ihr durch die Natur der Vernunft
selbst aufgegeben sind, die sie aber auch nicht beantworten kann ».32

Auch die Konsequenz, die Hegel daraus zieht, bleibt noch im Bann
der aristotelischen Unterscheidungen. So wie Kant im Denken des Den-
kens gegeniiber Descartes weiterkam, indem er die Substanz-Akzi-
dens-Unterscheidung nur noch als eine von mehreren Kategorien des
Denkens betrachtete, kommt Hegel gegeniiber Kant weiter, indem er
nun auch die Form-Inhalt-Unterscheidung nur als eine Gestalt betrach-
tet, in der das Denken sein Verhiltnis zu Gegenstinden und zu sich
selbst denken kann.

Hegel denkt das Verhiltnis des Denkens zu Gegensténden stets zu-
gleich als Verhiltnis des Denkens zu sich selbst, und er versucht das
Denken dabei so zu denken, daf} es nach der Seite des Denkens von
Gegenstidnden nicht zirkuldr, nach der Seite des Denkens des Denkens
zirkuldr denkt. Er geht dazu auf das blofle Verhiltnis von Denken und
Gegenstand oder von Begriff und Gegenstand zuriick, auf die blofle
Unterscheidung des Denkens von dem, was es denkt, und begreift die-
se Unterscheidung als eine Unterscheidung des Denkens selbst, als
eine Unterscheidung im Denken. So wird plausibel, daf3 der Gegen-
stand eines Begriffs selbst wieder ein Begriff und der Begriff eines
Gegenstands selbst wieder ein Gegenstand, dafl das Denken also zu-
gleich reflexiv und objektiv ist.

Hegel beléft es, wie wir wissen, jedoch nicht dabei, sondern stellt
sich die Aufgabe, die moglichen Verhéltnisse von Begriff und Gegen-
stand ihrerseits zur Einheit zu bringen und in einem System zu er-
fassen. Er denkt das Denken als Denken des Systems seiner Moglich-
keiten, Gegenstinde zu denken, und dieses System als Einheit, die
sich in einem notwendigen Fortgang selbst entfaltet. Er geht davon
aus, daf}

«die Philosophie es allerdings mit der Einheit iiberhaupt, aber nicht mit der
abstrakten, der bloBen Identitit und dem leeren Absoluten, sondern mit der

32 KANT, KrV A VIL



« Denken » 223

konkreten Einheit (dem Begriffe) zu tun und in ihrem ganzen Verlaufe ganz
allein es damit zu tun hat, — da3 jede Stufe des Fortgangs eine eigentiimliche
Bestimmung dieser konkreten Einheit ist, und die tiefste und letzte der Be-
stimmungen der Einheit die des absoluten Geistes ist. »33

Die «konkrete Einheit» des Denkens, das System der Moglichkeiten
des Denkens, sich selbst als Denken von Gegenstidnden zu denken, ist
nach Hegel das Ziel des Denkens, und indem er das Denken von die-
sem Ziel her denkt, denkt er es als aristotelische Entelechie. Er denkt
es nach der dritten aristotelischen Leitunterscheidung von Wirklichkeit
(évépyera) und Moglichkeit (dOvoypig): die Wirklichkeit des Denkens
ist das Ganze seiner Moglichkeiten.

Hegel selbst hat Aristoteles als letzte Autoritit im Denken des Den-
kens hervorgehoben, indem er am Ende seiner Enzyklopddie der phi-
losophischen Wissenschaften im Grundrisse kommentarlos den Passus
aus der Metaphysik zitiert, in dem Aristoteles die 6ewpia, das Denken
des Denkens, als die évépyela darstellt, die das gottliche Leben aus-
macht.3* Er schlief3t sein Denken des Denkens 1im BewufBtsein, unter
den Bedingungen der Moderne, im Ausgang von der Selbstbeziiglich-
keit des Denkens, erfiillt und vollendet zu haben, was Aristoteles be-
gonnen hatte. Aber damit iibernimmt er auch die Paradoxie der aristo-
telischen Entelechie: dal sich die Wirklichkeit nur durch ihre Mog-
lichkeit und die Moglichkeit nur durch ihre Wirklichkeit bestimmen
146t. Wenn das Denken nur im Ganzen seiner Moglichkeiten wirklich
ist, dann ist es, sobald es sich nach einer dieser Moglichkeiten als
etwas bestimmt, schon nicht mehr wirklich Denken. Diese Paradoxie
vor allem diirfte dazu beigetragen haben, dafl wir, wie Dieter Henrich
schrieb, «noch immer nicht sagen konnen, was eigentlich vorgeht in
Hegels Denken ».35

Auch bei Hegel zeigt sich die Paradoxie im Denken des Denkens
zuletzt als Paradoxie der Zeit. Nach Hegel «tilgt» das Denken die Zeit
im Sinne dessen, da immer alles anders wird, indem es die mogli-
chen Unterscheidungen des Anderswerdens, darunter auch den Begriff
der Zeit selbst, systematisch erfalit. Es tut das in einer « Bewegung des
Begriffs », die als Bewegung zwar ihre Zeit hat, aber eine Zeit, die sie
durch diese Bewegung selbst hervorbringt. Insofern ist das Hegelsche
System des Denkens der Zeit (im Sinne dessen, dal immer alles an-

33 G.W. F. HEGEL, Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften im Grund-
risse (1830), § 573 Anm.

34 ARISTOTELES, Met. XII 7.

35 D. HENRICH, Hegel im Kontext, Frankfurt a.M. 1967, S. 7.



224 Werner Stegmaier

ders wird) ebenso enthoben wie die Cartesische Substanz und die Kan-
tische Form des Denkens. Doch zugleich gesteht Hegel natiirlich zu,
daf} jeder Philosoph «ein Sohn seiner Zeit» und darum nicht anzu-
nehmen sei, er «iiberspringe seine Zeit» und seine Philosophie « gehe
iiber ihre gegenwirtige Welt hinaus ».3¢ Er macht als Randbedingung
geltend, daf} alle Philosophie « ihre Zeit in Gedanken erfaf3t » sei, klart
selbst aber nicht mehr hinreichend, was diese Randbedingung des Sy-
stems fiir die Entfaltung des Systems selbst bedeutet.?’

3. Neue Freiheiten des Denkens

Die aristotelischen Unterscheidungen von Substanz und Akzidens,
Form und Inhalt, Méglichkeit und Wirklichkeit werden von Descartes,
Kant und Hegel, um bei ihren Beispielen zu bleiben, im Hinblick auf
ihr Denken des Denkens nicht mehr hinterfragt. Sie sind Plausibili-
tatsstandards ihres Denkens: GewiBheiten, die sie nicht mehr in Frage
stellen, bei denen ihre Zweifel enden und ihre Begriindungen anfan-
gen. Alles Denken muf}, um iiberhaupt anfangen zu kénnen, von sol-
chen Plausibilitdtsstandards ausgehen.3® Thre Funktion besteht eben
darin, daBl sie nicht mehr zum Gegenstand gemacht werden. Werden
sie, wie unsere Reihe zeigt, erst einmal zum Gegenstand gemacht,
fungieren sie nicht mehr als Plausibilititsstandards, und das Denken,
das sich ihrer bediente, ist dann historisch geworden.
Nietzsche hat das Denken selbst verzeitlicht. Er beschreibt es so:

36 G.W. F. HEGEL, Grundlinien der Philosophie des Rechts, Vorrede.

37 Zu einer moglichen Klidrung vgl. S. MAJETSCHAK, Die Logik des Absoluten.
Spekulation und Zeitlichkeit in der Philosophie Hegels, Berlin 1992, Teil III:
Zeit des Absoluten, und J. SIMON, «<Zeit in Gedanken erfalit>. Zum Verhalt-
nis von Begriff und Zeit bei Hegel», in: Hegel-Jahrbuch 1996, S. 13-20.

38 Vgl. den verwandten Versuch von P. STEKELER-WEITHOFER, Sinn-Kriteri-
en. Die logischen Grundlagen kritischer Philosophie von Platon bis Wittgen-
stein, Paderborn — Miinchen — Wien — Ziirich 1995: «Jede formale und damit
hochideale Betrachtungsweise blendet die historische Entwicklung der artiku-
lierbaren oder verfiigbaren Moglichkeiten und damit den je faktischen, kon-
kreten, Moglichkeitsspielraum aus. Die Kulturgeschichte entwickelt gewisser-
mafen fortlaufend Standards der Beurteilung von Mdglichkeiten. [...] Hypo-
thesen bzw. Moglichkeiten werden dabei danach klassifiziert und geordnet, in
wieweit man mit ihnen zu rechnen hat. GewiBheiten zeichnen in einem Be-
reich relevanter Moglichkeiten eine bestimmte Klasse aus, ndmlich die, wel-
che als «faktisches Wissen»> anerkannt sind.» (S. 34 f.)



« Denken » 225

«Der Gedanke ist in der Gestalt, in welcher er kommt, ein vieldeutiges Zei-
chen, welches der Auslegung, genauer, einer willkiirlichen Einengung und
Begrinzung bedarf, bis er endlich eindeutig wird. Er taucht in mir auf — wo-
her? wodurch? das weif} ich nicht. Er kommt, unabhingig von meinem Wil-
len, gewohnlich umringt und verdunkelt durch ein Gedrang von Gefiihlen, Be-
gehrungen, Abneigungen, auch von anderen Gedanken, oft genug von einem
<Wollen> oder <Fiihlen> kaum zu unterscheiden. Man zieht ihn aus dem Ge-
drénge, reinigt ihn, stellt ihn auf seine Fiile, man sieht, wie er dasteht, wie er
geht, Alles in einem erstaunlichen presto und doch ganz ohne das Gefiihl
der Eile: wer das Alles thut, — ich weif es nicht und bin sicherlich mehr Zu-
schauer dabei als Urheber dieses Vorgangs. Man sitzt dann iiber ihn zu Ge-
richt, man fragt: <was bedeutet er? was darf er bedeuten? hat er Recht oder
Unrecht?> — man ruft andere Gedanken zu Hiilfe, man vergleicht ihn. Denken
erweist sich dergestalt beinahe als eine Art Ubung und Akt der Gerechtigkeit,
bei dem es einen Richter, eine Gegen-Partei, auch sogar ein Zeugenverhor
giebt, dem ich ein wenig zuhoren darf — freilich nur ein wenig: das Meiste, so
scheint es, entgeht mir. »

Daraus zieht er folgende Schliisse:

«Dal jeder Gedanke zuerst vieldeutig und schwimmend kommt und an sich
nur als Anla3 zum Versuch der Interpretation oder zur willkiirlichen Festset-
zung, daf} bei allem Denken eine Vielheit von Personen betheiligt scheint —:
dies ist nicht gar zu leicht zu beobachten, wir sind im Grund umgekehrt ge-
schult, namlich beim Denken nicht an’s Denken zu denken. Der Ursprung des
Gedankens bleibt verborgen; die Wahrscheinlichkeit dafiir ist gro3, da3 er nur
das Symptom eines viel umfénglicheren Zustandes ist; dal gerade er kommt
und kein anderer, da er gerade mit dieser grofleren oder minderen Helligkeit
kommt, mitunter sicher und befehlerisch, mitunter schwach und einer Stiitze
bediirftig, im Ganzen immer aufregend, fragend — fiir das BewuBtsein wirkt
namlich jeder Gedanke wie ein Stimulans —: in dem allen driickt sich irgend
etwas von unserem Gesammtzustande in Zeichen aus. »39

Was Nietzsche beschreibt — das Denken als komplexer Prozef3, der
nur begrenzt zu beobachten ist, dessen Ursprung verborgen bleibt, der
im BewuBtsein als vieldeutiges Zeichen auftritt und dort der Festlegung
bedarf, um als eindeutig dazustehen, einer Festlegung, die sich ihrerseits
als komplexer ProzeB darstellt —, ist uns inzwischen durch die For-
schungen der Gehirnphysiologie, Medizinischen Psychologie, Intelli-
genzforschung, Linguistik, Kybernetik und Systemtheorie vertraut ge-
worden. Philosophisch wird damit das Denken selbst kontingent ge-
setzt. Was als Denken gelten soll, in welcher Weise es Denken gibt, ob
es iiberhaupt so etwas wie Denken gibt, ist selbst Sache der Festlegung.

39 F NIETZSCHE, Nachgelassene Fragmente, Juni bis Juli 1885, KGW VII 38
[1] (KSA 11.595 f.).



226 Werner Stegmaier

Nietzsche stellt das Denken des Denkens von den aristotelischen
Unterscheidungen Substanz und Akzidens, Form und Inhalt und Mog-
lichkeit und Wirklichkeit auf die Unterscheidung von Schema und
Welt um. Er denkt das Verhiltnis des Denkens zu dem, was es denkt,
nicht mehr als Zugrundeliegendes fiir Vorstellungen, als Erfiillung
einer Form mit Inhalten oder als Ganzes seiner Moglichkeiten, son-
dern als « Abkiirzung » der Welt nach Schemata. Was wir Denken nen-
nen, ist nach Nietzsche eine « Schematisir- und Abkiirzungskunst ».40

« Abkiirzung » bedeutet: Was immer das Denken unterscheiden
mag, die Welt ist « unsiglich complicirter ». Das Denken denkt sie dar-
um «vor allem vereinfachend »; es reduziert ihre « Complication» auf
wenige «feste Formen». Wir brauchen solche festen Formen, um auf
unsere Art leben, um Unterscheidungen machen und nach diesen Un-
terscheidungen entscheiden und handeln zu kénnen: « Wenn unser In-
tellekt nicht einige feste Formen hitte, so wiére nicht zu leben. Aber
damit ist fiir die Wahrheit aller logischen Thatsachen nichts bewiesen. »
Angesichts der «unsiglichen Complication» der Welt#! ist die Frage
zunichst nicht, ob ein Urteil wahr oder falsch, sondern «wie weit es
lebenfordernd, lebenerhaltend, Art-erhaltend, vielleicht gar Art-ziich-
tend ist; » — «die falschesten Urtheile » konnten gerade «die unentbehr-
lichsten» sein. Darin klingt, so Nietzsche, seine Sprache «vielleicht
am fremdesten ».42
_ Geht man davon aus, da das Denken als «Formen-Schema und
_Iiilt_rir—Apparéf» fungiert, «mit Hiilfe dessen wir das thatsichliche, du-
Berst vielfache Geschehen beim Denken verdiinnen und vereinfa-
chen »,43 oder kurz: als « Simplifications-Apparat »,* so ist dieses Ge-
schehen stets nur irn jenem «Formen-Schema» gegeben. Wir haben
nur die Abkiirzungen, nicht das Abgekiirzte. Abkiirzungen, mit denen
wir umgehen, ohne wissen zu konnen, wovon sie Abkiirzungen sind,

40 NIETZSCHE, Nachgelassene Fragmente, Sommer 1886 bis Herbst 1887,
KGW VIII 5 [16] (KSA 12.190).

41 NIETZSCHE, Nachgelassene Fragmente, April bis Juni 1885, KGW VII 34
[46] (KSA 11.434).

42 NIETZSCHE, Jenseits von Gut und Bose, Nr. 4. — Es liegt auf der Hand, wie
eng die Systemtheorie Niklas Luhmanns hier anschlieft. Luhmann vermeidet
es jedoch, auf Nietzsche ausdriicklich Bezug zu nehmen. Vgl. dazu vom Verf.,
«Niklas Luhmanns Systemtheorie und die Ethik», in: Ethica 6.1 (1998).

43 NIETZSCHE, Nachgelassene Fragmente, Juni bis Juli 1885, KGW VII 38 [2]
(KSA 11.597).

44 NIETZSCHE, Nachgelassene Fragmente, April bis Juni 1885, KGW VII 34
[249] (KSA 11.505).



«Denken » 227

nennt Nietzsche «Zeichen». Es sind Zeichen, die fiir Unbekanntes
und darum fiir sich stehen; sie verweisen nicht wie Begriffe auf Ge-
genstidnde, sondern wieder auf Zeichen. Nur in solchen Zeichen ist, so
Nietzsche, unser Denken «faf3bar, merkbar, mittheilbar».45 Eben dies
aber macht es dem Denken moglich, sein Schema zu differenzieren
und zu hierarchisieren, eigene Komplexitit aufzubauen. Zeichen kon-
nen an Zeichen anschliefen und ihre Zusammenhinge in neuen Zei-
chen abgekiirzt werden. Abkiirzungen von Zeichen ermdoglichen, so
Nietzsche, «die Bildung von Formen, welche viele Bewegungen re-
prdasentiren, die Erfindung von Zeichen fiir ganze Arten von Zei-
chen».4 Und so wird auch Logik neu denkbar: als eine spezifische
Form der Abkiirzung, als «eine consequente Zeichenschrift auf Grund
der durchgefiihrten Voraussetzung (da8 es identische Fille giebt) ».47
Auch die Unterscheidung von Schema und Welt ist nicht mehr als
ein Plausibilititsstandard. Er unterscheidet sich von den friiheren je-
doch dadurch, dafl er Unterscheidungen iiberhaupt als kontingent und
darum als Plausibilititsstandards denken 148t. Logische Notwendigkeit
ist dann als Notwendigkeit im Schema bei Kontingenz des Schemas zu
denken. Wir denken, so Nietzsche, im «sprachlichen Zwang » unseres
Schemas und « horen auf zu denken, wenn wir es nicht in dem sprach-
lichen Zwange thun wollen ». Insofern denken wir im Schema notwen-
dig. Sofern wir aber wissen, daB es sich um ein Schema handelt, ohne
sagen zu konnen, warum es so und nicht anders ist, «langen [wir] ge-
rade noch bei dem Zweifel an, hier eine Grenze als Grenze zu sehn. »%8
Im Begriff einer kontingenten Notwendigkeit kehrt die Paradoxie
im Denken des Denkens auch bei Nietzsche wieder. Sie entsteht wie-
der im Bezug auf die Zeit. Denn auch wenn das Schema als kontin-
gent und damit als zeitlich gedacht ist, reduziert es doch, indem es die
«unsigliche Complication » der Welt zu « festen Formen » vereinfacht,
Zeit — Zeit im besagten Sinn, dafl immer alles anders werden kann. Es
ist auch der Sinn des Schemas, Zeit zu reduzieren; der Unterschied ist

45 Ebd. — An diesen Begriff des Zeichens schlieBen die aktuellsten Philosophien
des Zeichens, etwa die Jacques Derridas und Josef Simons, an.

46 NIETZSCHE, Nachgelassene Fragmente, Herbst 1885 bis Frithjahr 1886, KGW
VIII 1 [28] (KSA 12.17).

47 NIETZSCHE, Nachgelassene Fragmente, August bis September 1885, KGW
VII 40 [27] (KSA 11.643); vgl. Jenseits von Gut und Bose, Nr. 20.

48 NIETZSCHE, Nachgelassene Fragmente, Sommer 1886 bis Herbst 1887,
KGW 5 [22] (KSA 12.193 f.). — Wittgenstein mit seinem Begriff von Sprach-
spielen, die Lebensformen sind und deren Regeln wir blind folgen, ist Nietz-
sche hier sehr nahe.



228 Werner Stegmaier

nun aber, da8 es Zeit nur auf Zeit reduziert. Nietzsche formuliert das
so, daB «die praktische Thitigkeit» «lauter ganz feste Horizonte »
braucht,* um Unterscheidungen festhalten und nach ihnen entschei-
den zu konnen. Diese Unterscheidungen werden jedoch nur auf Zeit,
fiir die Zeit des Handelns unter bestimmten Umstdnden, festgehalten;
unter anderen Umstinden, zu einer anderen Zeit konnen es andere sein.
Unter Gesichtspunkten des Handelns ist das Kriterium der Wahl von
Unterscheidungen dann aber nicht wahr oder falsch, sondern gut oder
schlecht, und sofern das Schlechte tabuiert, als Handlungsalternative
ganz ausgeschlossen werden soll, gut oder bose. Horizonte des Den-
kens wiren so Horizonte einer Moral, von der aus gedacht und gehan-
delt wird, Horizonte, so Nietzsche, einer « moralischen Ontologie ».50

Dafiir spricht, da3 wir Erfahrungen mit unseren Unterscheidungen,
unseren Entscheidungshorizonten, unseren Schemata, unseren Plausi-
bilitdtsstandards machen. Wir machen Erfahrungen gerade dann mit
ihnen, wenn sie moralisch tabuiert sind. Sie konnen dann um so hérter
bei anderen Moralen auf Widerstand stoBen, durch andere Moralen
anstoBig und uns so bewuBit werden. Die emanzipatorische und die
okologische Bewegung haben uns nachhaltig auf die moralischen Im-
plikationen all unseres Denkens aufmerksam gemacht; wir haben an-
gefangen, uns auch durch Erfahrungen mit anderen Kulturen und mit
anderen Epochen unserer eigenen Kultur in den SelbstgewiBheiten
unseres Denkens irritieren zu lassen. Damit haben wir vom vermeint-
lich reinen Denken schon Abschied genommen und zu denken gelernt,
daB wir immer auch eine Moral denken, wenn wir das Denken denken.
Das vermeintlich reine Denken hat seine Unschuld verloren. So aber
wird das Denken des Denkens eine ethische Dimension einschlie3en
miissen.5! Zu den Pflichten der Philosophie gehorte es dann, an die
Entscheidbarkeit auch des Denkens des Denkens zu erinnern und sie
offenzuhalten und auf die Verantwortung aufmerksam zu machen, die
mit jeder Entscheidung darin iibernommen wird.

49 NIETZSCHE, Nachgelassene Fragmente, Herbst 1887, KGW VIII 9 [178]
(KSA 12.443). Vgl. die Ausarbeitung des Fragmentes in Gotzen-Dimmerung,
«Streifziige eines Unzeitgemassen», Nr. 49. Dort spricht Nietzsche von «ge-
schlossenen Horizonten ».

50 NIETZSCHE, Nachgelassene Fragmente, Ende 1886 bis Friihjahr 1887, KGW
VIII 7 [4] (KSA 12.265).

51 Vgl J. SIMON, «Zeichenmachende Phantasie. Zum systematischen Zusam-
menhang von Zeichen und Denken bei Hegel », in: Zeitschrift fiir philosophi-
sche Forschung 50 (1996), S. 254-270, bes. 258 f.



	"Denken" : Interpretationen des Denkens in der Philosophie der Moderne

