Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 57 (1998)

Artikel: Die Verbindlichkeit des Strittigen : Wahrheitsmdglichkeiten der
Philosophie im Denken Heideggers

Autor: Hilmer, Brigitte

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882907

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882907
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia philosophica 57/98

BRIGITTE HILMER

Die Verbindlichkeit des Strittigen
Wahrheitsmoglichkeiten der Philosophie
im Denken Heideggers

According to Heidegger, the notion of truth is not to be explained within the
framework of propositional logic. It rather has to be reduced to a more funda-
mental truth which lies in the openness (« Erschlossenheit ») of the world. In the
view of his cirtics (e. g. Tugendhat), Heidegger thus looses the critical potential of
the distinction between true and false. This paper opposes such a view and intends
to show to what extent on can formulate a normative notion of truth if one takes
Heidegger's conception of truth of a work of art as a strating point. Such a nor-
mative notion of truth also defines the specific truth of philosophical texts.

Die philosophische Auffassung, daf3 unter Wahrheit die Wahrheit von
Aussagen (von Sitzen, Uberzeugungen oder Propositionen) zu verste-
hen sei, wird von Heidegger zuriickgefiihrt auf die in der Erschlossen-
heit von Welt (spater: der Lichtung des Seins) liegende Unverborgen-
heit (Aletheia), die die Aussagewahrheit erst moglich mache und des-
halb als eigentliche Wahrheit zu aufzufassen sei. Die Diskussion dieses
Wahrheitsbegriffs hat sich vor allem auf den Vorwurf von Tugendhat
konzentriert, mit dieser fundierenden Erweiterung habe Heidegger das
Spezifische des gelaufigen Wahrheitsbegriffs, ndmlich seine normative
Orientierung an der Unterscheidung von wahr und falsch (oder un-
wahr), geopfert.! Tugendhat wird u. a. entgegengehalten, dal die Ori-
entierung am geldufigen Wortgebrauch kein befriedigendes Argument
darstelle, daf} dariiber die spezifische Einsicht in das von Heidegger
anvisierte Phanomen verloren gehe, daB3 Heidegger die wahr/falsch-

1 E.TUGENDHAT, Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger, Berlin 1970.



190 Brigitte Hilmer

Unterscheidung fiir die Aussagewahrheit in Geltung belassen mochte;
zu Tugendhats Verteidigung 148t sich anfiihren, da3 die beanspruchte
Fundierung der Aussagewahrheit insofern mifllingt, als gerade ihr Spe-
zifisches sich aus der Erschlossenheit nicht herleiten 14B8t, und daf3
Heidegger es zuletzt (moglicherweise in Reaktion auf Tugendhat)
selbst als einen Irrtum betrachtet hat, die Struktur der Aletheia oder
Unverborgenheit als Wahrheit zu bezeichnen.2

Die offenkundige Brisanz von Tugendhats Kritik hat dazu gefiihrt,
dal3 das sein ganzes Buch tragende Interesse an den eigentiimlichen
Wahrheitsméglichkeiten der Philosophie in der Diskussion, soweit ich
sehen kann, kaum eine Rolle spielt. Nicht ein Normalgebrauch von
« Wahrheit» oder die Bevorzugung der Aussagewahrheit gibt fiir die-
ses Interesse den Ausschlag. Fiir Tugendhat ist entscheidend, daf3 mit
der Beriicksichtigung der Differenz von wahr und unwahr die Mog-
lichkeit von Eigentlichkeit als Selbstverantwortlichkeit fiir die Philo-
sophie gewahrt bliebe.?

Im folgenden soll einer Frage nachgegangen werden, die ebenfalls
die Wahrheitsmoglichkeiten der Philosophie betrifft, aber bei der Aus-
richtung am Ethos der Philosophie mehr oder weniger unbeachtet blieb:
ob und in welcher Hinsicht iiberhaupt die Diskussion iiber Aussagen-
wahrheit fiir die Philosophie selbst von Bedeutung, sie selbst in wahr-
heitsfahigen Aussagen greifbar wire. Heideggers Ansatz fiihrt dabei in
eine eigentiimliche Spannung: zwar ist die Form der sprachlichen Aus-
sage unvermeidlich,* aber die Frage nach ihrer Ausweisung verweist
zuriick in das in der Auslegung sich artikulierende Verstehen, von dem

2 Zur Diskussion, auf deren Details ich hier nicht eingehen kann, vgl. u.a. C. F.
GETHMANN, «Zum Wahrheitsbegriff» (1974) und «Die Wahrheitskonzep-
tion in den Marburger Vorlesungen» (1989), in: ders., Dasein: Erkennen und
Handeln. Heidegger im phdnomenologischen Kontext, Berlin 1993, S. 115-136,
S.137-168; E. SCHONLEBEN, Wahrheit und Existenz, Wiirzburg 1987; C. LA-
FONT, Sprache und Welterschliefung. Zur linguistischen Wende in der Her-
meneutik Heideggers, Frankfurt 1994, S. 148-231; D. O. DAHLSTROM, Das
logische Vorurteil. Untersuchungen zur Wahrheitstheorie des friihen Heideg-
ger, Wien 1994, 5. Kap.; M. HEIDEGGER, Zur Sache des Denkens, Tiibingen
1976, S. 76 f. (zit. als ZSD).

3 Bezeichnenderweise ist es diese Frage nach der Entscheidung, sich iiberhaupt
der Wahrheitsfrage zu stellen, die Tugendhat iiber seine spétere grundlegende
sprachanalytische Kritik an Heidegger und Husserl hinaus weiter beschiftigt
hat.

4  Der Vortrag «Zeit und Sein» endet z. B. mit den Worten, er habe «nur in Aus-
sagesitzen gesprochen»; ZSD, S. 25.



Die Verbindlichkeit des Strittigen 191

die Aussage abhingig ist.> Die Frage nach der Wahrheit philosophi-
scher Aussagen stellt daher fiir Heidegger zugleich deren Aussage-
charakter in Frage.® Dies hat eine gewisse Tendenz zur Folge, diesen
Aussagecharakter durch die Verlagerung des Interesses auf die her-
meneutische Wahrheit zu unterlaufen. «Die Methodendiskussion hat
jedenfalls », stellt Strube fest, «bereits zu einer Unterbelichtung der
Rolle phidnomenologischer Aussagen gefiihrt».7 Eine Moglichkeit,
dieser Unterbelichtung gegenzusteuern, die Strube vorschligt, besteht
darin, die tatsidchliche Funktion isolierbarer phanomenologischer Aus-
sagen, etwa im Text von Sein und Zeit, zu analysieren. Sie werden
charakterisiert als «abschliefend bestimmende Aufzeigung eines phi-
nomenalen Tatbestandes»,8 die nicht in einer Letztgegebenheit, son-
dern nur in der Wiederholung ihrer hermeneutischen Indikation aus-
gewiesen werden kann.® Die verschiedenen Wiederholungsmdoglich-
keiten manifestieren sich sprachlich in der Form der « Redaktion» von
fundamentalen oder « Keimaussagen ».10

Das Problem dieses interessanten Vorschlages besteht darin, daf3
dabei im philosophischen Text «echte Aussagen» als « Gelenkstellen
der deskriptiven Analyse » ausgemacht werden miissen und nur an sie
die Wahrheitsfrage als Forderung nach Ausweisung gerichtet wird. Der
Rest des Textes stellt gewissermaBen die sprachliche Fiillung dar, in
der sich der Nachvollzug der Ausweisung manifestiert (bzw. angeregt
wird).!! Dadurch entsteht der Eindruck, der philosophische Text liefe

5 M. HEIDEGGER, Sein und Zeit, Tiibingen 1979, §§ 32 f. (zit. als SuZ). Geth-
mann hat zu Recht darauf hingewiesen, dal Heidegger selbst die Verbindung
zwischen dem Wahrheitsproblem und der Abkiinftigkeit der Aussage her-
stellt, die Tugendhat an dieser Stelle gegen ihn einklagt (Wahrheitskonzep-
tion, S. 159).

6 Im obengenannten Vortrag: «Es gilt, nicht eine Reihe von Aussagesitzen an-
zuhoren, sondern dem Gang des Zeigens zu folgen» (ZSD, S. 2), bei gewis-
sen Sitzen auf die Moglichkeit zu achten, «dal es sich [...] entgegen allem
Anschein nicht um Aussagen handelt» (ZSD, S. 19).

7 C. STRUBE, «Die Wahrheit phdnomenologisch-ontologischer Aussagen. An-
satz einer Problemexposition», in: E. RICHTER (Hg.), Die Frage nach der
Wahrheit, Frankfurt a. M. 1997, S. 149-164.

8 Ebd., S. 149.

9 Ebd.,S.162f.

10 Ebd, S. 163 f.

11 Mir scheint, daB sich in dieser Trennung die merkwiirdige Auffassung von der
Priadikation widerspiegelt, derzufolge eine Orientierung an Pridikation statt
an Ausweisung mit Abgehobenheit und Konstruktivismus einhergehe. (a. a. O.
S. 151).



192 Brigitte Hilmer

sich in Hinblick auf seinen Wahrheitsanspruch im Prinzip auf seine
Kernaussagen reduzieren. Ungeachtet der Frage, ob dies vielleicht fiir
einen bestimmten Typ von Philosophie zutreffen mag, scheint mir da-
mit ein weiteres Mal die Problematik umgangen, die Heidegger mit
seiner These von der Abkiinftigkeit der Aussage und Aussagewahrheit
in Sein und Zeit anvisiert, wenn auch vielleicht noch nicht gelost hat.

Die Aussage geht, Sein und Zeit zufolge, als Ausgesprochenes und
Hinausgesagtes in den Zustand des nur Vorhandenen iiber und bedarf
der urspriinglichen Vollziige des Verstehens und Auslegens nicht mehr,
um in einem «durchschnittlichen» Sinne verstanden zu werden. Die-
ses «durchschnittliche » Verstehen ist primir und unvermeidlich (SuZ,
S. 169), es beruht auf Wahrheitsunterstellungen, die im Ausgesproche-
nen als «Gerede» selbst nicht eingelost werden (S. 168). Heidegger
sieht hier keine Moglichkeit, wie die Ausgesprochenheit an ihr selbst
ihre Einlosungsbediirftigkeit manifestieren konnte. Auf Wahrheit be-
zogen werden kann das Ausgesprochene daher nur, indem es entweder
auf die Ubereinstimmung mit dem hin befragt wird, wovon es handelt
(S. 224 ff.) — hier entspringt der Begriff der Aussagewahrheit —, oder
indem es als Ausgesprochenes zuriickgenommen wird in ein «ur-
spriinglich verstehendes Sein zum Worliber der Rede» (S. 168), d. h.
in praktische und existenzielle Vollziige. Tatséchlich scheinen diese
beiden Wege, die Reduzierung des Ausgesprochenen auf Vorhandenes
oder seine Eliminierung zugunsten der Auslegung, die einzigen Mog-
lichkeiten zu sein, solange man es in Hinblick auf seine Wahrheits-
moglichkeiten als Aussage versteht, was Heidegger selbst hier weit-
gehend tut (das « Gerede » ist nur die Folge davon).

Angesichts dieses Befundes stellt sich fiir die Philosophie, insofern
sie wesentlich als Ausgesprochenes (bzw. Geschriebenes) existiert,
nicht so sehr die Frage, wie diese Ausweisungsmoglichkeiten in ihr
angemessen zu verstehen wiren, etwa: « Womit stimmen ihre Aus-
sagen iiberein?» oder: «In welche Bedeutungszusammenhénge sind
sie eingebettet? » Was sich nahelegt, ist vielmehr eine Umkehrung der
Perspektiven: nicht nur kann eine Auslegung sich in verschiedenen
sprachlichen Gestalten artikulieren und wieder aus ihnen zuriickneh-
men, sondern Ausgesprochenes kann von sich aus zu immer neuen
Verstehensvollziigen veranlassen und sich in ihnen bewihren oder
nicht. Die These, die im folgenden verfolgt werden soll, ist die, dal} es
tatsdachlich diese «Kehre» im Verstindnis des « Ausgesprochenen »
war, die es Heidegger erméglichte, in das Problem der spezifischen
Wabhrheitsanspriiche der Philosophie einzudringen, und da} sich diese



Die Verbindlichkeit des Strittigen 193

Kehre vor allem in der Auseinandersetzung mit der Struktur von Kunst-
werken vollzog. Fiir diesen Perspektivenwechsel ist nicht entschei-
dend, daf3 Philosophie im allgemeinen nicht in Einzelaussagen oder
Grundsitzen, sondern in einem Verbund von «Aussagen», als Text
oder Buch, in Erscheinung tritt. Gerade in fiir Heidegger wesentlichen
AuBerungen, bei den sogenannten Vorsokratikern, haben wir es oft nur
mit einem einzelnen Satz (einem «Spruch») zu tun, und nach seiner
Auffassung fiihren Worte in der Philosophie ein Eigenleben derart, da3
man geradezu von der Ersetzung einer Satz- durch eine Wortsprache
hat sprechen konnen.!? Es geht dabei auch nicht einfach um eine Wen-
de im Verhailtnis zu Sprache iiberhaupt, obgleich auch dieses Moment
eine wichtige Rolie spielt. Entscheidend ist vielmehr eine Akzentu-
ierung der Auffassung von Wahrheit, die mit der vom « Ausgesproche-
nen» als « Werk » in nahem Zusammenhang steht.

IL.

Die Wendung, die es ermoglicht, eine gegebene, nicht bloB im subjek-
tiven Vollzug gedachte, aber auch nicht als Ubereinstimmung objek-
tivierbare Wahrheit sprachlicher AuBerungen iiber den «autoritativen
Charakter » des « Geredes» (SuZ, S. 168) hinaus zu denken, vollzieht
sich im Wahrheitsbegriff selbst. Dazu seien zunichst einige Uber-
legungen vorgetragen, bevor ich auf die entsprechende Struktur des
« Werkes » eingehe.

Die Frage nach der Wahrheit philosophischen Sprechens fiihrt in-
sofern in das Zentrum der Wahrheitsproblematik, als darin die Zirkel-
haftigkeit des Wahrheitsbegriffs manifest wird. Zunéchst zeigt sich ein
vordergriindiger!3 Zirkel in dem Problem, daB philosophische AuBerun-
gen, die als Wahrheitstheorie auftreten, selbst irgendwie beanspruchen,
wahr zu sein. Ein Zirkel im strengen Sinne wiirde hier allerdings nur
vorliegen, wenn der Wahrheitsbegriff schon in den Primissen der Theo-
rie, und nicht nur als ihre operative Grundlage, in Anspruch genommen
wiirde. In gewisser Weise kennzeichnet allerdings eine solche Voraus-
setzungsstruktur das Phianomen der Wahrheit selbst. Eine Theorie, die

12 Vgl. D. SINN, «Heideggers Spitphilosophie», in: Philosophische Rundschau
14 (1967), H. 2/3, S. 81-182, S. 155.

13 Vgl. ebd., S. 98, inbesondere die von Heidegger selbst dem Text hinzugefiigte
Anmerkung.



194 Brigitte Hilmer

lediglich zu kldren versucht, was Wahrheit ausmacht und sie von
Falschheit unterscheidet, erreicht damit noch nicht die Dimension der
Frage, warum die Unterscheidung von wahr und falsch einen Unter-
schied macht. Um es mit einen Vergleich von Dummett zu sagen:
Wenn man bei einem Schachspiel erklért hat, welche Endstellung der
Figuren «gewonnen», welche «verloren» und vielleicht noch welche
«unentschieden» bedeutet, «wird bei dieser Beschreibung ein ganz
entscheidender Punkt unterschlagen: namlich daf3 es den Spielern dar-
auf ankommt zu gewinnen».!4 Die Frage stellt sich, ob es ausreicht,
mit Dummett zu sagen, dafl es «zum Begriff der Wahrheit [gehort],
da3 wir darauf abzielen, wahre Aussagen zu machen», und dieses
Merkmal mit einer « Beschreibung der sprachlichen Tétigkeit des Be-
hauptens » zu beriicksichtigen. Das Problem der Wahrheit unterschei-
det sich ja vor allem dadurch von einem Spiel, da} es faktisch kaum
denkbar ist, daf3 wir die Etiketten « wahr» und «falsch» vertauschen
und uns daraufhin umgekehrt wie sonst verhalten, wie wir etwa ein
Brettspiel in ein anderes verwandeln konnten, indem wir einfach die
Endstellung fiir «verloren» an die des Gewinners setzen und umge-
kehrt (oder die Spielregeln dahingehend abidndern, daB3 es darauf an-
kommt zu verlieren!’). Selbst wenn unsere Uberzeugungen und Aufe-
rungen so wenig relevant fiir unsere Praxis wiren, daB sich das Ver-
hiltnis von Erfolg und Scheitern durch eine solche Vertauschung nicht
merklich verdndern wiirde, scheint doch eine gewisse Asymmetrie zu-
gunsten der Wahrheit davon nicht beriihrt zu werden. Dall wir diese
Asymmetrie als ein Faktum voraussetzen miissen, heifit aber vermut-
lich gerade nicht, da3 wir eigentlich immer oder iiberwiegend, oder
wenn wir in guter Verfassung sind, « darauf abzielen, wahre Aussagen
zu machen». Im Gegenteil ist es durchaus denkbar — Tugendhat hat
an dieser Stelle die wesentliche, an Nietzsche anschlieBende Einsicht
Heideggers hervorgehoben!6 —, dafl «wir» ein priméres Interesse an
der Unwahrheit haben. Die Asymmetrie besteht Tugendhat zufolge
vielmehr darin, daB8 das Interesse an Unwahrheit ein Interesse am
Schein von Wahrheit impliziert, weil Wahrheit «das einzige [ist], was

14 M. DUMMETT, « Wahrheit» (1959 und 1972), in: ders., Wahrheit. Fiinf philo-
sophische Aufsdtze, hg. von J. Schulte, Stuttgart 1982, S. 746, S. 9, 38 f.

15 Es wire eine weitere interessante Frage, warum diese Spielmoglichkeit fak-
tisch genausowenig genutzt wird wie die, die Wahrheit auf den Kopf zu stel-
len. Warum hat sich nicht schon lange ein «Gegenschachspiel » mit eigenem
Turnierleben etabliert?

16 TUGENDHAT, Wahrheitsbegriff, S. 319-327.



Die Verbindlichkeit des Strittigen 195

auch ohne und gegen Interesse bindet».!” Dieses Gebundensein, und
nicht ein vorhandenes Wahrheitsstreben, hat Heidegger in Sein und
Zeit im Blick mit dem Satz: « Wahrheit voraussetzen meint [...], sie ver-
stehen als etwas, worumwillen das Dasein ist» (S. 228). Das Worum-
willen als solches ist der Sinnhorizont, auf den hin Verstehensentwiirfe
moglich sind und Bedeutsamkeit erschlossen werden kann. Das Da-
sein findet sich in der Wahrheit als Erschlossenheit, in einem solchen
Verstehenshorizont vor, was aber nicht heif3t, dafl es damit stets schon
im Besitz der Wahrheit wire. Es ‘ist, konnte man sagen, durch Wahr-
heit in einer Weise gebunden, die nicht zwingend zur Folge hat, da3
und wie es sich binden 148t.

Die Philosophie begibt sich in den Zirkel der Wahrheit (ob er mit
dem Zirkel des Verstehens zusammentfillt, soll hier nicht weiter ge-
kliart werden), indem sie das Wesen der Wahrheit zu bestimmen sucht.
Sie kann dies zum Beispiel, indem sie sich um ein Modell hermeneu-
tisch-phdnomenologischer Ausweisung bemtiht. Dabei erscheint ihr die
Tatsache, daf} es auf Wahrheit ankommt, als Voraussetzung im Sinne
des Ermoglichungsgrundes von Wahrheit derart, dal diese Voraus-
setzung ein wesentliches Moment des Wahrheitsbegriffes selbst aus-
macht, oder, wie Heidegger zunichst meint, den eigentlichen Wahr-
heitsbegriff darstellt. Aus der Sicht eines Begriindungsanspruches er-
scheint diese Voraussetzung selbst als grundlos: der Einstieg in den
Zirkel ist so wenig begriindbar wie die Festlegung, dafl es beim Spiel
auf das Gewinnen ankommt, ja daf iiberhaupt gespielt werden soll.!8

Es gibt verschiedene Moglichkeiten, mit dieser Grundlosigkeit um-
zugehen. Die Wahrheitsorientierung kann als empirisch-anthropologi-
sches Vorkommnis aufgenommen, als autonome Dezision interpretiert,
zum moralischen Problem erklért oder auf einen transzendenten Grund
zuriickgefiihrt werden. Demgegeniiber hilt Heidegger es fiir entschei-
dend, zunichst an der strikten Begriindungsforderung und damit an
der Konfrontation mit der entsprechenden Grundlosigkeit (die nicht
Grundlosigkeit schlechthin ist) festzuhalten. Nur so wahrt die Philoso-
phie ihre Selbstindigkeit als das « Offene des Begreifens »;!° Heideg-

17 Ebd.; 8. 322.

18 Vgl. die SchluBfolgerung von D. SINN, «Spitphilosophie», S. 100: «Der Zir-
kel ist nichtig. Das Nichts ist zirkelhaft. Der Zirkel ist die Bewegtheit des
Nichts. » ‘

19 M. HEIDEGGER, « Vom Wesen der Wahrheit» (1930/1949), in: ders., Weg-
marken, Frankfurt a. M. 1996 (1967), S. 177-202 (Zit. als WW), S. 199; Zur
Verankerung des Begriindungsanspruches in der Verstehensstruktur des «ge-



196 Brigitte Hilmer

ger bekennt sich in dieser Hinsicht (zu dieser Zeit noch) explizit zu
Kants Feststellung in der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten:

«Hier sehen wir nun die Philosophie in der Tat auf einen miBlichen Stand-
punkt gestellt, der fest sei soll, unerachtet er weder im Himmel noch auf der
Erde an etwas gehidngt oder woran gestiitzt wird. Hier soll sie ihre Lauterkeit
beweisen als Selbsthalterin ihrer Gesetze, nicht als Herold derjenigen, welche
ihr ein eingepflanzter Sinn oder wer weill welche vormundschaftliche Natur
einfliistert». (Zit. n. WW, S. 199)

Allerdings sieht Heidegger verschiedene Moglichkeiten, die frei-
gelegte Grundlosigkeit im Auge zu behalten: im Vollzug des Zirkels
ist sie als Nichts, als seine eigene Nichtigkeit erfahrbar. Wird hingegen
angesichts seiner Aussichtslosigkeit auch noch das Begriindenwollen
aufgegeben, die «Lauterkeit» der philosophischen Frage aber festge-
halten, dann 148t sich dieses Nichts als Sein interpretieren, d. h. als die
Struktur jener « Lichtung », die sich als gegebene Wahrheitsorientierung
auffassen 146t und zugleich erkldrt, warum diese Orientierung selbst
sich nicht als Erkldrungsgrund eignet (sich « verbirgt »).20

Diese Wendung in der Fragestellung indiziert der Satz « Das Wesen
der Wahrheit ist die Wahrheit des Wesens» (WW, S. 200 f.). Er 146t
sich als zirkelhaft lesen: um das Wesen der Wahrheit zu bestimmen,
miissen wir zuerst die Bedeutung und Berechtigung, also die Wahrheit
der Wesensfrage kldren. Das aber konnen wir nur, wenn wir zuvor
schon wissen, was es heif3t, nach der Wahrheit zu fragen. Heidegger
mochte den Satz aber als die «Sage einer Kehre » verstanden wissen.
Dann besagt er: Was Wahrheit als einen « Charakter der Erkenntnis »
ausmacht, 146t sich letztlich erst verstehen aus einer Wahrheitsorien-
tierung (« Wahrheit » als « Lichtung »), die sich, obgleich uniibergehbar
bindend, fiir Erkldrungsversuche nicht gerade aufdringt («Wesen»
verbal als «Seyn» oder « Wihren»). Die Frage nach dem Wesen der
Wahrheit wird dergestalt verlagert, d. h. als solche eigentlich aufgege-
ben, aber die Folge davon ist gerade nicht, dal der Wahrheitsbegriff

worfenen Entwurfs» vgl. ders., « Vom Wesen des Grundes» (1929), in: Weg-
marken, S. 121-175.

20 Zum Ubergang vom Zirkel zur Kehre vgl. SINN, «Spitphilosophie», S. 98 ff.
Ich sehe hier ab von den Problemen, die mit Heideggers historistischen Ten-
denzen zusammenhéngen. Lafonts Kritik (in Zur linguistischen Wende) an
Heideggers Modell einer kontingenten, einer Wahrheitsfrage nicht mehr zu-
génglichen Epochenfolge von Seinsgestalten qua Horizonten der Sinnkonsti-
tution unterstellt eine durchgéngige Hypostasierung der ontologischen Diffe-
renz und beriicksichtigt nicht, inwiefern «es vom Ereignis her notig wird,
dem Denken die ontologische Differenz zu erlassen» (ZSD, S. 40 f.).



Die Verbindlichkeit des Strittigen 197

nun einfach undefiniert vorausgesetzt wird — das scheint vielmehr ein
mit der Wesensfrage selbst einhergehendes Problem zu sein —, sondern
daB er im Sinne einer die Voraussetzungsstruktur selbst tragenden Ge-
gebenheit zum Thema gemacht wird.

Von Sein und Zeit her gedacht lassen sich iiber die Struktur der Er-
schlossenheit, als Vollzug des Verstehens im Sinne des geworfenen
Entwerfens, noch Aussagen machen, die in ihre Ausweisung im Sinne
einer verstehenden Auslegung des Phianomens selbst zuriickzunehmen
sind. Diese Aussagen konnen also auch wahr oder falsch sein, folglich
im Sinne Husserls erfiillt oder enttduscht werden, letzteres, wenn ihre
Aufhebung in ein Verstehen nicht moglich ist. Die Offenbarkeit im
Sinne der Lichtung des Seins hingegen ist Aussagen gar nicht erst
zuginglich. Zwar rechnet schon Sein und Zeit damit, dal das philo-
sophisch interessante Phanomen «sich zunidchst und zumeist gerade
nicht zeigt» (SuZ, S. 35), aber die phanomenologische Perspektive be-
steht hier darin, daf} ihm der Phinomencharakter letztlich « abgewon-
nen» werden kann (S. 36). Die Verborgenheit der gewendeten Ale-
theia hingegen scheint unhintergehbar zu sein, nicht nur, weil sie als
«Unverborgenheit» den Schatten der Verborgenheit mit sich fiihrt, vor
dem sie sich abhebt, sondern weil sie (im Rahmen der oben gegebenen
Erlduterung gesprochen) als Wahrheitsorientierung dadurch bindet, da3
sie mit dem an sich hilt, was der Nachfrage als ihre Nichtigkeit oder
Kontingenz erscheint, weil sie sich also gewissermaBen in ihre unauf-
fallige Selbstverstiandlichkeit versteckt. Versuche, ihr einen Phinomen-
charakter « abzugewinnen », 16sen sie auf, so da3 nur der — fiir Heideg-
ger sehr unbefriedigende — Weg der formalen Konstruktion offen zu
sein scheint.?!

Die Alternative dazu wire, die Unverborgenheit nicht zum Gegen-
stand von Aussagen mit Wahrheitsanspruch zu machen, oder vielmehr
das, was wie eine Folge von Aussagen aussieht, als etwas anderes auf-
zufassen — und nicht nur auf die Auslegung hin zu hintergehen. Zwar

21 Die Philosophie erscheint daher, wo sie auf Wahrheit aus ist, mindestens als
«zwiespiltig »: einerseits gelassen gegeniiber der Verborgenheit des Seienden
im Ganzen, ist sie andererseits «zumal die Ent-schlossenheit der Strenge, die
nicht die Verbergung sprengt, aber ihr unversehrtes Wesen ins Offene des Be-
greifens und so in ihre eigene Wahrheit notigt» (WW, S. 199). Noch in ZSD
behilt Heidegger allerdings die Rede von Aletheia als einem «Phédnomen»
bei. Darin wird offenbar eine sekundére Wahrheitsorientierung der Philosophie
beibehalten.



198 Brigitte Hilmer

macht sich das Festhalten an derartigen Umgehungsmoglichkeiten bis
zuletzt bemerkbar in Heideggers Versuchen, die Rezeption seiner Texte
durch Anweisungen fiir das rechte, echt verstehende Horen zu steuern.
Aber daneben fiihrt der Umgang mit der in sich differenzierteren Ver-
borgenheitsstruktur der Aletheia offenbar dazu, daBl die Zweideutig-
keit des Ausgesprochenen nicht mehr wie in Sein und Zeit gegen es
verwendet wird. «Das Wort als Wort bietet », heillt es anldBlich von
Holderlins Dichtung, « nie unmittelbar die Gewihr dafiir, ob es ein we-
sentliches Wort oder ein Blendwerk ist. [...] So muB sich die Sprache
standig in einen von ihr selbst erzeugten Schein stellen und damit ihr
Eigenstes, das echte Sagen, gefdhrden. »22

Angesichts dieser Verdnderung des Einsatzes der Sprache stellen sich
verschirft die Fragen, die in Hinblick auf den Begriff der Unverborgen-
heit so heftig diskutiert wurden: ob iiberhaupt und in welchem Sinne
hier noch von Wahrheit gesprochen werden sollte, und ob ungeachtet
des Wortgebrauchs die damit verbundene normative Orientierung,
der MalBstab der «Sache selbst» verschwindet. Auf die Frage der In-
anspruchnahme des Titels « Wahrheit» komme ich noch zuriick. Was
das MaB angeht, so liegt es im Wesen dessen, was Heidegger als Un-
verborgenheit im Sinne der Lichtung des Seins zu denken versucht,
daB sie «die Anweisung, sich nach einem Mal} zu richten», nicht aber
dieses selbst enthélt.2? Hingegen ist fiir ihn von offenkundiger Brisanz
und ein immer wieder angesprochenes Thema, worauf, jenseits der Aus-
sagewahrheit, die Verbindlichkeit und das Ma} des philosophischen
Denkens und Sprechens selbst beruht. An dieser Stelle entscheidet
sich die Abgrenzung von der « Grundstellung der Subjektivitit», wie
sie in Kants Auffassung von der Philosophie als « Selbsthalterin ihrer
Gesetze » beschlossen liegt, ndmlich an der Frage, ob die Philosophie
«mnicht selbst erst gehalten und zum Halten bestimmt wird durch die
Wabhrheit dessen, wovon ihre Gesetze je Gesetze sind» (WW, S. 200).
Und schlieBlich folgt den Fragen « Woher nimmt das Denken sein Maf3?
Welches ist das Gesetz seines Tuns?» die Bemerkung: «Nur im Vor-

22 M. HEIDEGGER, «Holderlin und das Wesen der Dichtung» (1936), in: Er-
lduterungen zu Hélderlins Dichtung, Frankfurt a. M. 1996 (1944), S. 33-48,
S. 37

23 TUGENDHAT, Wahrheitsbegriff, S. 374. Tugendhat wendet das hier gegen Hei-
deggers Behauptung ein, daB letzteres der Fall sei. An dieser Stelle miite man
dann aber gegen Heidegger eher geltend machen, da3 er den MaBstab selbst
in diesem Zusammenhang iiberhaupt einbauen mochte.



Die Verbindlichkeit des Strittigen 199

beigehen sei jetzt die Dichtung genannt. Sie steht derselben Frage in
derselben Weise gegeniiber wie das Denken. »2* Ein Indiz fiir die Rol-
le, die die Kunst bei der Klidrung dieser Schwierigkeit zu spielen hat.

III.

Die in der «Lichtung» gegebene primdre Wahrheitsorientierung
macht zum einen Wahrheit bindend in dem Sinne, daB sie den Vorzug
desjenigen Erkennens und Aussagens bezeichnet, das dem dank der
Lichtung dem Erkennen Zugeordneten und Zuginglichen entspricht,
gegeniiber demjenigen, das ihm nicht entspricht. Zum anderen « griin-
det» in der Aletheia als Verbundenheit von Sein und Denken «der mog-
liche Anspruch auf eine Verbindlichkeit des Denkens» (ZSD, S. 75),
insofern sie selbst die «Sache» des Denkens ist. Diese Sache bindet
zunéchst in dem Sinne, in dem jeder Gegenstand eine Philosophie bin-
det, die «zu den Sachen selbst» will. Wenn wir annehmen, daB sie
dies nicht als Gegenstand von Aussagen tun kann, so doch in einer
Weise, die an Husserls Theorie von der Wahrheit nominaler Akte erin-
nert: es gibt z. B. die Moglichkeit der sachgeméBen oder nicht sach-
gemifBen Benennung der Aletheia,?> die der Aufgabe der Philosophie
entspringen mag, in der «produktiven Begriffsbildung» Sachgebiete
zu erschliefen.26 Die Lichtung scheint aber noch in einem anderen Sinn
Sache zu sein als die « Sachen selbst» der Phinomenologie (vgl. ZSD,
S. 70 £.). Sie ist Sache der Philosophie (bzw. des Denkens, ein Unter-
schied, auf den ich hier nicht eingehe), insofern sie das Denken angeht
(S. 67), sie ist das, « worum es sich in einem mafB3gebenden Sinne han-
delt, sofern sich darin etwas Uniibergehbares verbirgt » (S. 4). Uniiber-
gehbar ist die Sache, weil sie, dem «alten Wortsinne [...] Rechtsfall,
Rechtsstreit » folgend, als Streitfall, als das Strittige auftritt (S. 41, 67).
Sachlich, konnte man also sagen, verhélt sich das philosophische Den-
ken dann, wenn es sich auf das Strittige einldBt und am Streit teil-

24 M. HEIDEGGER, «Brief iiber den Humanismus», in: ders., Wegmarken,
S. 311-364 (zit. als BH), S. 362 f.

25 Es war «nicht sachgemif und demzufolge irrefiihrend, die Aletheia im Sinne
der Lichtung Wahrheit zu nennen» (ZSD, S. 77). Sie wird « mit dem Namen
<Lichtung> sachentsprechend genannt» (S. 72).

26 M. HEIDEGGER, Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs, Marburger
Vorlesung Sommersemester 1925, Gesamtausgabe, Bd. 20, Frankfurt a. M.
1979, S. 4, S. 21.



200 Brigitte Hilmer

nimmt. Bewegt sich Heidegger damit bereits in der Nihe derjenigen,
die den philosophischen Wahrheitsbegriff dort fiir unverzichtbar hal-
ten, wo Behauptungen nicht einfach hingenommen, sondern bestritten
und unter Rechtfertigungsanspriiche gestellt werden? Diese Nihe ist
vermutlich nur auf Umwegen zu erreichen. Denn, so Heidegger, als er
noch bereit war, die Aletheia Wahrheit zu nennen:

«die Unverborgenheit ist nicht nur erstritten in dem allgemeinen Sinne, daf}
unter Menschen nach der Wahrheit gesucht und um sie gerungen wird. Viel-
mehr ist das Gesuchte und Umkémpfte selbst, in sich, abgesehen vom Kampf
des Menschen um es, in seinem Wesen ein Streit. »27

In Heideggers Vortrag Der Ursprung des Kunstwerks?8 spielt eine
zentrale Rolle, wie der Aletheia als in sich selbst streithaft, als « Ur-
streit» (S. 47) und nicht nur als Streitgegenstand, im Ausgesproche-
nen entsprochen werden kann (im Gesprochenen insofern, als jede
Kunstform, auch die bildenden, von Sprache und Dichtung «durch-
waltet und geleitet» wird??). Allerdings ist dabei zu differenzieren,
welche Aspekte des Werkcharakters fiir die Wahrheitsmoglichkeiten
der Philosophie aufschlufireich sein konnten. Dal das Kunstwerk ein
Werk, d.h. Geschaffenes ist, manifestiert sich Heidegger zufolge in
betonter Weise in der Gestalt, in der der Streit fest-gestellt wird
(UKW, S. 52). Die Philosophie hingegen verhilt sich vermutlich eher
wie das Handwerk. Das Handwerk, « merkwiirdiges Spiel der Sprache,
schafft freilich keine Werke ».30 Es muf} hier offen bleiben, ob damit
eine befriedigende Unterscheidung von Kunst und Philosophie er-

27 M. HEIDEGGER, Parmenides, Freiburger Vorlesung Wintersemester 1942/43,
Gesamtausgabe, Bd. 54, Frankfurt a. M. 1982 (zit. als GA 54), S. 25. Vgl. BH,
S. 336.

28 M. HEIDEGGER, «Der Ursprung des Kunstwerks», in: ders., Holzwege, Frank-
furt a. M. 1980 (1950), S. 1-72 (zit. als UKW).

29 UKW, S. 60, vgl. GA 54, S. 172 1.

30 UKW, S. 44. Heidegger denkt bei der Philosophie an das «Hand-werk der
Schrift» (BH, S. 344). «Hand-werk » ist jedenfalls nicht « metaphorisch» ge-
meint. Die Handschrift hat einen konkreten Bezug zur Wahrheit, weil in der
Hand die Moglichkeit des Wortes (der Hand-lung, des Vor-handenen usw.)
liegt und damit die Wesensauszeichnung als Seinsbezug des Menschen. Hei-
degger scheint in diesem Zusammenhang, d.h. in einer auf Aletheia ausge-
richteten Vorlesung iiber Parmenides, mit einem Exkurs iiber die Schreibma-
schine bei seinen Zuhorern an die Grenzen des Verstidndnisses gestoBen zu
sein (GA 54, S. 126, zuvor 118 £., 124 f.). Handwerklichkeit in diesem Sinne,
also z.B. die Frage der Riickwirkungen der Maschine auf das Schreiben,
sollte allerdings auch die Dichtung betreffen.



Die Verbindlichkeit des Strittigen 201

reicht wire, ob eine solche in Wesensbestimmungen iiberhaupt mog-
lich ist.3! Dabei wire die Moglichkeit eines Kunstwerkes, fiir das Ge-
stalt oder Gestaltlosigkeit keine Rolle spielen, ebenso in Betracht zu
zichen wie eine Philosophie, fiir die ihre Durchbildung, etwa in der
Gestalt eines Systems, entscheidend ist. Aber auch wenn die Philoso-
phie den Streit nicht gestalthaft fest-stellt, so findet sie doch mdogli-
cherweise so statt, daf} sie ihn ebenfalls «bestreitet». « Der Streit soll
in einem eigens hervorzubringenden Seienden nicht behoben, auch
nicht blof untergebracht, sondern aus diesem eréffnet werden » (S. 49).
Die Vergleichbarkeit von Werk und philosophischer Schrift konnte al-
so, wenn nicht in der Art der Fixierung des Streites, so doch in seiner
Eroffnung liegen.

Das Kunstwerk inszeniert den « Streit zwischen Lichtung und Ver-
bergung in der Gegenwendigkeit von Welt und Erde» (S. 49). Darin
durchdringen sich der offene Raum geschichtlicher Moglichkeiten und
Festlegungen und dasjenige, was vor jeder ErschlieBung in einem sol-
chen Raum zuriickweicht. Damit entspricht das Werk der Struktur der
Wahrheitsorientierung, welche sich manifestiert, indem sie ihren je-
weiligen Auslegungen in kulturellen Rechtfertigungsstandards oder
Sinnhorizonten Verbindlichkeit verleiht, aber dabei selbst im Dunkeln
bleibt. Die Verbindlichkeit zweiter Ordnung,3? der das Werk gehorcht,
besteht darin, den jeweiligen Horizont von Orientierungen in diesem
Bezug zu halten, der weder als ein Standpunkt au3erhalb ihrer die pri-
miren Verbindlichkeiten einfach relativiert, noch sich als Grund ihrer
Stabilisierung verwenden ld6t. Das Werk kann dies nur, indem es sich
auf den Streit von Verborgenheit und Unverborgenheit nicht so be-
zieht, daf3 es iiber ihn ist, seinen Begriff illustriert oder ihn mimetisch
vergegenwirtigt. Das beriicksichtigen die Formulierungen, daB3 es den
Streit erst anstifte und bestreite (UKW, S. 35). Wenn man hier noch
von Aletheia als Wahrheit sprechen wollte,?? so liegt die Wendung, die

31 Dieser Frage gehe ich nach in «Being Hegelian after Danto» in: History and
Theory, Herbst 1998.

32 Die Moglichkeiten von Stellungnahmen zweiter Ordnung arbeitet gut heraus
M. SEEL, «Heidegger und die Ethik des Spiels», in: FORUM FUR PHILOSO-
PHIE BAD HOMBURG (Hg.), Martin Heidegger: Innen- und Auflenansichten,
Frankfurt a. M. 1989, S. 244-272.

33 Vgl. Heideggers eigene Randnotiz, Gesamtausgabe, Bd. 5, S. 1, und dazu
D. JAHNIG, «<Der Ursprung des Kunstwerks> und die moderne Kunst», in:
W. BIEMEL / E-W. VON HERRMANN (Hg.), Kunst und Technik. Geddchtnis-
schrift zum 100. Geburtstag von Martin Heidegger, Frankfurt a.M. 1989,
S. 219-245, S. 241 ff.



202 Brigitte Hilmer

der anfangs erwihnten Kehre in der Beurteilung des Ausgesprochenen
entspricht, darin, da3 dessen Wahrheit nicht mehr als Verhaltnis zum
Woriiber beurteilt werden kann (S. 41), dal das Gesagte nicht als
wahr, sondern als selbst « Wahrheit» in Frage kommt. Nur in diesem
Fall ist die « Bewahrung des Werkes» (S. 52 f.) die ihm gegeniiber
angemessene Haltung.3* Und nur in diesem Fall macht es Sinn, die Fra-
ge nach der Wahrheit der Interpretation umzukehren in die nach der
Interpretation der Wahrheit.

Gibt es tatsdchlich eine Korrespondenz zwischen dem Werkcharakter
der Kunst und der Art, wie Philosophie anders als nur in Aussagen ein
Seiendes ist, das einen Wahrheitsbezug ertffnet bzw. durchlaflt, so
miiite sich der Streit von Erde und Welt auch in ihr darstellen. In der
Tat, das ist hier die These, finden sich in Heideggers Uberlegungen zur
Philosophie (und zum Denken) dazu deutliche Analogien. In Sein und
Zeit bereits ist bemerkenswert, dafl Heidegger das Schweigen als einen
urspriinglichen Modus der Rede einfiihrt (S. 164, vgl. 273, 277, 296 f.,
322 u.6.). Wenn er von der « Verschwiegenheit der Durchfiihrung »
(S. 174) schreibt, so ist damit sicherlich nicht gemeint, dafl das Dasein
vom Reden iiber das Schweigen zum Handeln iibergeht und damit die
Sprache verlaft.33 Da gerade das Schweigen eine Weise ist, im Bereich

34 Seel riickt den Heidegger an dieser Stelle unterstellten Satz ins Zentrum sei-
ner Kritik: « Es kommt nicht darauf an, Beurteiler, es kommt darauf an, Be-
wahrer der Wahrheit zu sein» («Ethik des Spiels», S. 248, 269). Meines Er-
achtens wird damit zu stark Gadamer in Heidegger hineingelesen. In unserem
Zusammenhang heiflt Seinlassen und Bewahren des Werkes nicht einfach die
Ubernahme seiner wahren Aussagen, auch nicht seiner Orientierungen oder
sinnkonstituierenden Leistungen (das wiirde dem von Heidegger in SuZ, S. 168
gebrandmarkten «autoritativen Charakter» des Geredes entsprechen), sondern
die Erhaltung eines Zugangs zur Wahrheitsfrage selbst. Beurteilungsmoglich-
keiten sind damit nicht ausgeschaltet, sie betreffen aber nicht mehr die Frage,
ob etwas Gesagtes oder Geschaffenes wahr ist, sondern ob es in letzerem
Sinne « Wahrheit» ist (»Beurteilung der Wahrheit» ist eine insofern zweideu-
tige Formulierung). Darin ldge eine Parallele zu der Einsicht, «inwiefern die
kritische Frage, welches die Sache des Denkens sei, notwendig und stindig
zum Denken gehort» (ZSD, S. 6, Hervorh. im Orig.). Zwar betont Heidegger
die Verbindlichkeit der philosophischen Tradition, aber ihr wird man durch
bloBes Bewahren am wenigsten gerecht (ich komme darauf zuriick).

35 Diese Deutung von D. THOMA, Die Zeit des Selbst und die Zeit danach. Zur
Textgeschichte Martin Heideggers, Frankfurt a. M. 1990, S. 443, der darin ein
«zentrale Wendung Heideggers» sieht, halte ich fiir verfehlt. Eine Beziehung
des «schweigenden Wortes» zu dem, was im Bildwerk in UKW als «Erde»
bezeichnet wird, zeigt GA 54, S. 172 auf.



Die Verbindlichkeit des Strittigen 203

der Rede zu bleiben, 146t sich vermuten, dal Heidegger an dieser Stelle
in eigener Sache spricht:3¢ die verschwiegene Durchfiihrung liegt in
der schriftlichen Ausarbeitung des philosophischen Gedankens, in der
«ausfiilhrenden Darstellung der Sache» (ZSD, S. 68). Ein durchgin-
giger Topos in Heideggers Umgang mit philosophischen Texten be-
steht darin, das in ithnen Ungesagte (oder Ungedachte) vom Gesagten
abzuheben und es gegen das Gesagte zu wenden. Die Durchfiihrung
ist vermutlich nicht deshalb eine «verschwiegene », weil man beim
Hand-werk des Schreibens nicht nebenbei spricht, sondern weil sie fiir
das Moment des «Ungesagten» verantwortlich ist (vgl. BH, S. 344).
Das erscheint paradox, denn auf ersten Blick miifite doch das Durch-
und Ausfiihren eben darin bestehen zu sagen, was man zu sagen hat.
Denkt man aber vom Streit von Erde und Welt her, so bringt gerade
die Durchfiihrung den philosophischen Gedanken in ein Element, das
sich gegeniiber Redaktionen, Referaten und Analysen als eigentiimlich
resistent erweist und damit das Sich-VerschlieBen der « Erde » zur Gel-
tung bringt. Das Ungesagte wire also hier nicht blol das Vergessene
oder Vorausgesetzte, welches die kritische Lektiire zu ergdnzen hitte
(ZSD, S. 76), sondern etwas, was durch den Text hindurch sich als in
ihm Verdecktes erdffnet und die Variation der Reaktionen ermdglicht.
Demgegeniiber wire das Gesagte der Anteil der « Welt» als der refe-
rierbare Gedanke, das Moment der Theorie oder der Sinnstiftung, das
sich aus jeder Philosophie destillieren 1483t.

Bestreitet auch die Philosophie den Streit der Aletheia als den von
Erde und Welt, so stellt sich die Frage, wie sich daraus in spezifische-
rer Weise die Verbindlichkeit ergeben soll, die Heidegger zufolge in
der Strittigkeit dieser Sache des Denkens begriindet liegt.

Im Unterschied zum Kunstwerk im Heideggerschen Sinne wirkt in
der Philosophie der Schein der Sprache sich dahin aus, daf ihre Texte
primér so gelesen werden konnen (und in gewisser Weise auch miissen,
um verstehbar zu sein), als sagten sie alles, was sie zu sagen haben, als
seien sie in erster Linie aussagend Theorien tiber etwas, zumal iiber
das Wesen der Wahrheit. (Auch Dichtung kann im {ibrigen durch ent-
sprechende Lektiire in dieser Weise zur Philosophie gemacht werden).
Auf der Ebene des Gesagten kann ein Streit unter Denkern und Den-
kerinnen in Form von gegenseitigen Widerlegungen stattfinden. Ein

36 Z.B. auch wenn davon die Rede ist, daB das «echt und neu Geschaffene » auf-
grund der Langsamkeit der Durchfiihrung «bei seinem Hervortreten fiir die
Offentlichkeit veraltet ist» (SuZ, S. 174).



204 Brigitte Hilmer

solcher Streit erreicht aber die Sache, um die es geht, gar nicht erst.
Aus diesem Grund — und nicht etwa, weil hier ein glaubig bewahrendes
Seinlassen angemessener wire —, ist «alles Widerlegen im Felde des
wesentlichen Denkens [...] toricht » (BH, S. 336). Nicht nur verschlieBt
sich die durchgefiihrte Philosophie den Widerlegungen — sie kann
kaum jemals als iiberholt und erledigt in der Wissenschaftsgeschichte
zuriickgelassen werden —, einer solchen Rezeption entgeht auch, daf3
der entscheidende Streit von dieser Dimension des Sich-Verschlie3ens
erst ermoglicht wird.

Die Verbindlichkeit der Sache des Denkens verweist insofern fiir
Heidegger auf die Verbindlichkeit der Tradition in einen spezifischen
Sinn, sie ist inhaltlich begriindet und nicht darin, dafl die philosophi-
sche Tradition aus Werken von klassischem Rang besteht, denen man
vertrauen sollte, und die nun schon mal da sind. « Jeder Versuch, einen
Einblick in die vermutete Aufgabe des Denkens zu gewinnen, sieht
sich auf den Riickblick in das Ganze der Geschichte der Philosophie
angewiesen» (ZSD, S. 66). Inhaltlich begriindet ist diese Angewiesen-
heit deshalb, weil die Sache des Denkens iiberhaupt nur zugénglich ist
als das, Heidegger zufolge, in den Texten der europdischen Tradition
Beschwiegene: die jede Bestimmung von Wahrheit aus dem Verhiltnis
von Sein und Denken erst ermoglichende Dimension der Lichtung,
derjenigen normativen Orientiertheit, die gerade in allem Bestehen auf
Rationalitdt noch geschickhaft hingenommen wird. Vermutlich erst,
wenn man dieses Beschwiegenen gewahr ist, kann man behaupten,
daB} die « wesentlichen Denker stets dasselbe » sagen, wenn auch nicht
«das Gleiche» (BH, S. 363). Konnte man die Texte der Philosophie
als Werke in dem Sinne interpretieren, da3 das Strittige der Aletheia
im Streit des Gesagten und Ungesagten aufgebracht wird und zugéing-
lich ist, wie in der gestalthaften Fest-stellung durch das Kunstwerk, so
wiirde eine solche Interpretation auch schon ausreichen, sich des frag-
lichen Themas zu vergewissern. Da dies nicht der Fall ist, ist es die
Aufgabe gerade des Interpreten, den Streit erst zu eréffnen, indem er
das in den Philosophien Beschwiegene dem Gesagten entgegenhilt,
um so ihr Denken auf das Selbe zu beziehen und «sich in die Zwie-
tracht [zu] wagen» (BH, S. 363). Die Tradition als solche ist so wenig
verbindlich, da} es vermutlich iiberhaupt keine Philosophie gibt, die
man einfach unbesehen bewahrend und auslegend libernehmen kénn-
te. «In das Gleiche fliichten ist ungefdhrlich» (ebd.), worauf es an-
kommt, ist, die Strittigkeit der Sache iiberhaupt erst herauszuarbeiten.
In Sein und Zeit heifit es:



Die Verbindlichkeit des Strittigen 205

«Der Streit beziiglich der Interpretation des Seins kann nicht geschlichtet
werden, weil er noch nicht einmal entfacht ist. Und am Ende 148t er sich nicht
<vom Zaun brechen> sondern das Entfachen des Streites bedarf schon einer
Zuriistung. Hierzu allein ist die vorliegende Untersuchung unterwegs».37

Versteht Heidegger die Sache der Philosophie in ihrer Verbindlich-
keit als Streit und die Philosophie (zusammen mit der Kunst) als den
Ort, wo dieser Streit allererst eroffnet wird, so begibt er sich in eine
Nihe zum Deutschen Idealismus, die ihm selbst nicht entgangen ist.
Schon die Rede von der «ausfiihrenden Darstellung der Sache », in der
«die Sache der Philosophie <selbst>zum Vorschein komme », gibt aus-
driicklich Hegel wieder (ZSD, S. 68). Daf} die Auffassung vom « streit-
haften Wesen der Wahrheit» die Negativitdat der absoluten Idee evo-
ziert, liegt auf der Hand (GA 54, S. 27). SchlieBlich stellt sich ange-
sichts der These Heideggers von der Aletheia als dem in den Texten
der philosophischen Tradition Ungesagten und Zugeschickten die Fra-
ge, ob seine Aufkldrung des Ungesagten nicht gerade die Dimension
des Sich-VerschlieBens, des Aufbewahrtseins fiir den Streit unter Den-
kenden endgiiltig aufhebt, das heiit die Geschichte der Philosophie
beendet (ZSD, S. 44), was der Einsicht Hegels entspricht, daf} es Ge-
schichte nur geben kann, solange es noch etwas Verborgenes und Un-
gedachtes gibt. Die Abgrenzung gegen Hegel ist zunéchst von einer
Polemik gekennzeichnet (z. B. GA 54, S. 27), die einer merklichen
Gelassenheit weicht, als Heidegger in dem Vortrag «Das Ende der
Philosophie und die Aufgabe des Denkens » (in ZSD) diejenige Wen-
dung vollzieht, von der schon 6fters die Rede war und die ihn vor
Hegel sozusagen in Sicherheit bringt: die Gleichsetzung der Aletheia
mit « Wahrheit» aufzugeben. Die fiir Heidegger bis dahin so zentrale
«Rede von der « Wahrheit des Seins>» habe, heilt es hier, «in Hegels
«Wissenschaft der Logik > ihren berechtigten Sinn, weil Wahrheit hier
die GewiBheit des absoluten Wissens bedeutet» (ZSD, S. 77). LieBle
sich das Entfachen des Streites im Durchgang durch die philosophi-
sche Tradition durch Aufbietung des in ihr Ungesagten so verstehen,
daBl damit die Wahrheit selbst inszeniert wird, so kann dieses Ins-
Werk-Setzen der Wahrheit nicht anders aufgefallt werden denn als ein
endgiiltiges Bescheidwissen in dieser und liber diese Tradition. Hei-
degger gibt seinen Wahrheitsbegriff als Aletheia nicht deshalb auf,
weil er eingesehen hitte, dall der Aletheia das fiir Wahrheit spezifische

37 SuZ, S. 437. Und spiter: «Diese Sitze gelten heute noch nach zwei Jahrzehn-
ten» (BH, S. 344).



206 Brigitte Hilmer

Moment der Normativitit fehlte (dazu hat er angesichts seiner Auffas-
sung von Sachlichkeit und Verbindlichkeit keine Veranlassung), son-
dern weil er sie von den vom philosophischen Wortgebrauch her fiir
ihn unvermeidlich erscheinden Konnotationen der Evidenz oder Ge-
wiBheit freihalten mochte.

Die Riicknahme Heideggers zieht nicht nur Konsequenzen aus
zuvor Angelegtem und beseitigt auch nicht einfach nur eine mif3ver-
stindliche Aquivokation.3® Sie schafft eine neue Situation insofern, als
«die Frage nach der Richtigkeit sich in voller Scharfe wieder stellt
und damit in ihrer Eigenstindigkeit bestatigt wird ».37 Aber nicht nur
die Wahrheitsfrage im engeren Sinne ist damit wieder offen, es fragt
sich auch, worin Wahrheitsanspriiche philosophischer Texte bestehen
konnen, wenn nicht schon ihr Bezug zur Strittigkeit der Aletheia als
dem Ungesagten und als das im Verhiltnis von Gesagtem und Unge-
sagtem zu Realisierende ihre Wahrheit ausmacht. Festzuhalten ist zu-
néchst, dafl von dieser Differenzierung nicht beriihrt wird, da} philo-
sophische Texte als durchgefiihrte Philosophie verbindlich sind als Zu-
gang zur Wahrheitsfrage, nicht erst als Entscheidung iiber sie. Sie als
diesen Zugang wahrzunehmen, bedarf nicht einer neuen Theorie der
Wabhrheitsorientierung etwa im Sinne einer Metaphysik des Ereignisses
(ZSD, S. 22 £.). Das Ereignis einfach ankommen zu lassen, heifit aber
sicherlich auch nicht, sich dem pflegenden Gespréch mit der Tradition
zu iiberlassen in dem Zutrauen, dabei der Wahrheit der gemeinsamen
Sache zu begegnen. Denn «welches die Sache des Denkens sei» ist
nach wie vor die «kritische Frage », die «notwendig und stdndig zum
Denken gehort » (ZSD, S. 61). So fiihrt die Wahrnehmung der Verbind-
lichkeit des Zuganges zur Wahrheitsfrage (die nicht in der Frage nach
der « Wahrheit» dieses Zuganges bestehen kann, sondern nur darin,
zur Kenntnis zu nehmen, da3 er moglich ist) erst einmal ins Offene,
und damit auch in das Offene der Frage, die Heidegger mit dieser spa-
ten Wendung hinterlassen hat. Er selbst hat den Verzicht auf den er-
weiterten Wahrheitsbegriff wohl im Zusammenhang gesehen mit der
Einsicht in die Endlichkeit und Vorlaufigkeit des Denkens (ZSD, S. 38)
und damit des Ereignisses selbst (S. 53, 58), mit der er auf Distanz zu
Hegel geht. Diese Vorldufigkeit ist nicht zu verstehen als ein Fallibi-
lismus, der sich, wenn auch antizipatorisch, noch im Raume einer in

38 Vgl. GETHMANN, «Zum Wahrheitsbegriff», S. 123.
39 LAFONT, Zur linguistischen Wende, S. 225.



Die Verbindlichkeit des Strittigen 207

GewiBheit einzuholenden Wahrheit bewegt,*? sondern als Abstandnah-
me und Freigabe (S. 32, 38). Dieser Versuch, moglicherweise iiber-
zeugenden Einwinden durch pridventive Zuriickhaltung zu entgehen,
provoziert allerdings zu der Frage, ob ein «eigentlicher » und «sein-
lassender» Umgang mit dem Wahrheitsproblem in der Philosophie
darin bestehen konnte, nicht nur auf dem «Pfad des Schweigens
heimisch» zu werden im « Hand-werk » der Schrift (BH, S. 344) und
damit Texte zu schaffen, deren Zug zur Symmetrie4! die Grenzen phi-
losophischer Aussagbarkeit eigens sichtbar zu machen versucht, son-
dern sich auf die vorgefundenen Rechtfertigungsstandards und Aus-
weisungspraktiken (vgl. Anm. 21) in ihrer Vorldufigkeit einzustellen
und am Streit mitzuwirken, indem man in ihm Stellung bezieht.

40 Dazu die interessante Kritik dieser Figur als metaphysisch bei A. WELLMER,
Der Streit um die Wahrheit. Pragmatismus ohne regulative Ideen, Vortrag in
Basel am 18.6.1998.

41 Zu diesem aufschlufireichen Interpretament der Heideggerschen Spétphiloso-
phie vgl. D. THOMA, Zeit des Selbst, S. 804 ff.






	Die Verbindlichkeit des Strittigen : Wahrheitsmöglichkeiten der Philosophie im Denken Heideggers

