
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 57 (1998)

Artikel: Die Verbindlichkeit des Strittigen : Wahrheitsmöglichkeiten der
Philosophie im Denken Heideggers

Autor: Hilmer, Brigitte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882907

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882907
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia philosophica 57/98

BRIGITTE HILMER

Die Verbindlichkeit des Strittigen
Wahrheitsmöglichkeiten der Philosophie

im Denken Heideggers

According to Heidegger, the notion of truth is not to be explained within the

framework of propositional logic. It rather has to be reduced to a more
fundamental truth which lies in the openness (« Erschlossenheit ») of the world. In the
view of his cirtics (e. g. Tugendhat), Heidegger thus looses the critical potential of
the distinction between true andfalse. This paper opposes such a view and intends
to show to what extent on can formulate a normative notion of truth if one takes

Heidegger's conception of truth of a work of art as a strating point. Such a
normative notion of truth also defines the specific truth ofphilosophical texts.

I.

Die philosophische Auffassung, daß unter Wahrheit die Wahrheit von
Aussagen (von Sätzen, Überzeugungen oder Propositionen) zu verstehen

sei, wird von Heidegger zurückgeführt auf die in der Erschlossenheit

von Welt (später: der Lichtung des Seins) liegende Unverborgen-
heit (Aletheia), die die Aussagewahrheit erst möglich mache und
deshalb als eigentliche Wahrheit zu aufzufassen sei. Die Diskussion dieses

Wahrheitsbegriffs hat sich vor allem auf den Vorwurf von Tugendhat
konzentriert, mit dieser fundierenden Erweiterung habe Heidegger das

Spezifische des geläufigen Wahrheitsbegriffs, nämlich seine normative
Orientierung an der Unterscheidung von wahr und falsch (oder
unwahr), geopfert.1 Tugendhat wird u.a. entgegengehalten, daß die
Orientierung am geläufigen Wortgebrauch kein befriedigendes Argument
darstelle, daß darüber die spezifische Einsicht in das von Heidegger
anvisierte Phänomen verloren gehe, daß Heidegger die wahr/falsch-

1 E. Tugendhat, Der Wahrheitsbegriffbei Husserl und Heidegger, Berlin 1970.



190 Brigitte Hilmer

Unterscheidung für die Aussagewahrheit in Geltung belassen möchte;
zu Tugendhats Verteidigung läßt sich anführen, daß die beanspruchte
Fundierung der Aussagewahrheit insofern mißlingt, als gerade ihr
Spezifisches sich aus der Erschlossenheit nicht herleiten läßt, und daß

Heidegger es zuletzt (möglicherweise in Reaktion auf Tugendhat)
selbst als einen Irrtum betrachtet hat, die Struktur der Aletheia oder
Unverborgenheit als Wahrheit zu bezeichnen.2

Die offenkundige Brisanz von Tugendhats Kritik hat dazu geführt,
daß das sein ganzes Buch tragende Interesse an den eigentümlichen
Wahrheitsmöglichkeiten der Philosophie in der Diskussion, soweit ich
sehen kann, kaum eine Rolle spielt. Nicht ein Normalgebrauch von
«Wahrheit» oder die Bevorzugung der Aussagewahrheit gibt für dieses

Interesse den Ausschlag. Für Tugendhat ist entscheidend, daß mit
der Berücksichtigung der Differenz von wahr und unwahr die
Möglichkeit von Eigentlichkeit als Selbstverantwortlichkeit für die
Philosophie gewahrt bliebe.3

Im folgenden soll einer Frage nachgegangen werden, die ebenfalls
die Wahrheitsmöglichkeiten der Philosophie betrifft, aber bei der
Ausrichtung am Ethos der Philosophie mehr oder weniger unbeachtet blieb:
ob und in welcher Hinsicht überhaupt die Diskussion über Aussagenwahrheit

für die Philosophie selbst von Bedeutung, sie selbst in
wahrheitsfähigen Aussagen greifbar wäre. Heideggers Ansatz führt dabei in
eine eigentümliche Spannung: zwar ist die Form der sprachlichen Aussage

unvermeidlich,4 aber die Frage nach ihrer Ausweisung verweist
zurück in das in der Auslegung sich artikulierende Verstehen, von dem

2 Zur Diskussion, auf deren Details ich hier nicht eingehen kann, vgl. u. a. C. F.

Gethmann, «Zum Wahrheitsbegriff» (1974) und «Die Wahrheitskonzeption
in den Marburger Vorlesungen» (1989), in: ders., Dasein: Erkennen und

Handeln. Heidegger im phänomenologischen Kontext, Berlin 1993, S. 115-136,
S. 137-168; E. Schönleben, Wahrheit und Existenz, Würzburg 1987; C. La-
FONT, Sprache und Welterschließung. Zur linguistischen Wende in der
Hermeneutik Heideggers, Frankfurt 1994, S. 148-231; D. O. Dahlstrom, Das
logische Vorurteil. Untersuchungen zur Wahrheitstheorie des frühen Heidegger,

Wien 1994, 5. Kap.; M. Heidegger, Zur Sache des Denkens, Tübingen
1976, S. 76 f. (zit. als ZSD).

3 Bezeichnenderweise ist es diese Frage nach der Entscheidung, sich überhaupt
der Wahrheitsfrage zu stellen, die Tugendhat über seine spätere grundlegende
sprachanalytische Kritik an Heidegger und Husserl hinaus weiter beschäftigt
hat.

4 Der Vortrag « Zeit und Sein » endet z. B. mit den Worten, er habe « nur in Aus¬

sagesätzen gesprochen»; ZSD, S. 25.



Die Verbindlichkeit des Strittigen 191

die Aussage abhängig ist.5 Die Frage nach der Wahrheit philosophischer

Aussagen stellt daher für Heidegger zugleich deren
Aussagecharakter in Frage.6 Dies hat eine gewisse Tendenz zur Folge, diesen
Aussagecharakter durch die Verlagerung des Interesses auf die her-
meneutische Wahrheit zu unterlaufen. «Die Methodendiskussion hat

jedenfalls», stellt Strube fest, «bereits zu einer Unterbelichtung der
Rolle phänomenologischer Aussagen geführt».7 Eine Möglichkeit,
dieser Unterbelichtung gegenzusteuern, die Strube vorschlägt, besteht
darin, die tatsächliche Funktion isolierbarer phänomenologischer
Aussagen, etwa im Text von Sein und Zeit, zu analysieren. Sie werden
charakterisiert als « abschließend bestimmende Aufzeigung eines
phänomenalen Tatbestandes»,8 die nicht in einer Letztgegebenheit,
sondern nur in der Wiederholung ihrer hermeneutischen Indikation
ausgewiesen werden kann.9 Die verschiedenen Wiederholungsmöglichkeiten

manifestieren sich sprachlich in der Form der « Redaktion » von
fundamentalen oder «Keimaussagen».10

Das Problem dieses interessanten Vorschlages besteht darin, daß

dabei im philosophischen Text «echte Aussagen» als «Gelenkstellen
der deskriptiven Analyse » ausgemacht werden müssen und nur an sie
die Wahrheitsfrage als Forderung nach Ausweisung gerichtet wird. Der
Rest des Textes stellt gewissermaßen die sprachliche Füllung dar, in
der sich der Nachvollzug der Ausweisung manifestiert (bzw. angeregt
wird).11 Dadurch entsteht der Eindruck, der philosophische Text ließe

5 M. HEIDEGGER, Sein und Zeit, Tübingen 1979, §§ 32 f. (zit. als SuZ). Geth-
mann hat zu Recht darauf hingewiesen, daß Heidegger selbst die Verbindung
zwischen dem Wahrheitsproblem und der Abkünftigkeit der Aussage
herstellt, die Tugendhat an dieser Stelle gegen ihn einklagt (Wahrheitskonzeption,,

S. 159).
6 Im obengenannten Vortrag: «Es gilt, nicht eine Reihe von Aussagesätzen an¬

zuhören, sondern dem Gang des Zeigens zu folgen» (ZSD, S. 2), bei gewissen

Sätzen auf die Möglichkeit zu achten, «daß es sich [...] entgegen allem
Anschein nicht um Aussagen handelt» (ZSD, S. 19).

7 C. Strube, «Die Wahrheit phänomenologisch-ontologischer Aussagen. An¬
satz einer Problemexposition», in: E. Richter (Hg.), Die Frage nach der
Wahrheit, Frankfurt a. M. 1997, S. 149-164.

8 Ebd., S. 149.
9 Ebd., S. 162 f.
10 Ebd., S. 163 f.
11 Mir scheint, daß sich in dieser Trennung die merkwürdige Auffassung von der

Prädikation widerspiegelt, derzufolge eine Orientierung an Prädikation statt
an Ausweisung mit Abgehobenheit und Konstruktivismus einhergehe, (a. a. O.
S. 151).



192 Brigitte Hilmer

sich in Hinblick auf seinen Wahrheitsanspruch im Prinzip auf seine

Kernaussagen reduzieren. Ungeachtet der Frage, ob dies vielleicht für
einen bestimmten Typ von Philosophie zutreffen mag, scheint mir
damit ein weiteres Mal die Problematik umgangen, die Heidegger mit
seiner These von der Abkünftigkeit der Aussage und Aussagewahrheit
in Sein und Zeit anvisiert, wenn auch vielleicht noch nicht gelöst hat.

Die Aussage geht, Sein und Zeit zufolge, als Ausgesprochenes und
Hinausgesagtes in den Zustand des nur Vorhandenen über und bedarf
der ursprünglichen Vollzüge des Verstehens und Auslegens nicht mehr,
um in einem « durchschnittlichen » Sinne verstanden zu werden. Dieses

« durchschnittliche » Verstehen ist primär und unvermeidlich (SuZ,
S. 169), es beruht auf Wahrheitsunterstellungen, die im Ausgesprochenen

als «Gerede» selbst nicht eingelöst werden (S. 168). Heidegger
sieht hier keine Möglichkeit, wie die Ausgesprochenheit an ihr selbst
ihre Einlösungsbedürftigkeit manifestieren könnte. Auf Wahrheit
bezogen werden kann das Ausgesprochene daher nur, indem es entweder
auf die Übereinstimmung mit dem hin befragt wird, wovon es handelt
(S. 224 ff.) - hier entspringt der Begriff der Aussagewahrheit -, oder
indem es als Ausgesprochenes zurückgenommen wird in ein
«ursprünglich verstehendes Sein zum Worüber der Rede» (S. 168), d.h.
in praktische und existenzielle Vollzüge. Tatsächlich scheinen diese
beiden Wege, die Reduzierung des Ausgesprochenen auf Vorhandenes
oder seine Eliminierung zugunsten der Auslegung, die einzigen
Möglichkeiten zu sein, solange man es in Hinblick auf seine

Wahrheitsmöglichkeiten als Aussage versteht, was Heidegger selbst hier
weitgehend tut (das « Gerede » ist nur die Folge davon).

Angesichts dieses Befundes stellt sich für die Philosophie, insofern
sie wesentlich als Ausgesprochenes (bzw. Geschriebenes) existiert,
nicht so sehr die Frage, wie diese Ausweisungsmöglichkeiten in ihr
angemessen zu verstehen wären, etwa: «Womit stimmen ihre
Aussagen überein?» oder: «In welche Bedeutungszusammenhänge sind
sie eingebettet?» Was sich nahelegt, ist vielmehr eine Umkehrung der

Perspektiven: nicht nur kann eine Auslegung sich in verschiedenen

sprachlichen Gestalten artikulieren und wieder aus ihnen zurücknehmen,

sondern Ausgesprochenes kann von sich aus zu immer neuen
Verstehensvollzügen veranlassen und sich in ihnen bewähren oder
nicht. Die These, die im folgenden verfolgt werden soll, ist die, daß es

tatsächlich diese «Kehre» im Verständnis des «Ausgesprochenen»
war, die es Heidegger ermöglichte, in das Problem der spezifischen
Wahrheitsansprüche der Philosophie einzudringen, und daß sich diese



Die Verbindlichkeit des Strittigen 193

Kehre vor allem in der Auseinandersetzung mit der Struktur von
Kunstwerken vollzog. Für diesen Perspektivenwechsel ist nicht entscheidend,

daß Philosophie im allgemeinen nicht in Einzelaussagen oder
Grundsätzen, sondern in einem Verbund von «Aussagen», als Text
oder Buch, in Erscheinung tritt. Gerade in für Heidegger wesentlichen
Äußerungen, bei den sogenannten Vorsokratikern, haben wir es oft nur
mit einem einzelnen Satz (einem « Spruch ») zu tun, und nach seiner
Auffassung führen Worte in der Philosophie ein Eigenleben derart, daß

man geradezu von der Ersetzung einer Satz- durch eine Wortsprache
hat sprechen können.12 Es geht dabei auch nicht einfach um eine Wende

im Verhältnis zu Sprache überhaupt, obgleich auch dieses Moment
eine wichtige Rolle spielt. Entscheidend ist vielmehr eine Akzentuierung

der Auffassung von Wahrheit, die mit der vom « Ausgesprochenen»

als «Werk» in nahem Zusammenhang steht.

II.

Die Wendung, die es ermöglicht, eine gegebene, nicht bloß im subjektiven

Vollzug gedachte, aber auch nicht als Übereinstimmung
objektivierbare Wahrheit sprachlicher Äußerungen über den «autoritativen
Charakter» des «Geredes» (SuZ, S. 168) hinaus zu denken, vollzieht
sich im Wahrheitsbegriff selbst. Dazu seien zunächst einige
Überlegungen vorgetragen, bevor ich auf die entsprechende Struktur des

« Werkes » eingehe.
Die Frage nach der Wahrheit philosophischen Sprechens führt

insofern in das Zentrum der Wahrheitsproblematik, als darin die Zirkel-
haftigkeit des Wahrheitsbegriffs manifest wird. Zunächst zeigt sich ein
vordergründiger13 Zirkel in dem Problem, daß philosophische Äußerungen,

die als Wahrheitstheorie auftreten, selbst irgendwie beanspruchen,
wahr zu sein. Ein Zirkel im strengen Sinne würde hier allerdings nur
vorliegen, wenn der Wahrheitsbegriff schon in den Prämissen der Theorie,

und nicht nur als ihre operative Grundlage, in Anspruch genommen
würde. In gewisser Weise kennzeichnet allerdings eine solche Vöraus-

setzungsstruktur das Phänomen der Wahrheit selbst. Eine Theorie, die

12 Vgl. D. Sinn, «Heideggers Spätphilosophie», in: Philosophische Rundschau
14 (1967), H. 2/3, S. 81-182, S. 155.

13 Vgl. ebd., S. 98, inbesondere die von Heidegger selbst dem Text hinzugefügte
Anmerkung.



194 Brigitte Hilmer

lediglich zu klären versucht, was Wahrheit ausmacht und sie von
Falschheit unterscheidet, erreicht damit noch nicht die Dimension der
Frage, warum die Unterscheidung von wahr und falsch einen
Unterschied macht. Um es mit einen Vergleich von Dummett zu sagen:
Wenn man bei einem Schachspiel erklärt hat, welche Endstellung der
Figuren « gewonnen », welche « verloren » und vielleicht noch welche
«unentschieden» bedeutet, «wird bei dieser Beschreibung ein ganz
entscheidender Punkt unterschlagen: nämlich daß es den Spielern darauf

ankommt zu gewinnen».14 Die Frage stellt sich, ob es ausreicht,
mit Dummett zu sagen, daß es «zum Begriff der Wahrheit [gehört],
daß wir darauf abzielen, wahre Aussagen zu machen», und dieses
Merkmal mit einer « Beschreibung der sprachlichen Tätigkeit des

Behauptens » zu berücksichtigen. Das Problem der Wahrheit unterscheidet

sich ja vor allem dadurch von einem Spiel, daß es faktisch kaum
denkbar ist, daß wir die Etiketten «wahr» und «falsch» vertauschen
und uns daraufhin umgekehrt wie sonst verhalten, wie wir etwa ein
Brettspiel in ein anderes verwandeln könnten, indem wir einfach die
Endstellung für «verloren» an die des Gewinners setzen und umgekehrt

(oder die Spielregeln dahingehend abändern, daß es darauf
ankommt zu verlieren15). Selbst wenn unsere Überzeugungen und
Äußerungen so wenig relevant für unsere Praxis wären, daß sich das
Verhältnis von Erfolg und Scheitern durch eine solche Vertauschung nicht
merklich verändern würde, scheint doch eine gewisse Asymmetrie
zugunsten der Wahrheit davon nicht berührt zu werden. Daß wir diese

Asymmetrie als ein Faktum voraussetzen müssen, heißt aber vermutlich

gerade nicht, daß wir eigentlich immer oder überwiegend, oder

wenn wir in guter Verfassung sind, « darauf abzielen, wahre Aussagen
zu machen». Im Gegenteil ist es durchaus denkbar - Tugendhat hat

an dieser Stelle die wesentliche, an Nietzsche anschließende Einsicht
Heideggers hervorgehoben16 -, daß «wir» ein primäres Interesse an
der Unwahrheit haben. Die Asymmetrie besteht Tugendhat zufolge
vielmehr darin, daß das Interesse an Unwahrheit ein Interesse am
Schein von Wahrheit impliziert, weil Wahrheit «das einzige [ist], was

14 M. DUMMETT, «Wahrheit» (1959 und 1972), in: ders., Wahrheit. Fünfphilo¬
sophische Aufsätze, hg. von J. Schulte, Stuttgart 1982, S. 7-46, S. 9, 38 f.

15 Es wäre eine weitere interessante Frage, warum diese Spielmöglichkeit fak¬
tisch genausowenig genutzt wird wie die, die Wahrheit auf den Kopf zu stellen.

Warum hat sich nicht schon lange ein «Gegenschachspiel» mit eigenem
Turnierleben etabliert?

16 Tugendhat, Wahrheitsbegriff, S. 319-327.



Die Verbindlichkeit des Strittigen 195

auch ohne und gegen Interesse bindet».17 Dieses Gebundensein, und
nicht ein vorhandenes Wahrheitsstreben, hat Heidegger in Sein und
Zeit im Blick mit dem Satz: « Wahrheit voraussetzen meint [...], sie
verstehen als etwas, worumwillen das Dasein ist» (S. 228). Das Worum-
willen als solches ist der Sinnhorizont, auf den hin Verstehensentwürfe
möglich sind und Bedeutsamkeit erschlossen werden kann. Das
Dasein findet sich in der Wahrheit als Erschlossenheit, in einem solchen
Verstehenshorizont vor, was aber nicht heißt, daß es damit stets schon
im Besitz der Wahrheit wäre. Es ist, könnte man sagen, durch Wahrheit

in einer Weise gebunden, die nicht zwingend zur Folge hat, daß

und wie es sich binden läßt.

Die Philosophie begibt sich in den Zirkel der Wahrheit (ob er mit
dem Zirkel des Verstehens zusammenfällt, soll hier nicht weiter
geklärt werden), indem sie das Wesen der Wahrheit zu bestimmen sucht.
Sie kann dies zum Beispiel, indem sie sich um ein Modell hermeneu-
tisch-phänomenologischer Ausweisung bemüht. Dabei erscheint ihr die
Tatsache, daß es auf Wahrheit ankommt, als Voraussetzung im Sinne
des Ermöglichungsgrundes von Wahrheit derart, daß diese Voraussetzung

ein wesentliches Moment des Wahrheitsbegriffes selbst
ausmacht, oder, wie Heidegger zunächst meint, den eigentlichen
Wahrheitsbegriff darstellt. Aus der Sicht eines Begründungsanspruches
erscheint diese Voraussetzung selbst als grundlos: der Einstieg in den
Zirkel ist so wenig begründbar wie die Festlegung, daß es beim Spiel
auf das Gewinnen ankommt, ja daß überhaupt gespielt werden soll.18

Es gibt verschiedene Möglichkeiten, mit dieser Grundlosigkeit
umzugehen. Die Wahrheitsorientierung kann als empirisch-anthropologisches

Vorkommnis aufgenommen, als autonome Dezision interpretiert,
zum moralischen Problem erklärt oder auf einen transzendenten Grund
zurückgeführt werden. Demgegenüber hält Heidegger es für entscheidend,

zunächst an der strikten Begründungsforderung und damit an
der Konfrontation mit der entsprechenden Grundlosigkeit (die nicht
Grundlosigkeit schlechthin ist) festzuhalten. Nur so wahrt die Philosophie

ihre Selbständigkeit als das «Offene des Begreifens»;19 Heideg-

17 Ebd., S. 322.
18 Vgl. die Schlußfolgerung von D. SINN, «Spätphilosophie», S. 100: «Der Zir¬

kel ist nichtig. Das Nichts ist zirkelhaft. Der Zirkel ist die Bewegtheit des

Nichts. »
19 M. Heidegger, «Vom Wesen der Wahrheit» (1930/1949), in: ders., Weg¬

marken, Frankfurt a.M. 1996 (1967), S. 177-202 (Zit. als WW), S. 199; Zur
Verankerung des Begründungsanspruches in der Verstehensstruktur des «ge-



196 Brigitte Hilmer

ger bekennt sich in dieser Hinsicht (zu dieser Zeit noch) explizit zu
Kants Feststellung in der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten:

«Hier sehen wir nun die Philosophie in der Tat auf einen mißlichen Standpunkt

gestellt, der fest sei soll, unerachtet er weder im Himmel noch auf der
Erde an etwas gehängt oder woran gestützt wird. Hier soll sie ihre Lauterkeit
beweisen als Selbsthalterin ihrer Gesetze, nicht als Herold derjenigen, welche
ihr ein eingepflanzter Sinn oder wer weiß welche vormundschaftliche Natur
einflüstert». (Zit. n. WW, S. 199)

Allerdings sieht Heidegger verschiedene Möglichkeiten, die
freigelegte Grundlosigkeit im Auge zu behalten: im Vollzug des Zirkels
ist sie als Nichts, als seine eigene Nichtigkeit erfahrbar. Wird hingegen
angesichts seiner Aussichtslosigkeit auch noch das Begründenwollen
aufgegeben, die «Lauterkeit» der philosophischen Frage aber
festgehalten, dann läßt sich dieses Nichts als Sein interpretieren, d. h. als die
Struktur jener « Lichtung », die sich als gegebene Wahrheitsorientierung
auffassen läßt und zugleich erklärt, warum diese Orientierung selbst
sich nicht als Erklärungsgrund eignet (sich «verbirgt»).20

Diese Wendung in der Fragestellung indiziert der Satz « Das Wesen
der Wahrheit ist die Wahrheit des Wesens» (WW, S. 200 f.). Er läßt
sich als zirkelhaft lesen: um das Wesen der Wahrheit zu bestimmen,
müssen wir zuerst die Bedeutung und Berechtigung, also die Wahrheit
der Wesensfrage klären. Das aber können wir nur, wenn wir zuvor
schon wissen, was es heißt, nach der Wahrheit zu fragen. Heidegger
möchte den Satz aber als die « Sage einer Kehre » verstanden wissen.
Dann besagt er: Was Wahrheit als einen «Charakter der Erkenntnis»
ausmacht, läßt sich letztlich erst verstehen aus einer Wahrheitsorientierung

(« Wahrheit » als « Lichtung »), die sich, obgleich unübergehbar
bindend, für Erklärungsversuche nicht gerade aufdrängt («Wesen»
verbal als «Seyn» oder «Währen»), Die Frage nach dem Wesen der
Wahrheit wird dergestalt verlagert, d. h. als solche eigentlich aufgegeben,

aber die Folge davon ist gerade nicht, daß der Wahrheitsbegriff

worfenen Entwurfs» vgl. ders., «Vom Wesen des Grundes» (1929), in:
Wegmarken, S. 121-175.

20 Zum Übergang vom Zirkel zur Kehre vgl. SINN, «Spätphilosophie», S. 98 ff.
Ich sehe hier ab von den Problemen, die mit Heideggers historistischen
Tendenzen zusammenhängen. Lafonts Kritik (in Zur linguistischen Wende) an

Heideggers Modell einer kontingenten, einer Wahrheitsfrage nicht mehr
zugänglichen Epochenfolge von Seinsgestalten qua Horizonten der Sinnkonstitution

unterstellt eine durchgängige Hypostasierung der ontologischen Differenz

und berücksichtigt nicht, inwiefern «es vom Ereignis her nötig wird,
dem Denken die ontologische Differenz zu erlassen» (ZSD, S. 40 f.).



Die Verbindlichkeit des Strittigen 197

nun einfach Undefiniert vorausgesetzt wird - das scheint vielmehr ein
mit der Wesensfrage selbst einhergehendes Problem zu sein -, sondern
daß er im Sinne einer die Voraussetzungsstruktur selbst tragenden
Gegebenheit zum Thema gemacht wird.

Von Sein und Zeit her gedacht lassen sich über die Struktur der Er-
schlossenheit, als Vollzug des Verstehens im Sinne des geworfenen
Entwerfens, noch Aussagen machen, die in ihre Ausweisung im Sinne
einer verstehenden Auslegung des Phänomens selbst zurückzunehmen
sind. Diese Aussagen können also auch wahr oder falsch sein, folglich
im Sinne Husserls erfüllt oder enttäuscht werden, letzteres, wenn ihre
Aufhebung in ein Verstehen nicht möglich ist. Die Offenbarkeit im
Sinne der Lichtung des Seins hingegen ist Aussagen gar nicht erst

zugänglich. Zwar rechnet schon Sein und Zeit damit, daß das

philosophisch interessante Phänomen «sich zunächst und zumeist gerade
nicht zeigt» (SuZ, S. 35), aber die phänomenologische Perspektive
besteht hier darin, daß ihm der Phänomencharakter letztlich « abgewonnen»

werden kann (S. 36). Die Verborgenheit der gewendeten Ale-
theia hingegen scheint unhintergehbar zu sein, nicht nur, weil sie als

«Unverborgenheit» den Schatten der Verborgenheit mit sich führt, vor
dem sie sich abhebt, sondern weil sie (im Rahmen der oben gegebenen
Erläuterung gesprochen) als Wahrheitsorientierung dadurch bindet, daß
sie mit dem an sich hält, was der Nachfrage als ihre Nichtigkeit oder

Kontingenz erscheint, weil sie sich also gewissermaßen in ihre unauffällige

Selbstverständlichkeit versteckt. Versuche, ihr einen Phänomencharakter

«abzugewinnen», lösen sie auf, so daß nur der - für Heidegger

sehr unbefriedigende - Weg der formalen Konstruktion offen zu
sein scheint.21

Die Alternative dazu wäre, die Unverborgenheit nicht zum Gegenstand

von Aussagen mit Wahrheitsanspruch zu machen, oder vielmehr
das, was wie eine Folge von Aussagen aussieht, als etwas anderes
aufzufassen - und nicht nur auf die Auslegung hin zu hintergehen. Zwar

21 Die Philosophie erscheint daher, wo sie auf Wahrheit aus ist, mindestens als

«zwiespältig»: einerseits gelassen gegenüber der Verborgenheit des Seienden
im Ganzen, ist sie andererseits «zumal die Ent-schlossenheit der Strenge, die
nicht die Verbergung sprengt, aber ihr unversehrtes Wesen ins Offene des Be-
greifens und so in ihre eigene Wahrheit nötigt» (WW, S. 199). Noch in ZSD
behält Heidegger allerdings die Rede von Aletheia als einem «Phänomen»
bei. Darin wird offenbar eine sekundäre Wahrheitsorientierung der Philosophie
beibehalten.



198 Brigitte Hilmer

macht sich das Festhalten an derartigen Umgehungsmöglichkeiten bis
zuletzt bemerkbar in Heideggers Versuchen, die Rezeption seiner Texte
durch Anweisungen für das rechte, echt verstehende Hören zu steuern.
Aber daneben führt der Umgang mit der in sich differenzierteren
Verborgenheitsstruktur der Aletheia offenbar dazu, daß die Zweideutigkeit

des Ausgesprochenen nicht mehr wie in Sein und Zeit gegen es

verwendet wird. «Das Wort als Wort bietet», heißt es anläßlich von
Hölderlins Dichtung, « nie unmittelbar die Gewähr dafür, ob es ein
wesentliches Wort oder ein Blendwerk ist. [...] So muß sich die Sprache
ständig in einen von ihr selbst erzeugten Schein stellen und damit ihr
Eigenstes, das echte Sagen, gefährden. »22

Angesichts dieser Veränderung des Einsatzes der Sprache stellen sich
verschärft die Fragen, die in Hinblick auf den Begriff der Unverborgen-
heit so heftig diskutiert wurden: ob überhaupt und in welchem Sinne
hier noch von Wahrheit gesprochen werden sollte, und ob ungeachtet
des Wortgebrauchs die damit verbundene normative Orientierung,
der Maßstab der «Sache selbst» verschwindet. Auf die Frage der

Inanspruchnahme des Titels « Wahrheit » komme ich noch zurück. Was
das Maß angeht, so liegt es im Wesen dessen, was Heidegger als Un-
verborgenheit im Sinne der Lichtung des Seins zu denken versucht,
daß sie « die Anweisung, sich nach einem Maß zu richten », nicht aber
dieses selbst enthält.23 Hingegen ist für ihn von offenkundiger Brisanz
und ein immer wieder angesprochenes Thema, worauf, jenseits der
Aussagewahrheit, die Verbindlichkeit und das Maß des philosophischen
Denkens und Sprechens selbst beruht. An dieser Stelle entscheidet
sich die Abgrenzung von der «Grundstellung der Subjektivität», wie
sie in Kants Auffassung von der Philosophie als « Selbsthalterin ihrer
Gesetze » beschlossen liegt, nämlich an der Frage, ob die Philosophie
«nicht selbst erst gehalten und zum Halten bestimmt wird durch die
Wahrheit dessen, wovon ihre Gesetze je Gesetze sind» (WW, S. 200).
Und schließlich folgt den Fragen « Woher nimmt das Denken sein Maß?
Welches ist das Gesetz seines Tuns?» die Bemerkung: «Nur im Vor-

22 M. Heidegger, «Hölderlin und das Wesen der Dichtung» (1936), in: Er¬

läuterungen zu Hölderlins Dichtung, Frankfurt a.M. 1996 (1944), S. 33-48,
S. 37

23 Tugendhat, Wahrheitsbegriff, S. 374. Tugendhat wendet das hier gegen Hei¬

deggers Behauptung ein, daß letzteres der Fall sei. An dieser Stelle müßte man
dann aber gegen Heidegger eher geltend machen, daß er den Maßstab selbst
in diesem Zusammenhang überhaupt einbauen möchte.



Die Verbindlichkeit des Strittigen 199

beigehen sei jetzt die Dichtung genannt. Sie steht derselben Frage in
derselben Weise gegenüber wie das Denken. »24 Ein Indiz für die Rolle,

die die Kunst bei der Klärung dieser Schwierigkeit zu spielen hat.

III.

Die in der «Lichtung» gegebene primäre Wahrheitsorientierung
macht zum einen Wahrheit bindend in dem Sinne, daß sie den Vorzug
desjenigen Erkennens und Aussagens bezeichnet, das dem dank der

Lichtung dem Erkennen Zugeordneten und Zugänglichen entspricht,
gegenüber demjenigen, das ihm nicht entspricht. Zum anderen «gründet

» in der Aletheia als Verbundenheit von Sein und Denken « der mögliche

Anspruch auf eine Verbindlichkeit des Denkens» (ZSD, S. 75),
insofern sie selbst die « Sache » des Denkens ist. Diese Sache bindet
zunächst in dem Sinne, in dem jeder Gegenstand eine Philosophie bindet,

die «zu den Sachen selbst» will. Wenn wir annehmen, daß sie
dies nicht als Gegenstand von Aussagen tun kann, so doch in einer
Weise, die an Husserls Theorie von der Wahrheit nominaler Akte erinnert:

es gibt z. B. die Möglichkeit der sachgemäßen oder nicht
sachgemäßen Benennung der Aletheia,25 die der Aufgabe der Philosophie
entspringen mag, in der «produktiven Begriffsbildung» Sachgebiete
zu erschließen.26 Die Lichtung scheint aber noch in einem anderen Sinn
Sache zu sein als die «Sachen selbst» der Phänomenologie (vgl. ZSD,
S. 70 f.). Sie ist Sache der Philosophie (bzw. des Denkens, ein
Unterschied, auf den ich hier nicht eingehe), insofern sie das Denken angeht
(S. 67), sie ist das, «worum es sich in einem maßgebenden Sinne handelt,

sofern sich darin etwas Unübergehbares verbirgt» (S. 4). Unüber-
gehbar ist die Sache, weil sie, dem «alten Wortsinne [...] Rechtsfall,
Rechtsstreit» folgend, als Streitfall, als das Strittige auftritt (S. 41, 67).
Sachlich, könnte man also sagen, verhält sich das philosophische Denken

dann, wenn es sich auf das Strittige einläßt und am Streit teil-

24 M. Heidegger, «Brief über den Humanismus», in: ders., Wegmarken,
S. 311-364 (zit. als BH), S. 362 f.

25 Es war « nicht sachgemäß und demzufolge irreführend, die Aletheia im Sinne
der Lichtung Wahrheit zu nennen» (ZSD, S. 77). Sie wird «mit dem Namen
<Lichtung> sachentsprechend genannt» (S. 72).

26 M. Heidegger, Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs, Marburger
Vorlesung Sommersemester 1925, Gesamtausgabe, Bd. 20, Frankfurt a. M.
1979, S. 4,S. 21.



200 Brigitte Hilmer

nimmt. Bewegt sich Heidegger damit bereits in der Nähe derjenigen,
die den philosophischen Wahrheitsbegriff dort für unverzichtbar halten,

wo Behauptungen nicht einfach hingenommen, sondern bestritten
und unter Rechtfertigungsansprüche gestellt werden? Diese Nähe ist
vermutlich nur auf Umwegen zu erreichen. Denn, so Heidegger, als er
noch bereit war, die Aletheia Wahrheit zu nennen:

«die Unverborgenheit ist nicht nur erstritten in dem allgemeinen Sinne, daß

unter Menschen nach der Wahrheit gesucht und um sie gerungen wird.
Vielmehr ist das Gesuchte und Umkämpfte selbst, in sich, abgesehen vom Kampf
des Menschen um es, in seinem Wesen ein Streit. »27

In Heideggers Vortrag Der Ursprung des Kunstwerks28 spielt eine
zentrale Rolle, wie der Aletheia als in sich selbst streithaft, als « Ur-
streit» (S. 47) und nicht nur als Streitgegenstand, im Ausgesprochenen

entsprochen werden kann (im Gesprochenen insofern, als jede
Kunstform, auch die bildenden, von Sprache und Dichtung «durchwaltet

und geleitet» wird29). Allerdings ist dabei zu differenzieren,
welche Aspekte des Werkcharakters für die Wahrheitsmöglichkeiten
der Philosophie aufschlußreich sein könnten. Daß das Kunstwerk ein
Werk, d.h. Geschaffenes ist, manifestiert sich Heidegger zufolge in
betonter Weise in der Gestalt, in der der Streit fest-gestellt wird
(UKW, S. 52). Die Philosophie hingegen verhält sich vermutlich eher
wie das Handwerk. Das Handwerk, «merkwürdiges Spiel der Sprache,
schafft freilich keine Werke »,30 Es muß hier offen bleiben, ob damit
eine befriedigende Unterscheidung von Kunst und Philosophie er-

27 M. Heidegger, Parmenides, Freiburger Vorlesung Wintersemester 1942/43,
Gesamtausgabe, Bd. 54, Frankfurt a. M. 1982 (zit. als GA 54), S. 25. Vgl. BH,
S. 336.

28 M. HEIDEGGER, « Der Ursprung des Kunstwerks », in: ders., Holzwege, Frank¬
furt a. M. 1980 (1950), S. 1-72 (zit. als UKW).

29 UKW, S. 60, vgl. GA 54, S. 172 f.
30 UKW, S. 44. Heidegger denkt bei der Philosophie an das «Hand-werk der

Schrift» (BH, S. 344). «Hand-werk» ist jedenfalls nicht «metaphorisch»
gemeint. Die Handschrift hat einen konkreten Bezug zur Wahrheit, weil in der
Hand die Möglichkeit des Wortes (der Hand-lung, des Vor-handenen usw.)
liegt und damit die Wesensauszeichnung als Seinsbezug des Menschen.
Heidegger scheint in diesem Zusammenhang, d. h. in einer auf Aletheia
ausgerichteten Vorlesung über Parmenides, mit einem Exkurs Uber die Schreibmaschine

bei seinen Zuhörern an die Grenzen des Verständnisses gestoßen zu
sein (GA 54, S. 126, zuvor 118 f., 124 f.). Handwerklichkeit in diesem Sinne,
also z.B. die Frage der Rückwirkungen der Maschine auf das Schreiben,
sollte allerdings auch die Dichtung betreffen.



Die Verbindlichkeit des Strittigen 201

reicht wäre, ob eine solche in Wesensbestimmungen überhaupt möglich

ist.31 Dabei wäre die Möglichkeit eines Kunstwerkes, für das
Gestalt oder Gestaltlosigkeit keine Rolle spielen, ebenso in Betracht zu
ziehen wie eine Philosophie, für die ihre Durchbildung, etwa in der
Gestalt eines Systems, entscheidend ist. Aber auch wenn die Philosophie

den Streit nicht gestalthaft fest-stellt, so findet sie doch
möglicherweise so statt, daß sie ihn ebenfalls «bestreitet». «Der Streit soll
in einem eigens hervorzubringenden Seienden nicht behoben, auch
nicht bloß untergebracht, sondern aus diesem eröffnet werden » (S. 49).
Die Vergleichbarkeit von Werk und philosophischer Schrift könnte
also, wenn nicht in der Art der Fixierung des Streites, so doch in seiner

Eröffnung liegen.
Das Kunstwerk inszeniert den « Streit zwischen Lichtung und Ver-

bergung in der Gegenwendigkeit von Welt und Erde» (S. 49). Darin
durchdringen sich der offene Raum geschichtlicher Möglichkeiten und
Festlegungen und dasjenige, was vor jeder Erschließung in einem
solchen Raum zurückweicht. Damit entspricht das Werk der Struktur der
Wahrheitsorientierung, welche sich manifestiert, indem sie ihren
jeweiligen Auslegungen in kulturellen Rechtfertigungsstandards oder
Sinnhorizonten Verbindlichkeit verleiht, aber dabei selbst im Dunkeln
bleibt. Die Verbindlichkeit zweiter Ordnung,32 der das Werk gehorcht,
besteht darin, den jeweiligen Horizont von Orientierungen in diesem
Bezug zu halten, der weder als ein Standpunkt außerhalb ihrer die
primären Verbindlichkeiten einfach relativiert, noch sich als Grund ihrer
Stabilisierung verwenden läßt. Das Werk kann dies nur, indem es sich
auf den Streit von Verborgenheit und Unverborgenheit nicht so
bezieht, daß es über ihn ist, seinen Begriff illustriert oder ihn mimetisch
vergegenwärtigt. Das berücksichtigen die Formulierungen, daß es den

Streit erst anstifte und bestreite (UKW, S. 35). Wenn man hier noch

von Aletheia als Wahrheit sprechen wollte,33 so liegt die Wendung, die

31 Dieser Frage gehe ich nach in «Being Hegelian after Danto» in: History and
Theory, Herbst 1998.

32 Die Möglichkeiten von Stellungnahmen zweiter Ordnung arbeitet gut heraus
M. Seel, «Heidegger und die Ethik des Spiels», in: Forum für Philosophie

Bad HOMBURG (Hg.), Martin Heidegger: Innen- und Außenansichten,
Frankfurt a. M. 1989, S. 244-272.

33 Vgl. Heideggers eigene Randnotiz, Gesamtausgabe, Bd. 5, S. 1, und dazu
D. JÄHNIG, «<Der Ursprung des Kunstwerks> und die moderne Kunst», in:
W. Biemel/F.-W. VON HERRMANN (Hg.), Kunst und Technik. Gedächtnisschrift

zum 100. Geburtstag von Martin Heidegger, Frankfurt a. M. 1989,
S. 219-245, S. 241 ff.



202 Brigitte Hilmer

der anfangs erwähnten Kehre in der Beurteilung des Ausgesprochenen
entspricht, darin, daß dessen Wahrheit nicht mehr als Verhältnis zum
Worüber beurteilt werden kann (S. 41), daß das Gesagte nicht als
wahr, sondern als selbst « Wahrheit » in Frage kommt. Nur in diesem
Fall ist die «Bewahrung des Werkes» (S. 52 f.) die ihm gegenüber
angemessene Haltung.34 Und nur in diesem Fall macht es Sinn, die Frage

nach der Wahrheit der Interpretation umzukehren in die nach der
Interpretation der Wahrheit.

Gibt es tatsächlich eine Korrespondenz zwischen dem Werkcharakter
der Kunst und der Art, wie Philosophie anders als nur in Aussagen ein
Seiendes ist, das einen Wahrheitsbezug eröffnet bzw. durchläßt, so
müßte sich der Streit von Erde und Welt auch in ihr darstellen. In der
Tat, das ist hier die These, finden sich in Heideggers Überlegungen zur
Philosophie (und zum Denken) dazu deutliche Analogien. In Sein und
Zeit bereits ist bemerkenswert, daß Heidegger das Schweigen als einen

ursprünglichen Modus der Rede einführt (S. 164, vgl. 273, 277, 296 f.,
322 u.ö.). Wenn er von der «Verschwiegenheit der Durchführung»
(S. 174) schreibt, so ist damit sicherlich nicht gemeint, daß das Dasein
vom Reden über das Schweigen zum Handeln übergeht und damit die
Sprache verläßt.35 Da gerade das Schweigen eine Weise ist, im Bereich

34 Seel rückt den Heidegger an dieser Stelle unterstellten Satz ins Zentrum sei¬

ner Kritik: «Es kommt nicht darauf an, Beurteiler, es kommt darauf an,
Bewahrer der Wahrheit zu sein» («Ethik des Spiels», S. 248, 269). Meines
Erachtens wird damit zu stark Gadamer in Heidegger hineingelesen. In unserem
Zusammenhang heißt Seinlassen und Bewahren des Werkes nicht einfach die
Übernahme seiner wahren Aussagen, auch nicht seiner Orientierungen oder
sinnkonstituierenden Leistungen (das würde dem von Heidegger in SuZ, S. 168

gebrandmarkten «autoritativen Charakter» des Geredes entsprechen), sondern
die Erhaltung eines Zugangs zur Wahrheitsfrage selbst. Beurteilungsmöglichkeiten

sind damit nicht ausgeschaltet, sie betreffen aber nicht mehr die Frage,
ob etwas Gesagtes oder Geschaffenes wahr ist, sondern ob es in letzerem
Sinne «Wahrheit» ist (»Beurteilung der Wahrheit» ist eine insofern zweideutige

Formulierung). Darin läge eine Parallele zu der Einsicht, « inwiefern die
kritische Frage, welches die Sache des Denkens sei, notwendig und ständig
zum Denken gehört» (ZSD, S. 6, Hervorh. im Orig.). Zwar betont Heidegger
die Verbindlichkeit der philosophischen Tradition, aber ihr wird man durch
bloßes Bewahren am wenigsten gerecht (ich komme darauf zurück).

35 Diese Deutung von D. Thomä, Die Zeit des Selbst und die Zeit danach. Zur
Textgeschichte Martin Heideggers, Frankfurt a. M. 1990, S. 443, der darin ein
«zentrale Wendung Heideggers» sieht, halte ich für verfehlt. Eine Beziehung
des «schweigenden Wortes» zu dem, was im Bildwerk in UKW als «Erde»
bezeichnet wird, zeigt GA 54, S. 172 auf.



Die Verbindlichkeit des Strittigen 203

der Rede zu bleiben, läßt sich vermuten, daß Heidegger an dieser Stelle
in eigener Sache spricht:36 die verschwiegene Durchführung liegt in
der schriftlichen Ausarbeitung des philosophischen Gedankens, in der
«ausführenden Darstellung der Sache» (ZSD, S. 68). Ein durchgängiger

Topos in Heideggers Umgang mit philosophischen Texten
besteht darin, das in ihnen Ungesagte (oder Ungedachte) vom Gesagten
abzuheben und es gegen das Gesagte zu wenden. Die Durchführung
ist vermutlich nicht deshalb eine «verschwiegene», weil man beim
Hand-werk des Schreibens nicht nebenbei spricht, sondern weil sie für
das Moment des «Ungesagten» verantwortlich ist (vgl. BH, S. 344).
Das erscheint paradox, denn auf ersten Blick müßte doch das Durch-
und Ausführen eben darin bestehen zu sagen, was man zu sagen hat.
Denkt man aber vom Streit von Erde und Welt her, so bringt gerade
die Durchführung den philosophischen Gedanken in ein Element, das

sich gegenüber Redaktionen, Referaten und Analysen als eigentümlich
resistent erweist und damit das Sich-Verschließen der « Erde » zur
Geltung bringt. Das Ungesagte wäre also hier nicht bloß das Vergessene
oder Vorausgesetzte, welches die kritische Lektüre zu ergänzen hätte
(ZSD, S. 76), sondern etwas, was durch den Text hindurch sich als in
ihm Verdecktes eröffnet und die Variation der Reaktionen ermöglicht.
Demgegenüber wäre das Gesagte der Anteil der «Welt» als der
referierbare Gedanke, das Moment der Theorie oder der Sinnstiftung, das

sich aus jeder Philosophie destillieren läßt.
Bestreitet auch die Philosophie den Streit der Aletheia als den von

Erde und Welt, so stellt sich die Frage, wie sich daraus in spezifischerer

Weise die Verbindlichkeit ergeben soll, die Heidegger zufolge in
der Strittigkeit dieser Sache des Denkens begründet liegt.

Im Unterschied zum Kunstwerk im Heideggerschen Sinne wirkt in
der Philosophie der Schein der Sprache sich dahin aus, daß ihre Texte

primär so gelesen werden können (und in gewisser Weise auch müssen,
um verstehbar zu sein), als sagten sie alles, was sie zu sagen haben, als
seien sie in erster Linie aussagend Theorien über etwas, zumal über
das Wesen der Wahrheit. (Auch Dichtung kann im übrigen durch
entsprechende Lektüre in dieser Weise zur Philosophie gemacht werden).
Auf der Ebene des Gesagten kann ein Streit unter Denkern und
Denkerinnen in Form von gegenseitigen Widerlegungen stattfinden. Ein

36 Z. B. auch wenn davon die Rede ist, daß das «echt und neu Geschaffene» auf¬

grund der Langsamkeit der Durchführung «bei seinem Hervortreten für die
Öffentlichkeit veraltet ist» (SuZ, S. 174).



204 Brigitte Hilmer

solcher Streit erreicht aber die Sache, um die es geht, gar nicht erst.
Aus diesem Grund - und nicht etwa, weil hier ein gläubig bewahrendes
Seinlassen angemessener wäre -, ist « alles Widerlegen im Felde des

wesentlichen Denkens [...] töricht» (BH, S. 336). Nicht nur verschließt
sich die durchgeführte Philosophie den Widerlegungen - sie kann
kaum jemals als überholt und erledigt in der Wissenschaftsgeschichte
zurückgelassen werden -, einer solchen Rezeption entgeht auch, daß
der entscheidende Streit von dieser Dimension des Sich-Verschließens
erst ermöglicht wird.

Die Verbindlichkeit der Sache des Denkens verweist insofern für
Heidegger auf die Verbindlichkeit der Tradition in einen spezifischen
Sinn, sie ist inhaltlich begründet und nicht darin, daß die philosophische

Tradition aus Werken von klassischem Rang besteht, denen man
vertrauen sollte, und die nun schon mal da sind. « Jeder Versuch, einen
Einblick in die vermutete Aufgabe des Denkens zu gewinnen, sieht
sich auf den Rückblick in das Ganze der Geschichte der Philosophie
angewiesen» (ZSD, S. 66). Inhaltlich begründet ist diese Angewiesenheit

deshalb, weil die Sache des Denkens überhaupt nur zugänglich ist
als das, Heidegger zufolge, in den Texten der europäischen Tradition
Beschwiegene: die jede Bestimmung von Wahrheit aus dem Verhältnis
von Sein und Denken erst ermöglichende Dimension der Lichtung,
derjenigen normativen Orientiertheit, die gerade in allem Bestehen auf
Rationalität noch geschickhaft hingenommen wird. Vermutlich erst,
wenn man dieses Beschwiegenen gewahr ist, kann man behaupten,
daß die « wesentlichen Denker stets dasselbe » sagen, wenn auch nicht
«das Gleiche» (BH, S. 363). Könnte man die Texte der Philosophie
als Werke in dem Sinne interpretieren, daß das Strittige der Aletheia
im Streit des Gesagten und Ungesagten aufgebracht wird und zugänglich

ist, wie in der gestalthaften Fest-stellung durch das Kunstwerk, so
würde eine solche Interpretation auch schon ausreichen, sich des
fraglichen Themas zu vergewissem. Da dies nicht der Fall ist, ist es die

Aufgabe gerade des Interpreten, den Streit erst zu eröffnen, indem er
das in den Philosophien Beschwiegene dem Gesagten entgegenhält,
um so ihr Denken auf das Selbe zu beziehen und « sich in die Zwietracht

[zu] wagen» (BH, S. 363). Die Tradition als solche ist so wenig
verbindlich, daß es vermutlich überhaupt keine Philosophie gibt, die
man einfach unbesehen bewahrend und auslegend übernehmen könnte.

«In das Gleiche flüchten ist ungefährlich» (ebd.), worauf es

ankommt, ist, die Strittigkeit der Sache überhaupt erst herauszuarbeiten.
In Sein und Zeit heißt es:



Die Verbindlichkeit des Strittigen 205

«Der Streit bezüglich der Interpretation des Seins kann nicht geschlichtet
werden, weil er noch nicht einmal entfacht ist. Und am Ende läßt er sich nicht
<vom Zaun brechen) sondern das Entfachen des Streites bedarf schon einer
Zurüstung. Hierzu allein ist die vorliegende Untersuchung unterwegs »ß1

Versteht Heidegger die Sache der Philosophie in ihrer Verbindlichkeit

als Streit und die Philosophie (zusammen mit der Kunst) als den
Ort, wo dieser Streit allererst eröffnet wird, so begibt er sich in eine
Nähe zum Deutschen Idealismus, die ihm selbst nicht entgangen ist.
Schon die Rede von der « ausführenden Darstellung der Sache », in der
« die Sache der Philosophie < selbst > zum Vorschein komme », gibt
ausdrücklich Hegel wieder (ZSD, S. 68). Daß die Auffassung vom «streithaften

Wesen der Wahrheit» die Negativität der absoluten Idee
evoziert, liegt auf der Hand (GA 54, S. 27). Schließlich stellt sich
angesichts der These Heideggers von der Aletheia als dem in den Texten
der philosophischen Tradition Ungesagten und Zugeschickten die Frage,

ob seine Aufklärung des Ungesagten nicht gerade die Dimension
des Sich-Verschließens, des Aufbewahrtseins für den Streit unter
Denkenden endgültig aufhebt, das heißt die Geschichte der Philosophie
beendet (ZSD, S. 44), was der Einsicht Hegels entspricht, daß es
Geschichte nur geben kann, solange es noch etwas Verborgenes und
Ungedachtes gibt. Die Abgrenzung gegen Hegel ist zunächst von einer
Polemik gekennzeichnet (z.B. GA 54, S. 27), die einer merklichen
Gelassenheit weicht, als Heidegger in dem Vortrag «Das Ende der

Philosophie und die Aufgabe des Denkens » (in ZSD) diejenige Wendung

vollzieht, von der schon öfters die Rede war und die ihn vor
Hegel sozusagen in Sicherheit bringt: die Gleichsetzung der Aletheia
mit « Wahrheit » aufzugeben. Die für Heidegger bis dahin so zentrale
«Rede von der <Wahrheit des Seins») habe, heißt es hier, «in Hegels
< Wissenschaft der Logik) ihren berechtigten Sinn, weil Wahrheit hier
die Gewißheit des absoluten Wissens bedeutet» (ZSD, S. 77). Ließe
sich das Entfachen des Streites im Durchgang durch die philosophische

Tradition durch Aufbietung des in ihr Ungesagten so verstehen,
daß damit die Wahrheit selbst inszeniert wird, so kann dieses Ins-
Werk-Setzen der Wahrheit nicht anders aufgefaßt werden denn als ein

endgültiges Bescheidwissen in dieser und über diese Tradition.
Heidegger gibt seinen Wahrheitsbegriff als Aletheia nicht deshalb auf,
weil er eingesehen hätte, daß der Aletheia das für Wahrheit spezifische

37 SuZ, S. 437. Und später: «Diese Sätze gelten heute noch nach zwei Jahrzehn¬
ten» (BH, S. 344).



206 Brigitte Hilmer

Moment der Normativität fehlte (dazu hat er angesichts seiner Auffassung

von Sachlichkeit und Verbindlichkeit keine Veranlassung),
sondern weil er sie von den vom philosophischen Wortgebrauch her für
ihn unvermeidlich erscheinden Konnotationen der Evidenz oder
Gewißheit freihalten möchte.

Die Rücknahme Heideggers zieht nicht nur Konsequenzen aus

zuvor Angelegtem und beseitigt auch nicht einfach nur eine
mißverständliche Äquivokation.38 Sie schafft eine neue Situation insofern, als
«die Frage nach der Richtigkeit sich in voller Schärfe wieder stellt
und damit in ihrer Eigenständigkeit bestätigt wird».39 Aber nicht nur
die Wahrheitsfrage im engeren Sinne ist damit wieder offen, es fragt
sich auch, worin Wahrheitsansprüche philosophischer Texte bestehen
können, wenn nicht schon ihr Bezug zur Strittigkeit der Aletheia als

dem Ungesagten und als das im Verhältnis von Gesagtem und
Ungesagtem zu Realisierende ihre Wahrheit ausmacht. Festzuhalten ist
zunächst, daß von dieser Differenzierung nicht berührt wird, daß
philosophische Texte als durchgeführte Philosophie verbindlich sind als

Zugang zur Wahrheitsfrage, nicht erst als Entscheidung über sie. Sie als
diesen Zugang wahrzunehmen, bedarf nicht einer neuen Theorie der

Wahrheitsorientierung etwa im Sinne einer Metaphysik des Ereignisses
(ZSD, S. 22 f.). Das Ereignis einfach ankommen zu lassen, heißt aber
sicherlich auch nicht, sich dem pflegenden Gespräch mit der Tradition
zu überlassen in dem Zutrauen, dabei der Wahrheit der gemeinsamen
Sache zu begegnen. Denn «welches die Sache des Denkens sei» ist
nach wie vor die « kritische Frage », die « notwendig und ständig zum
Denken gehört» (ZSD, S. 61). So führt die Wahrnehmung der Verbindlichkeit

des Zuganges zur Wahrheitsfrage (die nicht in der Frage nach
der «Wahrheit» dieses Zuganges bestehen kann, sondern nur darin,
zur Kenntnis zu nehmen, daß er möglich ist) erst einmal ins Offene,
und damit auch in das Offene der Frage, die Heidegger mit dieser späten

Wendung hinterlassen hat. Er selbst hat den Verzicht auf den
erweiterten Wahrheitsbegriff wohl im Zusammenhang gesehen mit der
Einsicht in die Endlichkeit und Vörläufigkeit des Denkens (ZSD, S. 38)
und damit des Ereignisses selbst (S. 53, 58), mit der er auf Distanz zu

Hegel geht. Diese Vorläufigkeit ist nicht zu verstehen als ein Fallibi-
lismus, der sich, wenn auch antizipatorisch, noch im Räume einer in

38 Vgl. Gethmann, «Zum Wahrheitsbegriff», S. 123.
39 LAFONT, Zur linguistischen Wende, S. 225.



Die Verbindlichkeit des Strittigen 207

Gewißheit einzuholenden Wahrheit bewegt,40 sondern als Abstandnahme

und Freigabe (S. 32, 38). Dieser Versuch, möglicherweise
überzeugenden Einwänden durch präventive Zurückhaltung zu entgehen,
provoziert allerdings zu der Frage, ob ein « eigentlicher » und «
seinlassender» Umgang mit dem Wahrheitsproblem in der Philosophie
darin bestehen könnte, nicht nur auf dem «Pfad des Schweigens
heimisch» zu werden im «Hand-werk» der Schrift (BH, S. 344) und
damit Texte zu schaffen, deren Zug zur Symmetrie41 die Grenzen
philosophischer Aussagbarkeit eigens sichtbar zu machen versucht,
sondern sich auf die vorgefundenen Rechtfertigungsstandards und
Ausweisungspraktiken (vgl. Anm. 21) in ihrer Vorläufigkeit einzustellen
und am Streit mitzuwirken, indem man in ihm Stellung bezieht.

40 Dazu die interessante Kritik dieser Figur als metaphysisch bei A. Wellmer,
Der Streit urn die Wahrheit. Pragmatismus ohne regulative Ideen, Vortrag in
Basel am 18.6.1998.

41 Zu diesem aufschlußreichen Interpretament der Heideggerschen Spätphiloso¬
phie vgl. D. Thomä, Zeit des Selbst, S. 804 ff.




	Die Verbindlichkeit des Strittigen : Wahrheitsmöglichkeiten der Philosophie im Denken Heideggers

