
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 57 (1998)

Artikel: Seinserfahrung und Übersetzung : hermeneutische Überlegungen zu
Heidegger

Autor: Figal, Günter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882906

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882906
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia philosophica 57/98

GÜNTER FIGAL

Seinserfahrung und Übersetzung
Hermeneutische Überlegungen zu Heidegger

This essay is about one of the basic problems of Heidegger's philosophy.
Heidegger is convinced that the experience of Being-there («Dasein») and Being
(«Sein») goes beyond the possibility of being linguistically articulated. This
conviction is the reason for Heidegger's emphasis of Origin («Ursprung») and
also for his attempt to experience the borderlines of language. But this experience
is necessarily tied to language, and therefore it seems to be reasonable to
conceive the relation of language and Being less dramatically. Heidegger himself
has provided the means for this correction by developing his concept of
translation. Translation can be understood as the «double alterity» of language and
thus as a possibility for representing the experience of Being in the realm of
language.

1.

Es gibt Erfahrungen, die im Verdacht stehen, keine zu sein. Von ihnen
heißt es dann, sie würden nicht gemacht, sondern nur beschworen: aus

quasireligiöser Ambition oder gar aus der strategischen Absicht, einen
Arkanbereich unbefragter Autorität zu sichern. Wer sich auf sie beruft,
verweigere sich dem Anspruch begrifflicher und argumentierender
Ausweisung und biete statt Beschreibung und Analyse nichts als leere

Begriffe und halbpoetische Chiffren, den hohen Ton oder auch bloß
das Kunstgewerbe beschwörenden Redens.

Vermutungen, Vorwürfe wie diese sind mit dem Namen Heideggers

so dauerhaft und zahlreich verbunden, daß man sie entweder kaum
noch bezweifeln oder ihrerseits für Beschwörungen halten möchte.
Auch dann freilich dürfte es voreilig sein, sie zu marginalisieren.
Immerhin ist unbestreitbar, daß Heideggers Denken um eine schwer
ausweisbare Erfahrung kreist: zunächst darum, wie das menschliche
Leben und die Welt, in der es geführt wird, zur Geltung kommen können,
ohne daß einzelne Aspekte oder Anlässe dabei von Bedeutung sind.
Erfahren werden soll das Leben nicht in bestimmter Hinsicht, sondern



178 Günter Figal

einfach nur als solches, die Welt nicht aus der Perspektive eines
bestimmten Verhaltens, sondern allein als das, was sie eigentlich ist; beides

in seinem Zusammengehören und schließlich, radikaler noch, was
sich darin als Grundzug erweist: Dasein also und Sein.

Über die Schwierigkeit, dergleichen zur Sprache zu bringen, ist
sich Heidegger selbst wohl am besten im Klaren gewesen. Anders lassen

die Eigentümlichkeiten und Manierismen seiner Texte und auch
der Vorlesungen sich nicht gut erklären, nicht die Verweigerungen
traditioneller Terminologie, die Neologismen und Antibegriffe. Immer
wieder setzt Heidegger neu an, kämpft bei aller Konstanz des Themas

gegen die sprachliche Festlegung, wechselt Orientierungrahmen und
Bezugspunkte. Dabei entfaltet sich ein breites Spektrum der
philosophischen Artikulation. Es reicht von der expressionistisch aufgeladenen

Phänomenologie der zwanziger Jahre bis zur hintersinnigen, oft
auch sperrigen Schlichtheit der späten Vorträge und Aufsätze. Und
kaum läßt sich die produktive Unruhe, die hier am Werke ist, besser
erfassen als mit Wittgensteins Bemerkung, der Mensch, und wie zu
ergänzen wäre: dieser philosophierende besonders, habe «den Trieb,

gegen die Grenzen der Sprache anzurennen».1
Die Formulierung erfaßt auch das Dilemma besonders gut, das mit

der Erfahrung verbunden ist, die Sprache erfasse das Entscheidende
nicht: rettungslos bleibt diese Erfahrung in die Sprache gesperrt; mit
jedem Versuch, ihre Möglichkeiten zu erweitern, stellt sich das

Ausgangsproblem wieder ein. Wenn Heidegger trotzdem immer aufs Neue
die Grenzen der Sprache aufsucht, so geschieht das wohl kaum in
Unkenntnis dieses Dilemmas; eher in der Erwartung, daß sich an oder mit
den Grenzen der Spache eben die Erfahrung machen läßt, auf die ihm
alles ankommt: Die Erfahrung von Dasein und Sein läßt sich, wie es

scheint, anzeigen, indem man herausarbeitet, wie sie in die Versuche
ihrer Beschreibung nicht wirklich eingeht.

Was das heißen soll, hat Heidegger schon in seiner ersten
systematisch bedeutsamen Vorlesung, der Vorlesung aus dem Jahr 1919

entwickelt:2 Die Erfahrung oder das «Erlebnis», in der Welt zu sein

und diese als Gefüge des Bedeutens zu erfahren, verblaßt mit dem

1 L. Wittgenstein, Schriften, Bd. 3: Wittgenstein und der Wiener Kreis, von
F. Waismann, aus dem Nachlaß hg. von B. F. McGuinness, Frankfurt a.M.
1967, S. 68.

2 M. Heidegger, « Die Idee der Philosophie und das Weltanschauungsproblem.
Kriegsnotsemester 1919», in: Zur Bestimmung der Philosophie, Gesamtausgabe,

H. Abt., Bd. 56/57, hg. von B. Heimbüchel, Frankfurt a.M. 1987.



Seinserfahrung und Übersetzung 179

Versuch der Beschreibung, und zwar, weil dieser nicht anders kann,
als einzelne Gegenstände und Bezüge hervorzuheben, und so von der
Erfahrung im Ganzen ablenkt. Aber das «Erlebnis» des Daseins in
der Welt läßt sich, wie Heidegger meint, evozieren; es öffnet sich, wo
es gelingt, die Aufmerksamkeit vom Einzelnen, von der feststellenden
Beschreibung wegzulenken, sie als unangemessen und verstellend zu
erweisen, so daß man frei für das Ganze, die Unmittelbarkeit des
Erfahrens wird.

Auch später noch hat Heidegger in diesem Sinne die «Grundaufgabe

» der Philosophie bestimmt. In der programmatisch wichtigen
Vorlesung über « die Grundbegriffe der Metaphysik » aus dem Winter
1929/303 sagt er, es komme darauf an, eine «Grundstimmung» zu
wecken, wobei unter einer Stimmung eine bestimmte Weise des
Daseins verstanden wird, in der frühen Terminologie: eine bestimmte
Weise des Erlebens. In einer Stimmung zeigt sich, was mit dem Wort
« Dasein » angezeigt ist. So ist es das Erleben oder Erfahren, seine
Mitteilung mit dem Ziel der Evokation, worauf es bei einem « wirklichen
lebendigen Philosophieren » (GA 29/30, 87) ankommt. Oder, noch einmal

in einer Formulierung aus der frühen Vorlesung: In der Philosophie

geht es um die « Erweckung und Erhöhung des Lebenszusammenhangs

des wissenschaftlichen Bewußtseins », und das ist « nicht Gegenstand

theoretischer Darlegung, sondern vorbildlichen Vorlebens - nicht
Gegenstand praktischer Regelgebung, sondern Wirkung ursprünglich
motivierten persönlich-unpersönlichen Seins » (GA 56/57,5).

Wo Heideggers Philosophie unter dem Verdacht steht, beschwörend

zu sein, kann man sich gewiß auf Formulierungen wie diese berufen.

Unter dem Eindruck einer fremd gewordenen Sprache mag
allerdings leicht vergessen werden, daß hier die Aufgabe der Philosophie
grundsätzlich nicht anders bestimmt wird, als das traditionellerweise
geschehen ist: Philosophie als Lebensform und philosophisches Denken

und Reden als deren Ausprägung. Heidegger spielt auf das

maßgebliche Beispiel des Sokratischen Lebens und Denkens an, wozu
auch die Erweckungsmetapher gehört, der Gedanke also, daß philosophisch

nur ausdrücklich werden kann, was schon angelegt ist -
ausdrückliche Erfahrung als Wiedererkennen im Bewußtwerden.

3 M. HEIDEGGER, Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt - Endlichkeit -
Einsamkeit, Gesamtausgabe, H. Abt., Bd. 29/30, hg. von F.-W. von Herrmann,
Frankfurt a.M. 1983. Zitate aus der Gesamtausgabe unter der Sigle «GA»
sowie der Band- und Seitenzahl.



180 Günter Figal

Dennoch bleibt ein wesentlicher Unterschied: Während der
Platonische Sokrates auf eine illusionslose Weise der Sprache vertraut und

sogar glaubt, die Erfahrungen des Denkens ließen sich orientiert an
der Sprache genau so gut zur Geltung bringen wie an den Dingen der
Welt (vgl. Phaidon 100 a), ist Heideggers Philosophieren von der
entgegengesetzten Überzeugung bestimmt. Nicht, daß Heidegger für seine

Überzeugung in Piaton keine Stütze fände: Die Bildungsgeschichte
des Philosophierens, wie sie in der Politeia als Parabel von der Höhle
erzählt ist, gibt hier nur den sinnfälligsten Anhaltspunkt; entsprechend
intensiv ist sie von Heidegger interpretiert worden, wobei die frühere
Vorlesungsversion die Nähe zu Piaton noch unbefangener zu erkennen

gibt als die Abhandlung über Piatons Lehre von der Wahrheit.4 Doch
wie stark das Sokratisch-Platonische Denken auch durch die Einsicht
in die verstellenden und verdeckenden Möglichkeiten der Sprache
geprägt sein mag, nie hat es hier die Meinung gegeben, das Denken sei

grundsätzlich im Kampf mit der Sprache und müsse, was für es
wesentlich ist, der Sprache abringen. Und nie hat es hier deshalb auch die
Überzeugung gegeben, das Eigentliche und Wesentliche könne und
müsse als Stimmung geweckt oder evoziert werden. Immer kommt es

auf die sprachliche Einlösung philosophischen Erfahrens an.
Piatons bei Sokrates vorgebildete Konzeption philosophischer Sprache

ist nicht zuletzt deshalb anders, weil hier das Sprechen als

Gespräch verstanden wird. Philosophie ist dialogisch, aus sachlicher
Notwendigkeit und keineswegs nur, weil sie so ihre Funktion, Erinnerung
zuvor mitgeteilter Lehren zu sein oder für eine philosophische Schule

zu werben, besser erfüllen könnte. Philosophisches Sprechen muß nämlich

reflektiert, gebrochen sein; es muß sich in ausdrücklicher Zustimmung,

in Zweifel, Nachfrage und Widerrede spiegeln, damit es gegen
die Gefahr, sich in sich selbst zu verfangen, gefeit ist; nur wo das

Gesagte aufs Spiel gesetzt, erprobt wird und nicht aus sich selbst,
unmittelbar, so wie es ist, überzeugend sein soll, mag der Anspruch auf
Sachhaltigkeit eingelöst werden.

Wenn das trotz aller Skizzenhaftigkeit einleuchten kann, ist auch

ein Anhaltspunkt für die Auseinandersetzung mit Heidegger gefunden:
Statt die Erfahrung von Dasein und Sein für nichts als Beschwörung

4 Vgl. M. Heidegger, Vom Wesen der Wahrheit. Zu Piatons Höhlengleichnis
und Theätet, Gesamtausgabe, II. Abt., Bd. 34, hg. von H. Mörchen, Frankfurt
a.M. 1988. Außerdem: M. HEIDEGGER, «Piatons Lehre von der Wahrheit»,
in: Wegmarken, Gesamtausgabe, I. Abt., Bd. 9, hg. von F.-W. von Herrmann,
Frankfurt a. M. 1976.



Seinserfahrung und Übersetzung 181

zu halten, läßt sich nun fragen, ob sie in einem gebrochenen Sprechen
artikulierbar ist; ob derart die oft starre Entgegensetzung von Sprache
und Erfahrung aufgelöst werden und Heideggers philosophisches
Programm dadurch eine weniger dramatische Einlösung finden kann - so,
daß die Erfahrung, um die es zentriert ist, verständlicher wird, ohne
verflacht, reduziert, in ihrer Radikalität bestritten werden zu müssen.

Für eine positive Antwort auf diese Fragen muß nichts von außen

an Heideggers Philosophie herangetragen werden. Korrekturen solcher
Art sind schließlich auch selten überzeugend; andere Fassungen,
Modifikationen einer Philosophie müssen sich aus dieser selbst entwik-
keln lassen - wie anders sollten sie mit der eigentümlichen Konstellation

ihrer Grundgedanken noch vereinbar sein? Wo es um eine
Modifikation des Verhältnisses von Seinserfahrung und Sprache geht, läßt
sich bei Heidegger auf Überlegungen zurückgreifen, die er Anfang der

vierziger Jahre entwickelt hat. Hier finden sich Ansätze zur Konzeption
einer gebrochenen Sprache, die als solche einem Erfahren, das sich

der sprachlichen Artikulation nicht fügt, entsprechen kann. Das Wesen
einer gebrochenen Sprache in Heideggers Sinn ist Übersetzung.

2.

Die einschlägigen Überlegungen finden sich in der Vorlesung Parme-
nides aus dem Winter 1942/43,5 die ihren Titel insofern zu Unrecht
trägt, als vom Denken des Eleaten hier kaum die Rede ist. Vielmehr
geht es, weiter ausgreifend, um die Frage nach der alétheia, die
Heidegger anfangs als den Grundgedanken des Parmenides und des
griechischen Denkens überhaupt herausstellt. Was Heidegger dann zum
Übersetzen sagt, ist zunächst als Rechtfertigung seiner Entscheidung
gemeint, alétheia mit «Unverborgenheit» wiederzugeben. Aber das

ist nicht im Sinne philologischer Forschung und Reflexion gemeint.
Wie eine bestimmte Übersetzung gerechtfertigt werden kann, hängt
nach Heideggers Überzeugung davon ab, was man grundsätzlich als
Übersetzen versteht.

Was dies angeht, ist für Heidegger zunächst wichtig, daß Übersetzen

nicht bloß als « die Übertragung einer Sprache in eine andere, der
Fremdsprache in die Muttersprache oder auch umgekehrt», als Über-

5 M. Heidegger, Parmenides, Gesamtausgabe, II. Abt., Bd. 54, hg. von M.S.
Frings, Frankfurt a.M. 1982.



182 Gunter Figal

setzen nach dem üblichen Verständnis also, begriffen werden sollte.
Vielmehr sei es so, «daß wir ständig auch schon unsere eigene Sprache,

die Muttersprache, in ihr eigenes Wort übersetzen» (GA 54, 17).
Und zur Erläuterung fügt Heidegger hinzu:

«Sprechen und Sagen ist in sich ein Übersetzen, dessen Wesen keineswegs
darin aufgehen kann, daß das übersetzende und das übersetzte Wort verschiedenen

Sprachen angehören. In jedem Gespräch und Selbstgespräch waltet ein
ursprüngliches Übersetzen. Wir meinen dabei nicht erst den Vorgang, daß wir
eine Redewendung durch eine andere derselben Sprache ersetzen und uns der
<Umschreibung) bedienen. Der Wechsel in der Wortwahl ist bereits die Folge
davon, daß sich uns das, was zu sagen ist, übergesetzt hat in eine andere
Wahrheit und Klarheit oder auch Fragwürdigkeit. Dieses Übersetzen kann
sich ereignen, ohne daß sich der sprachliche Ausdruck ändert.» (GA 54, 17f.)

Worauf es hier ankommt, dürfte nicht schwer nachzuvollziehen
sein: Damit es ein sprachlich manifestes Übersetzen geben kann, muß
im Bereich des Verstehens etwas vollzogen werden oder geschehen,
das möglicherweise unausdrücklich bleibt - wie ja auch die Erfahrung
des Bildlichen nicht in Zeichnung, Gemälde oder Photographie zur
Geltung kommen muß, sondern umgekehrt die Herstellung von
Bildern von der Erfahrung des Bildlichen abhängig ist: Bilder, in sich

stimmige und herausgehobene Konstellationen von etwas in
gleichmäßiger Präsenz also, werden einfach gesehen und können nur
deshalb zu bildlichen Darstellungen werden - nicht als Abbildungen des

ursprünglichen Eindrucks, sondern als seine Artikulation unter jeweils
besonderen Bedingungen.

Was analog dazu beim Übersetzen artikuliert wird und der Artikulation

zugleich ihren Sinn gibt, ist, wenn man Heidegger folgt, im
Sinne einer Bewegung zu fassen; das ist in den zitierten Sätzen durch
die Rede vom « Übersetzen» zu verstehen gegeben. Zu denken ist hier
an eine Veränderung im Verstehen, so daß ein Wort mit einem Mal
eine andere Bedeutung bekommt oder seine Bedeutung sich auch nur
anders akzentuiert und so die Sache, die es sehen läßt, anders
erscheint. Wo das Verständnis sich derart verändert, hat man eine neue

Perspektive gewonnen und die alte dafür aufgeben müssen. Der andere

Bedeutungsakzent und mit ihm der neue Blickpunkt ist vom früheren
wie durch einen Riß getrennt; es gibt keinen Übergang, keine allmähliche

Verschiebung, sondern nur einen Sprung. Oder eben mit Heideggers

Ausdruck: man muß «übersetzen» - wie von einem Ufer des

Flusses aufs andere.
Trotzdem wird die hier waltende Diskontinuität oft kaum oder gar



Seinserfahrung und Übersetzung 183

nicht bemerkt werden; sie ist minimal, wo auch die neue Bedeutungsvariante

zum selben vertrauten Sprachfeld gehört. Daß man «übersetzen

» muß, tritt schon deutlicher hervor, wo man sich im Gespräch
verständlich machen will und nach Worten sucht: das bisher Gesagte
hat sich als unzureichend erwiesen, und die Sache, um die es geht,
gibt von sich aus keine Artikulationsmöglichkeiten vor. Dann ist die
neue, die neu gefundene Formulierung ein Wagnis, neu und ungeprüft
wie sie ist; ob sie zu einem deutlicheren Bild der Sache verhilft, muß
sich erst zeigen.

Offenkundig wird der Riß im Bereich des Verstehens, sobald man
sich auf eine neue Sprache einläßt. Das muß keine Fremdsprache sein;
schon ein literarisches oder philosophisches Werk in der eigenen
Sprache kann so erfahren werden. Dann bedarf es, wie man vielleicht
denkt, besonderer Anstrengung, um einen Zugang zu ihm zu finden.
Doch sind Bemühungen dieser Art oft seltsam verfehlt, weil sie vom
Eigenen ausgehen. Und solange man sich in diesem Sinne ans
vermeintlich Bekannte hält, ist es nicht unwahrscheinlich, daß man dem
Werk nicht gerecht wird: man verpaßt seine Eigenart, etwa, indem
man die veränderte Bedeutung vermeintlich bekannter Ausdrücke
nicht bemerkt. Diese erschließt sich, wenn überhaupt, dann nur von
dem für das fremde Werk Eigentümlichen, also vom Fremdesten her.
Und zu ihm gibt es keinen Übergang, man muß übersetzen.

Doch es ist gar nicht so einfach zu sagen, wie das geschieht.
Niemand kann ja ein anderer werden und in die fremde Sprache, das
andere Denken so hineinspringen, daß er nun ganz darin aufginge. Der
Versuch hat meist den Charakter vergeblicher Selbstverleugnung und
führt bei der Deutung von Texten oft zu sterilen Rekonstruktionen
oder mühsamen Paraphrasen. Hier gibt es deshalb nur eine Lösung:
Wer in die andere Sprache geht, kann sich selbst nicht einfach in deren

Möglichkeiten artikulieren, sondern muß auf freie Weise wieder
zurück. Man muß, wie Heidegger es in seiner Abhandlung über den

Spruch des Anaximander6 formuliert, das in der anderen Sprache
Gesagte in die eigene «herübersetzen» (GA 5, 329).

Damit kann wiederum nicht die Aneignung oder völlige Integration
des Fremden gemeint sein; es ging ja um die Frage, wie man dem

Fremden gerecht wird, und entsprechend muß das Fremde, wo es ins
Eigene « herübergesetzt » wird, als Fremdes erkennbar bleiben, ja, als

6 M. Heidegger, «Der Spruch des Anaximander», in: Holzwege, Gesamtaus¬

gabe, I. Abt., Bd. 5, hg. von F.-W. von Herrmann, Frankfurt a.M. 1977.



184 Günter Figal

solches erst eigentlich zur Geltung kommen. Das ist bei dem, was
Heidegger « Herübersetzen » nennt, auch wirklich der Fall: Der fremden

Sprache eines Werkes wird gerade dadurch entsprochen, daß man
auf eigene Weise das Fremde sagt; wo man den fremden Text
interpretiert oder ihn, wenn seine fremde Sprache eine Fremdsprache ist, in
die eigene überträgt. Interpretation, Übersetzung - das ist die Erscheinung

des Fremden im Eigenen; eigene Äußerung und Äußerung in der

eigenen Sprache, die nur verstanden wird, wenn man weiß, daß sie

von anderswo herkommt und nicht in sich verstanden sein will.
So ist das Übersetzen eine doppelte Bewegung: aus dem Eigenen

und Vertrauten weg und in dieses zurück, ohne daß man freilich jetzt
noch wie zuvor vom Eigenen und Vertrauten sprechen könnte. Denn
was Eigenes und Vertrautes war, ist ja nun durch das Fremde anders

geworden, ebenso wie das Fremde sich mit seiner Erscheinung in
einem ihm gegenüber Anderen verändert hat. Das Übersetzen, so könnte
man sagen, ist in sich durch eine doppelte Alterität charakterisiert. Sie
macht sich in der Bewegung, die als « Übersetzen » und « Herübersetzen»

zu vollziehen ist, darin bemerkbar, daß der Überschritt zum
Fremden sich nur in seiner Aneignung, daß diese sich nur in der
Verfremdung realisiert. Also gibt es hier keine Selbsterkenntnis im
Anderssein, keine für das Selbst maßgebliche Orientierung am Anderen.
Zwischen beidem ist die Bewegung, um die es hier geht, eine gleichsam

schillernde Mitte, deren Erfahrung in doppelter Alterität über das

Eigene wie über das Fremde hinausführt, weil in ihr keines von beiden
wie ein Bestand festzuhalten ist.

Dann aber hat man es bei der skizzierten Bewegung mit einer Erfahrung

zu tun, die sich nie bruchlos und ganz artikulieren läßt. Des durch

Bezeichnungen wie Eigenheit und Fremdheit nur angezeigten Bereiches,

in dem das Übersetzen spielt, kann man sich nicht versichern: Das
Fremde ist hier ja ebenso wie das Eigene nur in seiner Veränderung
zur Sprache zu bringen, aber beide machen als solche das Sein der
Übersetzungsbewegung mit aus, so daß dem Übersetzen oder
Interpretieren in seinem Vollzug immer etwas von dem, was es ist, entgeht.
Dieser Vollzug ist in sich nie vollendet, sondern immer eine Möglichkeit;

und diese spielt im Offenen eines Unausgeschöpften und bringt
es darin, daß sie nur eine Möglichkeit ist, zur Geltung. Die
eigentümliche Erfahrung des Übersetzens führt so über den je bestimmten
Vorgang hinaus und erschließt, wie man in diesem Vorgang und anderen

seiner Art « ist ». Also ist das Sein des Übersetzens und Interpretierens

Möglichsein, und es selbst ist eine Artikulation dieses Seins.



Seinserfahrung und Übersetzung 185

3.

Als Möglichsein aber hat Heidegger das Sein immer denken wollen.
Was er « Dasein » nennt und bekanntlich als die Seinsweise des
Menschen versteht, ist dadurch charakterisiert, daß es die Offenheit des

Möglichen hat und sich deshalb auch nie im bestimmten Tun und
Verhalten erschöpft. Der Satz, demzufolge «Möglichkeit als Existenzial
[...] die ursprünglichste und letzte positive ontologische Bestimmtheit
des Daseins » ist, ist das gedankliche Zentrum von Sein und Zeit (GA
2, 191; SZ 143 f.).7

Ebenso weist er jedoch über das in diesem Buch Ausgearbeitete
hinaus. Denn wo Heidegger die Frage, zu der Sein und Zeit nur
Vorbereitung sein sollte, die «Frage nach dem Sinn von Sein überhaupt»
(GA 2, 575; SZ 436), ausarbeitet, bleibt er am Verständnis des Seins
als Möglichsein orientiert: Sein ist in diesem Zusammenhang die
Offenheit und Zugänglichkeit von allem, die auf verschiedene Weise
gefaßt, oder wie Heidegger sagt: « entworfen » werden kann. « Sein
verstehen », heißt es in der Vorlesung Vom Wesen der Wahrheit, « meint:
die Wesensgesetzlichkeit und den Wesensbau des Seienden im voraus
entwerfen» (GA 34, 61). Sein zu verstehen, ist eine Möglichkeitserfahrung

radikaler Art, die, wo sie aufbricht, in der Konzeption einer
allgemeinen Seinsbestimmung aufgenommen und verarbeitet wird.
Diese wiederum artikuliert einen bestimmten Möglichkeitsrahmen für
die Erfahrung dessen, was ist; wo das Seiende etwa zum Gegenstand
wissenschaftlicher Forschung wird, muß es « zuvor » als Erforschbares
verstanden, oder wie Heidegger sagen würde: entworfen sein.

Diesen Gedanken weiter zu verfolgen, würde heißen, sich genauer
auf einen Zusammenhang einzulassen, der im Heideggerschen Werk
mit dem Titel der «Seinsgeschichte», mehr noch mit dem der
«Metaphysik» angezeigt ist.8 Doch hier reicht es, ein Grundmotiv festzuhalten

und hinzuzufügen, daß man mit ihm wieder auf die anfangs
erörterte Überzeugung Heideggers stößt, nach der die Artikulation der

Erfahrung des Seins dieses immer auch verstellt. Metaphysik ist für
Heidegger nie eine Epoche der Philosophiegeschichte gewesen,
sondern jene skizzierte Zusammengehörigkeit von Möglichkeitserfahrung

7 M. Heidegger, Sein und Zeit, Gesamtausgabe, I. Abt., Bd. 2, hg. von F.-W.

von Herrmann, Frankfurt a.M. 1977.
8 Vgl. zum Folgenden meinen Aufsatz: «Verwindung der Metaphysik. Heideg¬

ger und das metaphysische Denken», in: Ch. Jamme (Hg.), Grundlinien der
Vernunftkritik in der Moderne, Frankfurt a.M. 1997, S. 450-470.



186 Günter Figal

und jeweiliger Verarbeitung, von Fraglichkeit und jeweiliger Antwort;
wobei es wesentlich für die Metaphysik ist, daß in ihr die Antwort
immer über die ihr vorausgehende Fraglichkeitserfahrung dominiert.
Metaphysik ist « Seinsvergessenheit » in dem Sinne, daß sie das Mögliche

um seiner je bestimmten Fassung willen vergißt.
Von hier aus läßt sich Heideggers Verhältnis zur Metaphysik

wenigstens im Ansatz verständlich machen: Wenn Heidegger von der
« Verwindung », manchmal auch der « Überwindung » der Metaphysik
spricht, ist das nicht im Sinne eines « nachmetaphysischen » Denkens
gemeint, sondern als Anzeige des Versuchs, die Möglichkeitserfahrung
im Innern des metaphysischen Denkens deutlich zu machen; Verwindung

der Metaphysik ist deren Aufklärung, die Erinnerung ans

Vergessene oder auch Verdrängte.
Auch darin spielt ein Heideggerscher Grundgedanke; schon sein

frühes philosophisches Programm war durch vergleichbare Motive
bestimmt. Nach der als «Natorp-Bericht» bekannten Programmschrift
aus dem Jahr 1922 kommt es darauf an, die traditionellen
philosophischen Konzeptionen «nach ihren verdeckten Motiven, unausdrücklichen

Tendenzen und Auslegungswegen » zu befragen, um so «im
abbauenden Rückgang zu den ursprünglichen Motivquellen » zu gelangen.9

«Destruktion» in diesem Sinne ist Freilegung des

Erfahrungszusammenhangs, in den eine bestimmte Artikulation ursprünglich
gehört und den sie in ihrer scheinhaften Eigenständigkeit überdeckt.

Von hier ist es bloß noch ein Schritt zu der Überzeugung, daß es

im Philosophieren eigentlich um die unmittelbare und unverstellte
Erfahrung des Urspünglichen gehe; also um denjenigen Aspekt des Hei-
deggerschen Denkens, den er mit seiner Evokations- und Erweckungs-
rhetorik immer wieder so reich instrumentiert. Doch bedenkt man diese
rhetorischen Gesten nun vom Wesen des Übersetzens her, so erweisen
sie sich als mögliche Konsequenz einer Zweideutigkeit. Vermutlich ist
diese Zweideutigkeit der Grund für die Stärke und Schwäche des Hei-
deggerschen Denkens im ganzen.

Was Heidegger zum Wesen der Übersetzung sagt, kommt ja durchaus

nicht unvorbereitet, sondern ist ein Versuch, das eigene Denken zu
bestimmen, sofern es immer Lesen und Interpetieren gewesen ist. Das

gilt auch für den Versuch, die ursprüngliche Erfahrung der Philosophie

9 M. Heidegger, «Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles (An¬
zeige der hermeneutischen Situation)», hg. von H.-U. Lessing, in: Dilthey-
Jahrbuchfür Philosophie und Geisteswissenschaften 6 (1989), hier S. 249.



Seinserfahrung und Übersetzung 187

deutlich zu machen: fast immer hat er den Charakter der Interpretation,

der Übersetzung im erörterten Sinn. Auch was Heidegger «
Destruktion » nennt, ist dann von hier aus zu verstehen: « verdeckte Motive

», « unausdrückliche Tendenzen », « Auslegungswege », das und
dergleichen mehr läßt sich nur herausarbeiten, indem man sich als
deutender Leser auf die Texte einläßt, und man muß nicht betonen, daß

Heidegger oft genug vorgeführt hat, was es heißt, ein Meister solcher
Lektüre zu sein.

Doch ist Destruktion andererseits mehr als nur Interpretation,
zumindest dem Anspruch nach; in ihr soll ja aufgewiesen werden, was
der Text von sich aus nicht sagt, ja, nach Heideggers Überzeugung
grundsätzlich nicht sagen kann, so daß es wie die übermauerten und
verschütteten Grundmauern eines alten Gebäudes erst freigelegt werden

muß. Wo dies in der destruierenden Lektüre gelingt, müßte für sie

selbst die unmittelbare und unverstellte Erfahrung des Ursprünglichen
in Anspruch genommen werden. Genau davon lebt Heideggers Er-
weckungs- und Ursprünglichkeitsrhetorik, sein Pathos des radikalen
Neuanfangs, seine Geste des philosophischen Revolutionärs.

Davon lebt freilich auch der Verdacht, daß es mit dem Sein und
seiner Erfahrung in Wahrheit nichts sei. Er macht sich an an Heideggers

Rhetorik und Geste fest und bleibt in sie verfangen, während er
die Sache im Entscheidenden verfehlt. Wenigstens unter einer
Voraussetzung läßt sich das sagen: dann nämlich, wenn die Weise, in der

Heidegger für sein Denken die unmittelbare Zugänglichkeit des

Ursprungs beansprucht, für seine Philosophie nicht wesentlich ist.
Von der Sache her gedacht, geht es bloß um eine Nuance: Daß eine

Interpretation mehr als der interpretierte Text sagen kann und sagen
sollte, wird kaum zu bestreiten sein; ebenso wenig, daß Interpretationen

dabei auch die Erfahrung, aus der ein Text konzipiert ist,
ausdrücklich machen können. Aber dann wird man diese Erfahrung nicht
bloß für den Interpreten beanspruchen können, sondern einräumen

müssen, daß sie im Text oder mit ihm in irgendeiner Weise zur
Geltung kommt. Sonst ist man schnell bei jener Haltung der immunisierten

Überlegenheit, für die psychoanalytische oder soziologische
Deutungen oft ein Beispiel sind; oft genug auch Heideggers auf Ursprung
und Anfang bezogenes Denken.

Doch in ihrer Zweideutigkeit eröffnet Heideggers Philosophie eben
auch die Möglichkeit ihrer eigenen Korrektur: Die dramatische Geste,
mit der Heidegger immer wieder den Verstellungscharakter der
traditionellen Texte betont, steht in eigentümlichem Kontrast dazu, daß er



188 Günter Figal

die Erfahrung, um die es ihm selbst geht, aus ihnen herauslesen will.
Auch Piaton und Aristoteles, nicht allein die vorsokratischen Denker
bringen die Grunderfahrung des Lebens und Denkens so eindrucksvoll
zur Sprache, daß sich für den Interpreten die Möglichkeit ergibt, sie in
seinem Sinne als Erfahrung von Dasein und Sein zu benennen.

Daran sieht man, daß die Zweideutigkeit des Heideggerschen
Interpretierens nicht zwangsläufig ist. Der Tendenz zu Evokation und
Beschwörung läßt sich begegnen, und zwar umso besser, je klarer die
verändernde Bewegung des Übersetzens als solche hervortritt. In der
Verschiedenheit der Artikulationen, die keine beziehungslose, das

Verschiedene isolierende ist, sondern die Veränderung des einen ins
andere zuläßt, kommt ein Gemeinsames zur Geltung, das sich als
solches immer auch entzieht; in keiner Artikulation gibt sich das Artikulierte

ganz. Heidegger hat das «Unverborgenheit» genannt - eine
Übersetzung auch das.

Hier kann sich die Frage anschließen, wie Heideggers eigene
Interpretationen, Übersetzungen sich zu seinem Konzept von Übersetzung
verhalten; ob, inwieweit sie ihm gerecht werden oder das im Interpretieren

und Übersetzen Gemeinte durch die Hypostasierung des

Ursprünglichen wieder verdecken. Wenn die vorgetragenen Beobachtungen

und Überlegungen zutreffend sind, wird die Antwort wohl kaum
eindeutig ausfallen. Trotzdem hat Heideggers interpretierendes
Philosophieren, das sich in seinem Verständnis des Übersetzens reflektiert,
einen Weg eröffnet. Es dürfte der unattraktivste nicht sein, wenn man
ihn mit den Alternativen bloßer Rekonstruktion oder eines um
Sachorientierung bemühten, jedoch im Verhältnis zu seiner Tradition bodenlosen

Philosophierens vergleicht.


	Seinserfahrung und Übersetzung : hermeneutische Überlegungen zu Heidegger

