Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 57 (1998)

Artikel: Herméneutique, langage et vérité
Autor: Engel, Pascal

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882903

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882903
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia philosophica 57/98

PASCAL ENGEL

Herméneutique, langage et vérité

Although analytic philosophy and philosophical hermeneutics have little in com-
mon, there are some analogies between the hermeneutic doctrine that under-
standing always presupposes a prior understanding (the hermeneutic circle) and
the doctrine, held by various philosophers in the analytic tradition, that there is
no understanding of linguistic meaning from outside language. I call this view the
priority thesis. It implies that language is always prior to thought and to reality
and that the latter can only be understood from the point of view of the former. I
examine this priority thesis, which has been held in particular by Wittgenstein and
by Davidson, and I compare it to Gadamer’s views, arguing that it is false.

1. Philosophie herméneutique et philosophie analytique

Dans son article « Logique herméneutique », Paul Ricceur, en présen-
tant les grandes lignes de la tradition herméneutique au XXe si¢cle —
chez Dilthey, puis Heidegger, Gadamer, Habermas et Apel — montre
comment cette tradition est passée du probleme de la compréhension
du sens a celui de sa «pré-compréhension», dans le Dasein chez Hei-
degger, puis dans le langage et la tradition chez Gadamer :

« Avec Gadamer, la certitude du sens préceéde encore 1’interrogation sur le com-
prendre : la beauté de 1’ceuvre d’art m’a déja saisi avant que je la juge, la tradi-
tion m’a déja porté avant que je la mette a distance, le langage m’a déja ensei-
gné, avant que je le maitrise comme systeme de signes disponibles. De toutes
maniéres 1’appartenance au sens précéde toute logique du langage. C’est pour-
quoi I’herméneutique est finalement une lutte contre la compréhension de ce
qui a toujours été déja compris, soit que la précompréhension procéde des
confusions véhiculées par la métaphysique (confusion entre 1’étant que nous
sommes et les étants subsistants et manipulables, confusion de I’étre en tant
qu’étre avec un étant supréme dans 1’onto-théologie, méconnaissance de la
différence ontologique entre €tre et €tant) soit que la mécompréhension pro-
céde de 1’objectivation et de 1’aliénation méthodologique. »1

L’autre tradition contemporaine majeure en philosophie, celle de
la philosophie analytique, de Frege a nos jours, semble au contraire,

1 RICEUR, 1986, p. 213.



110 Pascal Engel

comme le note Ricceur, s’étre concentrée sur deux questions: I’une est
celle du critéere de distinction entre le sens et le non-sens dans le lan-
gage (quels sont les énoncés qui sont doués de sens, et selon quels
critéres, et quels sont ceux qui en sont dépourvus), I’autre est celle de
la compréhension du sens (comment comprenons-nous un langage en
général). La premiere question conduit a des criteres de démarcation
de ce qui est métaphysique et de ce qui ne I’est pas, alors que la se-
conde entreprend une analyse positive des conditions du sens. Si I’on
fait abstraction de la «naiveté» anti-métaphysique qu’une bonne
partie de la tradition analytique a ses débuts (dans le positivisme) a
manifestée dans 1’espoir de produire des criteres d’exclusion des
énoncés métaphysiques réputés étre des non-sens par rapport a des
énoncés «biens formés» scientifiques — qui est une naiveté parce
qu’elle a précisément échoué a produire les exclusions en question — il
y a, sans nul doute, un point de convergence, souvent notée, entre la
démarche heideggerienne de critique de la métaphysique et de 1’onto-
théologie, et celle des philosophes analytiques. Dans la mesure ou la
métaphysique fut, 2 un moment, une sorte d’ennemi commun de Hei-
degger et de Carnap, on peut dire que les deux traditions ont, sur ce
point, convergé. La différence entre les deux traditions tient plutdt a la
réponse que les philosophes de tradition herméneutique ont apportée
a la seconde question, positive, celle des conditions du sens et de la
compréhension dans le langage. Car alors que les «herméneuticiens »
ont défendu I’idée qu’il ne pouvait pas y avoir de théorie, en un sens
scientifique ou quasi scientifique, de la compréhension du langage et
de la nature du sens — précisément parce que le sens est toujours
déja «précompris », les «analytiques » semblent avoir poursuivi 1’idéal
d’une telle théorie, qui pourrait, en quelque sorte, délimiter la nature
de la compréhension de [’extérieur, en se plagant du point de vue d’un
locuteur qui serait supposé ne pas comprendre son langage ni celui de
sa communauté, et dont on pourrait, ensuite, analyser les capacités qui
seraient constitutives de cette compréhension dans son exercice «nor-
mal ». Les exemples de ce type de démarche, au sein de la tradition
analytique, sont nombreux: ils vont des efforts prodigués par les po-
sitivistes pour essayer d’articuler les conditions de vérification des
énoncés qui les rendraient sensés (et par conséquent le «critere de si-
gnification») a ceux de philosophes qui, comme Quine et Davidson,
ont essayé de formuler les conditions du sens a partir des données
d’une situation de «traduction radicale » dans laquelle le sens n’est
pas compris pour aller vers les conditions de la traduction «normale »



Herméneutique, langage et vérité 111

(ou un locuteur comprend son langage et celui d’autrui). Le méme
présupposé selon lequel le sens et la compréhension peuvent étre
analysés de 1’extérieur se retrouverait encore dans les orientations
«naturalistes » et «cognitivistes » des philosophes mentalistes contem-
porains, qui, a la suite de Chomsky et de Fodor, ont élaboré des con-
ceptions psychologiques de la signification « mentale », dont la signi-
fication linguistique serait dérivée.2 Sur ce point, la tradition analyti-
que semble, aux yeux des philosophes de 1’herméneutique, coupable
d’une naiveté au moins aussi suspecte que celle qui consistait a tracer
une ligne de partage entre sens et non-sens, entre métaphysique et
science, puisque sa démarche vise a tenter de trouver les conditions
objectives du sens et de la compréhension dans des conditions natu-
relles (psychologiques, comportementales, physiques), alors que toute
la démarche herméneutique vise a montrer au contraire que de telles
conditions sont impossibles a établir: si le sens est déja pré-compris,
dans le Dasein, dans la tradition ou dans la culture, il n’y a pas moyen
de se situer au dehors de la sphere du sens pour montrer comment elle
se construit. Le sens est déja constitué, les conditions de la compré-
hension sont déja réunies, avant méme qu’on puisse se demander ce
que c’est que comprendre. C’est I’une des versions du «cercle hermé-
neutique », et c’est I’ignorance de cette nécessité d’aborder le sens a
partir du sens qui conduit les philosophes analytiques & une naiveté
qui n’est pas sans rappeler celle des Aufkldrer, qui rejetaient le préjugé
et la tradition au nom de la vérité et de la pensée claire. Le naturalisme
méme des philosophes analytiques contemporains rappelle celui des
penseurs des Lumiéres. Pour la méme raison, Dilthey, dans son com-
bat contre ce que nous appellerions aujourd’hui la «naturalisation »
des sciences humaines, insistait sur I’'idée que les sciences historiques
ne peuvent pas espérer aborder scientifiquement les couches de sens
que nous fournit 1’histoire, et que seul un processus de compréhension
interne du sens historique pouvait nous les faire ressaisir. On retrouve-
rait sans doute aussi dans 1’anhistoricisme des philosophes analytiques
la méme méprise: ils prennent 1’histoire de la pensée de I’extérieur, a
partir d’un socle anhistorique, et oublient que I’histoire elle-méme
(Historie) est dans une condition historique (geschichtlich) qui fait que

2 En ce sens, comme 1’a noté Charles Taylor, la philosophie du langage analy-
tique semble ressusciter les conceptions naturalistes de la signification et du
mental de 1’age des Lumiéres, comme celle de Condillac, qu’avaient critiquée
des auteurs comme Herder. Cf. I’article de Taylor «Theories of Meaning»
(1976) in TAYLOR, 1992. J’ai commenté ce texte dans ENGEL, 1988.



112 Pascal Engel

méme quand on se penche sur elle, on est exposé a elle, et qu’il est
aussi vain de vouloir ressaisir le passé a partir du présent que de pen-
ser le présent indépendamment du passé, de maniere objective. Il est
possible de généraliser toutes ces critiques — implicites ou explicites —
que I’herméneutique adresse a la philosophie analytique, en opposant
les attitudes que les deux traditions ont eues a I’égard de la notion
de vérité. Pour I’herméneutique — et la phénoménologie dont elle est
issue — la possibilité d’articuler un discours vrai — sur le monde,
comme dans la science de la nature, mais aussi sur 1’histoire, les pra-
tiques humaines et le sens en général — n’est pas, pour reprendre la
distinction de Gadamer, affaire de découverte de la bonne méthode
pour y parvenir, comme si la connaissance et la réalité étaient dans un
rapport d’extériorité et d’adéquation mutuelle — mais affaire de ressai-
sie des conditions antérieures a la vérité et a la méthode méme. Ces
conditions résident dans un accord ou une entente préalable & partir
desquelles tout accord de nos énoncés ou de nos théories avec la réa-
lité peut étre possible. Ce n’est qu’au sein de 1’univers ouvert par la
«tradition » et le « préjugé » que la « fusion des horizons » est possible.
Ce qu’on peut exprimer ainsi: la vérité, comme le sens, présuppose la
vérité. Comme le dit Ricceur au sujet de Gadamer: «Toute compré-
hension du monde [...] y apparait conditionnée par une pratique langa-
giére commune. »3 C’est dans une dialectique entre le sens précompris
dans la tradition et le sens compris par I’enquéte historique que peut
s’effectuer la saisie du sens et de la vérité. C’est en ce sens que 1’her-
méneutique a, comme le dit Gadamer, un caractére «universel», et
non pas simplement limité a I’interprétation des textes historiques.
Comme le note Ricceur, il serait abusif cependant d’opposer sim-
plement les deux traditions, en supposant que 1’ensemble de la tradi-
tion analytique a souscrit a de telles visées objectivantes sur la nature
du sens et de la vérité, et que I’ensemble de la tradition herméneutique
a souscrit aux idées heideggeriennes et gadamériennes. Dans la pre-
mie¢re, des auteurs comme Dray, Danto, et Von Wright par exemple,
ont été sensibles a des doutes semblables a ceux que I’herméneutique
a pu soulever au sujet du positivisme et, dans la seconde, des auteurs
comme Habermas et Apel ont cherché a réconcilier certains principes
herméneutiques avec les exigences d’une pensée rationaliste et ob-
jectivante. Les ressources existent, par conséquent, pour essayer de
nouer une forme de dialogue entre les deux traditions et envisager de

3 Ibid., p. 190.



Herméneutique, langage et vérité 113

surmonter les oppositions que je viens de rappeler. L’article de Ricceur
de 1986, et une grande partie de son ceuvre, sont une tentative en ce
sens. Cette confrontation, si on la veut générale, est cependant diffi-
cile: elle implique que I’on puisse traduire les principaux concepts de
I’'une des traditions dans les termes de ceux de ’autre, ce qui est loin
d’étre facile, a supposer que ce soit possible.* Ce n’est pas sur ce ter-
rain que je me placerai ici. Je voudrais essayer de montrer qu’a I’in-
térieur méme de la philosophie analytique du langage récente, une
question comme celle de la précompréhension du sens et de la vérité
a bien été posée, mais que le traitement qu’on peut en fournir et la
réponse qu’on peut lui apporter différent beaucoup de ceux que la tra-
dition herméneutique semblent favoriser.

2. Davidson, Wittgenstein et la thése de priorité

La question de la nature du langage et de la signification linguistique a
occupé une bonne partie de la philosophie analytique du XXe siecle.
Ce que I’on peut appeler le « paradigme dominant » en philosophie du
langage au sein de cette tradition repose sur trois principes, mis en
avant de mani¢re parfaitement explicite par Frege:

1) le principe de contextualité : 1’unité de base de la signification n’est pas le
mot, mais la phrase (« Ce n’est que dans le contexte des phrases que les mots
ont un sens »),

2) le principe de vériconditionnalité : le sens d’une phrase est constitué par
ses conditions de vérité, et

3) le principe du rejet du psychologisme : le sens n’est pas constitué par des
représentations dans I’esprit. Ces trois principes sont étroitement liés : une
phrase n’a de sens que si ses conditions de vérité sont déterminées, composi-
tionnellement, par les expressions qui la constituent, et si ce sens est objectif,
c’est-a-dire indépendant des contenus psychologiques des locuteurs qui saisis-
sent ce sens.

4 Comme le remarque Diego Marconi (1997, p. 5) la raison pour laquelle la
comparaison est difficile est que la réflexion des philosophes de I’herméneuti-
que sur le langage reste extrémement générale, et qu’ils ne posent jamais des
questions spécifiques comme celles que posent les philosophes du langage
analytique : «LLe sens détermine-t-il la référence ?» ou «Le sens d’une phrase
est-il fonction du sens de ses parties 7». Les seconds semblent travailler dans
le détail et ignorer les «grandes questions», alors que les premiers n’ont en
vue que des généralisations «profondes» et réputent des questions précises
du genre de celles que je viens de citer comme «purement linguistiques ». A
mon sens, c¢’est une impression trompeuse: dans les questions dites «de dé-
tail » se cachent souvent des questions « profondes ».



114 Pascal Engel

Frege appliquait ces principes a une élucidation de la signification des
signes de sa Begriffsschrift. Il fournissait en ce sens les rudiments de
ce que I’on allait appeler une sémantique pour une langue logique. Ce
n’est pas avant les années trente qu’une telle sémantique fut formulée
explicitement par Tarski, avec en particulier la distinction du langa-
ge-objet et du métalangage dans lequel la signification — les conditions
de vérité — des phrases est formulée. Comme on le sait, Tarski donne
comme schéma de base de 1’énoncé de ces conditions de vérité des
phrases de la forme:

(T) «S» est vrai (dans L) si et seulement si (ssi) p

ou «S» est une phrase du langage-objet («L»), et «p» une phrase du
métalangage exprimant les conditions de vérité de S. Ce n’est que
dans les années soixante que les philosophes et logiciens envisagérent
d’appliquer cette idée aux langues naturelles (par conséquent sous des
formes nécessairement distinctes de celles que Tarski avait proposées,
puisqu’il ne s’intéressait qu’aux langues formelles). Pour une phrase
déclarative usuelle, une instance de (T) est

(1) «Le lilas sent bon » (en frangais) est vrai ssi le lilas sent bon

Supposons maintenant que nous voulions énoncer le sens, donc les
conditions de vérité de toutes les phrases d’une langue naturelle (donc
un ensemble potentiellement infini). On peut suggérer, avec Davidson,
qu’une théorie de la signification pour cette langue sera une théorie
qui nous permet, a partir des reégles qui associent les parties des phra-
ses a des choses au monde (les noms aux objets, les prédicats aux pro-
priétés, etc.) et des régles qui déterminent la composition syntaxique
de ces phrases, de dériver, un ensemble de phrases métalinguistiques
de la forme (T). Davidson propose qu’on consideére comme la théorie
de la signification pour le langage d’un locuteur I’ensemble des spéci-
fications de conditions de vérité de forme (T) qu’un interpréte de ce
locuteur peut lui attribuer. Il considére que cette théorie de la signifi-
cation permet de représenter ce que comprend le locuteur quand il
comprend son propre langage, c’est-a-dire sa compétence sémantique.
Plus précisément, Davidson se pose, comme Quine dans ses réflexions
sur la traduction radicale, la question de savoir a quelles conditions
quelqu’un qui ne disposerait que des données comportementales sur
un locuteur, et de données portant sur son environnement externe,
pourrait attribuer des significations aux phrases de son langage. A la
différence de Quine, qui assimile cette tdche de «traduction radicale »



Herméneutique, langage et vérité 115

a I’établissement d’un manuel de traduction entre la langue du locu-
teur et celle du «traducteur», Davidson considére que ce n’est pas un
manuel de traduction qu’il nous faut établir, mais une «théorie de la
vérité » pour les phrases du locuteur, qui va consister en une interpré-
tation du langage de ce locuteur. Une théorie de la vérité peut étre
formulée comme un ensemble d’axiomes dont seraient dérivables des
phrases de la forme (T). La procédure d’ «interprétation radicale » que
propose Davidson, consiste donc, pour l’interpréte, a formuler, au
sujet du langage de celui qu’il interpréte («1’interprétés») le plus de
phrases possibles de la forme (T). Il le fait sur la base de trois prin-
cipes: (1) tout d’abord il commence par repérer, au sein des phrases
émises par 1’interprété des phrases déclaratives que ce dernier «tient-
pour-vraies», ou dont il suppose qu’il les croit vraies; (2) ensuite, il
formule, dans son propre langage (celui de I'interprete) des phrases
(T) correspondantes (par exemple, quand le locuteur énonce «Es
regnet» a un moment ou il pleut dans I’environnement de 1’interprété,
I’interprete émet I’hypothese: « <Es regnet> est vrai si et seulement si
il pleut»), et (3) il part du principe que la majeure partie des croyances
de I'interprété est la méme que les siennes. Ce principe d’interpré-
tation (3) est ce que Davidson appelle le «principe de charité»: il
prescrit a I’interpréte de tenir pour vraies et cohérentes (non contra-
dictoires) le plus possible de phrases du langage du locuteur. Etant
donné que, selon Davidson comme selon Quine, les croyances et les
significations d’un individu forment une trame inférentielle, en sorte
qu’il n’est pas possible d’attribuer une croyance sans en attribuer un
ensemble d’autres qui lui sont liées (car elles forment une structure
holistique), il est possible, & partir d’un petit nombre de significations
et de croyances, de procéder de proche en proche pour finir par as-
signer des ensembles de plus en plus vastes de croyances, exprimées
par des phrases dont les conditions de vérité seront progressivement
établies. La procédure, une fois complétée, fournira une interprétation
du langage du locuteur, qui pourra elle-méme étre révisée jusqu’a ce
qu’on obtienne la meilleure adéquation possible. Cette interprétation
repose donc sur une théorie de la vérité pour les phrases du locuteur.
Et elle nous permettra de révéler ainsi la compétence sémantique du
locuteur, ce qu’il comprend quand il comprend son propre langage.

Je ne détaillerai pas plus ici la procédure proposée par Davidson.3
Elle s’appuie, comme on le voit sur les idées suivantes. Tout d’abord,

5 Pour un exposé plus complet, cf. ENGEL, 1994.



116 Pascal Engel

une théorie de la signification repose, et est constituée en partie, par
une théorie de la vérité. Elle n’est pas seulement cela, car Davidson
admet, comme Quine, que plusieurs théories de la vérité équivalentes
pour un langage L rendraient aussi bien compte des données, et qu’en
ce sens l'interprétation restera indéterminée. Ensuite, comprendre un
langage, c’est I’interpréter. Plus exactement, la compréhension qu’a le
locuteur du langage L est fournie par la théorie que [’interpréte exté-
rieur lui assigne. Enfin, cette théorie de I’interprétation n’est possible
que si le locuteur et I'interpréte sont supposés partager, et avoir en
commun, un grand nombre, voire une majorité de croyances qu’ils
tiennent pour vraies. C’est le sens du principe de charité, qui n’est pas
une simple maxime heuristique de 1’interprétation, mais une précon-
dition sans laquelle celle-ci ne peut avoir lieu.

On a adressé a cette conception davidsonienne de 1’interprétation
du langage bien des objections. La principale que nous pouvons rete-
nir ici pour notre propos est la suivante. Puisque 1’interpréte forme des
phrases de type (T) qui sont supposées donner la signification des
phrases du langage L du locuteur, via I’établissement de leurs con-
ditions de vérité, on peut se demander en quoi ces phrases permettent
d’expliquer la compréhension qu’a I’interpréte de son propre langage.
Or la réponse semble étre qu’elles ne 1’expliquent pas. Car tout ce que
font ces phrases, c’est expliciter le savoir dont dispose [’interpréte,
quand il formule dans son propre langage, des hypothéses de la forme
(T), puisqu’il utilise comme métalangage, pour le langage L du locu-
teur, son propre langage. Bref, c’est lui, interprete, qui formule les
phrases métalinguistiques-T. Il n’y a aucune garantie que le locuteur
lui-méme puisse formuler des phrases de ce type. Ou plus exactement,
il n’y a qu’une garantie trés générale, qui repose sur le principe de
charité, que le locuteur tienne pour vraies la majeure partie des phra-
ses que ’interpréte tient aussi pour vraies. Mais d’une part, toute cette
procédure repose, si 1’on peut dire, sur les épaules de I'interprete, et de
la connaissance qu’il a de son propre langage. Faudra-t-il, pour inter-
préter le langage de I’interpréte, un autre interprete, dont il faudra a
nouveau interpréter le langage ? Auquel cas on court le risque d’une
régression a ’infini. Ou bien faut-il supposer que I’interpréte connait
déja, sans interprétation, son propre langage ? Dans ce cas, les signi-
fications sont déja supposées connues, et on ne peut pas dire qu’on ait
expliqué la compétence sémantique du locuteur: on I’a seulement pré-
supposée, en supposant que l'interpréte a un acces privilégié a ses
propres significations. La méme difficulté pourrait étre formulée ainsi.



Herméneutique, langage et vérité 117

Supposons que ’on veuille apprendre a quelqu’un qui ne connait pas
déja la signification de la phrase «Le lilas sent bon», le sens de cette
phrase. Supposons qu’on lui dise: «<Le lilas sent bon> (en frangais)
est vrai ssi le lilas sent bon» dans le style de (1). Mais il ne peut com-
prendre cette «explication» de la signification de la phrase que s’il
comprend déja cette phrase dans son propre langage, ou s’il dispose
d’une traduction appropriée de cette phrase dans son langage. Si tout
ce que j’ai a savoir, pour savoir ce que signifie «Le lilas sent bon»,
c’est que «<Le lilas sent bon> est vrai (en frangais) ssi le lilas sent
bon», et que cette phrase métalinguistique est vraie, on peut se de-
mander comment je sais qu’elle est vraie. En d’autres termes je dois
déja connaitre, dans mon langage, le francais, ce que signifie cette
phrase. Et par conséquent nous n’avons méme pas commencé a expli-
quer en quoi consiste la signification de cette phrase, puisque nous
I’avons simplement présupposée. Il faut certainement distinguer le fait
de savoir qu’une phrase est vraie du fait de savoir quelle proposition
cette phrase exprime, c’est-a-dire connaitre sa signification. Telle est
la raison pour laquelle de nombreux critiques de Davidson lui ont ob-
jecté que sa conception d’une théorie de la signification comme théo-
rie de la vérité ne pouvait au mieux qu’étre une représentation de liens
de signification pour un langage déja compris, et non pas une véritable
recette permettant d’apprendre, & quelqu’un qui ne comprendrait pas
ce langage, ce que ses phrases signifient. Selon Dummett, c’est pour-
quoi la conception de Davidson ne peut nous fournir qu’une théorie
«modeste » de la signification, et non pas une théorie « substantielle ».6

Si I’on suppose qu’une théorie de la signification doit &tre substan-
tielle en ce sens, il ne fait pas de doute que la conception davidsonien-
ne est inadéquate. Le probléme est cependant : est-ce qu’il est possible
de fournir une telle théorie substantielle ? Est-il possible d’apprendre a
quelqu’un un langage sans présupposer, en quelque fagon, la connais-
sance d’un langage ? Est-il possible de se placer de I’extérieur du lan-
gage pour comprendre comment s’y constituent les significations ? Un
argument de Wittgenstein bien connu permet d’en douter. Wittgenstein
ne part pas, comme Davidson et le paradigme dominant en sémantique
chez les philosophes analytiques, de la conception vériconditionnelle
de la signification, mais de 1’idée que comprendre un langage, c’est
maitriser un ensemble de régles pour I’'usage des expressions de ce
langage («le sens c’est 1’usage»). Par exemple, supposons que com-

6 Cf. ma discussion dans ENGEL, 1994, ch. 4.



118 Pascal Engel

prendre le sens du mot «jaune », c’est disposer d’une reégle pour 1’usa-
ge de ce mot dans une variété de contextes. Maintenant, supposons
que je veuille apprendre le sens de ce mot a quelqu’un qui ne le con-
nait pas. Je pourrais employer une reégle de la forme:

(2) «Jaune » est employé pour désigner des choses jaunes.

Mais on se trouverait alors devant la méme difficulté qu’avec (1),
puisque celui a qui j’apprends le sens de «jaune» devrait déja savoir
ce que c’est que «désigner des choses jaunes» pour comprendre cette
explication. Si I’on y réfléchit bien, le syndrome est parfaitement géné-
ral. M€me si on employait d’autres spécifications que (2) pour énoncer
la regle d’emploi de «jaune», il nous faudrait dans chaque cas inter-
préter la régle en question, et interpréter cette interprétation, et ainsi
de suite, ou la présupposer. Ici aussi on courrait le risque d’une régres-
sion a I’'infini ou d’un cercle. La réponse que Wittgenstein donne est
que suivre une régle «n’est pas une interprétation», et que cela ne
peut pas €tre par I’'intermédiaire du langage que I’on apprend a suivre
une régle, puisque le langage lui-méme doit étre interprété, et donc
donner lieu a d’autres regles. Il n’y a pas de régles permettant de dé-
terminer quand une régle est correcte. Cela ne signifie pas qu’il n’y
ait pas de régles, et qu’il n’y ait pas de maniere correcte de suivre une
reégle. Cela signifie plutdt que suivre une régle doit se baser sur autre
chose que du langage, sur ce qu’il appelle «une pratique ». Mais nos
pratiques sont déja immergées dans le langage. Par conséquent, il n’y
a pas de maniere possible de se placer a I’extérieur du langage pour
apprendre le langage. Comme le dit Wittgenstein:

«En un certain sens, 1’'usage du langage est quelque chose qui ne peut pas étre
appris, a savoir que je ne peux pas utiliser le langage pour I’apprendre de la
maniére dont le langage pourrait étre utilis€ pour apprendre a quelqu’un a
jouer du piano. Et c’est une autre maniere de dire que je ne peux pas utiliser le
langage pour sortir du langage. »7

Wittgenstein ne veut pas dire que 1’on ne peut pas apprendre un lan-
gage, ce qui serait manifestement faux. Il veut dire que les signes ne
peuvent véhiculer un sens que si, 2 un moment quelconque, il y a une
prise naturelle sur la maniere dont on les utilise. Cette prise est ce que
I’on ne peut pas apprendre. Elle fait partie de ce qu’il appelle «notre
histoire naturelle ». Et bien qu’elle soit une précondition de 1’appren-
tissage, elle ne peut pas elle-méme étre apprise : c’est une condition de

7 L. WITTGENSTEIN, 1958, p. 54.



Herméneutique, langage et vérité 119

possibilité de 1’apprentissage que le maitre et 1’éleve doivent partager.
En apprenant une régle de langage, selon Wittgenstein, j’apprends ses
applications, mais ceci ne requiert pas des régles supplémentaires qui
détermineraient quelles sont ses applications a des cas particuliers. Un
étre qui est capable de saisir et d’appliquer une régle doit avoir des
réponses normatives spontanées quant a la maniere correcte d’appli-
quer cette régle, et cette maniere correcte n’est pas déterminée par une
autre régle.

L’argument de Wittgenstein est dirigé aussi bien contre une con-
ception des régles qui se formulerait, a la maniere de Davidson, sous
une forme vériconditionnelle, que contre une autre conception, qui se
formulerait a partir d’états psychologiques des locuteurs, par exemple
des représentations mentales. Si I’on suppose que les régles sont fixées
par des représentations mentales, on se heurte exactement au méme
probléme que précédemment: une idée, une image, ou une représen-
tation mentale quelconques demandent a étre interprétées: elles ne
portent pas en elles-mémes leur propre interprétation. L’erreur que
commettent les théories psychologiques de la signification est donc ici
exactement la méme.

Cet argument est au cceur de toute une conception de la philoso-
phie analytique congue comme philosophie du langage, et philosophie
de la maniére dont on ne peut pas sortir du langage, en particulier pour
décrire une réalité qui serait extérieure a lui. Il signifie qu’il y a une
priorité du langage sur la pensée, du langage sur la réalité qu’il est
supposé désigner, telle qu'on ne peut pas se placer en dehors du lan-
gage pour expliquer ses relations au réel ou a la pensée. Et si cet ar-
gument est correct, il valide aussi la démarche de Davidson, puisque
I’interpréte doit déja posséder un langage pour'en interpréter un autre.
Davidson, au méme titre que Wittgenstein, bien que comme on I’a vu
sur des bases distinctes, admettent en ce sens la priorité du langage sur
la pensée, ce que ’on peut appeler la thése de priorité.

3. La theése de priorité et le probleme de la vérité

La these de priorité n’implique pas seulement une priorité du langage
sur la pensée, mais aussi sur la réalité. Elle entraine qu’il n’est pas
plus possible de «sortir du langage» pour parler d’une pensée qui lui
serait extérieure que pour parler d’une réalité qui lui serait extérieure.
Chez Wittgenstein, cette idée correspond a la fameuse thése du Trac-



120 Pascal Engel

tatus selon laquelle on ne peut pas dire la relation entre le langage et
le monde, mais seulement la montrer. Mais comme 1’ont souligné de
nombreux interpretes, c’est une idée a laquelle il ne semble pas avoir
renoncé dans sa seconde philosophie, quand il parle de la relation de
la « grammaire » avec la réalité.

John McDowell a fort bien exprimé cette position, quand il dit que
le réaliste transcendantal soutient que 1’on pourrait se placer du point
de vue d’une perspective extérieure au langage, d’une sorte d’«exil
cosmique» a partir duquel on pourrait discerner les relations entre
notre langage et un monde réel, et que Wittgenstein refuse cette per-
spective: «Il faut nous voiler la face devant I’exil cosmique. »® Cette
position a quelquefois été appelée une forme d’idéalisme linguistique.®

Je n’examinerai pas ici les arguments de Wittgenstein en faveur
de cette theése, mais elle peut étre abordée a partir de 1’'un d’eux, qui
porte sur la notion de vérité. Dans le Tractatus, Wittgenstein cherche
notoirement a formuler une version de ce qu’on appelle la théorie de
la vérité-correspondance : la vérité se définit comme une relation entre
les propositions de notre langage et certaines entités du monde (les
faits). Mais méme si elle se définit ainsi, la relation en question ne
peut étre dite, ou formulée. Tout ce que I’on peut dire est que la rela-
tion a lieu quand une proposition est vraie; mais on ne peut pas dire
en quoi elle a lieu. En ce sens la vérité elle-méme est inexprimable
et indéfinissable. Dans les années trente, sous I’'influence de Ramsey,
Wittgenstein défend une conception de la vérité distincte, bien qu’elle
ait des affinités importantes avec celle du Tractatus. 1l soutient désor-
mais que la vérité ne se définit pas par la correspondance aux faits,
mais simplement par 1’équivalence entre «il est vrai que p» et «p»:
dire qu’une phrase est vraie, ce n’est rien d’autre qu’énoncer ou as-
serter cette phrase. Le prédicat « vrai» est purement redondant, et ¢’est
pourquoi on appelle souvent cette théorie celle de la vérité-redon-
dance. Cela n’a, selon cette conception, tout simplement pas de sens
de chercher a définir le prédicat «vrai», et il n’y a rien d’autre a en
dire que cette équivalence: il est vrai que p = p. La vérité devient ainsi

Cf. McDOWELL, 1981.

Récemment des voix se sont élevées pour constester cette interpétation de
Wittgenstein comme un idéaliste. Il serait, nous dit-on, un véritable réaliste
(DIAMOND, 1993 ; BOUVERESSE, 1993). Tout dépend de ce qu’on entend par
ce terme. Car ces commentateurs ne nient pas que Wittgenstein ne soit pas
un réaliste externe (transcendantal, au sens kantien). Ils disent qu’il est un
réaliste «naturel ». Je reviens sur ce point plus bas.

\O ©o



Herméneutique, langage et vérité 121

relative a I’assertion. Si certaines phrases sont vraies, c’est parce que
nous les assertons. Mais il n’y a pas lieu de rechercher une propriété
substantielle qui définirait cette notion, en termes, par exemple, de vé-
rification, de justification garantie de nos assertions, de cohérence de
nos assertions, ni a fortiori de correspondance. Il n’y a donc pas de
raison de chercher a confronter nos énoncés vrais a une réalité quel-
conque. La vérité est, en ce sens, purement interne au langage. Il faut
noter une autre conséquence de cette idée. Quand nous disons que
«p» est vrai nous devons présupposer que nous savons ce que signifie
«p», autrement dit quelle proposition cette phrase exprime. L’asser-
tion de la vérité dépend de la connaissance de la signification des
phrases que nous assertons comme vraies. Supposons maintenant que,
selon la conception vériconditionnelle de la signification, nous assi-
milions la signification d’une phrase a ses conditions de vérité. Si la
théorie de la vérité-redondance est correcte, cela implique que nous
ne puissions pas employer notre connaissance des conditions de vérité
des phrases pour asserter leur vérité, puisque précisément cette con-
naissance doit étre présupposée. Ou notre explication est circulaire, ou
la théorie vériconditionnelle est incorrecte. C’est une variante de la
these de priorité, cette fois appliquée a la priorité du langage et de la
signification sur la réalité : nous ne pouvons pas sortir du langage pour
exprimer une relation entre lui et les choses. Nous devons présupposer
le langage et la signification pour affirmer la vérité des phrases.

Davidson semble défendre une position proche de celle de la véri-
té-redondance. Car les phrases-T semblent reposer sur le méme type
d’équivalence que 1’équivalence entre «<p»> est vrai» et «p». Ce n’est
pourtant pas le cas. Car dans un schéma comme (T), ce n’est pas la
signification de la phrase «p» qui est présupposée, mais seulement
cette phrase elle-méme, qui est citée dans les guillemets. En d’autres
termes, nous pouvons asserter la vérité de phrases comme (2) sans
connaitre la signification de ces phrases. « Vrai» n’est alors qu’un dis-
positif de «citation» et de «décitation» des phrases. C’est ce que I’on
appelle la théorie décitationnelle de la vérité. La théorie décitation-
nelle ne présuppose pas la signification de la phrase «p», contraire-
ment a la théorie de la vérité-redondance. Mais en méme temps, elle
présuppose que le métalangage employé par I’attributeur est soit déja
compris, soit traduisible dans le langage-objet. En cela elle se heurte
exactement au cercle ou a la régression déja énoncée plus haut. Et elle
rend la vérité relative a un langage. Par conséquent, elle est aussi liée
a la these de priorité.



122 Pascal Engel

Divers interpreétes de Davidson, comme Rorty, et Davidson lui-
méme, ont admis que la conception de la vérité qui va de pair soit avec
le schéma décitationnel (T) de Tarski soit avec la théorie de la vérité-
redondance, entraine qu’il n’y a pas de «confrontation» possible de
nos énoncés a la réalité, et qu’en ce sens la conception correspondan-
tiste est fausse. Rorty en conclut lui-méme que Davidson rejette toute
conception de la vérité qui reposerait sur une définition substantielle
de cette notion, et par conséquent qu’il n’est ni idéaliste, ni réaliste,
mais selon lui « pragmatiste ». En tout état de cause, on peut formuler
une variante de la thése de priorité pour la réalité: il n’est pas possible
de sortir du langage pour décrire des relations entre les énoncés et la
réalité, qui rendraient ceux-ci vrais en un sens intéressant.!0

4. Gadamer et la theése de priorité

La these de priorité, ainsi que les vues de Davidson et de Wittgenstein
qui viennent d’étre présentées, peuvent €tre comparées a certaines
theéses de Gadamer au sujet de I’herméneutique.!! Il est toujours dan-
gereux de chercher a résumer les positions d’un philosophe sous la
forme d’une série de théses, mais il me semble que Gadamer soutient
les suivantes:

(1) La signification repose sur I’interprétation : tout phénomene humain est le
produit d’une interprétation, et n’existe que relativement a notre pratique in-
terprétative. En ce sens, I’interprétation est «universelle ».

(2) La réalité elle-méme, et la nature de 1’étre, dépend de I’interprétation et
est révélée par elle.

(3) L’interprétation n’est pas une méthode particuliére, et notamment ce n’est
pas une méthode scientifique. C’est une pratique, partagée par tous les &tres
humains, qui peut devenir réflexive ou consciente, mais qui est avant tout im-
plicite dans la vie humaine.

(4) L’interprétation n’est pas une forme d’explication, causale ou nomologi-
que. C’est une forme de compréhension. En ce sens les sciences de la nature
sont fonciérement distinctes des sciences de I’esprit.

(5) La compréhension interprétative repose sur le «cercle herméneutique » :
tout phénomene signifiant doit étre précompris pour pouvoir étre compris. En
ce sens nous ne pouvons pas sortir du cercle herméneutique pour découvrir
des significations qui seraient indépendantes de nos interprétations ultérieures.

10 Jai discuté ces questions dans ENGEL, 1998.
11 Les analyses de ce paragrahe reprennent en partie celles de ENGEL, 1991.



Herméneutique, langage et vérité 123

(6) La compréhension est une forme d’accord, une «fusion des horizons ».
Elle est fondée sur une précompréhension, sur des préjugés immanents a une
tradition et & un arrieére-plan historique. Elle est aussi dynamique : nous inter-
prétons en révisant sans cesse nos interprétations pour parvenir a une visée
commune. La compréhension est donc intersubjective.

Certaines de ces theéses au moins semblent avoir leur contrepartie chez
Davidson:

(1') Une théorie de la signification est une théorie de I’interprétation.

(5') L’interprétation présuppose un arriere plan de croyances communes et
partagées, et un ensemble de significations partagées; 1’argument de la prio-
rité montre qu’elle repose sur la compréhension d’un langage.

(6') Comprendre et interpréter est un processus dynamique, de révision pro-
gressive de nos interprétations.12

La comparaison, cependant, s’arréte 1a. Car pour lui une théorie de
I’interprétation est une théorie empirique, qui est testée, au méme titre
que toute théorie, au contact de données empiriques. Ce n’est toutefois
pas une théorie totalement empirique, puisqu’elle présuppose des prin-
cipes de rationalité qui ne sont pas eux-mémes testables empirique-
ment, comme le principe de charité. Gadamer ne congoit certainement
pas le processus d’interprétation sous la forme d’une théorie, en en-
core moins sous la forme d’une théorie axiomatisée qui révélerait les
conditions de vérité des phrases d’une langue. Il congoit le processus
de I’interprétation comme un processus de compréhension, au sens du
Verstehen. Davidson, au contraire, le congoit comme un processus qui
est au moins en partie explicatif et causal, une forme d’ Erkidren. Pour
lui, toute explication par les raisons est également une explication
causale, contrairement a ce que dit (4). Enfin, il convient de s’inter-
roger sur le sens de (2), la thése selon laquelle la réalité est relative a
I’interprétation, et sur le sens de (5). Si le processus d’interprétation
dépend de «préjugés» de d’une «tradition», en quoi la saisie du sens
pourra-t-elle se faire en dehors de la référence a cette tradition ? Com-
ment en ce sens éviter une forme de relativisme, selon lequel le sens
et la vérité seraient propres a chaque tradition? La «fusion des ho-
rizons » (6) devrait nous permettre de I’éviter, mais il n’est pas clair
que les traditions ne soient pas comme des «paradigmes ». Davidson

12 Pour une comparaison systématique en ce sens, cf. RAMBERG, 1989, et ma
critique de ces analyses dans ENGEL, 1991. Pour une analyse des relations
entre philosophie herméneutique et philosophie analytique, cf. BOUVERESSE,
1991.



124 Pascal Engel

rejette au contraire explicitement cette notion, et soutient que sa
conception de ’interprétation rend dénuée de sens I’'idée méme de
schémes conceptuels distincts.!3 Sa conception est d’autant moins une
forme d’idéalisme ou de relativisme qu’il admet, dans les conditions
mémes de I’interprétation, qu’il existe une relation causale entre la réa-
lité a laquelle I’interpréte est confronté et les croyances de celui-ci.

Je ne poursuivrai pas cette comparaison au dela. En dépit de si-
milarités superficielles, Gadamer et Davidson ne s’intéressent pas au
méme probléme. Davidson, comme Quine et comme la plupart des
auteurs qui, dans la philosophie analytique récente, se sont intéressés
au probléme du sens et de I’intentionnalité, se pose la question de sa-
voir a quelles conditions le sens linguistique et 1’intentionnalité sont
possibles. Il se demande comment, dans une situation d’interprétation
radicale, un interpréte pourrait comprendre un langage qu’il ne com-
prend pas et attribuer des états mentaux. Il pose la question de savoir
comment le sens peut émerger de conditions naturelles, au sein d’un
environnement causal. La question qui intéresse Gadamer ne se pose
pas ainsi. Sa question est celle de la nature du sens historique, dans
des conditions non naturelles, ol il y a déja du sens. Et les conditions
du sens qui I’intéressent portent non pas, comme chez Quine et David-
son sur la possibilité d’attribution de croyances et d’autres états men-
taux, mais sur I’attribution du sens a des fextes, qui demandent, dans
leur distance historique, & étre interprétés. Les philosophes analytiques
ne s’intéressent pas a cette dimension historique, ni par conséquent a
la notion de tradition. Il s’ensuit que la question de la vérité dont ils
parlent n’est pas celle d’une vérité qui émergerait des conditions de
compréhension du sens. Les croyances «partagées» que présuppose le
principe de charité n’ont aucune dimension historique: ce sont des
croyances banales, portant sur des objets usuels d’un environnement
naturel. Du méme coup, la thése de priorité ne prend pas la méme si-
gnification pour I’herméneutique philosophique et pour les théories
analytiques dont il est question ici. C’est, si I’on veut, pour la philo-
sophie herméneutique, une priorité absolue. La question de la relation
d’une théorie de la signification a des états mentaux naturels ou a une
réalité qui agirait de maniére causale sur nos croyances ne s’y pose
pas, parce que le sens est toujours déja compris dans sa dimension
historique. Si 1’on voulait absolument trouver un point de contact entre
ces idées et celles que discutent les philosophes analytiques du lan-

13 Cf. «On the Very Idea of a Conceptual Scheme», in DAVIDSON, 1984.



Herméneutique, langage et vérité 125

gage, il faudrait plut6t les trouver dans les discussions qui portent sur
le caractere social ou non social du langage, et sur ce que I’on appelle,
au sein de la tradition analytique récente, I’externalisme.!4

5. Les limites de I’interprétationnisme
et la vérité minimale

Laissons, par conséquent, de c6té une tentative de comparaison entre
la tradition analytique et la philosophie herméneutique sur ces points,
et revenons a la thése de priorité telle qu’elle s’exprime dans la pre-
miére. Nous avons vu qu’elle reposait essentiellement sur 1’argument
wittgensteinien — et sa variante davidsonienne — selon lequel toute
«interprétation» d’un signe linguistique devrait elle-méme présuppo-
ser une interprétation ou en susciter une autre, au risque d’une circula-
rité ou d’une régression. Cet argument est censé montrer que les con-
ditions du sens linguistique sont telles qu’elles présupposent déja le
sens, et que pour cette raison on ne peut «sortir du langage ». Mais cet
argument peut aussi étre retourné contre la these selon laquelle com-
prendre un signe c’est I’interpréter, comme le montre 1’analyse witt-
gensteinienne des reégles. Suivre une régle, ou comprendre un signe,
nous dit Wittgenstein, ne peut pas étre une interprétation, précisément
parce que si c’était le cas nous entrerions dans la circularité ou la ré-
gression en question. Or nous suivons des reégles, et savons que nous
les suivons, et par conséquent nous parvenons a comprendre nos sem-
blables sans passer par un processus indéfini d’interprétation. Donc il
doit étre possible de comprendre sans interpréter. Wittgenstein indique
clairement ce qui rend possible cela: c’est, comme on 1’a vu, le fait
qu’il existe une prise naturelle sur les signes, qui fait que nous par-
venons a nous accorder avec nos semblables sur ces signes. L usage,
selon lui, est fondé dans des «formes de vie», un «accord sur les
jugements». Il y a de nombreuses maniéres de comprendre cela, dont
I’une, comme on I’a vu, consiste a dire que nous sommes toujours déja
au sein d’une communauté linguistique. Mais il y a une maniére de
comprendre cela qui va clairement dans un sens naturaliste: c’est
parce que nous avons certaines dispositions naturelles a suivre des re-
gles que nous les suivons. Wittgenstein rejette, en méme temps qu’il
rejette 1'idée que suivre une régle est une interprétation, 1’idée selon

14 Cf. par exemple les discussions de Putnam, in PUTNAM, 1989.



126 Pascal Engel

laquelle ce seraient des dispositions physiques ou comportementales
qui fixeraient le sens des régles que nous suivons.!> Mais méme si
nous pouvons admettre que suivre une régle n’est pas réductible a un
ensemble de dispositions, nous devons bien admettre que pour qu’il
s’agisse d’une «pratique », elle doit reposer sur un ensemble de dispo-
sitions, de tendances ou d’inclinations habituelles instanciées dans un
sujet. S’agissant de la compréhension du langage, le méme point peut
étre formulé ainsi.

La compétence sémantique d’un locuteur ne peut pas étre seule-
ment un ensemble de pratiques, elle doit étre fondée, d’'une manieére
ou d’une autre dans des capacités réelles d’un locuteur. Elle ne peut
pas étre une connaissance explicite de ces régles, mais une connais-
sance tacite. Il y a plusieurs manieres d’analyser cette notion, dont
I’une est proprement psychologique, et peut s’appuyer sur la notion
psychologique de connaissance tacite. Cette analyse pose des proble-
mes notoires. Mais au moins une notion quelconque de connaissance
tacite doit pouvoir étre invoquée.

On peut le voir clairement si I'on revient a la version non plus
wittgensteinienne mais davidsonienne de la thése de priorité et la con-
ception de la compétence sémantique qui la sous-tend. Rappelons-
nous que Davidson soutient que cette compétence n’est pas directe-
ment celle du locuteur, mais qu’elle est indirectement attribuée a celui-
ci par I'interpréte. Méme si nous supposons qu’une théorie de 1’inter-
prétation est une théorie de la maniere dont les significations sont at-
tribuées par un interpréte a un locuteur, nous devons rendre compte du
fait suivant: comment I’interpréte lui-méme comprend-il son propre
langage, avant méme de 1’ utiliser pour interpréter autrui ? Davidson ne
répond pas a cette question. Selon lui, un sujet comprend un langage,
et a certains états intentionnels tels que des croyances et des désirs
parce qu’il pourrait, idéalement, étre interprété par un interpréte qui
serait placé dans les conditions appropriées de I’interprétation radi-
cale. L’interpréte fournit, a partir de principes de rationalité du com-
portement, une reconstruction, de son point de vue, de la compétence
sémantique et mentale du locuteur. Cela suppose qu’il a une aptitude,
ou une capacité, celle d’interpréter, a la lumiere de ses principes. Mais
d’ou tire-t-il cette capacité ? Il doit bien lui-méme suivre des regles,
comprendre des significations, pour les attribuer & autrui. Et nous pou-
vons supposer que cette capacité ne lui est pas donnée par magie: elle

15 Cf. KRIPKE, 1981.



Herméneutique, langage et vérité 127

doit pouvoir étre expliquée. En ce sens il est difficile de résister a la
suggestion que cette capacité a certaines bases naturelles et psycholo-
giques.

Si ces points sont corrects, comprendre un langage ne peut pas étre
simplement 'interpréter. Certaines aptitudes pratiques, communes a
I’interpréte et a ceux qu’il interprete, doivent servir de base a la com-
préhension.!6 Rappelons-nous aussi que Wittgenstein ne disait au fond
pas autre chose, quand il soutenait que dans les cas ol on ne peut pas
apprendre une régle au moyen d’un langage, il faut disposer d’une
certaine prise naturelle sur cette régle, commune a celui qui 1’apprend
et a celui qui ’acquiert. C’est pourquoi il faut ici renoncer a ce que
I’on appelle I’interprétationnisme de Davidson, la thése selon laquelle
il n’y a de sens linguistique et de contenus mentaux que relativement a
une interprétation. Il s’ensuit qu’une théorie de la signification ne peut
pas étre totalement « modeste ».

Les sources de ces difficultés proviennent également de la concep-
tion «modeste» de la vérité que Davidson présuppose. Qu’il défende
une version de la théorie décitationnelle ou une version de la théorie
redondantiste, cette conception est inadéquate, puisqu’elle suppose que
la signification est déja donnée dans le premier cas, ou qu’on peut ap-
pliquer une théorie de la vérité sans connaitre déja la signification des
phrases dans le second cas. Une autre théorie de la vérit€ doit étre
adoptée.

Doit-on alors revenir a une théorie correspondantiste, c’est-a-dire a
une théorie qui repose sur 1’établissement de relations externes entre
nos énoncés et le monde ? Cela impliquerait que le concept de vérité
soit bien «substantiel ». Mais il y a de bonnes raisons, que les parti-
sans de la théorie «modeste» de la vérité ont articulées, de ne pas le
faire. La solution, 2 mon sens, est de conserver une conception «mo-
deste», mais d’admettre que le concept de vérité n’est pas aussi mo-
deste que la théorie redondantiste ou la théorie décitationnelle ne le
disent. Cette solution, que j’ai exposée ailleurs!’ est ce que 1’on peut
appeler un minimalisme, et c’est cette thése que je voudrais esquisser
pour finir.

Quand nous employons le mot «vrai», nous semblons faire plus

16 En ce sens j’ai défendu, contre Davidson, la validité d’une conception psycho-
logique, dans le style de celle que donne Chomsky, de la compétence séman-
tique «tacite» des sujets. Cf. ENGEL, 1994, ch. 7.

17 ENGEL, 1998.



128 Pascal Engel

qu’employer un dispositif logique comparable a celui qui nous fait
«déciter» le prédicat «vrai» selon le schéma (T). En faisant des as-
sertions, et en disant qu’elles sont vraies, nous enregistrons aussi le
fait qu’elles sont valables, c’est-a-dire assertables, et nous admettons
implicitement que nos assertions visent le vrai. En ce sens, nous sanc-
tionnons le fait que la vérité est une norme de nos assertions. Autre-
ment dit, si I’on décrivait la pratique d’une communauté linguistique
dont les membres seraient dits faire des assertions, mais en ne men-
tionnant pas que ces assertions sont destinées a viser la vérité, notre
description serait nécessairement incompléte et incorrecte. De quelle
norme s’agit-il? Nous sommes évidemment tentés de dire ici: de la
norme selon laquelle nos énoncés doivent correspondre aux faits, ou
représenter la réalité. Mais comment admettre a la fois que tout pré-
dicat de vérité doit satisfaire les conditions formelles posées par le
schéma (T), ef I'idée que la vérité enregistre une norme distincte de
’assertion ?

La réponse est qu’il n’est peut-étre pas impossible d’admettre ces
deux choses a la fois, a condition d’accorder que la norme de corres-
pondance aux faits que nous associons a la vérité n’est précisément
que cela: une norme selon laquelle dire qu'un énoncé est vrai, c’est
dire que les choses sont telles qu’il le décrit, réellement. Ce n’est pas
une propriété profonde; c’est tout simplement une platitude. Crispin
Wright a proposé que nous I’incorporions aux platitudes dont le défla-
tionniste dit qu’elles caractérisent le prédicat de vérité. Selon lui, tout
prédicat susceptible de jouer le role d’un prédicat de vérité doit satis-
faire aux platitudes suivantes :

(a) asserter un énoncé, c’est le présenter comme vrai (E);
(b) «p » est vrai si et seulement si p [i.e. (T)];

(c) les énoncés susceptibles d’étre vrais ont des négations susceptibles d’étre
vraies (N);
(d) étre vrai n’est pas la méme chose qu’étre justifié ;

(e) étre vrai c’est correspondre aux faits.

Ces platitudes circonscrivent un concept minimal de vérité, sans lequel
il est impossible de reconnaitre dans notre usage du mot «vrai» son
sens le plus ordinaire. C’est pourquoi Wright appelle cette conception
le minimalisme quant a la vérité.!® Que le vrai soit minimal ne veut
pas dire qu’il soit, comme le soutient la théorie redondantiste ou la

18 WRIGHT, 1992, cf. aussi ENGEL, 1994, ch. 5.



Herméneutique, langage et vérité 129

théorie décitationnelle vide. Il correspond a une propriété réelle de nos
assertions, une norme de vérité distincte de la norme d’assertion. On
parvient ainsi a une conception qui admet les intuitions d’une concep-
tion modeste de la vérité, mais qui admet aussi, conformément a nos
intuitions «réalistes» qu’il y a bien des caractéristiques de la vérité
qui transcendent les simples caractéristiques locales des assertions.
Quelles sont-elles ? La aussi on frise la trivialité. En premier lieu, un
énoncé vrai est stable: il ne cesse pas d’étre vrai si nous venons a
avoir plus de raisons de le justifier (bien qu’il puisse devenir faux si
les raisons de le rejeter s’accroissent). En second lieu, un énoncé vrai
sera tel que les opinions de ceux qui les considérent ont tendance a
converger. 1l ne s’ensuit évidemment pas que la convergence des opi-
nions soit une marque fiable de vérité, puisque les opinions peuvent
converger sans que 1’énoncé soit pour autant vrai. Mais au moins on
peut dire que, si pour un énoncé donné, si nous avons toutes les rai-
sons de supposer que sa vérité est assertée parce que nous disposons
d’un processus fiable — par exemple une photographie ou une bande
d’enregistrement — des divergences d’opinion ne pourront étre dues
qu’a des défauts cognitifs particuliers des agents, c’est-a-dire a des
défauts dans leurs traitements respectifs de I’information. Enfin, un
énoncé susceptible d’étre vrai doit pouvoir étre expliqué par des faits
qui sont indépendants des moyens que nous avons de les asserter ou
de nos représentations de ces faits. Il est naturel de supposer — sauf si
I’on est un berkeleyen pur et dur — que la propriété d’étre mouillé est
ce qui explique a la fois des croyances, comme ma croyance que la
route est mouillée, des événements, comme le fait que ma voiture
dérape, ou des états, comme 1’humidité du sol. Indépendamment de
toutes les réserves que nous avons formulées quant a I’emploi du mot
«fait» pour caractériser ces circonstances, il semble clair que nous
avons affaire a des faits indépendants, qui entrent dans nos explica-
tions de la vérité des énoncés correspondants, et qui les causent.

Wright soutient, dans la méme veine que Peirce et Putnam, que le
prédicat minimal de vérité peut correspondre a4 une norme d’asserta-
bilité idéale, qu’il exprime, pour éviter les difficultés propres a 1’idée
selon laquelle il pourrait exister des conditions mythiques ol foutes les
données en faveur d’un énoncé seraient disponibles, sous la forme
suivante :

(S) Un énoncé est surassertable ssi il est assertable de maniere garantie et

destiné & demeurer tel quelle que soit I’'information dont nous pourrions dis-
poser en sa faveur.



130 Pascal Engel

Selon Wright, cette condition, la surassertabilité, est suffisante, dans
certains cas, pour exprimer ce que signifie le prédicat de vérité. Le
prédicat «est surassertable» passe les tests d’équivalence, de décita-
tion, de stabilité, de convergence et d’indépendance qui correspondent
aux platitudes énoncées ci-dessus. Il satisfait a ces platitudes dans tous
les cas ol nous voulons soutenir que la vérité, pour un domaine parti-
culier, n’excéde pas nos pouvoir de connaissance. Ainsi 1’intuition-
niste en mathématiques peut vouloir dire que les énoncés mathémati-
ques sont vrais seulement & proportion de la capacité que nous avons
de les démontrer, I’anti-réaliste en morale peut vouloir dire que nos
énoncés moraux sont vrais a proportion de la capacité qu’auraient des
agents idéalement rationnels, ou idéalement informés, de les recon-
naitre comme tels. Ceux qui défendent ces positions n’ont pas besoin
de rejeter la notion classique de vérité; ils peuvent conserver une no-
tion, comme celle de surassertabilité, qui en soit suffisamment proche.

Je ne développerai pas ici ces idées. Si elles sont correctes, cela
indique que nous pouvons disposer d’un concept de vérité qui ait suf-
fisamment de caractéristiques de la notion usuelle de vérité pour satis-
faire aux conditions «réalistes » que nous associons a ce concept, et
qui en soit suffisamment distinct pour ne pas tomber dans les difficul-
tés que la these de priorité rencontre.

Les difficultés de cette thése, que j’ai analysées ici, signifient a
mon sens qu’il existe une maniere possible de réconcilier 1’idée fonda-
mentale sur laquelle cette thése repose — le domaine de la signification
est irréductible — avec une conception réaliste de la vérité et une con-
ception naturaliste de la signification. Mais cela implique de renoncer
a la these de priorité comme thése de I’autonomie absolue du langage.
Si c’est bien ce que la philosophie herméneutique et la philosophie du
langage analytique impliquent, alors il faut renoncer a la conception
de cette autonomie qu’elles proposent.

Bibliographie

BOUVERESSE, J. (1991) Herméneutique et linguistique, Combas, L’Eclat

— (1993) Langage, perception et réalité, Nimes, J. Chambon

DAVIDSON, D. (1984) Inquiries into Truth and Interpretation, Oxford, Oxford
UP, trad. P. Engel, Enquétes sur la vérité et l’interprétation, Nimes, J.
Chambon, 1994

DIAMOND, C. (1993) The Realistic Spirit, Cambridge (Mass.), MIT Press



Herméneutique, langage et vérité 131

ENGEL, P. (1988) «La philosophie du langage entre le clair et I’obscur», in Re-
cherches sur la philosophie et le langage, 9, Grenoble

— (1991) «Interpretation without Hermeneutics », Topoi, 10, p. 137-146

— (1994) Davidson et la philosophie du langage, Paris, PUF

— (1998) La vérité, réflexions sur quelques truismes, Paris, Hatier

GADAMER, H. G. Wahrheit und Methode, trad. Vérité et Méthode, Paris, Seuil

KRIPKE, S. (1981) Wittgenstein on rules and Private Language, Oxford, Black-
well, trad. T. Marchaisse, Régles et langage privé, Paris, Seuil, 1996

MARCONI, D. (1997) La philosophie du langage au XX¢ siécle, Combas, L’Eclat

MCDOWELL, J. (1981) « Anti-Realism and the Epistemology of Understanding »,
in J. BOUVERESSE/ H. PARRET eds, Meaning and Understanding, Berlin, de
Gruyter

PUTNAM, H. (1989) Representation and Reality, Cambridge (Mass.), MIT Press,
trad. C. Tiercelin, Représentation et réalité, Paris, Gallimard, 1992

RAMBERG, B. (1989) Davidson’s Philosophy of Language, Blackwell, Oxford

RICEUR, P. (1986) « Logique herméneutique ?» in G. FLOISTAD, ed, Contempo-
rary Philosophy, 1, Philosophy of Language, La Haye, Nijhoff

TAYLOR, C. (1992) Philosophical Papers, vol. I, Cambridge, Cambridge UP

WITTGENSTEIN, L. (1958), Philosophische Untersuchungen, texte allemand et
trad. angl., ed. G. E. M. Anscombe, Oxford, Blackwell

WRIGHT, C. (1992) Truth and Objectivity, Cambridge (Mass.), Harvard UP






	Herméneutique, langage et vérité

