
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 57 (1998)

Artikel: "Wahrheit" als metatheoretisches Interpretationskonstrukt

Autor: Lenk, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882902

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882902
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia philosophica 57/98

HANS LENK

« Wahrheit » als metatheoretisches

Interpretationskonstrukt

This paper first criticizes the attribution of truth to total theories but also consen-
sualistic or coherence-based concepts of truth. It then introduces the idea of
« truth engendering potential » as a construct ofmedium range. This pays in a way
tribute to a certain idealisation and relativisation (conditionalisation) as well as

to a correspondence-theoretical orientation toward «reality». Theories of higher
truth engendering potentials generate true singular sentences or propositions (at
least in the case ofabsence ofantinomies).

This methodological interpretative construct is differentiated according to the

schema interpretationism approach developed by the author: the idea of
correspondence, e. g., is devised to capture the matching ofhigher-level interpretational
constructs with basic primary interpretations (which cannot be changed due to
our biological condition except by technological trickery). Equal or comparable
amounts of truth as well as truth engendering potentials and the respective
dispositions can be reached or at least regulatively approached from the side of
different theories, perspectives and interpretative practices. The attribution of truth
in the case of singular statements and also the truth engendering potentials are
interpretative, but nevertheless neither random nor totally relativistic.

Die Wahrheit ist keine Dirne, die sich denen
an den Hals wirft, welche ihrer nicht begehren:

Vielmehr ist sie eine so spröde Schöne,
daß selbst, wer ihr alles opfert, noch nicht
ihrer Gunst gewiß sein darf.

Schopenhauer

I

«Die Wahrheit liegt im Akt des engagierten Interpretierens selbst...»,
schrieb Herbert Mainusch im Geiste des Oscar Wilde, der bekanntlich
eher beiläufig meinte: « Alle Interpretationen sind wahr - und keine ist
endgültig».1 Diese Einsicht - keineswegs eine Binsenwahrheit - erin-

1 B. SPINNEN u.a. (Hg.), Die in dem alten Haus der Sprache wohnen, Fest¬

schrift H. Arntzen, Münster 1991, S. 274. O. Wilde, «Der Kritiker als Künstler,

Teil I, II», in: Sämtliche Werke, Bd. 6, Wien - Leipzig 1908.



82 Hans Lenk

nert an Lessings Versuch,2 Erkenntnisbemühungen auf die Wahrheitssuche

zu beschränken, ohne daß man eine Garantie des Wahrheitsbesitzes

erhielte, ja, stärker: ohne daß man je sich im Besitze der Wahrheit

dünken könnte: die ganze Wahrheit sei ja nur Gott zugänglich.
Beide - Wilde wie Lessing - meinten mit «Wahrheit» zweifellos

nicht deskriptiv-theoretische Wahrheiten, sondern Lebenswahrheiten,
existentielle Wahrheiten, wie sie traditionell auch in den Religionen -
z. B. auch in der christlichen - im Vordergrund standen und noch
stehen (sollten).3 Die Pilatus-Frage «Was ist Wahrheit?» ist ebenfalls
ursprünglich nicht als Frage nach der theoretischen Wahrheit gemeint.
Doch hat sich die traditionelle Philosophie immer wieder mit der

gleichlautenden Wahrheitsfrage in Spezifizierung auf die theoretischkognitive

Wahrheit konzentriert. Auch die beiden Thesen von Wilde
und Lessing könn(t)en als Anregung für die theoretische Wahrheitsdiskussion

genommen werden: Lessings Antwort spiegelt die letztliche

Unerkennbarkeit der absoluten Wahrheit wider. Die Aussage vertritt

dann die erkenntnistheoretische These der bloß möglichen Wahr-
heitssuche bzw. Wahrheitsannäherung im hypothetischen und repeti-
tiven Bemühen eines Fortschreitens auf die Wahrheit hin. Dies könnte
einem Wahrheitskonzept entsprechen, das von Popper am Ende seiner

Logik der Forschung als These von der hypothetischen Wahrheitsannäherung

verstanden wird: Man kann sich nur hypothetisch der Wahrheit

nähern, ohne jemals garantieren und wissen zu können, ob man
sie jemals erreicht bzw. gar erreicht hat.

Wildes These erinnert natürlich an Nietzsches Einsicht, daß Wahrheit

eine «Art von Irrtum»4 sei oder eine Interpretationsstrategie ist,
die pragmatisch-variabel in Abhängigkeit von unseren Interessen,
Bedürfnissen und Willensorientierungen sich als die Aktivität des

Aufschließens, Differenzierens und Fixierens von Lebensdispositionen zur
Vereinheitlichung und Beherrschung der Welt gestalten. Die Wahrheit

2 «Wenn Gott in seiner Rechten alle Wahrheit und in seiner Linken den einzi¬

gen immer regen Trieb nach Wahrheit, obschon mit dem Zusätze, mich immer
und ewig zu irren, verschlossen hielte, und spräche zu mir: Wähle! Ich fiele
ihm mit Demut in seine Linke und sagte: < Vater, gib! die reine Wahrheit ist ja
doch nur für dich allein! >» (Lessing, Eine Duplik, I).

3 Aussagen wie die bekannte von Jesus: «Ich bin der Weg, die Wahrheit und
das Leben » beziehen sich zweifellos nicht auf theoretisch-deskriptive
Wahrheiten.

4 « Wahrheit ist die Art von Irrtum, ohne welche eine bestimmte Art von leben¬

digen Wesen nicht leben könnte.» (F. Nietzsche, Werke in drei Bänden, hg.
von K. Schlechta, München 1977, Bd. 3, S. 844)



« Wahrheit » als metatheoretisches Interpretationskonstrukt 83

sei mit dem « Willen zur Macht » systematisch verknüpft - nur ein
anderes « Wort » dafür.5

Ist Wahrheit « nur der zweckmäßigste Irrtum », wie Vaihinger meinte,

« nur eine gut maskierte Unwahrheit » (Farquhar)? Oder « eine
gedachte Linie, die den Irrtum in zwei Teile teilt», wie der amerikanische

Essayist Albert Hubbard nicht ganz ohne Hintersinn formulierte?
«Näher kommt ihr», meint der Aphoristiker Helmut Arntzen jedenfalls,

« das Gegenteil dessen, was man für sie hält »: « Wahrheit - ein
Verdacht, der andauert»? (So sah es der spanische Dichter Ramon de

Campoamor y Campoosorio.) Also eine idealisierende Leitorientierung,

wie Martin Kessel glaubt: «Die Wahrheit ist ein Polarstern».
Der unerreichbare Stern der Theorie?

Solche eher bonmotartigen Wahrheitsauffassungen haben natürlich

- wie sich längst ergeben hat - ihre Schwierigkeiten: Bei Nietzsche
etwa wird die Wahrheit pragmatisiert, «perspektiviert»; sie ist nicht
mehr zeitunabhängig, sondern variabel, gemacht: Verum et factum con-
vertuntur: « verum et factum » werden im wahrsten Sinne des Wortes
konfundiert, wobei «factum» ursprünglich «gemacht werden» bedeutet:

Wahrheit wird hergestellt, ist nicht absolut, nicht an sich, sondern
relational auf ein Wille-zur-Macht-Zentrum bezogen. - Bei der anderen

Auffassung der allmählichen Annäherung an die Wahrheit in
utopischer Ferne kann « Wahrheit » nach Popper im Kantischen Sinne als

regulative Idee aufgefaßt werden, die den Forscher motiviert,6 die aber
eben niemals garantiert erreicht werden kann. Nicht einmal die
Wahrheitsnähe kann in der Regel oder in jedem Falle abgeschätzt oder
gemessen werden: Der « Abstand » der jeweiligen als wahr angesehen
Erkenntnisse von der Wahrheit an sich wäre nur zu erkennen oder
abzuschätzen, wenn man einen gesonderten Zugang zur Wahrheit an sich
hätte.

Ähnliche Schwierigkeiten ergeben sich, wie schon seit langen
Zeiten bekannt ist, aus der Idee der Übereinstimmung von Denken
oder Aussagen mit der Wirklichkeit bzw. deren Strukturen, also für die

von Aristoteles bereits entworfene sogenannte Korrespondenztheorie
der Wahrheit. Wie soll man eine « Übereinstimmung » von gedachten
oder mental vorgestellten oder gar satzmäßig repräsentierten Sachver-

5 Nach Nietzsche (ebd.) ist «Wahrheit» einerseits lebensnötig, andererseits nicht
existent. « Es gibt vielerlei Augen. Auch die Sphinx hat Augen -: und folglich
gibt es vielerlei < Wahrheiten>, und folglich gibt es keine Wahrheit.»

6 Man fragt sich aber: wie soll uns etwas bekanntermaßen Unerreichbares moti¬
vieren?



84 Hans Lenk

halten mit «der Wirklichkeit» bzw. von Strukturen der Wirklichkeit
feststellen können, wenn man keinen alternativen und unabhängigen
Zugang zur Wirklichkeit hat? Jede Erfassung und Darstellung der
Wirklichkeit oder wirklicher Strukturen bedient sich der Vermittlung
von äußeren, in externen Zeichen und Sätzen verkörperten oder mentalen

Repräsentationen, ist also jedenfalls schon durch
Interpretationszwischenstufen vermittelt. Wir haben keinen interpretationsfreien oder
nichtschematisierten Zugang zur Wirklichkeit an sich, der geeignet
wäre, die Wirklichkeitstreue der vermittelnden Darstellung selbst zu
überprüfen. Sogenannte «Strukturen der Wirklichkeit» sind immer
nur durch Strukturen von Repräsentationen in Zeichenkombination,
Sätzen, sprachlichen Mitteln bzw. Formeln oder Bildern darstellbar.
Man kann nicht einfach davon ausgehen - wie etwa noch Wittgenstein
im Tractatus -, daß logische Verknüpfungsstrukturen einfache Abbilder

der ontologischen Verknüpfungsstrukturen in der Welt seien. Dies
wäre ein projizierender Relations- oder Strukturrealismus, der zwar
dem logischen Atomismus noch entsprochen haben mag, aber inzwischen

als nicht haltbar eingesehen worden ist. Logische Strukturen
sind nicht simpel per se in der äußeren Realität onto(log)isch vorhanden

und als solche direkt erfaßbar, sondern sie sind nur als und durch
Konstruktionen - wenn auch theorie-, operations- und sprachnotwendige

- des Menschen zugänglich. Der Rede von den « logischen » oder

gar real-relationalen vorgegebenen Strukturen der Wirklichkeit kann
weder eine präzise begriffliche Fassung noch eine operationale
Konkretisierung gegeben werden, ohne daß wiederum auf interpretatori-
sche Mittel der Verbindung von Sätzen, Zeichen und anderen inter-
pretativen Modellkonzeptionen zurückgegriffen wird. Der Idee einer
adaequatio rei et intellectus, der Übereinstimmung von realen
Gegenstandsstrukturen und gedachten Denkstrukturen, kann kein konkretisierbarer

elementarer Sinn gegeben werden - jedenfalls nicht
unvermittelt und im schlichten Verstände. Hier würden Strukturontologien
der Weltverhältnisse vorausgesetzt, die prinzipiell theoretisch und be-

griffsoperational unzugänglich sind. Zudem ist unklar, was der Begriff
«Übereinstimmung» zwischen Logik und Welt bedeuten könnte, da

Strukturen in der Welt weder unmittelbar, theorie- oder interpretationsfrei,

zugänglich sind noch in demselben Sinne logisch miteinander
verknüpft sein können wie gedankliche oder bedeutungsmäßige Gehalte
in sprachlichen oder mentalen Repräsentationen. Das Problem der
Übereinstimmung oder der Adäquation bedarf also einer ausführlichen
Präzisierung; die Idee der «adaequatio» kann keine Lösung, sondern



« Wahrheit » als metatheoretisches Interpretationskonstrukt 85

allenfalls eine vorläufige, sehr grobe, eher unpräzise Andeutung des
theoretischen Wahrheitsproblems selber sein.

Entsprechendes gilt auch für die semantischen Auffassungen des

Wahrheitsbegriffs, wie sie sich im Anschluß an Tarski in der formalen
und analytischen Logik, der Semantik und der daran orientierten
Erkenntnistheorie entwickelt haben. Der Vorzug dieser Ansätze ist
zweifellos, daß die allumfassende und allgemeine Rede von «wahr» und
«Wahrheit» unter Einbezug religiöser, existentieller und normativer
Wahrheiten auf einen engen theoretisch-kognitiven Gebrauch
eingeschränkt wird. Von «theoretisch-kognitiv wahr» wird nur in diesem
eingeschränkten Sinne der Anwendung auf deskriptive Sätze, Urteile
bzw. Behauptungen gesprochen. Freilich ist dieser Gebrauch von
<wahr> als Prädikat, das nur auf Sätze bzw. Urteile angewendet wird,
also ein metasprachlicher (Prädikate über Prädikate setzender)
Gebrauch, derjenige gewesen, der in der Erkenntnis- und Wissenschaftstheorie

der neueren Zeit einschlägig war und zu den weiteren Diskussionen

zwischen Korrespondenztheorie und Kohärenztheorie, pragmatischen

oder pragmatistischen Wahrheitstheorien geführt hat. Deswegen

erscheint es sinnvoll, hierüber und über die entsprechende
Entwicklung einen kurzen Überblick zu geben.

II7

«Wahr» ist zunächst ein semantisch-metasprachliches Prädikat, wie
bekanntlich Tarski und seine Schule vorgeschlagen haben. Eine
Definition des Wahrheitsbegriffs muß nicht nur widerspruchsfrei, « formal
korrekt», sein, sondern auch «inhaltlich adäquat»; das heißt, sie muß
dazu führen, daß metasprachlich alle Sätze der Form gelten: « < x > ist
wahr, genau dann wenn p», wobei p ein beliebiger Satz der
Objektsprache und x ein Name dieses Satzes ist.

Ich möchte nun nicht die unterschiedlichen modernen Wahrheitstheorien

kritisch durchgehen und diskutieren. Dies hat z. B. Winfried
Franzen in seinem Buch Die Bedeutung von « wahr» und « Wahrheit»
getan, in dem er besonders die Korrespondenztheorie, die Redundanztheorie

und seine eigene « resententiale Wahrheitstheorie » diskutiert.8

7 Dieser Abschnitt greift auf Verf., «Verantwortung und Wahrheit. Zur Ethik
der Wissenschaft», in: H. POSER (Hg.), Wahrheit und Wert, Berlin 1992,
S. 111-120, zurück, leicht verändert.

8 W. FRANZEN, Die Bedeutung von «wahr» und « Wahrheit», München 1982.



86 Hans Lenk

Einheitliche Überzeugung der Vertreter der beiden letzteren Positionen

ist, daß «Wahrheit» kein reales Prädikat sei.9 Franzen zeigt, daß
das Prädikat < wahr > jedenfalls nicht überflüssig ist, sondern eine Funktion

hat, von ihm « Resententialisierung » genannt, durch die « aus der
Bezugnahme auf einen Satz gewissermaßen der Satz selbst wiederhergestellt

wird»,10 also aus der Nennung eines Satzes wieder die
Behauptung, « aus der Bezugnahme auf einen Sachverhalt die Behauptung
dieses Sachverhalts» gemacht wird.11 Dies sei die sprachlich-funktionale

Aufgabe, die durch den Ausdruck «... ist wahr» am einfachsten
gelöst wird.

Mir scheint dies eine richtige und wichtige Einsicht zu sein, die
aber das traditionelle erkenntnistheoretische Wahrheitsproblem doch
nur weiter verschiebt. Selbst wenn die Rolle des Ausdrucks «wahr»
(oder « Wahrheit ») in dieser sprachpragmatischen Funktion besteht, so
verschiebt sich das Problem doch weiter. Man muß nach der Rolle
einer gerechtfertigten und zutreffenden, eben «wahren» Behauptung
fragen. Was unterscheidet beliebige von gerechtfertigt zutreffenden
Behauptungen? Durch sprachfunktionalistische und linguistische Tricks
läßt sich der Ausdruck < ist wahr > in seiner Funktionsweise vielleicht
erklären oder gar aus der Welt schaffen (besser: theoretisch eliminieren),

aber das dahinterliegende erkenntnistheoretische Problem der
oben ironisch erwähnten Grenzziehung - etwa Nietzsches - zwischen
verschiedenen «Irrtümern» oder Auffassungen ist damit natürlich
nicht gelöst.

Lösungen kann man meines Erachtens auch nicht von den modernen

Varianten der Kohärenz- und der Konsensustheorie der Wahrheit
erwarten. - Eine Kohärenztheorie kann nie genug sein, da sie nur eine

notwendige Bedingung für faktische Wahrheit entwickelt. Sie kann
niemals ein Kriterium - also eine notwendige und hinreichende
Bedingung - ergeben, außer im Falle logisch-formaler Wahrheit, bei der

Widerspruchsfreiheit und logisch-formale Gültigkeit stets übereinstimmen.

(Aber hier handelt es sich um einen anderen Begriff, den des

notwendig Gültigen, Notwendig-Wahren.) Völlig widerspruchsfreie Theorien

können jedoch empirisch widerlegt werden, faktisch falsifiziert
werden - können in diesem Sinne, lax gesprochen, « falsch » sein.

9 D.L. Grover/J. L. Camp/N. D. Belnap, « A Potential Theory of Truth»,
in: Philosophical Studies 27 (1975), S. 73-125, zit. nach W. Franzen, Die
Bedeutung von « wahr» und « Wahrheit», S. 170.

10 Ebd., S. 175.
11 Ebd., S. 174.



« Wahrheit » als metatheoretisches Interpretationskonstrukt 87

Erst recht gilt dies für eine Konsensustheorie der Wahrheit. Hier
wird nicht einmal eine notwendige Bedingung, geschweige denn eine
hinreichende, angeboten: Man kann einen sehr hohen Konsens über
falsche Thesen haben. Jahrtausendelang wurden Sätze über die Erde
(flache Scheibe im Mittelpunkt des Kosmos) als « Wahrheit » vertreten.
Zudem wäre die Gefahr der Ideologisierung des Wahrheitsbegriffs von
vornherein einbezogen. Im Ideal und im exakten Sinne wird Wahrheit
jedenfalls nicht zeit- und konsensabhängig (gemeint) sein können.
Außerdem setzt der Konsens ein Vergleichskriterium schon voraus, wenn
man die Wahrheit nicht schlechtweg politisch generieren, etwa durch
bloße Abstimmung oder gar durch Dekretieren konstituieren will.
Auch der Bezug auf das Kriterium ultimativen Konsenses im Hinblick
auf die ideale universelle Kommunikationsgemeinschaft der wahrheits-
suchenden Wissenschaftler am Ende der Zeiten ist ein Trick, der die
Wahrheitsbehauptungen jedem kriterialen operationalen Zugriff
entzieht oder den Wahrheitsbegriff eben als idealen « Grenzbegriff»
auffaßt. Zum letzteren unten mehr.

Auch auf die Probleme der Korrespondenztheorie möchte ich hier
nicht ausführlich eingehen. Die starke Version einer eineindeutigen
Satz-Tatsachen-Entsprechung, etwa im Sinne der atomistischen Trac-
tatMS-Ontologie Ludwig Wittgensteins, ist ja schon oft kritisiert
worden.12 In einer abgeschwächten Version - so Franzens Fazit - läßt sich
freilich eine Art von Korrespondenztheorie aufrechterhalten; sie ist

sogar mit anderen Wahrheitstheorien verträglich. (Selbst Peirce'
ursprüngliche klassisch-pragmatische Methodologie wie auch Reschers13

methodologischer Pragmatismus sind mit einer solchen abgewandelten

Korrespondenztheorie der Wahrheit vereinbar.14 Man muß nur die

««eindeutige Zuordnung von Sätzen und Sachverhalten aufgeben15
und/oder eine abgeschwächte Version der Beziehung von Sätzen auf
Tatsachen einführen.16 Wahrheit ist weder ein isoliert zu projizierendes
«reales Prädikat» noch eine hyperrealistische (Meta-)Relation
zwischen Sprachgebilden und tatsächlichen Sachverhalten, die nur in
gleichsam magischer Bezugnahme - im Sinne einer magischen Re-

12 Vgl. die Übersicht bei Franzen, Die Bedeutung von «wahr» und «Wahr¬
heit», S. 49 ff., 250 ff.

13 N. Rescher, Methodological Pragmatism, Oxford 1977.
14 W. Franzen, Die Bedeutung von « wahr» und « Wahrheit», S. 266 f.
15 J. L. Mackie, Truth, Probability, and Paradox, Oxford 1973, S. 43.
16 W. FRANZEN, Die Bedeutung von « wahr» und « Wahrheit», S. 59 ff., 256 ff.



88 Hans Lenk

ferenztheorie, wie sie von Putnam17 kritisiert wird - funktionieren
könnte. Sondern die Bezugnahme zwischen Sätzen und Fakten ist, wie
Franzen mit Recht betont, schwächer: Der «Vergleich», die
«Übereinstimmung» mit der Wirklichkeit besteht eben einfach darin, daß

man bei einzelnen sachverhaltsbeschreibenden Sätzen überprüft, ob
die Sätze zutreffen oder nicht. In diesem schwachen Sinne des

«Vergleichens» und «Übereinstimmens» ist auch die aristotelische Form
der Korrespondenztheorie der Wahrheit unproblematisch.18

Statt einer ausführlicheren Diskussion der unterschiedlichen
Ansätze zu modifizierten Fassungen der abgeschwächten
Korrespondenztheorie der Wahrheit oder anderer Wahrheitstheorien soll hier eine
stärker erkenntnistheoretische Problematik in den Vordergrund gerückt
werden, welche die Operationalisierung, die Anwendung, die
Zugriffsmöglichkeiten einer modifizierten korrespondenztheoretischen
Auffassung des allgemeinen Wahrheitsbegriffs betrifft. Dabei wird sich
die Notwendigkeit einer anderen Differenzierung des Wahrheitsbegriffs
ergeben, die von theoretischer Bedeutsamkeit ist.

Ausgehen möchte ich dabei zunächst von einigen Formulierungen
Putnams in seinem Buch Vernunft, Wahrheit und Geschichte. Putnam
kritisiert in diesem Buch unter anderem die Korrespondenztheorie der
Wahrheit - nach Franzen müßte man nunmehr sagen: in der starken
Version der Eins-zu-eins-Entsprechungen -, indem er zeigt, daß es zu
viele Entsprechungen geben würde, nähme man die Korrespondenztheorie

ernst. Unvereinbare Theorien könnten wahr sein, falls man
einen übergreifenden « Gottesgesichtspunkt », d. h. jenen « der einen wahren

Theorie», voraussetzt.19 Es gibt aber nicht den extern-realistischmetaphysischen

Standpunkt, von welchem aus man die Wahrheitserkenntnis

als solche zweifelsfrei garantieren könnte. Putnam bringt
daher Wahrheit im Sinne seines Modells des internen Realismus (Enti-
täten sind von methodologischen Zugriffen, Wertungen, theoretisch
begründeten Typisierungen und Klassifizierungen abhängig) in
Verbindung mit der Rationalität, genauer: der rationalen Akzeptierbarkeit.
Er möchte nicht «Wahrheit mit rationaler Akzeptierbarkeit identifiziert»

wissen: «Wahrheit kann nicht einfach rationale Akzeptierbarkeit

sein », weil Wahrheit eben eine Eigenschaft der Relation der Aus-

17 H. Putnam, Vernunft, Wahrheit und Geschichte, Frankfurt a. M. 1982,
S. 17 ff., 23 ff.

18 Aristoteles, Metaphysik, 1011b 26 f.; W. Franzen, Die Bedeutung von
«wahr» und « Wahrheit», S. 254 f.

19 H. Putnam, Vernunft, Wahrheit und Geschichte, S. 104.



« Wahrheit » als metatheoretisches Interpretationskonstrukt 89

sage ist, « die sie nicht verlieren kann, während sie ihre Rechtfertigung
durchaus einbüßen kann».20 Akzeptierbarkeit, gerade auch rationale
Akzeptierbarkeit, ist also ein pragmatischer Begriff. Er ist zeitlich,
subjektiv und relativ in bezug auf eine Wissenschaftlergemeinschaft
oder gar Kulturgemeinschaft. Wenn man überhaupt mit dem traditionellen

Wahrheitsbegriff einen Sinn verbindet, so kann es sicherlich
nicht jener eines völlig relativierten und pragmatisierten Begriffs sein.
Daher sieht sich Putnam genötigt zu postulieren, « daß eine Wahrheit
eine Idealisierung der rationalen Akzeptierbarkeit ist» - eben unter
«erkenntnismäßig idealen Bedingungen».21 Es handelt sich um einen
« Grenzbegriff» der Rationalität bzw. der rationalen Akzeptierbarkeit.22

Die Idealisierung bedeutet, daß eine Aussage zwar «hier und jetzt
unabhängig von Rechtfertigung, aber nicht unabhängig von jeglicher
Rechtfertigung» wahr sein kann: «Behauptet man» also, «eine Aussage

sei wahr, so behauptet man damit, sie lasse sich rechtfertigen» -
wenigstens im Prinzip und unter «erkenntnismäßig idealen Bedingungen».

Ferner «besteht die Erwartung, daß die Wahrheit stabil bzw.
< konvergent > ist », keineswegs zu Inkonsistenzen führt.23 Putnam kritisiert

nunmehr die «Idee der geistigen Repräsentation», die
«Ähnlichkeitstheorie der Bezugnahme», insbesondere auch die «magische
Theorie der Referenz » (worauf hier nicht eingegangen werden kann),
und versucht im Laufe seines Buches Kriterien der rationalen
Akzeptierbarkeit anzugeben, wobei er von Nelson Goodman eine Bedingung
des Zusammenpassens übernimmt. Hatte Goodman geschrieben:

«Kurz gesagt, die Wahrheit von Aussagen und die Richtigkeit von Beschreibungen,

Repräsentationen, Exemplifizierungen, Ausdrücken - von Entwürfen,
Zeichnungen, Sprechweisen, Rhythmen - ist in erster Linie eine Sache des

Passens: des Passens zu dem, was auf die eine oder andere Weise bezeichnet
wird, oder zu anderen Darstellungen, oder zu Arten und Weisen der
Gestaltung»^

so faßt Putnam dies im Sinne seiner Theorie von der Wahrheit als

idealisierter, rational gerechtfertigter Akzeptierung gleichsam als eine
interne nicht-korrespondenztheoretische Definition des Wahrheitsbegriffs

auf: « Wahrheit ist die letztliche Güte des Zusammenpassens ».25

20 Ebd., S. 82.
21 Ebd., S. 83.
22 Ebd., S. 285.
23 Ebd., S. 83.
24 Zit. nach ebd., S. 167.
25 Ebd., S. 94.



90 Hans Lenk

Die Konsequenz führt freilich auch zu Schwierigkeiten - selbst
aufgrund der intern-realistischen Voraussetzung: Die Güte des Zusammenpassens

ist ein komparativer Begriff: Wahrheit wäre also nach Stufen
und Graden, nach «besser» («höher») und «schlechter» («niedriger»)

oder nach ähnlichen Bezeichnungen zu graduieren, abzustufen
oder gar quantitativ zu erfassen, wenn man eine Metrik einführt: Hier
wäre also doch ein übergreifender Relationsbegriff im Sinne der noch
versteckten Gültigkeit einer starken Version der korrespondierenden
Vergleichbarkeit bzw. Übereinstimmung eingeführt - und sei es nur
im Ideal. Zum zweiten wäre Wahrheit natürlich pragmatisch stark
relativiert: Zusammenpassen ist Ansichtssache, abhängig von
Deutungsgesichtspunkten, Zielen, Zwecken usw. - gerade auch im Sinne des

Internen Realismus - und damit natürlich auch nicht zeitlich invariant.
Deshalb wohl der letztliche Bezug bei Putnam auf den nicht näher
erläuterten, vage bleibenden Begriff der «Idealisierung». Die Idealisierung

sollte pragmatische und relativistische Konsequenzen abwenden,
kann dies aber nicht, da sie nur als sprachlicher Trick eingeführt wird:
Idealisierung bleibt Fiktion. Als fiktiver «Grenzbegriff» kann der

Wahrheitsbegriff natürlich über allen Erkenntnisprozessen schweben,
wird aber nicht greifbar, nicht operational zu fassen sein. Das bloße
Reden von solch einer allgemeinen idealisierten rationalen Akzeptier-
barkeit in bezug auf Theorien löst letztlich das Wahrheitsproblem nicht.
Es könnten durchaus auch miteinander unvereinbare Theorien gleich
rational akzeptierbar sein. Logisch könnte aber nur die eine von zwei
unvereinbaren Theorien Anspruch auf Wahrheit erheben - es könnten
nicht beide wahr sein. Schon vor 25 Jahren habe ich darauf hingewiesen,

daß «es nutzlos» ist, «Naturgesetzen und theoretischen Prinzipien

den Charakter zeitloser < Wahrheit > zuzuschreiben »,26 falls Popper

und der Kritische Rationalismus insoweit recht haben, als die
Wahrheit von Theorien prinzipiell nicht garantiert werden, nicht
endgültig « erkannt », sondern nur vermutet werden kann.27 Man kann sich
nicht im Besitze der Wahrheit wähnen, wenn diese auf allgemeine
empirische Theorien und erfahrungswissenschaftliche Gesetze bezogen

wird. Vielleicht ist das ideale ultimative Wahrheitsstreben in
diesem Sinne auch gar keine Tugend.28

26 Verf., Erklärung - Prognose - Planung, Freiburg 1972, S. 18.

27 K. R. Popper, Logik der Forschung, Tübingen 1966, S. 223, 219f. u.a.
28 Dies hat übrigens schon Lessing in dem bekannten Satze formuliert, der oben

(Anm. 2) zitiert wurde.



« Wahrheit » als metatheoretisches Interpretationskonstrukt 91

«Ein hoher Bewährungsgrad ist prinzipiell das Äußerste, was von solchen
allgemeinen Prinzipien und Gesetzen erreicht werden kann. Wahr oder falsch
können nur Sätze sein, die Einzelkonstatierungen darstellen. Zudem hängen
sowohl die < Wahrheit > als auch die Bestätigung der empirisch-wissenschaftlichen

Gesetze von Konventionen über das logisch-formale und mathematische

System im Verein mit den theoretischen Prinzipien der empirischen
Theorie selbst ab (worauf besonders Poincaré, Duhem und Einstein verwiesen
haben) ».29

Daß theoretische Begriffe innerhalb von logisch mehr oder minder
stark in sich verbundenen Theorien « theoriegeladen », « theorieimprägniert»

sind, wie Hanson und Ryle betont haben, und außerdem nicht
exakt mit einer vollständigen Bedeutung versehen werden können,
also nur partiell deutbar sind (Carnap), d.h., strukturelle Teilbedeutung

haben, macht die Sache natürlich noch schwieriger. Im übrigen
gilt dies nicht nur für exakte axiomatisierte oder formalisierbare Theorien,

sondern erst recht auch für allgemeinere, ja, sogar für Alltag-
stheorien - und in abgeschwächter Form damit auch für Typisierungsund

Klassifizierungsbegriffe in Beobachtungssätzen. Konventionen,
Vorsortierungen, Weltentwürfe, konstitutive Entscheidungen
methodologischer Axt und solche über Theorierahmen und Begriffsregeln
gehen unlöslich in den Aufbau einer empirischen Theorie ein, so daß

nicht von der «Wahrheit» einer zu einem bestimmten Zeitpunkt
vertretenen Theorie unabhängig von diesen Vorstrukturierungen gesprochen

werden könnte. Die Wirklichkeit kann man nie unabhängig von
theoretischen Entwürfen und Perspektiven sowie von Vorstrukturierungen

und Interpretationsansätzen ermitteln. Dies gilt selbst für Sätze

über Meßgrößen, Beobachtungen usw. Es gibt nicht die Wahrheitsrelation

schlechthin zwischen Sätzen und Tatsachen und erst recht nicht
eine solche zwischen allgemeinen Theorien und beschriebenen
Sachverhalten, die sich im einzelnen auffinden, verfolgen und dingfest
machen ließe. Theorien können rational akzeptierbar sein, ohne wahr sein

zu müssen - jedenfalls im Sinne einer «Wahrheit» als Unabhängigkeit
von menschlicher theoretischer Tätigkeit und dem entsprechenden
strukturierenden Zugriff mittels geeigneter Sondierungsinstrumente
wie Begriffen, Ausdrücken, mathematischen Strukturen usw.

Die Verwendung des Begriffs «Wahrheit» bzw. «wahr» in bezug
auf ganze Theorien ist aber selbst bei Zugrundelegung der
Idealisierung im Putnamschen Sinne noch von einer Art metatheoretischer
« Gottesschau » abhängig. Besser ist es, von der (garantierten) Zuspre-

29 Verf., Erklärung - Prognose - Planung, S. 18.



92 Hans Lenk

chung des Wahrheitsprädikats zu allgemeinen Theorien und
umfassenden Naturgesetzen im Sinne von Immer-wenn-dann-und-für-alle-
Hypothesen abzusehen.30 Theorien und allgemeine Gesetze können
stets nur mehr oder minder bewährt, bestätigt, vorläufig sein, besser

zwar als ihre Vorgänger, aber nicht nachweislich «wahr».
Würde denn statt dessen ein Begriff der Wahrheitsähnlichkeit im

Sinne Poppers, der «verisimilitude», operationell möglich und sinnvoll

sein? Wahrheit wäre also nur die allgemeine utopische
Zielsetzung, die zur ständigen Wahrheitssuche als Rechtfertigung und für
die permanente Motivation des Wissenschaftlers dienen könnte, sie
wäre aber nie erreichbar, obwohl man unterstellt (aber eben nicht messend

garantieren kann), daß man sie immer besser approximiert? Doch
wäre dies nicht zunächst sogar eine geradezu «perverse»
Antriebsdynamik? Ein erkanntermaßen utopisches Ziel, das nie erreicht werden

kann, kann kein Leitstern des Handelns sein, wenn man ihm nicht
wenigstens näherkommen kann. Doch auch Poppers Theorie der
Wahrheitsannäherung scheiterte. Um die Wahrheitsannäherung messen zu
können, müßte man schon die Wahrheit kennen oder abschätzen können:

Nur so wäre der Abstand von dieser, die Wahrheitsannäherungs-
differenz, zu messen oder zu schätzen. Auch dies setzte jedoch prinzipiell

eine Art « Gottesgesichtspunkt » im Putnamschen Sinne voraus.
Statt dessen hat der weiterentwickelte Kritische Rationalismus im

Sinne von Lakatos die sukzessive Steigerung des Wissens in den

Mittelpunkt gestellt: Man operiert also sozusagen bloß von bereits
gewonnenem Gelände aus, versucht statt des Ausgriffs zu den Sternen,
zu der unendlich fernen, nie näherkommenden Wahrheit nur die
vorhandenen Theorien zu verbessern, den empirischen Gehalt zu erhöhen,
die Anomalienträchtigkeit zu verringern usw. Hier freilich kommt man
erklärtermaßen nur zu einem Ideal des «Fortschritts des Wissens»,
aber nie zur Erkenntnis der Wahrheit oder auch nur dazu, die
Annäherung an die Wahrheit irgendwie methodologisch (überinduktiv)
zu garantieren.

Man muß wohl zugestehen, daß es die eine wahre Theorie nicht
gibt; sie kann allenfalls eine übermenschliche utopische Fiktion sein.

Auch die Idee des « Grenzbegriffs » der Wahrheit als Idealisierung der
rationalen Akzeptierbarkeit kann allenfalls eine utopische Leitorientie-

30 Nur Ansprüche auf fallweise wahrheitsgemäße Einlösung in experimentellen
Einzelfällen (und Gruppen von solchen) können vertreten werden, also
Wahrheitsansprüche in bezug auf entsprechende detaillierte(re) Beschreibungen.



« Wahrheit » als metatheoretisches Interpretationskonstrukt 93

rang ähnlich wie der Wahrheitsbegriff bei Popper sein, ist aber nicht
operabel.

Da es andererseits aber möglich ist, im alltäglichen Zusammenhang

und auch bei Messungen, Beobachtungen, Experimenten jeweils
Einzelheiten der Beschreibungen und Erfassungen als zutreffend oder
nichtzutreffend einzuordnen, da es also wahre Sätze über Einzelnes
gibt, läßt sich dennoch von «Wahrheit» (abgesehen von logisch-mathematisch

wahren Aussagen) im Rahmen hinreichender Exaktheitsgrenzen

der Feststellbarkeit sprechen. Die Wahrheit ist sozusagen nicht
das Ganze, wie Hegel meinte, sondern liegt im einzelnen.31

Von Einzelsätzen können wir hinreichend verläßlich und genau
feststellen, ob sie wahr sind oder nicht. Die Formulierung von Einzelsätzen

ist freilich in gewissem Sinne auch theorie-, begriffs-, sprach-,
methoden-, letzlich kulturabhängig. Dennoch läßt sich unter
Berücksichtigung der semantischen und theoretischen Relativität der
Wahrheitsfeststellung auch in bezug auf allgemeine Theorien in einer
abgeschwächten Form von einer Art übergreifenden Wahrheitsgehalts
sprechen. Dabei denke ich zunächst an die Idee, daß zwar die
Formulierangen allgemeiner Sätze und Theorien von mancherlei
Vorentscheidungen zum Teil konventioneller Provenienz über die Instramente

der Darstellung usw. abhängig sind, daß sich aber doch wie in der
Diskussion über den empirischen Gehalt von Aussagen in konditiona-
lisierter Darstellung etwas Konventionsunabhängiges in den
zugestandenermaßen konventionsabhängigen Formen erfassen läßt. Mephistos
Ausspruch aus dem Faust « Das erste steht uns frei, beim zweiten sind

wir Knechte » ist von mir auch früher schon auf logische Regeln und
Konstanten32 und auf die, zwar nur metasprachlich formulierbare, Idee
des empirischen Gehalts von Theorien33 angewendet worden: Verschiedene

Theorien können empirisch dasselbe leisten, können in gewissem
Sinne - wenigstens prinzipiell, der Idee nach - gleichen empirischen

31 Hatte Adorno mit seinem Satz «das Ganze ist das Unwahre» etwa dies ge¬
meint? Um bei einer ironischen Formulierung der jokologischen Philosophie
zu bleiben (vgl. Verf., Kritik der kleinen Vernunft. Einführung in die jokolo-
gische Philosophie, Frankfurt a.M. 1987), könnte man aber meinen: «Die
Wahrheit ist immerhin das Halbe», besser: das Einzelne oder Partikuläre.

32 Verf., Kritik der logischen Konstanten, Berlin - New York 1968; Metalogik
und Sprachanalyse, Freiburg i. Br. 1973, S. 109.

33 Verf., Metalogik und Sprachanalyse; Pragmatische Philosophie, Hamburg
1975.



94 Hans Lenk

Gehalt haben, selbst wenn sie von unterschiedlichen34 Grundausstattungen

und Rahmenkonventionen ausgehen.
Die Idee läßt sich in einer gewissen Abschwächung auch auf den

Wahrheitsgehalt von Theorien übertragen. Hierdurch wird die
«Idealisierung », wie sie bei Putnam angesprochen wird, faßbarer. Wahrheit
in dieser abgeschwächten Form kann dann als Leitorientierung nicht
nur sinnvoll, sondern auch praktisch faßbar sein.

Selbst wenn man Wahrheit im engeren Sinne nur singulären Sätzen

(und Konjunktionen von solchen), Konstatierungen usw. und
möglicherweise auch den Basishypothesen (im Popperschen Sinne35)

zuspricht, läßt sich die Idee eines hohen « Wahrheitsgehaltes » auf Theorien

und nomologische Allaussagen übertragen.
Dazu möchte ich als Vorschlag die Idee eines « Wahrheitsgenerie-

rungspotentials » einführen, das sozusagen als ideales Konstrukt den

Wahrheitsgehalt in pragmatischer Formulierung darstellt. Auch hier
handelt es sich wie bei dem erwähnten empirischen Gehalt um ein
metatheoretisches, metasprachliches, also semantisch höherstufiges
Konzept. Das Prädikat <... ist wahr> ist ja selbst schon ein semantisches,

also metasprachliches Prädikat. Hier kann es also nur um noch
höhere semantische Stufen gehen. Wenn nur Sätze oder Basishypothesen

als «wahr» oder «falsch» bezeichnet werden können, so kann

man doch allgemeinen Theorien und Gesetzen die mehr oder weniger
große « Disposition », den mit ihnen verbundenen Anspruch zuschreiben,

wahre Sätze oder Basishypothesen in einem bestimmten Aufriß
von Begriffen, in einem konstitutiven Grundgerüst (also unter gewissen,

z. T. auch instrumenteilen und begrifflichen Vorbedingungen) zu

gewinnen, zu erzeugen - im ableitungs- und überprüfungstheoretischen

Sinne. Hierdurch werden sowohl der «Gottesgesichtspunkt»,
wie ihn Putnam nennt, als auch ein totaler Relativismus und ein
ultimativer Pragmatismus des Wahrheitsbegriffs vermieden. Indem
bewußt ein mittleres Konstrukt entwickelt wird, das in gewissem Sinne

34 Die vieldiskutierte Inkommensurabilitätsthese nach Feyerabend und Kuhn kann
meines Erachtens freilich nicht so radikal auf verschiedene Theoriewelten
bezogen werden, daß gar keine Quervergleichbarkeit mehr bestünde (vgl. Verf.,
«Feyerabend oder Feierabend für die Erkenntnistheorie?», in: H. P. Duerr
(Hg.), Versuchungen. Aufsätze zur Philosophie Paul Feyerabends, Frankfurt
a.M. 1981, Bd. 2, S. 26-40).

35 Nach Popper wird die «Wahrheit» (die Akzeptierung als vorläufig und hin¬
reichend «wahr» den Basisaussagen und -hypothesen ebenfalls nur tentativ,
aufgrund von Vermutungen, also aufgrund einer (methodisch geleiteten, aber
kontingenten) Konvention zugesprochen.



« Wahrheit » als metatheoretisches Interpretationskonstrukt 95

gleichzeitig der Idealisierung und Relativierung (Konditionalisierung)
Rechnung trägt, ohne sich an diese zu verlieren, wird Goodmans no-
minalistischer Satz «Here is no truth to be found - <true> is just a

name for what a bunch of people can agree on » im ersten Teil bestätigt,

im zweiten Teil abgewiesen. Putnam hat insoweit recht, als es
keinen archimedischen Punkt gibt, von dem aus man die generelle
Wahrheit oder die « Realität » oder auch nur wahrhaft existierende
Gegenstände absolut oder garantiert (unmißverständlich und rational
gerechtfertigt) als solche erkennen kann. Der « Gottesgesichtspunkt » ist
eben eine Illusion. Dies hat zur Folge, daß es keinen theorieunabhängigen

externen Standpunkt gibt, von dem aus absolute Vergleiche
gezogen werden könnten: Die starke Version der Korrespondenztheorie
läßt sich nicht in diesem Sinne vertreten. Die «Wahrheit» selber ist
keine wirklich existierende Eigenschaft oder Relation, sondern ein nur
pragmatisch einzulösendes interpretationsgeprägtes (sowie zugangs-
und methoden- wie methodologieabhängiges) Konstrukt, ein
Interpretationskonstrukt eben, aber eines vom Charakter eines constructum
bene supportatum (in praxi fundatum). Diese Konstruktgebundenheit
gilt bei allgemeinen Sätzen und Theorien. Dieser konditionalisiert
darzustellende Konstruktcharakter zeigt sich aber auch weitgehend, wenn
auch nicht vollständig, unabhängig von theoretischen Entwürfen bei

singulären Sätzen. Wir greifen auf die alltäglichen Kategorisierungs-
gepflogenheiten und -praktiken sowie sprachlichen Beschreibungswei-
sen usw. zurück, um als «Basissätze» oder «Protokollsätze» dienende

singuläre Sätze zu akzeptieren. (Von Akzeptanzbedingungen der
Kulturen, der Sprache oder Praktiken wird dabei abstrahiert.)

Das Wahrheitsgenerierungspotential von Theorien ist das Entscheidende.

Hier handelt es sich um einen pragmatischen Begriff, der aber
auf eine Verbesserung der «Disposition», wahre Singulärsätze oder

Basishypothesen zu erzeugen, ausgerichtet ist. Die idealisierende
Tendenz ist also in den pragmatischen Begriff eingebaut. Theorien sind
um so besser, je höher ihr Wahrheitsgenerierungspotential ist, d. h., je
mehr wahre (singulare) Sätze (oder aus solchen konjugierte) sie zu

erzeugen und zu gewinnen gestatten, falls sie überhaupt empirischen
Gehalt besitzen, also an der Erfahrung scheitern können bzw.
falsifizierbar sind. Selbstverständlich wäre eine entsprechende parallele
Überlegung wie über die Grade der Falsifizierbarkeit im Popperschen
Sinne möglich und nötig. Sonst wären tautologische Theorien wissen-
schaftstheoretisch ja die besten. Theorien müssen also ein hohes
Wahrheitsgenerierungspotential und zugleich ein hohes Falsifizierbarkeits-



96 Hans Lenk

potential besitzen. Statt von « wahren Theorien » oder absolut feststellbaren

Wahrheitsannäherungen bei Theorien oder in einer geschichtlichen

Folge von Nachfolgertheorien spreche ich also von dem
größeren oder geringeren Wahrheitsgenerierungspotential falsifizierbarer
Theorien.

Durch diesen Begriff scheinen mir in gewisser Weise die
pragmatisierende Tendenz der aktuellen Theoriebeurteilung und die Idee der

Idealisierung der Wahrheit etwa im Sinne der idealen rationalen Ak-
zeptierbarkeit Putnams, sinnvoll und dennoch operational greifbarer
verbunden zu sein. Im einzelnen bedürfte diese Idee natürlich noch der
Ausarbeitung, was hier nicht geschehen kann.

III

Die Konzeption eines Wahrheitsgenerierungspotentials von Theorien
im geschilderten Sinne ist natürlich ein methodologisches Interpretati-
onskonstrukt - ähnlich wie die Zuschreibung der Eigenschaft « wahr »

zu ganzen Theorien (falls man diese Möglichkeit überhaupt vertritt,
zur Kritik daran s.u.). Henry Ward Beecher meinte: «Eine Theorie ist
nichts als die Haut der Wahrheit - gestützt und ausgestopft». Doch
können ganze Theorien von der Wahrheit gestützt und (gar völlig)
ausgestopft werden, wenn die Theorien allenfalls sekundär und höherstufig

als «vermutlich wahr» ausgezeichnet werden? Die Wahrheit
einer Theorie kann, wie erwähnt, allenfalls eine regulative Idee sein,

jedoch niemals als endgültig oder als erreicht garantiert werden. Die
meisten Theorien im Laufe der Geschichte der Wissenschaftsentwicklung

erwiesen sich später als überholbar, gar als überholt oder strikt
gesagt: als falsch. Die Wahrscheinlichkeit, daß jede erreichte noch so

fortgeschrittene Theorie «die wahre» sei, ist empirisch-induktiv
natürlich äußerst gering - und ihrerseits weder meßbar noch präzise als

Idee faßbar. (Selbst die Idee der verisimilitude, der Wahrheitsannäherung,

«in the long run» ist nicht operational präzisierbar.) Zudem können

zwei logisch eigentlich miteinander unvereinbare Theorien empirisch

dasselbe leisten: Sollten sie dann beide das Prädikat «wahr»
erhalten? Doch wohl offensichtlich nicht; denn wenn die eine Theorie
« wahr » ist, muß die andere, mit ihr logisch unvereinbare eben falsch
sein. Die skeptischen Bemerkungen sind wie erwähnt in bezug auf
den Versuch, das Prädikat «wahr» auf ganze Theorien zu beziehen,
wirklich angebracht. Wahrheit - da nicht greifbar - kann weder zur



« Wahrheit » als metatheoretisches Interpretationskonstrukt 97

Stützung noch zur «Ausstopfung» noch zur Charakterisierung von
Gesamttheorien dienen. Der oben kurz skizzierte Vorschlag zur
Einschränkung auf Wahrheitsgenerierungspotentiale falsifizierbarer Theorien

ist wie dargelegt aus diesem Grunde empfehlenswert und erlaubt
dennoch, weiterhin von Wahrheit von Sätzen und Urteilen zu sprechen.
Bleibt «die Wahrheit» also «Geschäftsgeheimnis», wie ein Ironiker
(H. Nahr) formulierte? Es scheint jedenfalls, daß Wahrheit weder
Gesamttheorien charakterisieren kann, noch fix und fertig bzw. gar
absolut gegeben hinter allen Erfassungsweisen steht, noch auf bloße
pragmatistische der Handbarkeit oder Fruchtbarkeit bzw. Nützlichkeit
allein zusammenzustreichen ist. Auch ergeben weder die
Eliminationsansätze noch die Kohärenz- noch die Konsensuskonzeptionen von
Wahrheit eine ohne Schwierigkeiten durchhaltbare Auffassung der
Wahrheit von Realerkenntnissen.

Offensichtlich bedarf die Konzeption von Wahrheit einer
differenzierteren Behandlung. Dies scheint möglich zu sein, wenn man die
Zuschreibung des Prädikats «wahr» im Rahmen eines methodolo-
gisch-interpretationalistischen oder schemainterpretationistischen
Ansatzes differenziert. Die Konzeption von Wahrheit als einer regulativen
Idee bleibt dabei gewahrt, wird aber in unterschiedlichen Stufen
differenziert und durch Relationen zwischen verschiedenen Interpretationsstufen

erfaßt. Dabei lassen sich korrespondenztheoretische wie
kohärenztheoretische Ansichten jeweils miteinander verbinden. Wichtig ist,
daß man methodologische Aspekte von semantischen und zumal auch

von ontologischen deutlich unterscheidet. Im folgenden wird zunächst

nur der methodologische Aspekt gewählt und diskutiert.

Ausgangspunkt ist die methodologisch-interpretationistische
Einsicht, daß alles Erkennen und Handeln, zumal auch das experimentelle
Eingreifen in Weltzusammenhänge, strukturiert, genauer: schematisiert
ist. Bei jeglichem «Erfassen» - sei es im eher erkennenden wie auch

im eher « fassend »-handelnden Sinne - werden verfügbare Schemata
aktiviert und reaktiviert. Die erkenntnistheoretische Methodologie der

Schemainterpretation kann hier nicht entwickelt werden.36 Nur soviel:
Schemata kann man sich als strukturelle Aktivierungsmuster vorstellen,

die von, sei es erblich angelegten, sei es in Interaktion mit der
Umwelt entwickelten bzw. konventionell übernommenen plastischen

36 Vgl. Verf., 1989; Interpretationskonstrukte, Frankfurt a.M. 1993; Schema¬

spiele, Frankfurt a.M. 1995; «Das metainterpretierende Wesen», in: Allgemeine

Zeitschriftfür Philosophie 20 (1995).



98 Hans Lenk

Neuronenassemblies konkret realisiert bzw. getragen werden. Die
eventuelle Neubildung, die Aktivierung und zumal die Reaktivierung
solcher Neuronenassemblies bzw. der ihnen korrespondierenden Schemata

werden « Schemainterpretationen » bzw. « Schemainterpretieren »

genannt. Das Ergebnis solcher schematisierend-interpretatorischen
Aktivitäten sind allgemein « Schematisate » (Resultate oder gar
Produkte von Schematisierungen), die als « Interpretationskonstrukte »37

bezeichnet werden können.
Sie umfassen auf der Primärstufe (biologisch fest verdrahtet) die

Ergebnisse von sog. Ur- oder Primärinterpretationen: entweder als « Im-
prägnate»38 aus Wahrnehmungsprozessen oder als «Konstitute» aus
habituellen Ahnlichkeitsschematisierungen, z.B. Musterinterpretationen

usw. Diese Formen von « Interpretaten » (Ergebnissen von
Interpretationsprozessen) machen jene der untersten methodologisch zu
unterscheidenden Interpretationsstufen IS, und IS2 aus: Der praktisch
unveränderlichen, biologisch mit unserer Anlage fixierten primären
Interpretation (IS,) und der unter Strukturgleichheiten und
Mustererkennungsprozessen stehenden Musterinterpretationen der Stufe IS2.

(In beiden Fällen kann man auch schon im weiteren Sinne von Schema-

interpretationskonstrukten bzw. Interpretationskonstrukten sprechen,
obwohl hier noch keine im engeren Sinne bewußten oder durch
Alternativentscheidungen zustandekommenden Interpretationen gemeint
sind.) Auf der nächsten Stufe, IS3, werden die Interpretate bzw.
Schematisate von sozial etablierten, eventuell kulturell übernommenen
konventionellen Begriffsbildungen der Interpretationen durch soziale
und kulturelle Normierungen vorsprachlicher Art (IS3a) und der
repräsentierenden sprachlich normierten Begriffsbildungen (IS3b) behandelt.
Diese Schemainterpretationen stellen flexiblere Konstruktionen im
engeren Sinne dar und führen zu Konstrukten und Rekonstrukten im

37 Siehe besonders Verf., Interpretationskonstrukte.
38 Imprägnationen sind Schemainterpretationen, die unter wesentlicher Beteili¬

gung von Weltfaktoren als durch diese veranlaßt bzw. mitbestimmt, gedacht
werden - z. B. bei der direkten sinnlichen, etwa der visuellen, Wahrnehmung.
Imprägnationen beruhen zumeist auf Primärinterpretationen, die z. T. genetisch

vorgeprägt und in gewissen Grenzen unveränderbar sind bzw. biologisch
- etwa durch die Strukturanordnung der Sinnesorgane - fixiert sind. « Impräg-
nate» sind die Ergebnisse solcher Schemainterpretationen, bei denen die
gedachte Einflußwirkung von Weltfaktoren durch andere Schemainterpretationen

etwa der Stufe IS2 oder gar IS3l überformt werden. Imprägnationen stellen
die realistische Anbindung an «die Welt» beim Erkennen (zumal beim
Wahrnehmen) wie auch beim Verhalten und Handeln dar.



« Wahrheit » als metatheoretisches Interpretationskonstrukt 99

strengen Sinne. Die Menge der alternativen Interpretationen nimmt
mit aufsteigender Interpretationsstufe zu: Es können sehr viel mehr
konventionelle alternative Interpretationen bei konventioneller
Begriffsbildung gefaßt werden als bei eingeengteren, etwa visuellen
Mustererkennungen (obwohl hier auch eine gewisse Flexibilität
gegeben ist) oder gar bei den fixierten Primärinterpretationen. Entsprechendes

gilt auf den höheren Stufen der klassifizierenden subsumierenden,

beschreibenden, gezielten begrifflichen Einordnungen, die,
bewußt geformt oder angewendet, zu den sogenannten
Einordnungsinterpretationen der Stufe IS4 führen - und natürlich für die erklärenden,

im engeren Sinne «verstehenden», begründenden
Rechtfertigungsinterpretationen der Stufe IS5, die sowohl theoretische als auch

praktisch normierende oder normativ begründende Interpretationsprozesse

aufweist. Die letzte Stufe, IS6, umfaßt die erkenntnistheoretischen

und methodologischen A/etainterpretationen der Interpretationsmethoden

selber. Es handelt sich dabei um eine nach oben offene
kumulative Aufschichtung von Interpretationsmöglichkeiten.39

Im Ansatz des methodologischen Schemainterpretationismus und
im Modell der kurz skizzierten Schematisierungsstufen können
Begriffe und Theorien von Wahrheitskonzeptionen nunmehr differenzierter

entworfen werden. Dabei wird, einer Idee von Günter Abel40
folgend, die Wahrheitskonzeption zugleich korrespondenz- wie
kohärenztheoretisch als Passungsrelation zwischen Interpretationsstufen, zumal
zwischen höheren und basalen, aufgefaßt. Etwa sind Verknüpfungen
von Interpretationskonstrukten auf der Ebene IS3 entweder als

Verknüpfungen vorsprachlicher Begriffe oder als Urteile oder Sätze, also
als mentale (IS3a) oder sprachliche (IS3b) Verknüpfungsrepräsentationen

aufzufassen. Diese können quasi korrespondenztheoretisch an die
Primärinterpretationen, an die imprägnierenden, konstituierenden oder

(interpretatorisch faßbaren) « kategorialisierenden » (Abel) Interpretationen

von IS, und IS2 angepaßt oder mit diesen strukturell in
Übereinstimmung sein, zu einer «Repräsentation» bzw. einer Reaktivierung

39 Es scheint m. E. charakteristisch für den Menschen (Verf., «Das metainterpre-
tierende Wesen»), daß er seine Interpretationen wiederum zum Gegenstand
oder Objekt von höherstufigen Interpretationen machen kann: Er ist nicht nur
das «interpretierende Wesen», sondern das «metainterpretierende und meta-
repräsentierende Wesen».

40 G. Abel, «Wahrheit als Interpretation», in: ders. /G. Salaquarda (Hg.), Kri-
sis der Metaphysik, Berlin 1989, S. 331-363.



100 Hans Lenk

der Schematisierung unter höherem darstellenden bzw. einordnenden
Gesichtspunkt der Stufen IS3 bzw. IS4 usw. führen.41

Soweit Abels Interpretation,-Strukturen (der «konstitutiven» und
«kategorialisierenden» Interpretationen) den Primärschematisierungen
meiner Stufeneinteilung entsprechen, läßt sich also ein Sinn mit der
These der Korrespondenztheorie der Wahrheit verbinden: die
höherstufigen Interpretationen bzw. Verknüpfungen von Interpretationskon-
strukten entsprechen im Sinne einer « Übereinstimmung » den
Primärschematisierungen, die u. a. auch - bei direkten Wahrnehmungen -
Imprägnationsstrukturen, also durch Weltfaktoren mitdeterminierte bzw.
-bedingte, sind. Die höherstufigen Interpretationen werden «in
Übereinstimmung» oder «Passung» zu den basalen und z.T. durch
Weltfaktoren mitdeterminierten Primärinterpretationen gebracht. Dies ist
die relativ reduzierte Restidee der Korrespondenztheorie, methodologisch

gefaßt, aber durchaus mit einem freilich interpretationistisch
gebrochenen ontologischen Minimalrealismus vereinbar. Von der « Struktur

» der Welt bzw. der Weltfaktoren kann dann allenfalls nur in einem
uneigentlichen Sinne gesprochen werden, nämlich von der höherstufig,

in ontologischer Interpretation zugeschriebenen Verfaßtheit dieser

supponierten Weltfaktoren, die Imprägnationen bzw. deren Ergebnisse,
die Imprägnate, mitdeterminieren: Es gibt sozusagen Verifikatoren
oder « Wahr<macher> », welche die besondere Art der Imprägnationen
mitbestimmen, neben den überformenden höherstufigen Schematisierungen,

wesentlich fixierend oder begrenzend bzw. einschränkend
mitbedingen.

Wichtig ist dabei sowohl auf den höheren Stufen als auch auf der
Stufe der Primärinterpretationen und Primärschematisierungen sowie
der Imprägnationen, daß es bei der Welterfassung jeweils nur um

41 Abel drückt das so aus: «Die Wahrheiten der Interpretations,-Ebene sind
durch ihre Nähe oder Ferne zu den Interpretationen, bereits vorausgesetzten
Interpretationen,-Strukturen bestimmt. Wenn Interpretationen, gelingen, die
von erklärender Kraft und in einer anerkannten Sprache akzeptabel sind [...]
und dann <wahr> genannt werden, dann sind sie <wahr>, nicht weil sie das

vermeintliche < Wesen der Sache selbst > erfassen oder aufdecken. Sie sind
< wahr> vielmehr deshalb, weil sie Interpretationen, sind, die zu der
ursprünglich-produktiven Interpretation,-Struktur in größerer Nähe stehen als andere
(und weiterer erklärender Vermittlungsschritte bedürftige) Interpretationen,,
d. h„ weil ihre kreative Produktion von diskursiver Wahrheit in die Nähe einer
Wiederholung, einer Re-produktion der ursprünglichen Interpretation,-Prozes-
se führt. Je enger diese Verbindung, desto größer die Aussicht, auch als Wahrheit

in einer allgemeinen Sprache anerkannt zu werden» (ebd., S. 340 f.).



« Wahrheit » als metatheoretisches Interpretationskonstrukt 101

Prima-facie-Passungswahrheiten gehen kann - und zwar um so mehr,
je variabler, alternativenreicher und komplexer die höherstufigen
Schematisierungen ausfallen. Die Prima-facie-Zuschreibung von «wahr»
ähnelt den Prima-facie-Zuschreibungen von Pflichten in der Ethik -
daher auch die Bezeichnung. Werden Prima-facie-Verpflichtungen in
der Ethik eventuell durch übergreifende, höherwertige oder dringlichere

Pflichten verdrängt bzw. überformt, so kann bei den Prima-facie-
Wahrzuschreibungen die Theoriebedingtheit bzw. Schematisierungsund

Interpretationsbedingtheit Berücksichtigung finden. Wahrheitszu-
schreibung ist in diesem Sinne - ähnlich wie der empirische Gehalt
von Theorien - «ein höherstufiger Interpretationsbegriff»: Insbesondere

bei wissenschaftlichen und philosophischen Theorien ist Wahrheit

ein höherstufiges bedingtes Interpretationskonstrukt, das auf mögliche

Konditionalisierungen anspricht: Setzen wir eine bestimmte Theorie

oder Perspektive voraus, so ergibt sich «wahrerweise» dieses und
jenes Ergebnis. Es ist durchaus die Möglichkeit gegeben, daß mit einer
anderen Perspektive bzw. einer anderen Theorie sich eine entsprechende

andersförmige Aussagenverbindung als «wahr» erweist, aber
eine gleichrangige oder gar «dieselbe» Wahrheit beanspruchen kann
bzw. darstellt. Unterschiedliche Theorien können denselben empirischen

Gehalt aufweisen (wie der Konventionalismus bereits seit Poin-
caré betonte): Unterschiedliche Theorien und Perspektiven können
dieselben Wahrzuschreibungen ermöglichen (sieht man von der
darstellungsmäßigen, durch die Begriffs- und Themenwahl bedingte Relativierung

und die Inkommensurabilitätsproblematik Feyerabends und Kuhns
ab), können tentativ-hypothetisch bzw. prima facie als gleich «wahr»
gelten, d.h., den Wahrheitswert «prima facie wahr» zugeschrieben
bekommen bzw. gleiche Wahrheitsgenerierungspotentiale aufweisen.

Wahrheitszuschreibungen sind also generell als selbst interpreta-
torische Konstruktionen von Prädikaten in Anwendung auf Interpreta-
tionskonstrukte und deren Verknüpfungen aufzufassen, also als

methodologisch-theoretische Modellkonstrukte, die zwar zunächst prima
facie zugeschrieben werden, aber dennoch einer regulativen Idee des

theoretisch-kognitiven Wahrseins folgen (können), ohne daß diese
Wahrheit im transzendenten absoluten Sinne garantiert werden könnte.
Mit dieser Konzeption lassen sich rudimentäre ontologische und
abgeschwächt auch im gewissen Sinne realistische (wenn auch nicht direkt
relationsrealistische) und korrespondenztheoretische Ansätze ebenso
verbinden wie passungstheoretische und evolutionär-erkenntnistheoretische.



102 Hans Lenk

Wird «wahr» hergestellt als Ergebnis interpretatorischer Kon-
struktbildungen, werden « Wahrheiten » als Relationskonstrukte
unterschiedlicher Stufen (Prima-facie-Wahrheiten, höherstufige theoretische,

Wahrheitserzeugungs- oder -generierungspotentiale) aufgefaßt,
so zeigt sich, daß das schematisierende Interpretieren für die
erkenntnistheoretischen und methodologischen Zugriffe fundamentaler ist als
der Begriff der Wahrheit (im rekonstruierten Sinne, versteht sich). Die
Prädikate «wahr» und « prima-facie-wahr » sowie « passungswahr »
können nun differenziert als Relationsbegriffe zwischen unterschiedlichen

Interpretationskonstrukten verschiedener Stufen des Interpretierens

aufgefaßt werden, stellen sich also als abkünftig, sekundär, als
selbst interpretatorisch geprägt gegenüber den grundlegenden Schema-

tisierungsprozessen und schematisierend-interpretatorischen Aktivitäten

dar. Schematisieren und Interpretieren erweisen sich also als
fundamentaler als Wahrheit, da begriffliche Differenzierungen und
Zuschreibungen von «wahr», «prima facie passungswahr» usw. erst
sekundär in Abhängigkeit von Schematisierungen und Interpretationen
möglich werden.

Der (rein theoretisch mögliche, wenn auch nicht in bezug auf
Primärinterpretationen und -imprägnationen voll durchführbare)
Pluralismus der Interpretationsperspektiven und Schematisierungsansätze
führt - zumindest auf den höheren Interpretationsstufen - zu der
genannten relativen Bedingtheit von (zumal höherstufigen)
«Wahrheitsansprüchen» bzw. «Prima-facie-Wahr- oder Passungszuschreibun-

gen», ohne aber in einen Relativismus absoluter Beliebigkeit der
unterschiedlichen Wahrheiten fallen zu müssen. « Wahrheit » ist m. E. ein
höherstufiges, auf eine gewisse Vereinheitlichung der Wahrheitsansprüche

und Wahrheitsgenerierungspotentiale hinzielende Konstrukt-
interpretation - « Wahrheit » selbst ist Interpretationskonstrukt -, die
insbesondere in der Anbindung an die Primärimprägnationen gewisse
unausweichbare Fixiertheiten (auf der Stufe IS, und IS2) aufweist,
welche ihrerseits weit entfernt von einer willkürlichen Beliebigkeit der
basalen Wahrheitsansprüchen liegen. Die erwähnte Konditionalisie-

rung der Wahrheitszuschreibung als eines bedingten Interpretations-
konstrukts würde also den Pluralismus bzw. uneingeschränkten
Relativismus beliebiger «Wahrheiten» - etwa im Nietzscheschen Sinne -
konterkarieren. Wie gleiche empirische Gehalte durch unterschiedliche

Theorien, so kann man auch gleiche oder wenigstens vergleichbare

Wahrheitsgehalte aus unterschiedlichen Perspektiven und
Interpretationspraktiken heraus gewinnen oder wenigstens regulativ anzie-



« Wahrheit » als metatheoretisches Interpretationskonstrukt 103

len. Wahrheit ist zwar interpretatorisch geprägt, aber deswegen noch
nicht beliebig noch total relativistisch.

Die Konzeptionen von «wahr», «Wahrheit» sowie «Wahrheitsrelationen»

sind also in ihrem Interpretationskonstruktcharakter zu
erfassen. Sie hängen mit primären und höheren Schematisierungen
und deren methodologischen Wechselbeziehungen zusammen und
können sich via Imprägnationen in einem nicht interpretations- und
theoriefrei zu erkennenden oder zu garantierenden Bezug auf die
unterstellte von uns unabhängige Welt in einer Weise beziehen, die an
Primärwahrnehmungen und an Handlungseingriffe (experimentelle
Manipulationen usw.) gebunden ist. Insofern ist der interpretatorische
Zugang zur Welt bzw. der erkenntnistheoretische Schemainterpreatio-
nismus methodologisch dem Wahrheitsproblem vorgeordnet. Somit
«verliert die Wahrheitsfrage ihre traditionelle Spitzenstellung zugunsten

der Interpretationsproblematik».42 Dennoch dürfte - bei aller
Ablehnung eines absolutistischen Wahrheitsrealismus - der interpre-
tationistische Ansatz mit einem selbst als erkenntnistheoretischem
Konstrukt entwickelten ontologischen wie auch erkenntnistheoretischen

Realismus vereinbar sein. Freilich muß das jeweilige Ergebnis
eines Erfassungsprozesses (ein Schematisat oder Interprétât bzw. Im-
prägnat) vom als gemeint Projizierten in der Welt selbst klar
unterschieden werden. Das Erfassen und das Ergebnis des Erfassungsprozesses

muß von dem erst in höherstufigen Repräsentationen wiederum
gemeinten, aber durch diese höherstufigen Interpretationen in der Welt
verorteten Erfaßten klar abgetrennt werden. Ohne die interpretatori-
schen Erfassungen haben wir keine Erkenntnis und Handlungsmöglichkeiten

in bezug auf Welt und Weltgegenstände bzw. -Vorgänge,
aber dennoch kann eine vom Menschen unabhängige Welt als existent
und auch in gewissem Maße faßbar bzw. erkennbar unterstellt werden.
(Es wäre präpotent, angesichts der gegenwärtigen Kenntnis der Kosmologie

und Evolutionstheorie eine Welt ohne Menschen, also eine Welt
ohne Interpretationswelten zu leugnen.)

Neuerdings hat Manuel Bremer43 ein vergleichbares Wahrheitskonzept

für den (freilich bei ihm über Putnams internen Realismus
hinausgehenden « internen Realismus » entworfen. Bremer nimmt für je-

42 G. Abel, «Zum Wahrheitsverständnis jenseits vom Naturalismus und Essen-
tialismus», in: V. Gerhardt/N. Herold (Hg.), Perspektiven des
Perspektivismus, Würzburg 1992, S. 328.

43 M. Bremer, «Wahrheit im internen Realismus», Vortrag beim 3. Kongreß
der Gesellschaft für Analytische Philosophie München 1997 (Manuskript).



104 Hans Lenk

den Realismus an, daß eine von unseren «kognitiven Vermögen»
«unabhängige Wirklichkeit [...] aus Entitäten, die Strukturen besitzen
und zueinander in Relationen stehen », angenommen wird. Der « interne

Realismus » unterscheidet sich vom « externen » Abbildungsrealismus

dadurch, daß er eingeschränkter fordert:

«In gewissem Maße haben wir epistemischen Zugang zur Wirklichkeit sowie
ihren Strukturen und Relationen, und dieser Zugang ist beschränkt durch
unsere kognitiven (insbesondere sprachlichen und perzeptiven Vermögen, durch
die er vermittelt wird)».

Abgesehen davon, daß der Struktur- und Relationenrealismus dieses

Zugangs aus methodologisch-interpretationistischer Sicht noch zu
moderieren wäre bzw. interpretationistisch «gebrochen» dargestellt
werden müßte, gelangt Bremer zu einem «gedoppelten» Wahrheitsbegriff,

welcher der «epistemischen Kluft» zwischen Repräsentation
und unabhängigen Realität bzw. deren Erfassung (die nur « in gewissem

Maße» möglich ist) Rechnung trägt. Die «epistemische Garantie»,

daß die «Wahrmacher in der Wirklichkeit», «die von uns für
wahr befundenen Aussagen» fundieren, kann nicht gegeben werden.
Doch: «Intern verfügen wir über prima facie Wahrmacher».

Bremer definiert nun:

«Eine Aussage ist wahr genau dann, wenn die intersubjektiv bestbegründete
Einfügbarkeit dieser Aussage in unseren bestbegründeten Bezugrahmen auf
die Wirklichkeit gegeben ist und die Übereinstimmung dieses Bezugsrahmens
mit der Wirklichkeit besteht».

Während der erste Teilsatz ausgezeichnet in den methodologisch-in-
terpretationistischen Ansatz paßt, wäre der zweite Teilsatz des Defi-
niens noch entweder internistisch oder interpretationistisch bzw. sche-

mainterpretationistisch zu moderieren, wenn nicht ein Rückfall auf die
traditionelle korrespondenztheoretische Übereinstimmungsproblematik

(«die Übereinstimmung [...] mit der Wirklichkeit») in Kauf
genommen werden soll. Sowohl internistisch wie interpretationistisch
muß natürlich der zweite Halbsatz in dieser « gebrochenen » Form
verstanden bzw. reformuliert werden. « Übereinstimmung » mit der
Wirklichkeit bzw. deren Strukturen kann allenfalls in diesem methodologisch

und erkenntnistheoretisch «gebrochenen Sinne» konzipiert,
aber natürlich nicht garantiert werden, geschweige denn ungebrochen
in ein Definiens von <wahr> aufgenommen werden. Mittels der oben
angedeuteten Rückbeziehung auf Primärimprägnationen und interpre-



« Wahrheit » als metatheoretisches Interpretationskonstrukt 105

tatorisch erfaßte, aber ontologisch realistisch unterstellte Weltfaktoren
läßt sich eine solche indirektistische Reformulierung leisten.

Auch hier bewährt es sich wieder, wenn man methodologische,
erkenntnistheoretische, semantische und semiologische sowie ontolo-
gische Herangehensweisen säuberlich unterscheidet. Methodologische
und erkenntnistheoretische Ansätze sind beispielsweise mit ontolo-
gisch-realistischen wie mit ontologisch gesehen antirealistischen
verträglich. Die Realismusfrage stellt sich erst sekundär, nach der
Einnahme eines methodologisch-interpretationistischen Standpunkts. On-
tologische Konzeptionen sind ihrerseits stets interpretativ, d.h. inter-
pretatorisch geprägt. Methodologie geht - eben (meta)methodologisch

- der Ontologie voraus. Ontologie läßt sich nicht aus der Methodologie

ableiten, noch eine umfassende Methodologie aus einer speziellen
Ontologie. Die Methodologie der Schemainterpretation liegt vor den

Unterscheidungen von Realismus, Essentialismus und ihren
Gegenpositionen.44

Literatur

ABEL, G., «Wahrheit als Interpretation», in: ders./G. Salaquarda (Hg.), Krisis
der Metaphysik, Berlin 1989, S. 331-363

— «Zum Wahrheitsverständnis jenseits vom Naturalismus und Essentialismus»,
in: V. Gerhardt/N. Herold (Hg.), Perspektiven des Perspektivismus,
Würzburg 1992, S. 309-330

— «Wertabhängigkeit der Wahrheit», in: H. Poser (Hg.), Wahrheit und Wert,
Berlin 1992, S. 1-20

— Interpretationswelten, Frankfurt a. M. 1993

Becker, W., Wahrheit und sprachliche Handlung, Freiburg - München 1988

Bremer, M., «Wahrheit im internen Realismus», Vortrag beim 3. Kongreß der
Gesellschaft für Analytische Philosophie München 1997 (Manuskript)

Davidson, D., «Eine Kohärenztheorie der Wahrheit und der Erkenntnis», in:
P. Bieri (Hg.), Analytische Philosophie der Erkenntnis, Frankfurt a. M. 1987,
S. 271-290

— «A Method of Truth in Metaphysics», in: K. Baynes/J. Bohman/Th.
McCarthy (Hg.), After Philosophy. End or Transformation?, Cambridge
(Mass.) - London '1994, S. 166-184

— « The Structure and Content of Truth », in: The Journal of Philosophy 87

(1990), S. 279-328
— Wahrheit und Interpretation, Frankfurt a. M. 1986

44 Vgl. G. Abel, Interpretationswelten, Frankfurt a. M. 1993.



106 Hans Lenk

DUMMETT, M., « Wahrheit », in: ders., Wahrheit, Stuttgart 1982, S. 7-36 (mit Post¬

skriptum: S. 37-46)
Field, H., «Tarski's Theory of Truth», in: The Journal of Philosophy 69 (1972),

S. 347-375

Franzen, W., Die Bedeutung von «wahr» und « Wahrheit», München 1982

— « Ist die semantische Wahrheitstheorie eine Wahrheitstheorie? », in: Philoso¬
phisches Jahrbuch 89 (1982), S. 291-308

— «Wahrheitsproblem, Korrespondenztheorie, Realismus: Ein kleiner Beitrag zur
Lösung des großen Knotens », Vortrag im Institut für Philosophie, Universität
Karlsruhe 29. Januar 1982 (Manuskript)

— « Zur neueren Wahrheitsdiskussion: Redundanztheorie versus Korrespondenz¬
theorie der Wahrheit », in: Zeitschriftfür philosophische Forschung 35 (1981),
S. 73-89

Goodman, N., Weisen der Welterzeugung, Frankfurt a. M. 1984 (Orig. 1978)

Grover, D. L./Camp, J. L./Belnap, N. D., « A Potential Theory of Truth»,
in: Philosophical Studies 27 (1975), S. 73-125

Hinzen, W., «Was ist ein <epistemischer Wahrheitsbegriff>?», in: Logos N.F. 4
(1997), S. 137-155

Kelly, K.T./Glymour, C., «Convergence to the Truth and Nothing but the
Truth », in: Philosophy ofScience 56 (1989), S. 185-220

Kripke, S., «Outline of a Theory of Truth», in: The Journal of Philosophy 72
(1975), S. 690-716

Lenk, H., Kritik der logischen Konstanten, Berlin - New York 1968

— Erklärung - Prognose - Planung, Freiburg i. Br. 1972

— Metalogik und Sprachanalyse, Freiburg i. Br. 1973

Lenk, H., Pragmatische Philosophie, Hamburg 1975

— «Feyerabend oder Feierabend für die Erkenntnistheorie?», in: H. P. Duerr,
(Hg.), Versuchungen. Aufsätze zur Philosophie Paul Feyerabends, Frankfurt
a. M. 1981, Bd. 2, S. 26-40

— Kritik der kleinen Vernunft. Einführung in die jokologische Philosophie, Frank¬
furt a.M. 1987

— « Zu einem methodologischen Interpretationskonstruktionismus », in: Zeitschrift
für allgemeine Wissenschaftstheorie 22 (1991), S. 283-302

— «Verantwortung und Wahrheit. Zur Ethik der Wissenschaft», in: H. POSER

(Hg.), Wahrheit und Wert, Berlin 1992, S. 109-130

— Interpretationskonstrukte. Zur Kritik der interpretatorischen Vernunft, Frank¬
furt a. M. 1993

— Schemaspiele, Frankfurt a. M. 1995

— «Das metainterpretierende Wesen», in: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie
20(1995)

Mackie, J. L., Truth, Probability, and Paradox, Oxford 1973

Popper, K. R., Logik der Forschung, Tübingen 21966

Poser, H., «Wahrheit, Konvention und Werte in den Wissenschaften», in: ders.

(Hg.), Wahrheit und Wert, Berlin 1992, S. 131-150
PüNTEL, L. B., Wahrheitstheorien in der neueren Philosophie, Darmstadt 1978



« Wahrheit » als metatheoretisches Interpretationskonstrukt 107

— (Hg.), Der Wahrheitsbegriff: Neue Erklärungsversuche, Darmstadt 1987

— Grundlagen einer Theorie der Wahrheit, Berlin - New York 1990

— « Theorie der Wahrheit: Thesen zur Klärung der Grundlagen », in: Ethik und
Sozialwissenschaften (im Druck)

PUTNAM, H., Vernunft, Wahrheit und Geschichte, Frankfurt a. M. 1982

— « Is there still something to say about Reality and Truth? » (Unveröffentlichtes
[?] Vortragsmanuskript)

Quine, W. V., Pursuit of Truth, Cambridge (Mass.) - London 1990

Rescher, N„ Methodological Pragmatism, Oxford 1977

— The Coherence Theory of Truth, Oxford 1973

Resnik, M. D., «You can't trust an ideal Theory to tell the Truth», in: Philoso¬

phical Studies 52 (1987), S. 151-160

Schmidt, L., Aphorismen vonA-Z, Wiesbaden 1971

Siegwart, G., «Wahrheitsdefinition und Wahrheitskriterium», in: Beiträge zu
Philosophischen Studien 31 (1988), S. 103-122

— Vorfragen zur Wahrheit. Ein Traktat über kognitive Sprachen, München 1997

Skirbekk, G. (Hg.), Wahrheitstheorien, Frankfurt a. M. 1977

SPINNEN, B., u.a. (Hg.), Die in dem alten Haus der Sprache wohnen, Festschrift
H. Arntzen, Münster 1991

Wilde, O., «Der Kritiker als Künstler. Teil I, II», in: ders., Sämtliche Werke,
Bd. 6, Wien - Leipzig 1908




	"Wahrheit" als metatheoretisches Interpretationskonstrukt

