Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 57 (1998)

Artikel: "Wabhrheit" als metatheoretisches Interpretationskonstrukt
Autor: Lenk, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882902

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882902
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia philosophica 57/98

HANS LENK

« Wahrheit » als metatheoretisches
Interpretationskonstrukt

This paper first criticizes the attribution of truth to total theories but also consen-
sualistic or coherence-based concepts of truth. It then introduces the idea of
« truth engendering potential » as a construct of medium range. This pays in a way
tribute to a certain idealisation and relativisation (conditionalisation) as well as
to a correspondence-theoretical orientation toward «reality ». Theories of higher
truth engendering potentials generate true singular sentences or propositions (at
least in the case of absence of antinomies).

This methodological interpretative construct is differentiated according to the
schema interpretationism approach developed by the author: the idea of corre-
spondence, e. g., is devised to capture the matching of higher-level interpretational
constructs with basic primary interpretations (which cannot be changed due to
our biological condition except by technological trickery). Equal or comparable
amounts of truth as well as truth engendering potentials and the respective dis-
positions can be reached or at least regulatively approached from the side of dif-
ferent theories, perspectives and interpretative practices. The attribution of truth
in the case of singular statements and also the truth engendering potentials are
interpretative, but nevertheless neither random nor totally relativistic.

Die Wahrheit ist keine Dirne, die sich denen
an den Hals wirft, welche ihrer nicht begeh-
ren: Vielmehr ist sie eine so sprode Schone,
daB selbst, wer ihr alles opfert, noch nicht
ihrer Gunst gewiB sein darf.

Schopenhauer

I

«Die Wahrheit liegt im Akt des engagierten Interpretierens selbst... »,
schrieb Herbert Mainusch im Geiste des Oscar Wilde, der bekanntlich
eher beildufig meinte: « Alle Interpretationen sind wahr — und keine ist
endgiiltig ».! Diese Einsicht — keineswegs eine Binsenwahrheit — erin-

1 B. SPINNEN u.a. (Hg.), Die in dem alten Haus der Sprache wohnen, Fest-
schrift H. Arntzen, Miinster 1991, S. 274. O. WILDE, «Der Kritiker als Kiinst-
ler, Teil 1, II», in: Sdmtliche Werke, Bd. 6, Wien — Leipzig 1908.



82 Hans Lenk

nert an Lessings Versuch,? Erkenntnisbemiihungen auf die Wahrheits-
suche zu beschrinken, ohne da3 man eine Garantie des Wahrheitsbe-
sitzes erhielte, ja, stirker: ohne dafl man je sich im Besitze der Wahr-
heit diinken konnte: die ganze Wahrheit sei ja nur Gott zugénglich.

Beide — Wilde wie Lessing — meinten mit « Wahrheit» zweifellos
nicht deskriptiv-theoretische Wahrheiten, sondern Lebenswahrheiten,
existentielle Wahrheiten, wie sie traditionell auch in den Religionen —
z.B. auch in der christlichen — im Vordergrund standen und noch ste-
hen (sollten).? Die Pilatus-Frage « Was ist Wahrheit?» ist ebenfalls
urspriinglich nicht als Frage nach der theoretischen Wahrheit gemeint.
Doch hat sich die traditionelle Philosophie immer wieder mit der
gleichlautenden Wahrheitsfrage in Spezifizierung auf die theoretisch-
kognitive Wahrheit konzentriert. Auch die beiden Thesen von Wilde
und Lessing konn(t)en als Anregung fiir die theoretische Wahrheits-
diskussion genommen werden: Lessings Antwort spiegelt die letztli-
che Unerkennbarkeit der absoluten Wahrheit wider. Die Aussage ver-
tritt dann die erkenntnistheoretische These der bloB moéglichen Wahr-
heitssuche bzw. Wahrheitsannéherung im hypothetischen und repeti-
tiven Bemiihen eines Fortschreitens auf die Wahrheit hin. Dies konnte
einem Wahrheitskonzept entsprechen, das von Popper am Ende seiner
Logik der Forschung als These von der hypothetischen Wahrheitsan-
nidherung verstanden wird: Man kann sich nur hypothetisch der Wahr-
heit nahern, ohne jemals garantieren und wissen zu kénnen, ob man
sie jemals erreicht bzw. gar erreicht hat.

Wildes These erinnert natiirlich an Nietzsches Einsicht, da3 Wahr-
heit eine « Art von Irrtum»* sei oder eine Interpretationsstrategie ist,
die pragmatisch-variabel in Abhéngigkeit von unseren Interessen, Be-
diirfnissen und Willensorientierungen sich als die Aktivitidt des Auf-
schlieBens, Differenzierens und Fixierens von Lebensdispositionen zur
Vereinheitlichung und Beherrschung der Welt gestalten. Die Wahrheit

2 «Wenn Gott in seiner Rechten alle Wahrheit und in seiner Linken den einzi-
gen immer regen Trieb nach Wahrheit, obschon mit dem Zusatze, mich immer
und ewig zu irren, verschlossen hielte, und spriche zu mir: Wihle! Ich fiele
ihm mit Demut in seine Linke und sagte: « Vater, gib! die reine Wahrheit ist ja
doch nur fiir dich allein!>» (LESSING, Eine Duplik, I).

3 Aussagen wie die bekannte von Jesus: «Ich bin der Weg, die Wahrheit und
das Leben» beziehen sich zweifellos nicht auf theoretisch-deskriptive Wahr-
heiten.

4  «Wahrheit ist die Art von Irrtum, ohne welche eine bestimmte Art von leben-
digen Wesen nicht leben konnte.» (F. NIETZSCHE, Werke in drei Binden, hg.
von K. Schlechta, Miinchen 1977, Bd. 3, S. 844)



« Wahrheit » als metatheoretisches Interpretationskonstrukt 83

sel mit dem « Willen zur Macht » systematisch verkniipft — nur ein an-
deres « Wort » dafiir.

Ist Wahrheit « nur der zweckméBigste Irrtum », wie Vaihinger mein-
te, «nur eine gut maskierte Unwahrheit» (Farquhar)? Oder «eine ge-
dachte Linie, die den Irrtum in zwei Teile teilt», wie der amerikani-
sche Essayist Albert Hubbard nicht ganz ohne Hintersinn formulierte?
«Néher kommt ihr», meint der Aphoristiker Helmut Arntzen jeden-
falls, «das Gegenteil dessen, was man fiir sie hélt»: « Wahrheit — ein
Verdacht, der andauert»? (So sah es der spanische Dichter Ramon de
Campoamor y Campoosorio.) Also eine idealisierende Leitorientie-
rung, wie Martin Kessel glaubt: «Die Wahrheit ist ein Polarstern ».
Der unerreichbare Stern der Theorie?

Solche eher bonmotartigen Wahrheitsauffassungen haben natiirlich
— wie sich langst ergeben hat — ihre Schwierigkeiten: Bei Nietzsche
etwa wird die Wahrheit pragmatisiert, « perspektiviert»; sie ist nicht
mehr zeitunabhiingig, sondern variabel, gemacht: Verum et factum con-
vertuntur: «verum et factum» werden im wahrsten Sinne des Wortes
konfundiert, wobei « factum » urspriinglich « gemacht werden » bedeu-
tet: Wahrheit wird hergestellt, ist nicht absolut, nicht an sich, sondern
relational auf ein Wille-zur-Macht-Zentrum bezogen. — Bei der ande-
ren Auffassung der allmihlichen Anndherung an die Wahrheit in uto-
pischer Ferne kann « Wahrheit» nach Popper im Kantischen Sinne als
regulative Idee aufgefaft werden, die den Forscher motiviert,® die aber
eben niemals garantiert erreicht werden kann. Nicht einmal die Wahr-
heitsnihe kann in der Regel oder in jedem Falle abgeschitzt oder ge-
messen werden: Der « Abstand» der jeweiligen als wahr angesehen
Erkenntnisse von der Wahrheit an sich wére nur zu erkennen oder ab-
zuschitzen, wenn man einen gesonderten Zugang zur Wahrheit an sich
hitte.

Ahnliche Schwierigkeiten ergeben sich, wie schon seit langen
Zeiten bekannt ist, aus der Idee der Ubereinstimmung von Denken
oder Aussagen mit der Wirklichkeit bzw. deren Strukturen, also fiir die
von Aristoteles bereits entworfene sogenannte Korrespondenztheorie
der Wahrheit. Wie soll man eine « Ubereinstimmung» von gedachten
oder mental vorgestellten oder gar satzmiBig reprisentierten Sachver-

5 Nach Nietzsche (ebd.) ist « Wahrheit » einerseits lebensnétig, andererseits nicht
existent. « Es gibt vielerlei Augen. Auch die Sphinx hat Augen —: und folglich
gibt es vielerlei <« Wahrheiten », und folglich gibt es keine Wahrheit. »

6  Man fragt sich aber: wie soll uns etwas bekanntermaflen Unerreichbares moti-
vieren?



84 Hans Lenk

halten mit «der Wirklichkeit» bzw. von Strukturen der Wirklichkeit
feststellen konnen, wenn man keinen alternativen und unabhéngigen
Zugang zur Wirklichkeit hat? Jede Erfassung und Darstellung der
Wirklichkeit oder wirklicher Strukturen bedient sich der Vermittlung
von dufleren, in externen Zeichen und Sitzen verkorperten oder men-
talen Reprisentationen, ist also jedenfalls schon durch Interpretations-
zwischenstufen vermittelt. Wir haben keinen interpretationsfreien oder
nichtschematisierten Zugang zur Wirklichkeit an sich, der geeignet
wire, die Wirklichkeitstreue der vermittelnden Darstellung selbst zu
tiberpriifen. Sogenannte «Strukturen der Wirklichkeit» sind immer
nur durch Strukturen von Reprisentationen in Zeichenkombination,
Sétzen, sprachlichen Mitteln bzw. Formeln oder Bildern darstellbar.
Man kann nicht einfach davon ausgehen — wie etwa noch Wittgenstein
im Tractatus —, dal logische Verkniipfungsstrukturen einfache Abbil-
der der ontologischen Verkniipfungsstrukturen in der Welt seien. Dies
wire ein projizierender Relations- oder Strukturrealismus, der zwar
dem logischen Atomismus noch entsprochen haben mag, aber inzwi-
schen als nicht haltbar eingesehen worden ist. Logische Strukturen
sind nicht simpel per se in der dufleren Realitét onto(log)isch vorhan-
den und als solche direkt erfaBbar, sondern sie sind nur als und durch
Konstruktionen — wenn auch theorie—, operations- und sprachnotwen-
dige — des Menschen zuginglich. Der Rede von den «logischen» oder
gar real-relationalen vorgegebenen Strukturen der Wirklichkeit kann
weder eine prizise begriffliche Fassung noch eine operationale Kon-
kretisierung gegeben werden, ohne dafl wiederum auf interpretatori-
sche Mittel der Verbindung von Sitzen, Zeichen und anderen inter-
pretativen Modellkonzeptionen zuriickgegriffen wird. Der Idee einer
adaequatio rei et intellectus, der Ubereinstimmung von realen Gegen-
standsstrukturen und gedachten Denkstrukturen, kann kein konkreti-
sierbarer elementarer Sinn gegeben werden — jedenfalls nicht unver-
mittelt und im schlichten Verstande. Hier wiirden Strukturontologien
der Weltverhiltnisse vorausgesetzt, die prinzipiell theoretisch und be-
griffsoperational unzugénglich sind. Zudem ist unklar, was der Begriff
«Ubereinstimmung » zwischen Logik und Welt bedeuten konnte, da
Strukturen in der Welt weder unmittelbar, theorie- oder interpretations-
frei, zugédnglich sind noch in demselben Sinne logisch miteinander ver-
kniipft sein konnen wie gedankliche oder bedeutungsméfliige Gehalte
in sprachlichen oder mentalen Reprisentationen. Das Problem der
Ubereinstimmung oder der Adiquation bedarf also einer ausfiihrlichen
Prizisierung; die Idee der «adaequatio» kann keine Losung, sondern



« Wahrheit » als metatheoretisches Interpretationskonstrukt 85

allenfalls eine vorldufige, sehr grobe, eher unpriazise Andeutung des
theoretischen Wahrheitsproblems selber sein.

Entsprechendes gilt auch fiir die semantischen Auffassungen des
Wahrheitsbegriffs, wie sie sich im Anschlufl an Tarski in der formalen
und analytischen Logik, der Semantik und der daran orientierten Er-
kenntnistheorie entwickelt haben. Der Vorzug dieser Ansétze ist zwei-
fellos, daB die allumfassende und allgemeine Rede von «wahr» und
« Wahrheit» unter Einbezug religioser, existentieller und normativer
Wahrheiten auf einen engen theoretisch-kognitiven Gebrauch ein-
geschriankt wird. Von «theoretisch-kognitiv wahr» wird nur in diesem
eingeschrinkten Sinne der Anwendung auf deskriptive Sitze, Urteile
bzw. Behauptungen gesprochen. Freilich ist dieser Gebrauch von
«<wahr> als Prédikat, das nur auf Sitze bzw. Urteile angewendet wird,
also ein metasprachlicher (Priddikate iiber Prddikate setzender) Ge-
brauch, derjenige gewesen, der in der Erkenntnis- und Wissenschafts-
theorie der neueren Zeit einschlidgig war und zu den weiteren Diskus-
sionen zwischen Korrespondenztheorie und Kohérenztheorie, pragma-
tischen oder pragmatistischen Wahrheitstheorien gefiihrt hat. Deswe-
gen erscheint es sinnvoll, hieriiber und iiber die entsprechende Ent-
wicklung einen kurzen Uberblick zu geben.

7

«Wahr» ist zunidchst ein semantisch-metasprachliches Préadikat, wie
bekanntlich Tarski und seine Schule vorgeschlagen haben. Eine Defi-
nition des Wahrheitsbegriffs muf} nicht nur widerspruchsfrei, « formal
korrekt », sein, sondern auch «inhaltlich addquat »; das heifit, sie muf3
dazu fithren, daB metasprachlich alle Satze der Form gelten: «<x> ist
wahr, genau dann wenn p», wobei p ein beliebiger Satz der Objekt-
sprache und x ein Name dieses Satzes ist.

Ich moéchte nun nicht die unterschiedlichen modernen Wahrheits-
theorien kritisch durchgehen und diskutieren. Dies hat z. B. Winfried
Franzen in seinem Buch Die Bedeutung von « wahr » und « Wahrheit »
getan, in dem er besonders die Korrespondenztheorie, die Redundanz-
theorie und seine eigene «resententiale Wahrheitstheorie » diskutiert.8

7 Dieser Abschnitt greift auf Verf., « Verantwortung und Wahrheit. Zur Ethik
der Wissenschaft», in: H. POSER (Hg.), Wahrheit und Wert, Berlin 1992,
S. 111-120, zuriick, leicht verdndert.

8 W. FRANZEN, Die Bedeutung von « wahr» und « Wahrheit », Miinchen 1982.



86 Hans Lenk

Einheitliche Uberzeugung der Vertreter der beiden letzteren Positio-
nen ist, dal « Wahrheit» kein reales Priadikat sei.® Franzen zeigt, dal
das Prédikat < wahr> jedenfalls nicht iiberfliissig ist, sondern eine Funk-
tion hat, von ihm «Resententialisierung » genannt, durch die «aus der
Bezugnahme auf einen Satz gewissermalien der Satz selbst wiederher-
gestellt wird»,!0 also aus der Nennung eines Satzes wieder die Be-
hauptung, «aus der Bezugnahme auf einen Sachverhalt die Behauptung
dieses Sachverhalts» gemacht wird.!! Dies sei die sprachlich-funktio-
nale Aufgabe, die durch den Ausdruck «... ist wahr» am einfachsten
gelost wird.

Mir scheint dies eine richtige und wichtige Einsicht zu sein, die
aber das traditionelle erkenntnistheoretische Wahrheitsproblem doch
nur weiter verschiebt. Selbst wenn die Rolle des Ausdrucks «wahr»
(oder « Wahrheit ») in dieser sprachpragmatischen Funktion besteht, so
verschiebt sich das Problem doch weiter. Man muf3 nach der Rolle
einer gerechtfertigten und zutreffenden, eben «wahren» Behauptung
fragen. Was unterscheidet beliebige von gerechtfertigt zutreffenden Be-
hauptungen? Durch sprachfunktionalistische und linguistische Tricks
148t sich der Ausdruck <ist wahr> in seiner Funktionsweise vielleicht
erkldren oder gar aus der Welt schaffen (besser: theoretisch eliminie-
ren), aber das dahinterliegende erkenntnistheoretische Problem der
oben ironisch erwédhnten Grenzziehung — etwa Nietzsches — zwischen
verschiedenen «Irrtiimern» oder Auffassungen ist damit natiirlich
nicht gelost.

Losungen kann man meines Erachtens auch nicht von den moder-
nen Varianten der Kohirenz- und der Konsensustheorie der Wahrheit
erwarten. — Eine Kohidrenztheorie kann nie genug sein, da sie nur eine
notwendige Bedingung fiir faktische Wahrheit entwickelt. Sie kann
niemals ein Kriterium — also eine notwendige und hinreichende Be-
dingung — ergeben, auller im Falle logisch-formaler Wahrheit, bei der
Widerspruchsfreiheit und logisch-formale Giiltigkeit stets iibereinstim-
men. (Aber hier handelt es sich um einen anderen Begriff, den des not-
wendig Giiltigen, Notwendig-Wahren.) V6llig widerspruchsfreie Theo-
rien konnen jedoch empirisch widerlegt werden, faktisch falsifiziert
werden — konnen in diesem Sinne, lax gesprochen, «falsch» sein.

9 D.L.GROVER/J.L.CaAMP/N.D. BELNAP, «A Potential Theory of Truth»,
in: Philosophical Studies 27 (1975), S. 73-125, zit. nach W. FRANZEN, Die
Bedeutung von « wahr » und « Wahrheit», S. 170.

10 Ebd, S. 175.

11 Ebd., S. 174.



« Wahrheit » als metatheoretisches Interpretationskonstrukt 87

Erst recht gilt dies fiir eine Konsensustheorie der Wahrheit. Hier
wird nicht einmal eine notwendige Bedingung, geschweige denn eine
hinreichende, angeboten: Man kann einen sehr hohen Konsens iiber
falsche Thesen haben. Jahrtausendelang wurden Sitze iiber die Erde
(flache Scheibe im Mittelpunkt des Kosmos) als « Wahrheit » vertreten.
Zudem wire die Gefahr der Ideologisierung des Wahrheitsbegriffs von
vornherein einbezogen. Im Ideal und im exakten Sinne wird Wahrheit
jedenfalls nicht zeit- und konsensabhéngig (gemeint) sein konnen. Au-
Berdem setzt der Konsens ein Vergleichskriterium schon voraus, wenn
man die Wahrheit nicht schlechtweg politisch generieren, etwa durch
bloBe Abstimmung oder gar durch Dekretieren konstituieren will.
Auch der Bezug auf das Kriterium ultimativen Konsenses im Hinblick
auf die ideale universelle Kommunikationsgemeinschaft der wahrheits-
suchenden Wissenschaftler am Ende der Zeiten ist ein Trick, der die
Wahrheitsbehauptungen jedem kriterialen operationalen Zugriff ent-
zieht oder den Wahrheitsbegriff eben als idealen « Grenzbegriff » auf-
fa3t. Zum letzteren unten mehr.

Auch auf die Probleme der Korrespondenztheorie méchte ich hier
nicht ausfiihrlich eingehen. Die starke Version einer eineindeutigen
Satz-Tatsachen-Entsprechung, etwa im Sinne der atomistischen Trac-
tatus-Ontologie Ludwig Wittgensteins, ist ja schon oft kritisiert wor-
den.!? In einer abgeschwichten Version — so Franzens Fazit — 148t sich
freilich eine Art von Korrespondenztheorie aufrechterhalten; sie ist
sogar mit anderen Wahrheitstheorien vertrdglich. (Selbst Peirce’ ur-
spriingliche klassisch-pragmatische Methodologie wie auch Reschers!3
methodologischer Pragmatismus sind mit einer solchen abgewandel-
ten Korrespondenztheorie der Wahrheit vereinbar.'* Man muf} nur die
eineindeutige Zuordnung von Sitzen und Sachverhalten aufgeben!s
und/oder eine abgeschwichte Version der Beziehung von Sitzen auf
Tatsachen einfiihren.!¢ Wahrheit ist weder ein isoliert zu projizierendes
«reales Pridikat» noch eine hyperrealistische (Meta-)Relation zwi-
schen Sprachgebilden und tatsdchlichen Sachverhalten, die nur in
gleichsam magischer Bezugnahme — im Sinne einer magischen Re-

12 Vgl. die Ubersicht bei FRANZEN, Die Bedeutung von «wahr» und « Wahr-
heit», S. 49 ff., 250 ff.

13 N. RESCHER, Methodological Pragmatism, Oxford 1977.

14 W. FRANZEN, Die Bedeutung von « wahr » und « Wahrheit », S. 266 f.

15 J. L. MACKIE, Truth, Probability, and Paradox, Oxford 1973, S. 43.

16 W. FRANZEN, Die Bedeutung von « wahr » und « Wahrheit », S. 59 ff., 256 ff.



88 Hans Lenk

ferenztheorie, wie sie von Putnam!? kritisiert wird — funktionieren
konnte. Sondern die Bezugnahme zwischen Sitzen und Fakten ist, wie
Franzen mit Recht betont, schwdcher: Der « Vergleich», die « Uber-
einstimmung » mit der Wirklichkeit besteht eben einfach darin, daf3
man bei einzelnen sachverhaltsbeschreibenden Sitzen iiberpriift, ob
die Sitze zutreffen oder nicht. In diesem schwachen Sinne des « Ver-
gleichens » und « Ubereinstimmens » ist auch die aristotelische Form
der Korrespondenztheorie der Wahrheit unproblematisch.18

Statt einer ausfiihrlicheren Diskussion der unterschiedlichen An-
sdtze zu modifizierten Fassungen der abgeschwéchten Korrespon-
denztheorie der Wahrheit oder anderer Wahrheitstheorien soll hier eine
stirker erkenntnistheoretische Problematik in den Vordergrund geriickt
werden, welche die Operationalisierung, die Anwendung, die Zugriffs-
moglichkeiten einer modifizierten korrespondenztheoretischen Auf-
fassung des allgemeinen Wahrheitsbegriffs betrifft. Dabei wird sich
die Notwendigkeit einer anderen Differenzierung des Wahrheitsbegriffs
ergeben, die von theoretischer Bedeutsamkeit ist.

Ausgehen mochte ich dabei zunédchst von einigen Formulierungen
Putnams in seinem Buch Vernunft, Wahrheit und Geschichte. Putnam
kritisiert in diesem Buch unter anderem die Korrespondenztheorie der
Wahrheit — nach Franzen miilte man nunmehr sagen: in der starken
Version der Eins-zu-eins-Entsprechungen —, indem er zeigt, da3 es zu
viele Entsprechungen geben wiirde, ndhme man die Korrespondenz-
theorie ernst. Unvereinbare Theorien konnten wahr sein, falls man ei-
nen iibergreifenden « Gottesgesichtspunkt », d. h. jenen « der einen wah-
ren Theorie», voraussetzt.!® Es gibt aber nicht den extern-realistisch-
metaphysischen Standpunkt, von welchem aus man die Wahrheits-
erkenntnis als solche zweifelsfrei garantieren konnte. Putnam bringt
daher Wahrheit im Sinne seines Modells des internen Realismus (Enti-
titen sind von methodologischen Zugriffen, Wertungen, theoretisch
begriindeten Typisierungen und Klassifizierungen abhéngig) in Ver-
bindung mit der Rationalitit, genauer: der rationalen Akzeptierbarkeit.
Er mochte nicht « Wahrheit mit rationaler Akzeptierbarkeit identifi-
ziert» wissen: « Wahrheit kann nicht einfach rationale Akzeptierbar-
keit sein », weil Wahrheit eben eine Eigenschaft der Relation der Aus-

17 H. PUTNAM, Vernunft, Wahrheit und Geschichte, Frankfurt a. M. 1982,
S. 17 ff., 23 ff.

18 ARISTOTELES, Metaphysik, 1011b26 f.; W. FRANZEN, Die Bedeutung von
«wahr» und « Wahrheit », S. 254 f.

19 H. PUTNAM, Vernunft, Wahrheit und Geschichte, S. 104.



« Wahrheit » als metatheoretisches Interpretationskonstrukt 89

sage ist, «die sie nicht verlieren kann, wihrend sie ihre Rechtfertigung
durchaus einbiilen kann».2? Akzeptierbarkeit, gerade auch rationale
Akzeptierbarkeit, ist also ein pragmatischer Begriff. Er ist zeitlich,
subjektiv und relativ in bezug auf eine Wissenschaftlergemeinschaft
oder gar Kulturgemeinschaft. Wenn man iiberhaupt mit dem traditio-
nellen Wahrheitsbegriff einen Sinn verbindet, so kann es sicherlich
nicht jener eines vollig relativierten und pragmatisierten Begriffs sein.
Daher sieht sich Putnam genétigt zu postulieren, «dafl eine Wahrheit
eine Idealisierung der rationalen Akzeptierbarkeit ist» — eben unter
«erkenntnisméBig idealen Bedingungen».?! Es handelt sich um einen
« Grenzbegriff » der Rationalitét bzw. der rationalen Akzeptierbarkeit.2?

Die Idealisierung bedeutet, dafl eine Aussage zwar «hier und jetzt
unabhéngig von Rechtfertigung, aber nicht unabhéngig von jeglicher
Rechtfertigung » wahr sein kann: « Behauptet man» also, «eine Aus-
sage sel wahr, so behauptet man damit, sie lasse sich rechtfertigen » —
wenigstens im Prinzip und unter «erkenntnismiBig idealen Bedingun-
gen». Ferner «besteht die Erwartung, dal die Wahrheit stabil bzw.
<konvergent > ist», keineswegs zu Inkonsistenzen fiihrt.2? Putnam Kriti-
siert nunmehr die «Idee der geistigen Reprisentation », die « Ahnlich-
keitstheorie der Bezugnahme», insbesondere auch die «magische
Theorie der Referenz » (worauf hier nicht eingegangen werden kann),
und versucht im Laufe seines Buches Kriterien der rationalen Akzep-
tierbarkeit anzugeben, wobei er von Nelson Goodman eine Bedingung
des Zusammenpassens iibernimmt. Hatte Goodman geschrieben:

«Kurz gesagt, die Wahrheit von Aussagen und die Richtigkeit von Beschrei-
bungen, Reprisentationen, Exemplifizierungen, Ausdriicken — von Entwiirfen,
Zeichnungen, Sprechweisen, Rhythmen — ist in erster Linie eine Sache des
Passens: des Passens zu dem, was auf die eine oder andere Weise bezeichnet
wird, oder zu anderen Darstellungen, oder zu Arten und Weisen der Gestal-
tung »,24

so faBt Putnam dies im Sinne seiner Theorie von der Wahrheit als
idealisierter, rational gerechtfertigter Akzeptierung gleichsam als eine
interne nicht-korrespondenztheoretische Definition des Wahrheitsbe-
griffs auf: « Wahrheit ist die letztliche Giite des Zusammenpassens ».25

20 Ebd,, S. 82.
21 Ebd,, S. 83.
22 Ebd., S. 285.
23 Ebd,, S. 83.
24 Zit. nach ebd., S. 167.
25 Ebd,, S. 9%4.



90 Hans Lenk

Die Konsequenz fiihrt freilich auch zu Schwierigkeiten — selbst auf-
grund der intern-realistischen Voraussetzung: Die Giite des Zusammen-
passens ist ein komparativer Begriff: Wahrheit wire also nach Stufen
und Graden, nach «besser» («hoher») und «schlechter» («niedri-
ger») oder nach dhnlichen Bezeichnungen zu graduieren, abzustufen
oder gar quantitativ zu erfassen, wenn man eine Metrik einfiihrt: Hier
wire also doch ein iibergreifender Relationsbegriff im Sinne der noch
versteckten Giiltigkeit einer starken Version der korrespondierenden
Vergleichbarkeit bzw. Ubereinstimmung eingefiihrt — und sei es nur
im Ideal. Zum zweiten wire Wahrheit natiirlich pragmatisch stark re-
lativiert: Zusammenpassen ist Ansichtssache, abhingig von Deutungs-
gesichtspunkten, Zielen, Zwecken usw. — gerade auch im Sinne des
Internen Realismus — und damit natiirlich auch nicht zeitlich invariant.
Deshalb wohl der letztliche Bezug bei Putnam auf den nicht naher er-
lauterten, vage bleibenden Begriff der « Idealisierung ». Die Idealisie-
rung sollte pragmatische und relativistische Konsequenzen abwenden,
kann dies aber nicht, da sie nur als sprachlicher Trick eingefiihrt wird:
Idealisierung bleibt Fiktion. Als fiktiver «Grenzbegriff» kann der
Wahrheitsbegriff natiirlich iiber allen Erkenntnisprozessen schweben,
wird aber nicht greifbar, nicht operational zu fassen sein. Das blofe
Reden von solch einer allgemeinen idealisierten rationalen Akzeptier-
barkeit in bezug auf Theorien 16st letztlich das Wahrheitsproblem nicht.
Es konnten durchaus auch miteinander unvereinbare Theorien gleich
rational akzeptierbar sein. Logisch konnte aber nur die eine von zwei
unvereinbaren Theorien Anspruch auf Wahrheit erheben — es konnten
nicht beide wahr sein. Schon vor 25 Jahren habe ich darauf hingewie-
sen, daBl «es nutzlos» ist, « Naturgesetzen und theoretischen Prinzi-
pien den Charakter zeitloser <« Wahrheit> zuzuschreiben »,26 falls Pop-
per und der Kritische Rationalismus insoweit recht haben, als die
Wahrheit von Theorien prinzipiell nicht garantiert werden, nicht end-
giiltig « erkannt », sondern nur vermutet werden kann.2” Man kann sich
nicht im Besitze der Wahrheit wihnen, wenn diese auf allgemeine
empirische Theorien und erfahrungswissenschaftliche Gesetze bezo-
gen wird. Vielleicht ist das ideale ultimative Wahrheitsstreben in die-
sem Sinne auch gar keine Tugend.?8

26 Verf., Erkldrung — Prognose — Planung, Freiburg 1972, S. 18.

27 K.R.POPPER, Logik der Forschung, Tiibingen "1966, S. 223, 219f. u.a.

28 Dies hat iibrigens schon Lessing in dem bekannten Satze formuliert, der oben
(Anm. 2) zitiert wurde.



« Wahrheit » als metatheoretisches Interpretationskonstrukt 91

«Ein hoher Bewihrungsgrad ist prinzipiell das AuBerste, was von solchen all-
gemeinen Prinzipien und Gesetzen erreicht werden kann. Wahr oder falsch
konnen nur Sitze sein, die Einzelkonstatierungen darstellen. Zudem héngen
sowohl die <Wahrheit> als auch die Bestitigung der empirisch-wissenschaft-
lichen Gesetze von Konventionen iiber das logisch-formale und mathemati-
sche System im Verein mit den theoretischen Prinzipien der empirischen
Theorie selbst ab (worauf besonders Poincaré, Duhem und Einstein verwiesen

haben) ».29

Dal3 theoretische Begriffe innerhalb von logisch mehr oder minder
stark in sich verbundenen Theorien « theoriegeladen », « theorieimprig-
niert» sind, wie Hanson und Ryle betont haben, und auflerdem nicht
exakt mit einer vollstindigen Bedeutung versehen werden konnen,
also nur partiell deutbar sind (Carnap), d.h., strukturelle Teilbedeu-
tung haben, macht die Sache natiirlich noch schwieriger. Im {ibrigen
gilt dies nicht nur fiir exakte axiomatisierte oder formalisierbare Theo-
rien, sondern erst recht auch fiir allgemeinere, ja, sogar fiir Alltag-
stheorien — und in abgeschwéchter Form damit auch fiir Typisierungs-
und Klassifizierungsbegriffe in Beobachtungssitzen. Konventionen,
Vorsortierungen, Weltentwiirfe, konstitutive Entscheidungen metho-
dologischer Art und solche iiber Theorierahmen und Begriffsregeln
gehen unloslich in den Aufbau einer empirischen Theorie ein, so daf3
nicht von der « Wahrheit» einer zu einem bestimmten Zeitpunkt ver-
tretenen Theorie unabhdngig von diesen Vorstrukturierungen gespro-
chen werden konnte. Die Wirklichkeit kann man nie unabhéngig von
theoretischen Entwiirfen und Perspektiven sowie von Vorstrukturie-
rungen und Interpretationsansitzen ermitteln. Dies gilt selbst fiir Sétze
iiber MeBgroBen, Beobachtungen usw. Es gibt nicht die Wahrheitsre-
lation schlechthin zwischen Sétzen und Tatsachen und erst recht nicht
eine solche zwischen allgemeinen Theorien und beschriebenen Sach-
verhalten, die sich im einzelnen auffinden, verfolgen und dingfest ma-
chen lieBe. Theorien konnen rational akzeptierbar sein, ohne wahr sein
zu miissen — jedenfalls im Sinne einer « Wahrheit» als Unabhingigkeit
von menschlicher theoretischer Titigkeit und dem entsprechenden
strukturierenden Zugriff mittels geeigneter Sondierungsinstrumente
wie Begriffen, Ausdriicken, mathematischen Strukturen usw.

Die Verwendung des Begriffs « Wahrheit» bzw. « wahr» in bezug
auf ganze Theorien ist aber selbst bei Zugrundelegung der Ideali-
sierung im Putnamschen Sinne noch von einer Art metatheoretischer
« Gottesschau » abhingig. Besser ist es, von der (garantierten) Zuspre-

29 Verf., Erklarung — Prognose — Planung, S. 18.



92 Hans Lenk

chung des Wahrheitspradikats zu allgemeinen Theorien und umfas-
senden Naturgesetzen im Sinne von Immer-wenn-dann-und-fiir-alle-
Hypothesen abzusehen.3® Theorien und allgemeine Gesetze kdnnen
stets nur mehr oder minder bewdhrt, bestétigt, vorlaufig sein, besser
zwar als ihre Vorganger, aber nicht nachweislich « wahr ».

Wiirde denn statt dessen ein Begriff der Wahrheitséhnlichkeit im
Sinne Poppers, der «verisimilitude », operationell moglich und sinn-
voll sein? Wahrheit wire also nur die allgemeine utopische Ziel-
setzung, die zur stindigen Wahrheitssuche als Rechtfertigung und fiir
die permanente Motivation des Wissenschaftlers dienen konnte, sie
wire aber nie erreichbar, obwohl man unterstellt (aber eben nicht mes-
send garantieren kann), dafl man sie immer besser approximiert? Doch
wire dies nicht zunichst sogar eine geradezu «perverse» Antriebs-
dynamik? Fin erkanntermalen utopisches Ziel, das nie erreicht wer-
den kann, kann kein Leitstern des Handelns sein, wenn man ihm nicht
wenigstens ndherkommen kann. Doch auch Poppers Theorie der Wahr-
heitsanndherung scheiterte. Um die Wahrheitsanndherung messen zu
konnen, mii3te man schon die Wahrheit kennen oder abschitzen kon-
nen: Nur so wire der Abstand von dieser, die Wahrheitsanndherungs-
differenz, zu messen oder zu schétzen. Auch dies setzte jedoch prinzi-
piell eine Art « Gottesgesichtspunkt» im Putnamschen Sinne voraus.

Statt dessen hat der weiterentwickelte Kritische Rationalismus im
Sinne von Lakatos die sukzessive Steigerung des Wissens in den Mit-
telpunkt gestellt: Man operiert also sozusagen blof von bereits ge-
wonnenem Geldnde aus, versucht statt des Ausgriffs zu den Sternen,
zu der unendlich fernen, nie ndherkommenden Wahrheit nur die vor-
handenen Theorien zu verbessern, den empirischen Gehalt zu erhohen,
die Anomalientrachtigkeit zu verringern usw. Hier freilich kommt man
erkldrtermaBen nur zu einem Ideal des «Fortschritts des Wissens »,
aber nie zur Erkenntnis der Wahrheit oder auch nur dazu, die An-
niherung an die Wahrheit irgendwie methodologisch (iiberinduktiv)
Zu garantieren.

Man muf3 wohl zugestehen, dal} es die eine wahre Theorie nicht
gibt; sie kann allenfalls eine {ibermenschliche utopische Fiktion sein.
Auch die Idee des « Grenzbegriffs » der Wahrheit als Idealisierung der
rationalen Akzeptierbarkeit kann allenfalls eine utopische Leitorientie-

30 Nur Anspriiche auf fallweise wahrheitsgeméBe Einlosung in experimentellen
Einzelfillen (und Gruppen von solchen) konnen vertreten werden, also Wahr-
heitsanspriiche in bezug auf entsprechende detaillierte(re) Beschreibungen.



« Wahrheit » als metatheoretisches Interpretationskonstrukt 93

rung dhnlich wie der Wahrheitsbegriff bei Popper sein, ist aber nicht
operabel.

Da es andererseits aber moglich ist, im alltdglichen Zusammen-
hang und auch bei Messungen, Beobachtungen, Experimenten jeweils
Finzelheiten der Beschreibungen und Erfassungen als zutreffend oder
nichtzutreffend einzuordnen, da es also wahre Sitze liber Einzelnes
gibt, 146t sich dennoch von « Wahrheit» (abgesehen von logisch-ma-
thematisch wahren Aussagen) im Rahmen hinreichender Exaktheits-
grenzen der Feststellbarkeit sprechen. Die Wahrheit ist sozusagen nicht
das Ganze, wie Hegel meinte, sondern liegt im einzelnen.3!

Von Einzelsdtzen konnen wir hinreichend verldBlich und genau
feststellen, ob sie wahr sind oder nicht. Die Formulierung von Einzel-
sdtzen ist freilich in gewissem Sinne auch theorie-, begriffs-, sprach-,
methoden-, letzlich kulturabhingig. Dennoch 146t sich unter Beriick-
sichtigung der semantischen und theoretischen Relativitit der Wahr-
heitsfeststellung auch in bezug auf allgemeine Theorien in einer ab-
geschwichten Form von einer Art iibergreifenden Wahrheitsgehalts
sprechen. Dabei denke ich zunichst an die Idee, dal zwar die For-
mulierungen allgemeiner Sétze und Theorien von mancherlei Vorent-
scheidungen zum Teil konventioneller Provenienz iiber die Instrumen-
te der Darstellung usw. abhingig sind, daf} sich aber doch wie in der
Diskussion iiber den empirischen Gehalt von Aussagen in konditiona-
lisierter Darstellung etwas Konventionsunabhdngiges in den zugestan-
denermaBen konventionsabhingigen Formen erfassen ldt. Mephistos
Ausspruch aus dem Faust «Das erste steht uns frei, beim zweiten sind
wir Knechte » ist von mir auch friiher schon auf logische Regeln und
Konstanten3? und auf die, zwar nur metasprachlich formulierbare, Idee
des empirischen Gehalts von Theorien’? angewendet worden: Verschie-
dene Theorien konnen empirisch dasselbe leisten, konnen in gewissem
Sinne — wenigstens prinzipiell, der Idee nach — gleichen empirischen

31 Hatte Adorno mit seinem Satz «das Ganze ist das Unwahre» etwa dies ge-
meint? Um bei einer ironischen Formulierung der jokologischen Philosophie
zu bleiben (vgl. Verf., Kritik der kleinen Vernunft. Einfiihrung in die jokolo-
gische Philosophie, Frankfurt a.M. 1987), kdnnte man aber meinen: «Die
Wabhrheit ist immerhin das Halbe », besser: das Einzelne oder Partikulére.

32 Verf., Kritik der logischen Konstanten, Berlin — New York 1968; Metalogik
und Sprachanalyse, Freiburg i. Br. 1973, S. 109.

33 Verf., Metalogik und Sprachanalyse; Pragmatische Philosophie, Hamburg
1975.



94 Hans Lenk

Gehalt haben, selbst wenn sie von unterschiedlichen34 Grundausstat-
tungen und Rahmenkonventionen ausgehen.

Die Idee 148t sich in einer gewissen Abschwichung auch auf den
Wahrheitsgehalt von Theorien iibertragen. Hierdurch wird die «Idea-
lisierung », wie sie bei Putnam angesprochen wird, fabarer. Wahrheit
in dieser abgeschwichten Form kann dann als Leitorientierung nicht
nur sinnvoll, sondern auch praktisch fa3bar sein.

Selbst wenn man Wahrheit im engeren Sinne nur singuldren Sét-
zen (und Konjunktionen von solchen), Konstatierungen usw. und mog-
licherweise auch den Basishypothesen (im Popperschen Sinne®) zu-
spricht, 146t sich die Idee eines hohen « Wahrheitsgehaltes » auf Theo-
rien und nomologische Allaussagen iibertragen.

Dazu mochte ich als Vorschlag die Idee eines « Wahrheitsgenerie-
rungspotentials » einfithren, das sozusagen als ideales Konstrukt den
Wahrheitsgehalt in pragmatischer Formulierung darstellt. Auch hier
handelt es sich wie bei dem erwéhnten empirischen Gehalt um ein
metatheoretisches, metasprachliches, also semantisch hoherstufiges
Konzept. Das Pridikat «... ist wahr» ist ja selbst schon ein semanti-
sches, also metasprachliches Priadikat. Hier kann es also nur um noch
hohere semantische Stufen gehen. Wenn nur Sétze oder Basishypothe-
sen als «wahr» oder «falsch» bezeichnet werden konnen, so kann
man doch allgemeinen Theorien und Gesetzen die mehr oder weniger
grofle « Disposition», den mit ihnen verbundenen Anspruch zuschrei-
ben, wahre Sitze oder Basishypothesen in einem bestimmten Aufrif3
von Begriffen, in einem Kkonstitutiven Grundgertist (also unter gewis-
sen, z.T. auch instrumentellen und begrifflichen Vorbedingungen) zu
gewinnen, zu erzeugen — im ableitungs- und iiberpriifungstheoreti-
schen Sinne. Hierdurch werden sowohl der «Gottesgesichtspunkt»,
wie ihn Putnam nennt, als auch ein totaler Relativismus und ein ul-
timativer Pragmatismus des Wahrheitsbegriffs vermieden. Indem be-
wullt ein mittleres Konstrukt entwickelt wird, das in gewissem Sinne

34 Die vieldiskutierte Inkommensurabilitdtsthese nach Feyerabend und Kuhn kann
meines Erachtens freilich nicht so radikal auf verschiedene Theoriewelten be-
zogen werden, dafl gar keine Quervergleichbarkeit mehr bestiinde (vgl. Verf.,
«Feyerabend oder Feierabend fiir die Erkenntnistheorie?», in: H. P. DUERR
(Hg.), Versuchungen. Aufsdtze zur Philosophie Paul Feyerabends, Frankfurt
a.M. 1981, Bd. 2, S. 26-40).

35 Nach Popper wird die « Wahrheit» (die Akzeptierung als vorldufig und hin-
reichend « wahr» den Basisaussagen und -hypothesen ebenfalls nur tentativ,
aufgrund von Vermutungen, also aufgrund einer (methodisch geleiteten, aber
kontingenten) Konvention zugesprochen.



« Wahrheit » als metatheoretisches Interpretationskonstrukt 95

gleichzeitig der Idealisierung und Relativierung (Konditionalisierung)
Rechnung trédgt, ohne sich an diese zu verlieren, wird Goodmans no-
minalistischer Satz «Here is no truth to be found — <true» is just a
name for what a bunch of people can agree on» im ersten Teil besti-
tigt, im zweiten Teil abgewiesen. Putnam hat insoweit recht, als es
keinen archimedischen Punkt gibt, von dem aus man die generelle
Wabhrheit oder die « Realitdt» oder auch nur wahrhaft existierende Ge-
genstinde absolut oder garantiert (unmif3verstidndlich und rational ge-
rechtfertigt) als solche erkennen kann. Der « Gottesgesichtspunkt » ist
eben eine lllusion. Dies hat zur Folge, daf} es keinen theorieunabhin-
gigen externen Standpunkt gibt, von dem aus absolute Vergleiche ge-
zogen werden konnten: Die starke Version der Korrespondenztheorie
1aBt sich nicht in diesem Sinne vertreten. Die « Wahrheit» selber ist
keine wirklich existierende Eigenschaft oder Relation, sondern ein nur
pragmatisch einzuldsendes interpretationsgeprigtes (sowie zugangs-
und methoden- wie methodologieabhéngiges) Konstrukt, ein Interpre-
tationskonstrukt eben, aber eines vom Charakter eines constructum
bene supportatum (in praxi fundatum). Diese Konstruktgebundenheit
gilt bei allgemeinen Sétzen und Theorien. Dieser konditionalisiert dar-
zustellende Konstruktcharakter zeigt sich aber auch weitgehend, wenn
auch nicht vollstindig, unabhingig von theoretischen Entwiirfen bei
singuldren Sidtzen. Wir greifen auf die alltéiglichen Kategorisierungs-
gepflogenheiten und -praktiken sowie sprachlichen Beschreibungswei-
sen usw. zuriick, um als « Basissitze » oder « Protokollsidtze » dienende
singulire Sitze zu akzeptieren. (Von Akzeptanzbedingungen der Kul-
turen, der Sprache oder Praktiken wird dabei abstrahiert.)

Das Wahrheitsgenerierungspotential von Theorien ist das Entschei-
dende. Hier handelt es sich um einen pragmatischen Begriff, der aber
auf eine Verbesserung der «Disposition», wahre Singulérsitze oder
Basishypothesen zu erzeugen, ausgerichtet ist. Die idealisierende Ten-
denz ist also in den pragmatischen Begriff eingebaut. Theorien sind
um so besser, je hoher ihr Wahrheitsgenerierungspotential ist, d.h., je
mehr wahre (singuldre) Sétze (oder aus solchen konjugierte) sie zu
erzeugen und zu gewinnen gestatten, falls sie iiberhaupt empirischen
Gehalt besitzen, also an der Erfahrung scheitern kénnen bzw. falsifi-
zierbar sind. Selbstverstindlich wire eine entsprechende parallele
Uberlegung wie iiber die Grade der Falsifizierbarkeit im Popperschen
Sinne moglich und nétig. Sonst wiren tautologische Theorien wissen-
schaftstheoretisch ja die besten. Theorien miissen also ein hohes Wahr-
heitsgenerierungspotential und zugleich ein hohes Falsifizierbarkeits-



96 Hans Lenk

potential besitzen. Statt von « wahren Theorien» oder absolut feststell-
baren Wahrheitsanniaherungen bei Theorien oder in einer geschicht-
lichen Folge von Nachfolgertheorien spreche ich also von dem gro-
Jferen oder geringeren Wahrheitsgenerierungspotential falsifizierbarer
Theorien.

Durch diesen Begriff scheinen mir in gewisser Weise die pragma-
tisierende Tendenz der aktuellen Theoriebeurteilung und die Idee der
Idealisierung der Wahrheit etwa im Sinne der idealen rationalen Ak-
zeptierbarkeit Putnams, sinnvoll und dennoch operational greifbarer
verbunden zu sein. Im einzelnen bediirfte diese Idee natiirlich noch der
Ausarbeitung, was hier nicht geschehen kann.

111

Die Konzeption eines Wahrheitsgenerierungspotentials von Theorien
im geschilderten Sinne ist natiirlich ein methodologisches Interpretati-
onskonstrukt — dhnlich wie die Zuschreibung der Eigenschaft « wahr »
zu ganzen Theorien (falls man diese Moglichkeit iiberhaupt vertritt,
zur Kritik daran s.u.). Henry Ward Beecher meinte: « Eine Theorie ist
nichts als die Haut der Wahrheit — gestiitzt und ausgestopft». Doch
konnen ganze Theorien von der Wahrheit gestiitzt und (gar vollig)
ausgestopft werden, wenn die Theorien allenfalls sekundar und héher-
stufig als «vermutlich wahr» ausgezeichnet werden? Die Wahrheit
einer Theorie kann, wie erwéhnt, allenfalls eine regulative Idee sein,
jedoch niemals als endgiiltig oder als erreicht garantiert werden. Die
meisten Theorien im Laufe der Geschichte der Wissenschaftsentwick-
lung erwiesen sich spéter als iiberholbar, gar als iiberholt oder strikt
gesagt: als falsch. Die Wahrscheinlichkeit, dal jede erreichte noch so
fortgeschrittene Theorie «die wahre» sei, ist empirisch-induktiv na-
tiirlich duBerst gering — und ihrerseits weder mefbar noch prazise als
Idee faflbar. (Selbst die Idee der verisimilitude, der Wahrheitsannihe-
rung, «in the long run » ist nicht operational prizisierbar.) Zudem kon-
nen zwei logisch eigentlich miteinander unvereinbare Theorien empi-
risch dasselbe leisten: Sollten sie dann beide das Pradikat « wahr » er-
halten? Doch wohl offensichtlich nicht; denn wenn die eine Theorie
«wahr» ist, mufl die andere, mit ihr logisch unvereinbare eben falsch
sein. Die skeptischen Bemerkungen sind wie erwéhnt in bezug auf
den Versuch, das Priadikat « wahr» auf ganze Theorien zu beziehen,
wirklich angebracht. Wahrheit — da nicht greifbar — kann weder zur



« Wahrheit » als metatheoretisches Interpretationskonstrukt 97

Stiitzung noch zur « Ausstopfung» noch zur Charakterisierung von
Gesamttheorien dienen. Der oben kurz skizzierte Vorschlag zur Ein-
schrinkung auf Wahrheitsgenerierungspotentiale falsifizierbarer Theo-
rien ist wie dargelegt aus diesem Grunde empfehlenswert und erlaubt
dennoch, weiterhin von Wahrheit von Sétzen und Urteilen zu sprechen.
Bleibt «die Wahrheit» also « Geschiftsgeheimnis », wie ein Ironiker
(H. Nahr) formulierte? Es scheint jedenfalls, daB Wahrheit weder
Gesamttheorien charakterisieren kann, noch fix und fertig bzw. gar
absolut gegeben hinter allen Erfassungsweisen steht, noch auf blofle
pragmatistische der Handbarkeit oder Fruchtbarkeit bzw. Niitzlichkeit
allein zusammenzustreichen ist. Auch ergeben weder die Eliminati-
onsansitze noch die Kohidrenz- noch die Konsensuskonzeptionen von
Wahrheit eine ohne Schwierigkeiten durchhaltbare Auffassung der
Wahrheit von Realerkenntnissen.

Offensichtlich bedarf die Konzeption von Wahrheit einer differen-
zierteren Behandlung. Dies scheint moglich zu sein, wenn man die
Zuschreibung des Pridikats «wahr» im Rahmen eines methodolo-
gisch-interpretationalistischen oder schemainterpretationistischen An-
satzes differenziert. Die Konzeption von Wahrheit als einer regulativen
Idee bleibt dabei gewahrt, wird aber in unterschiedlichen Stufen diffe-
renziert und durch Relationen zwischen verschiedenen Interpretations-
stufen erfafit. Dabei lassen sich korrespondenztheoretische wie koha-
renztheoretische Ansichten jeweils miteinander verbinden. Wichtig ist,
daB3 man methodologische Aspekte von semantischen und zumal auch
von ontologischen deutlich unterscheidet. Im folgenden wird zunéchst
nur der methodologische Aspekt gewihlt und diskutiert.

Ausgangspunkt ist die methodologisch-interpretationistische Ein-
sicht, daB alles Erkennen und Handeln, zumal auch das experimentelle
Eingreifen in Weltzusammenhénge, strukturiert, genauer: schematisiert
ist. Bei jeglichem «Erfassen» — sei es im eher erkennenden wie auch
im eher «fassend »-handelnden Sinne — werden verfiigbare Schemata
aktiviert und reaktiviert. Die erkenntnistheoretische Methodologie der
Schemainterpretation kann hier nicht entwickelt werden.3¢ Nur soviel:
Schemata kann man sich als strukturelle Aktivierungsmuster vorstel-
len, die von, sei es erblich angelegten, sei es in Interaktion mit der
Umwelt entwickelten bzw. konventionell iibernommenen plastischen

36 Vgl. Verf., 1989; Interpretationskonstrukte, Frankfurt a.M. 1993; Schema-
spiele, Frankfurt a. M. 1995; «Das metainterpretierende Wesen», in: Allge-
meine Zeitschrift fiir Philosophie 20 (1995).



98 Hans Lenk

Neuronenassemblies konkret realisiert bzw. getragen werden. Die even-
tuelle Neubildung, die Aktivierung und zumal die Reaktivierung sol-
cher Neuronenassemblies bzw. der ihnen korrespondierenden Sche-
mata werden « Schemainterpretationen » bzw. « Schemainterpretieren »
genannt. Das Ergebnis solcher schematisierend-interpretatorischen
Aktivitdten sind allgemein « Schematisate » (Resultate oder gar Pro-
dukte von Schematisierungen), die als «Interpretationskonstrukte »37
bezeichnet werden konnen.

Sie umfassen auf der Primérstufe (biologisch fest verdrahtet) die
Ergebnisse von sog. Ur- oder Primirinterpretationen: entweder als « Im-
priagnate »38 aus Wahrnehmungsprozessen oder als « Konstitute » aus
habituellen Ahnlichkeitsschematisierungen, z. B. Musterinterpretatio-
nen usw. Diese Formen von « Interpretaten » (Ergebnissen von Inter-
pretationsprozessen) machen jene der untersten methodologisch zu
unterscheidenden Interpretationsstufen IS, und IS, aus: Der praktisch
unveridnderlichen, biologisch mit unserer Anlage fixierten primiren
Interpretation (IS,) und der unter Strukturgleichheiten und Muster-
erkennungsprozessen stehenden Musterinterpretationen der Stufe IS,.
(In beiden Féllen kann man auch schon im weiteren Sinne von Schema-
interpretationskonstrukten bzw. Interpretationskonstrukten sprechen,
obwohl hier noch keine im engeren Sinne bewufiten oder durch Al-
ternativentscheidungen zustandekommenden Interpretationen gemeint
sind.) Auf der nidchsten Stufe, IS,, werden die Interpretate bzw. Sche-
matisate von sozial etablierten, eventuell kulturell iibernommenen
konventionellen Begriffsbildungen der Interpretationen durch soziale
und kulturelle Normierungen vorsprachlicher Art (IS,) und der repri-
sentierenden sprachlich normierten Begriffsbildungen (IS, ) behandelt.
Diese Schemainterpretationen stellen flexiblere Konstruktionen im
engeren Sinne dar und fiihren zu Konstrukten und Rekonstrukten im

37 Siehe besonders Verf., Interpretationskonstrukte.

38 Imprignationen sind Schemainterpretationen, die unter wesentlicher Beteili-
gung von Weltfaktoren als durch diese veranla3t bzw. mitbestimmt, gedacht
werden — z. B. bei der direkten sinnlichen, etwa der visuellen, Wahrnehmung.
Imprédgnationen beruhen zumeist auf Primérinterpretationen, die z. T. gene-
tisch vorgeprégt und in gewissen Grenzen unverinderbar sind bzw. biologisch
— etwa durch die Strukturanordnung der Sinnesorgane — fixiert sind. « Imprig-
nate» sind die Ergebnisse solcher Schemainterpretationen, bei denen die ge-
dachte EinfluBwirkung von Weltfaktoren durch andere Schemainterpretatio-
nen etwa der Stufe IS, oder gar IS,, iiberformt werden. Imprégnationen stellen
die realistische Anbindung an «die Welt» beim Erkennen (zumal beim Wahr-
nehmen) wie auch beim Verhalten und Handeln dar.



« Wahrheit » als metatheoretisches Interpretationskonstrukt 99

strengen Sinne. Die Menge der alternativen Interpretationen nimmt
mit aufsteigender Interpretationsstufe zu: Es konnen sehr viel mehr
konventionelle alternative Interpretationen bei konventioneller Be-
griffsbildung gefallt werden als bei eingeengteren, etwa visuellen
Mustererkennungen (obwohl hier auch eine gewisse Flexibilitit ge-
geben ist) oder gar bei den fixierten Primérinterpretationen. Entspre-
chendes gilt auf den hoheren Stufen der klassifizierenden subsumie-
renden, beschreibenden, gezielten begrifflichen Einordnungen, die,
bewuflt geformt oder angewendet, zu den sogenannten Einordnungs-
interpretationen der Stufe IS, fiihren — und natiirlich fiir die erkldren-
den, im engeren Sinne «verstehenden», begriindenden Rechtferti-
gungsinterpretationen der Stufe IS,, die sowohl theoretische als auch
praktisch normierende oder normativ begriindende Interpretations-
prozesse aufweist. Die letzte Stufe, IS, umfafit die erkenntnistheoreti-
schen und methodologischen Metainterpretationen der Interpretations-
methoden selber. Es handelt sich dabei um eine nach oben offene
kumulative Aufschichtung von Interpretationsmoglichkeiten.3°

Im Ansatz des methodologischen Schemainterpretationismus und
im Modell der kurz skizzierten Schematisierungsstufen konnen Be-
griffe und Theorien von Wahrheitskonzeptionen nunmehr differenzier-
ter entworfen werden. Dabei wird, einer Idee von Giinter Abel4° fol-
gend, die Wahrheitskonzeption zugleich korrespondenz- wie kohirenz-
theoretisch als Passungsrelation zwischen Interpretationsstufen, zumal
zwischen hoheren und basalen, aufgefa3t. Etwa sind Verkniipfungen
von Interpretationskonstrukten auf der Ebene IS, entweder als Ver-
kniipfungen vorsprachlicher Begriffe oder als Urteile oder Sétze, also
als mentale (IS,) oder sprachliche (IS,) Verkniipfungsreprésentatio-
nen aufzufassen. Diese konnen quasi korrespondenztheoretisch an die
Primérinterpretationen, an die impragnierenden, konstituierenden oder
(interpretatorisch faBbaren) «kategorialisierenden» (Abel) Interpreta-
tionen von IS, und IS, angepaBt oder mit diesen strukturell in Uberein-
stimmung sein, zu einer « Reprisentation» bzw. einer Reaktivierung

39 Es scheint m. E. charakteristisch fiir den Menschen (Verf., « Das metainterpre-
tierende Wesen»), daB er seine Interpretationen wiederum zum Gegenstand
oder Objekt von hoherstufigen Interpretationen machen kann: Er ist nicht nur
das «interpretierende Wesen», sondern das « metainterpretierende und meta-
reprisentierende Wesen ».

40 G. ABEL, « Wahrheit als Interpretation», in: ders. / G. Salaquarda (Hg.), Kri-
sis der Metaphysik, Berlin 1989, S. 331-363.



100 Hans Lenk

der Schematisierung unter htherem darstellenden bzw. einordnenden
Gesichtspunkt der Stufen IS, bzw. IS, usw. fiihren.4!

Soweit Abels Interpretation, -Strukturen (der «konstitutiven» und
«kategorialisierenden » Interpretationen) den Primérschematisierungen
meiner Stufeneinteilung entsprechen, 148t sich also ein Sinn mit der
These der Korrespondenztheorie der Wahrheit verbinden: die hoher-
stufigen Interpretationen bzw. Verknupfungen von Interpretationskon-
strukten entsprechen im Sinne einer « Ubereinstimmung » den Primér-
schematisierungen, die u. a. auch - bei direkten Wahrmehmungen — Im-
pragnationsstrukturen, also durch Weltfaktoren mitdeterminierte bzw.
-bedingte, sind. Die hoherstufigen Interpretationen werden «in Uber-
einstimmung » oder «Passung» zu den basalen und z. T. durch Welt-
faktoren mitdeterminierten Primérinterpretationen gebracht. Dies ist
die relativ reduzierte Restidee der Korrespondenztheorie, methodolo-
gisch gefafit, aber durchaus mit einem freilich interpretationistisch ge-
brochenen ontologischen Minimalrealismus vereinbar. Von der « Struk-
tur» der Welt bzw. der Weltfaktoren kann dann allenfalls nur in einem
uneigentlichen Sinne gesprochen werden, namlich von der hoherstu-
fig, in ontologischer Interpretation zugeschriebenen Verfaftheit dieser
supponierten Weltfaktoren, die Imprédgnationen bzw. deren Ergebnisse,
die Impridgnate, mitdeterminieren: Es gibt sozusagen Verifikatoren
oder « Wahr<macher> », welche die besondere Art der Impragnationen
mitbestimmen, neben den iiberformenden hoherstufigen Schematisie-
rungen, wesentlich fixierend oder begrenzend bzw. einschridnkend mit-
bedingen.

Wichtig ist dabei sowohl auf den hoheren Stufen als auch auf der
Stufe der Primérinterpretationen und Primédrschematisierungen sowie
der Imprignationen, dafl es bei der Welterfassung jeweils nur um

41 Abel driickt das so aus: «Die Wahrheiten der Interpretations,-Ebene sind
durch ihre Nihe oder Ferne zu den Interpretationen, bereits vorausgesetzten
Interpretationen -Strukturen bestimmt. Wenn Interpretationen, gelingen, die
von erkldrender Kraft und in einer anerkannten Sprache akzeptabel sind [...]
und dann <wahr> genannt werden, dann sind sie <wahr>, nicht weil sie das
vermeintliche <Wesen der Sache selbst> erfassen oder aufdecken. Sie sind
«wahr> vielmehr deshalb, weil sie Interpretationen, sind, die zu der urspriing-
lich-produktiven Interpretation -Struktur in groBerer Néhe stehen als andere
(und weiterer erkldrender Vermittlungsschritte bediirftige) Interpretationen,,
d. h., weil ihre kreative Produktion von diskursiver Wahrheit in die Nihe einer
Wiederholung, einer Re-produktion der urspriinglichen Interpretation,-Prozes-
se fiihrt. Je enger diese Verbindung, desto groBer die Aussicht, auch als Wahr-
heit in einer allgemeinen Sprache anerkannt zu werden» (ebd., S. 340 £.).



« Wahrheit » als metatheoretisches Interpretationskonstrukt 101

Prima-facie-Passungswahrheiten gehen kann — und zwar um so mebhr,
je variabler, alternativenreicher und komplexer die hoherstufigen Sche-
matisierungen ausfallen. Die Prima-facie-Zuschreibung von «wahr»
dhnelt den Prima-facie-Zuschreibungen von Pflichten in der Ethik —
daher auch die Bezeichnung. Werden Prima-facie-Verpflichtungen in
der Ethik eventuell durch iibergreifende, hoherwertige oder dringliche-
re Pflichten verdridngt bzw. liberformt, so kann bei den Prima-facie-
Wahrzuschreibungen die Theoriebedingtheit bzw. Schematisierungs-
und Interpretationsbedingtheit Beriicksichtigung finden. Wahrheitszu-
schreibung ist in diesem Sinne — dhnlich wie der empirische Gehalt
von Theorien — «ein hoherstufiger Interpretationsbegriff »: Insbeson-
dere bei wissenschaftlichen und philosophischen Theorien ist Wahr-
heit ein hoherstufiges bedingtes Interpretationskonstrukt, das auf mog-
liche Konditionalisierungen anspricht: Setzen wir eine bestimmte Theo-
rie oder Perspektive voraus, so ergibt sich « wahrerweise » dieses und
jenes Ergebnis. Es ist durchaus die Moglichkeit gegeben, da3 mit einer
anderen Perspektive bzw. einer anderen Theorie sich eine entspre-
chende andersformige Aussagenverbindung als « wahr» erweist, aber
eine gleichrangige oder gar «dieselbe » Wahrheit beanspruchen kann
bzw. darstellt. Unterschiedliche Theorien kénnen denselben empiri-
schen Gehalt aufweisen (wie der Konventionalismus bereits seit Poin-
caré betonte): Unterschiedliche Theorien und Perspektiven konnen
dieselben Wahrzuschreibungen erméglichen (sieht man von der darstel-
lungsmaiBigen, durch die Begriffs- und Themenwahl bedingte Relativie-
rung und die Inkommensurabilitdtsproblematik Feyerabends und Kuhns
ab), konnen tentativ-hypothetisch bzw. prima facie als gleich « wahr »
gelten, d.h., den Wahrheitswert «prima facie wahr» zugeschrieben
bekommen bzw. gleiche Wahrheitsgenerierungspotentiale aufweisen.

Wahrheitszuschreibungen sind also generell als selbst interpreta-
torische Konstruktionen von Pradikaten in Anwendung auf Interpreta-
tionskonstrukte und deren Verkniipfungen aufzufassen, also als me-
thodologisch-theoretische Modellkonstrukte, die zwar zunidchst prima
facie zugeschrieben werden, aber dennoch einer regulativen Idee des
theoretisch-kognitiven Wahrseins folgen (konnen), ohne daB diese
Wahrheit im transzendenten absoluten Sinne garantiert werden konnte.
Mit dieser Konzeption lassen sich rudimentédre ontologische und abge-
schwicht auch im gewissen Sinne realistische (wenn auch nicht direkt
relationsrealistische) und korrespondenztheoretische Ansidtze ebenso
verbinden wie passungstheoretische und evolutionir-erkenntnistheo-
retische.



102 Hans Lenk

Wird «wahr» hergestellt als Ergebnis interpretatorischer Kon-
struktbildungen, werden « Wahrheiten» als Relationskonstrukte unter-
schiedlicher Stufen (Prima-facie-Wahrheiten, hoherstufige theoreti-
sche, Wahrheitserzeugungs- oder -generierungspotentiale) aufgefaft,
so zeigt sich, dafl das schematisierende Interpretieren fiir die erkennt-
nistheoretischen und methodologischen Zugriffe fundamentaler ist als
der Begriff der Wahrheit (im rekonstruierten Sinne, versteht sich). Die
Pridikate «wahr» und «prima-facie-wahr» sowie «passungswahr»
konnen nun differenziert als Relationsbegriffe zwischen unterschiedli-
chen Interpretationskonstrukten verschiedener Stufen des Interpretie-
rens aufgefafit werden, stellen sich also als abkiinftig, sekundir, als
selbst interpretatorisch gepragt gegeniiber den grundlegenden Schema-
tisierungsprozessen und schematisierend-interpretatorischen Aktivi-
titen dar. Schematisieren und Interpretieren erweisen sich also als
fundamentaler als Wahrheit, da begriffliche Differenzierungen und
Zuschreibungen von «wahr», «prima facie passungswahr» usw. erst
sekundar in Abhéngigkeit von Schematisierungen und Interpretationen
moglich werden.

Der (rein theoretisch mogliche, wenn auch nicht in bezug auf
Primérinterpretationen und -imprégnationen voll durchfiihrbare) Plu-
ralismus der Interpretationsperspektiven und Schematisierungsansitze
fiihrt — zumindest auf den hoheren Interpretationsstufen — zu der ge-
nannten relativen Bedingtheit von (zumal hoherstufigen) « Wahrheits-
anspriichen» bzw. «Prima-facie-Wahr- oder Passungszuschreibun-
gen», ohne aber in einen Relativismus absoluter Beliebigkeit der un-
terschiedlichen Wahrheiten fallen zu miissen. « Wahrheit» ist m. E. ein
hoherstufiges, auf eine gewisse Vereinheitlichung der Wahrheitsan-
spriiche und Wahrheitsgenerierungspotentiale hinzielende Konstrukt-
interpretation — « Wahrheit » selbst ist Interpretationskonstrukt —, die
insbesondere in der Anbindung an die Primédrimprignationen gewisse
unausweichbare Fixiertheiten (auf der Stufe IS, und IS,) aufweist,
welche ihrerseits weit entfernt von einer willkiirlichen Beliebigkeit der
basalen Wahrheitsanspriichen liegen. Die erwahnte Konditionalisie-
rung der Wahrheitszuschreibung als eines bedingten Interpretations-
konstrukts wiirde also den Pluralismus bzw. uneingeschriankten Rela-
tivismus beliebiger « Wahrheiten» — etwa im Nietzscheschen Sinne —
konterkarieren. Wie gleiche empirische Gehalte durch unterschied-
liche Theorien, so kann man auch gleiche oder wenigstens vergleich-
bare Wahrheitsgehalte aus unterschiedlichen Perspektiven und Inter-
pretationspraktiken heraus gewinnen oder wenigstens regulativ anzie-



« Wahrheit » als metatheoretisches Interpretationskonstrukt 103

len. Wahrheit ist zwar interpretatorisch geprigt, aber deswegen noch
nicht beliebig noch total relativistisch.

Die Konzeptionen von «wahr», « Wahrheit» sowie « Wahrheits-
relationen» sind also in ihrem Interpretationskonstruktcharakter zu
erfassen. Sie hdngen mit primédren und hoheren Schematisierungen
und deren methodologischen Wechselbeziehungen zusammen und
konnen sich via Imprignationen in einem nicht interpretations- und
theoriefrei zu erkennenden oder zu garantierenden Bezug auf die un-
terstellte von uns unabhingige Welt in einer Weise beziehen, die an
Primdrwahrnehmungen und an Handlungseingriffe (experimentelle
Manipulationen usw.) gebunden ist. Insofern ist der interpretatorische
Zugang zur Welt bzw. der erkenntnistheoretische Schemainterpreatio-
nismus methodologisch dem Wahrheitsproblem vorgeordnet. Somit
«verliert die Wahrheitsfrage ihre traditionelle Spitzenstellung zugun-
sten der Interpretationsproblematik ».4> Dennoch diirfte — bei aller
Ablehnung eines absolutistischen Wahrheitsrealismus — der interpre-
tationistische Ansatz mit einem selbst als erkenntnistheoretischem
Konstrukt entwickelten ontologischen wie auch erkenntnistheoreti-
schen Realismus vereinbar sein. Freilich muf3 das jeweilige Ergebnis
eines Erfassungsprozesses (ein Schematisat oder Interpretat bzw. Im-
priagnat) vom als gemeint Projizierten in der Welt selbst klar unter-
schieden werden. Das Erfassen und das Ergebnis des Erfassungspro-
zesses muf3 von dem erst in hoherstufigen Reprasentationen wiederum
gemeinten, aber durch diese hoherstufigen Interpretationen in der Welt
verorteten Erfalten klar abgetrennt werden. Ohne die interpretatori-
schen Erfassungen haben wir keine Erkenntnis und Handlungsmog-
lichkeiten in bezug auf Welt und Weltgegenstinde bzw. -vorginge,
aber dennoch kann eine vom Menschen unabhéngige Welt als existent
und auch in gewissem MaBe falbar bzw. erkennbar unterstellt werden.
(Es wire prépotent, angesichts der gegenwértigen Kenntnis der Kosmo-
logie und Evolutionstheorie eine Welt ohne Menschen, also eine Welt
ohne Interpretationswelten zu leugnen.)

Neuerdings hat Manuel Bremer* ein vergleichbares Wahrheitskon-
zept fiir den (freilich bei ihm iiber Putnams internen Realismus hin-
ausgehenden «internen Realismus » entworfen. Bremer nimmt fiir je-

42 G. ABEL, «Zum Wahrheitsversténdnis jenseits vom Naturalismus und Essen-
tialismus », in: V. GERHARDT/N. HEROLD (Hg.), Perspektiven des Perspek-
tivismus, Wiirzburg 1992, S. 328.

43 M. BREMER, « Wahrheit im internen Realismus», Vortrag beim 3. Kongre
der Gesellschaft fiir Analytische Philosophie Miinchen 1997 (Manuskript).



104 Hans Lenk

den Realismus an, dafl eine von unseren «kognitiven Vermogen»
«unabhingige Wirklichkeit [...] aus Entititen, die Strukturen besitzen
und zueinander in Relationen stehen », angenommen wird. Der «inter-
ne Realismus » unterscheidet sich vom «externen» Abbildungsrealis-
mus dadurch, daf} er eingeschrinkter fordert:

«In gewissem MaBe haben wir epistemischen Zugang zur Wirklichkeit sowie
ihren Strukturen und Relationen, und dieser Zugang ist beschrankt durch un-
sere kognitiven (insbesondere sprachlichen und perzeptiven Vermogen, durch
die er vermittelt wird)».

Abgesehen davon, da3 der Struktur- und Relationenrealismus die-
ses Zugangs aus methodologisch-interpretationistischer Sicht noch zu
moderieren wire bzw. interpretationistisch «gebrochen» dargestellt
werden miifte, gelangt Bremer zu einem « gedoppelten» Wahrheits-
begriff, welcher der «epistemischen Kluft» zwischen Reprisentation
und unabhéngigen Realitéit bzw. deren Erfassung (die nur «in gewis-
sem Malle» moglich ist) Rechnung trigt. Die «epistemische Garan-
tie», dal die « Wahrmacher in der Wirklichkeit», «die von uns fiir
wahr befundenen Aussagen» fundieren, kann nicht gegeben werden.
Doch: «Intern verfiigen wir iiber prima facie Wahrmacher ».

Bremer definiert nun:

«Eine Aussage ist wahr genau dann, wenn die intersubjektiv bestbegriindete
Einfiigbarkeit dieser Aussage in unseren bestbegriindeten Bezugrahmen auf
die Wirklichkeit gegeben ist und die Ubereinstimmung dieses Bezugsrahmens
mit der Wirklichkeit besteht».

Wihrend der erste Teilsatz ausgezeichnet in den methodologisch-in-
terpretationistischen Ansatz pafit, wire der zweite Teilsatz des Defi-
niens noch entweder internistisch oder interpretationistisch bzw. sche-
mainterpretationistisch zu moderieren, wenn nicht ein Riickfall auf die
traditionelle korrespondenztheoretische Ubereinstimmungsproblema-
tik («die Ubereinstimmung [...] mit der Wirklichkeit») in Kauf ge-
nommen werden soll. Sowohl internistisch wie interpretationistisch
muB natiirlich der zweite Halbsatz in dieser « gebrochenen» Form ver-
standen bzw. reformuliert werden. « Ubereinstimmung » mit der Wirk-
lichkeit bzw. deren Strukturen kann allenfalls in diesem methodo-
logisch und erkenntnistheoretisch «gebrochenen Sinne» konzipiert,
aber natiirlich nicht garantiert werden, geschweige denn ungebrochen
in ein Definiens von <wahr> aufgenommen werden. Mittels der oben
angedeuteten Riickbeziehung auf Primédrimprignationen und interpre-



« Wahrheit » als metatheoretisches Interpretationskonstrukt 105

tatorisch erfafte, aber ontologisch realistisch unterstellte Weltfaktoren
1aBt sich eine solche indirektistische Reformulierung leisten.

Auch hier bewihrt es sich wieder, wenn man methodologische,
erkenntnistheoretische, semantische und semiologische sowie ontolo-
gische Herangehensweisen sduberlich unterscheidet. Methodologische
und erkenntnistheoretische Ansitze sind beispielsweise mit ontolo-
gisch-realistischen wie mit ontologisch gesehen antirealistischen ver-
trdglich. Die Realismusfrage stellt sich erst sekundir, nach der Ein-
nahme eines methodologisch-interpretationistischen Standpunkts. On-
tologische Konzeptionen sind ihrerseits stets interpretativ, d.h. inter-
pretatorisch gepragt. Methodologie geht — eben (meta)methodologisch
— der Ontologie voraus. Ontologie 148t sich nicht aus der Methodolo-
gie ableiten, noch eine umfassende Methodologie aus einer speziellen
Ontologie. Die Methodologie der Schemainterpretation liegt vor den
Unterscheidungen von Realismus, Essentialismus und ihren Gegen-
positionen.4

Literatur

ABEL, G., « Wahrheit als Interpretation», in: ders./G. Salaquarda (Hg.), Krisis
der Metaphysik, Berlin 1989, S. 331-363

— «Zum Wahrheitsverstidndnis jenseits vom Naturalismus und Essentialismus »,
in: V. GERHARDT/N. HEROLD (Hg.), Perspektiven des Perspektivismus,
Wiirzburg 1992, S. 309-330

— « Wertabhingigkeit der Wahrheit », in: H. POSER (Hg.), Wahrheit und Wert,
Berlin 1992, S. 1-20

— Interpretationswelten, Frankfurt a. M. 1993

BECKER, W., Wahrheit und sprachliche Handlung, Freiburg — Miinchen 1988

BREMER, M., « Wahrheit im internen Realismus », Vortrag beim 3. Kongre8 der
Gesellschaft fiir Analytische Philosophie Miinchen 1997 (Manuskript)

DAVIDSON, D., «Eine Kohirenztheorie der Wahrheit und der Erkenntnis», in:
P. BIERI (Hg.), Analytische Philosophie der Erkenntnis, Frankfurt a. M. 1987,
S. 271-290 _

— «A Method of Truth in Metaphysics», in: K. BAYNES/J. BOHMAN/TH.
McCARTHY (Hg.), After Philosophy. End or Transformation?, Cambridge
(Mass.) — London '1994, S. 166184

— «The Structure and Content of Truth», in: The Journal of Philosophy 87
(1990), S. 279-328

— Wahrheit und Interpretation, Frankfurt a. M. 1986

44 Vgl. G. ABEL, Interpretationswelten, Frankfurt a. M. 1993,



106 Hans Lenk

DUMMETT, M., « Wahrheit », in: ders., Wahrheir, Stuttgart 1982, S. 7-36 (mit Post-
skriptum: S. 37-46)

FIELD, H., « Tarski’s Theory of Truth», in: The Journal of Philosophy 69 (1972),
S. 347-375

FRANZEN, W., Die Bedeutung von « wahr » und « Wahrheit », Miinchen 1982

— «Ist die semantische Wahrheitstheorie eine Wahrheitstheorie? », in: Philoso-
phisches Jahrbuch 89 (1982), S. 291-308

— « Wahrheitsproblem, Korrespondenztheorie, Realismus: Ein kleiner Beitrag zur
Losung des groen Knotens », Vortrag im Institut fiir Philosophie, Universitt
Karlsruhe 29. Januar 1982 (Manuskript)

— « Zur neueren Wahrheitsdiskussion: Redundanztheorie versus Korrespondenz-
theorie der Wahrheit », in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung 35 (1981),
S. 73-89

GOODMAN, N., Weisen der Welterzeugung, Frankfurt a. M. 1984 (Orig. 1978)

GROVER, D. L./CAMP, J. L./BELNAP, N. D., « A Potential Theory of Truth»,
in: Philosophical Studies 27 (1975), S. 73-125

HINZEN, W., « Was ist ein <epistemischer Wahrheitsbegriff>? », in: Logos N.F. 4
(1997), S. 137-155

KELLY, K. T./GLYMOUR, C., «Convergence to the Truth and Nothing but the
Truth », in: Philosophy of Science 56 (1989), S. 185-220

KRIPKE, S., «Outline of a Theory of Truth», in: The Journal of Philosophy 72
(1975), S. 690-716

LENK, H., Kritik der logischen Konstanten, Berlin — New York 1968
— Erklarung — Prognose — Planung, Freiburg i. Br. 1972

— Metalogik und Sprachanalyse, Freiburg 1. Br. 1973

LENK, H., Pragmatische Philosophie, Hamburg 1975

— «Feyerabend oder Feierabend fiir die Erkenntnistheorie? », in: H. P. DUERR,
(Hg.), Versuchungen. Aufsdtze zur Philosophie Paul Feyerabends, Frankfurt
a.M. 1981, Bd. 2, S. 2640

— Kritik der kleinen Vernunft. Einfiihrung in die jokologische Philosophie, Frank-
furt a. M. 1987

— « Zu einem methodologischen Interpretationskonstruktionismus », in: Zeitschrift
fiir allgemeine Wissenschaftstheorie 22 (1991), S. 283-302

— « Verantwortung und Wahrheit. Zur Ethik der Wissenschaft», in: H. POSER
(Hg.), Wahrheit und Wert, Berlin 1992, S. 109-130

— Interpretationskonstrukte. Zur Kritik der interpretatorischen Vernunft, Frank-
furt a. M. 1993

— Schemaspiele, Frankfurt a. M. 1995

— «Das metainterpretierende Wesen », in: Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie
20 (1995)

MACKIE, J. L., Truth, Probability, and Paradox, Oxford 1973

POPPER, K. R., Logik der Forschung, Tiibingen *1966

POSER, H., « Wahrheit, Konvention und Werte in den Wissenschaften », in: ders.
(Hg.), Wahrheit und Wert, Berlin 1992, S. 131-150

PUNTEL, L. B., Wahrheitstheorien in der neueren Philosophie, Darmstadt 1978



« Wahrheit » als metatheoretisches Interpretationskonstrukt 107

— (Hg.), Der Wahrheitsbegriff: Neue Erkldrungsversuche, Darmstadt 1987
— Grundlagen einer Theorie der Wahrheit, Berlin — New York 1990

— «Theorie der Wahrheit: Thesen zur Kldarung der Grundlagen », in: Ethik und
Sozialwissenschaften (im Druck)

PUTNAM, H., Vernunft, Wahrheit und Geschichte, Frankfurt a. M. 1982

— «Is there still something to say about Reality and Truth? » (Unveroffentlichtes
[?] Vortragsmanuskript)

QUINE, W. V., Pursuit of Truth, Cambridge (Mass.) — London 1990
RESCHER, N., Methodelogical Pragmatism, Oxford 1977
— The Coherence Theory of Truth, Oxford 1973

RESNIK, M. D., « You can’t trust an ideal Theory to tell the Truth », in: Philoso-
phical Studies 52 (1987), S. 151-160

SCHMIDT, L., Aphorismen von A-Z, Wiesbaden 1971

SIEGWART, G., « Wahrheitsdefinition und Wahrheitskriterium », in: Beitrdge zu
Philosophischen Studien 31 (1988), S. 103-122

— Vorfragen zur Wahrheit. Ein Traktat iiber kognitive Sprachen, Miinchen 1997
SKIRBEKK, G. (Hg.), Wahrheitstheorien, Frankfurt a. M. 1977

SPINNEN, B., u.a. (Hg.), Die in dem alten Haus der Sprache wohnen, Festschrift
H. Arntzen, Miinster 1991

WILDE, O., «Der Kritiker als Kiinstler. Teil I, II», in: ders., Samtliche Werke,
Bd. 6, Wien - Leipzig 1908






	"Wahrheit" als metatheoretisches Interpretationskonstrukt

