
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 57 (1998)

Artikel: Deuten wir die Wirklichkeit? : Zur Problematik der Interpretation im
modelltheoretischen Sinne

Autor: Schulthess, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882901

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882901
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia philosophica 57/98

PETER SCHULTHESS

Deuten wir die Wirklichkeit?
Zur Problematik der Interpretation

im modelltheoretischen Sinne

It is often said, that there is only one world, but many interpretations. This paper
analyses the presuppositions of this sentence and aims at showing that it makes no
sense. Hilary Putnam's model-theoretic argument shows that with a model-
theoretic concept of interpretation we cannot pretend to interpret or describe truly
one world, but only many possible ones. Interpretation or reference cannot be

conceived as bridging the gap between two absolutes, language and world. It is

important to realize that language itself cannot be considered in itself as an
absolute, but can only be understood in pragmatic relation to the world. Not only
has the absolute realism of the world to be abandoned, but an absolute realism of
language as well.

Die Frage: « Deuten wir die Wirklichkeit? » wirkt im Kontext der oft
gestellten Frage, ob es eine Wirklichkeit und viele Deutungen gebe,
etwas deplaziert. Man ist doch wohl ohne intensives Nachdenken der
Meinung, daß die Antworten auf letztere lauten:

1. Es gibt nur eine Wirklichkeit und viele Deutungen davon. Von der Welt,
die wir mit unseren Sinnen wahrnehmen, der vorliegenden Welt, wie sie uns
erscheint, gibt es z. B. die religiöse Deutung als Schöpfung oder dann die
wissenschaftliche als physikalisch-quantitativ beschreibbares System von
Teilchen, z. B. Massepunkten oder Molekülen oder Atomen oder vielleicht Quarks.
Wir sind geneigt zu sagen: Nur eine Deutung ist richtig, d. h. sie zeigt das

Wesen, die Wirklichkeit der Welt, oder die Welt selbst.

Das ist die klassisch realistische Position. Etwas verwegener,
konstruktiv oder postmodern anmuten könnte aber folgende Antwort:

2. Es gibt viele Deutungen und viele Wirklichkeiten. Vielleicht gibt es sogar
soviele Wirklichkeiten wie Deutungen oder gar zu einer Deutung viele
Wirklichkeiten.

Um nicht vorschnell auf eine dieser Antwortmöglichkeiten zu
verfallen, sei grundlegender gefragt: Deuten wir überhaupt die Wirklichkeit?



56 Peter Schulthess

1. Was ist Deuten/Bedeuten?

Was bedeutet «Deutung», «deuten»? Wir wollen die Frage sogleich
einschränken auf den Kontext: Wirklichkeit. Wenn wir vom « Deuten
auf» (Zeigen) absehen, dann ist «deuten» eine dreistellige Relation.
Wenn das im Titel nicht so ist, hängt das an der Abkürzung.

Wir deuten etwas als1 etwas: a deutet z als w: D(a,z,w)

- «a» kann «ich» oder «wir» sein. Das Deuten wird als eine Aktivität des

Subjekts gedacht, die sowohl durch den Willen, wie auch durch den Intellekt

geleitet sein kann.

- Wir deuten etwas: «z» wird allerdings als Zeichen für etwas (w) genommen;

man interessiert sich gerade nicht für die Eigenschaften des z,
sondern es wird in seinem Verweischarakter verstanden: es zeigt eben auf
etwas anderes, Heterogenes.

- « w » interessiert gerade in seinem - wesentlichen, nicht eigenschaftlichen -
Anderssein, nicht in seinem Verwiesensein.

Hat unsere Frage: « Deuten wir die Wirklichkeit? » so verstanden
nicht etwas Schleierhaftes, insofern doch die Wirklichkeit, die uns
vorliegt, eben gerade nicht die Wirklichkeit ist, wenn wir sie erst noch
deuten müssen? Ist das Vorliegende also das Zeichen? Hätten wir
direkten Zugang zur Wirklichkeit, zeigte sie sich als sie selbst, dann
müßten wir sie gar nicht deuten, wir könnten vielmehr auf sie deuten.
Haben dann gar gewisse Postmoderne recht: Ist die vorliegende,
wahrnehmbare Welt nicht in gewisser Weise ein Text und Hermeneutik
oder Verstehen der richtige Ausdruck für die Erkenntnis? Statt daß wir
die Welt erkennen, verstehen wir ihre Zeichen - und vielleicht gilt ja:
«il n'y a pas de hors texte».2 Was ist dann das andere: w? Wohl das,

was eben gerade nicht einfach so als von uns Wahrgenommenes
vorliegt, sondern was als eigentlich Wirkliches oder Reales Gegenstand
einer religiösen oder wissenschaftlichen Deutung oder Theorie ist. Daß
das Wahrgenommene nicht das Wirkliche selbst ist, sondern höchstens
dessen Wiebeschaffensein, war immer schon klar. Wenn wir das

Vorliegende, Wahrgenommene als Wirkliches deuten, z. B. als Kreatur oder
als Massepunkt, dann sehen wir ja die Kreatürlichkeit auch nicht und
können sie auch nicht betasten; genausowenig wie die Massepunkte

1 Das « als » ist das hermeneutische.
2 Putnam verunglimpft Quine mit diesem postmodemen Motto in: « A Compa¬

rison of Something with Something Else», in: H. Putnam, Words and Life
(im folgenden: WL), Cambridge (Mass.) - London 1995, S. 341.



Deuten wir die Wirklichkeit? 57

oder Quarks. Das Wahrgenommene ist in der Naturwissenschaft nur
Fall oder Bestätigung des Eigentlichen: der Naturgesetze. Wir deuten
da das vorliegende durch eine Theorie (t) als Wirkliches mit wesentlichen

Eigenschaften, die in den Gesetzen der Theorie kodifiziert sind.
Das wissenschaftliche Deuten ist also so strukturiert:

Wir deuten etwas mittels einer Theorie, in der die Gesetze formuliert sind, als
etwas: D(a,z,t,w)

Die Theorie redet dann von dem, was eigentlich ist (w). Insofern
die Theorie Sprache ist, bedeuten ihre Zeichen und Sätze das, was
wirklich ist, indem sie es beschreiben und erklären.

Die Schwierigkeit, was Wirklichkeit ist, ob das, was wir gerade
spontan, unbefragt als wirklich annehmen, auf das wir deuten, oder

was wir in der wissenschaftlichen Deutung erst erklären, wird sehr
deutlich am berühmten Stuhl des englischen Astrophysikers Eddington,
der seinerzeit Mathematikstudent bei Whitehead war und seit 1913 in
Cambridge lehrte. In der Einleitung zu seinem Buch The Nature of the

Physical World3 erzählt er, wie er - als er anfing, sein Buch zu schreiben

- seine zwei Stühle an seine zwei Tische stellte. Heute denkt man
sofort an den Schreibtisch und den Computertisch; es war aber 1927.
Erschreckt rufen wir also aus: «Two tables?» Welche Tische meint er,
ist er betrunken?

Tisch 1: Den einen beschreibt («describe») er so: Er ist «familiar to me from
the earliest years»; er ist ausgedehnt («has extension»); er ist beständig
(«permanent»), er ist farbig und vor allem ist er «substantial», d. h. er bricht
nicht zusammen, wenn ich darauflehne und ist konstituiert durch «substance»

- was wiederum meine: er sei ein Ding, nicht bloß Raum - «substantiality
(solid reality) is the distinctive characteristic of a thing».4 Dies ist die
Beschreibung des «common sense man», eine «everyday conception», das
Beschriebene ist «a commonplace object of that environment, when I open my
eyes, which I call the world».

Tisch 2: Man ahnt es: « the scientific table» - beschreibt er so: Er ist vor allem
Leere. Spärlich verstreut in dieser Leere sind zahlreiche elektrische Ladungen,
die mit großer Geschwindigkeit umeinander herumsausen; aber zusammengenommen

beträgt ihr Volumen weniger als ein Billionstel des Volumens des
Tisches selber.

3 A. S. Eddington, The Nature of the Physical World, Cambridge 31929.
4 Genauer kann Eddington es nicht beschreiben als in diesem Zirkel: «The kind

of nature exemplified by an ordinary table», a. a. O., S. XI.



58 Peter Schulthess

Die Frage: « Was ist überhaupt? » scheint also von unserer Theorie
abzuhängen, mit der wir das Vorliegende, Gegebene deuten; bzw. in
der Sprache, der Theorie das Wirkliche bedeuten. Gibt es jetzt also mehrere

Wirklichkeiten oder eine Wirklichkeit und mehrere Deutungen?5
In unserem wissenschaftlichen Deuten der Wirklichkeit durch eine

Theorie setzen wir also voraus: eine Sprache, eine Theorie - Quine
unterscheidet beides nicht -, die das Wirkliche bedeutet. Dabei wird
gerade in der präzisen Wissenschaftssprache ein hoffentlich präziser
Bedeutungsbegriff verwendet. Nämlich so: Bedeutung ist eine Relation

zwischen Symbolen einer Sprache und gewissen heterogenen
Entitäten, welche von dieser Sprache unabhängig (vom Benutzer und
den Umständen der Benutzung) sind. Diese Bedeutungstheorie heißt
Korrespondenztheorie6 und ist referentiell, insofern die semantische
Relation nur Referenz ist: Die Bedeutung eines Terms ist das, worauf
er referiert. Die Semantik der Standardlogik ist z. B. referentiell. Wenn
wir nämlich im Rahmen einer prädikatenlogischen Sprache eine
Semantik, eine modelltheoretische Interpretation geben, dann wählen
wir zuerst einen Individuenbereich aus, der unabhängig von unseren
Zeichen ist. Wir lassen dann die Zeichen der logischen Sprache auf
den Bereich referieren: die Individuenkonstanten beziehen sich auf
einzelne Elemente, die Prädikatzeichen referieren auf Mengen von
einzelnen Elementen.7 Damit haben wir alle Referenzen bestimmt.
Diese Semantik ist kompositional, in dem Sinne, daß jeder Satz das

Resultat eines syntaktischen Kompositionsprozesses von Zeichen ist.
Die Bedeutung von Aussagen ist ihr Wahrheitswert, er wird durch
Angabe der Wahrheitsbedingungen bestimmt, die eine Funktion der Referenz

ihrer Teile sind und der Art und Weise ihrer Zusammensetzung.
Eine solche sog. wahrheitskonditionale Semantik geht auch davon aus,
daß jede Aussage entweder wahr oder falsch ist (Bivalenzprinzip) und

5 Wenn etwa Eddington selbstverständlich behauptet, der wirkliche Tisch sei
Tisch 2, dann - so können wir etwas maliziös sagen - hat er eine leicht
mittelalterliche Weltsicht, in der das Vorliegende als Symbol, als Zeichensystem für
eine höhere Realität gleichsam, verstanden wird.

6 Vgl. L. T. F. Gamut, Logic, Language, and Meaning, Bd. 2: Intensional Lo¬

gic and Logical Grammar, Chicago - London 1991, S. 2: Diese Theorien sind
nach dem Bezeichneten zu unterscheiden in konzeptualistische (Bezeichnetes
ist ein Bewußtseinsinhalt), platonistische (Bezeichnetes ist nicht-wahrnehmbares

Reales selbst, das Piaton Ideen nennt) und realistische (Bezeichnetes
sind die wahrnehmbaren Dinge der Welt).

7 Oder im Falle n-stelliger Prädikate auf Mengen von n-Tupeln (geordnete Se¬

quenzen von Elementen).



Deuten wir die Wirklichkeit? 59

daß es demzufolge für jede Aussage etwas gibt (unabhängig von ihr),
das sie wahr oder falsch macht. Man nennt diese Voraussetzungen
semantischen Realismus.

Eine solche logische Semantik wird gewöhnlich einer präzisen
Theorie zugrundegelegt, mit der wir die Welt deuten oder beschreiben.
Was ist dann aber eine Theorie? Eine Theorie ist eine deduktiv
abgeschlossene Menge von interpretierten (und hoffentlich wahren) Sätzen.
Ein wesentlicher Bestandteil von Theorien ist die sog. «theory form».
Sie besteht aus einer prädikatenlogisch aufgebauten Sprache, einem
Axiomensystem und Deduktionsregeln.8 Die Formeln, die wir so

erzeugen können, müssen, wenn sie Theorie von etwas sein sollen,
interpretiert werden, d. h. es muß der Theorieform ein Modell (grob gesagt:
eine Welt) zugeordnet werden. Diese Zuordnung kann nur in einer
Metasprache geschehen, in der man eben über die Theoriesprache und
die Welt spricht. Das Modell ist dann eine Realisation (Folge von
Gegenständen, Welt) einer Theorieform, in der alle Axiome und deduktiv
ableitbaren Sätze wahr sind.9 Da die Theorie deduktiv geschlossen ist,
sind alle logischen Folgerungen der Axiome auch erfüllt.

Wenn wir eine Theorie der Welt oder eines Stückes Welt so verstehen,

dann setzen wir einen semantischen Realismus voraus, insofern
wir von etwas ausgehen, das von unseren Zeichen verschieden ist. In
der Wirklichkeit, d. h. wohl der Welt, der summa rerum oder Totalität
aller Objekte, sind die Gegenstände, auf die wir, die Denkenden, Wörter

oder Theorien verwendenden Sprecher, mit unserer Interpretation
Bezug nehmen und sie so wohl durch unsere Theorie deuten. Wenn
die Theorie wahr ist, d. h. die Gesetze, Axiome für den Gegenstandsbereich

gelten, dann ist sie eine wahre Beschreibung der Welt. Man
nimmt an, die Interpretation sei eine eindeutige Abbildung. Wunderbar:

Wenn wir nun also sagen: «wir deuten das Vorliegende, Gegebene

mit einer Theorie als Wirkliches », dann scheinen wir einen ganz
präzisen Deutungsbegriff - über die modelltheoretische Semantik der
Theorie - ansetzen zu können.

8 W. V. Quine, «Ontological Relativity», in: ders., Ontological Relativity and
other Essays, New York 1969 (im folgenden: OR), S. 51; dt.: Ontologische
Relativität und andere Schriften, Stuttgart 1975.

9 Wenn T die Theorieform ist, dann ist ein Modell M von T eine Struktur < A,I>,
wo A ein Gegenstandsbereich (eine Gegenstandsfolge) ist, über den die
Quantoren laufen, und I eine Interpretation, die die Axiome der Theorieform
wahr macht, d. i. erfüllt.



60 Peter Schulthess

2. Probleme mit der Deutung von Deutung

Putnam aber warnt:

«Was also wie eine harmlose Formulierung der Problemstellung aussah -
< Hier sind die Gegenstände, auf die Bezug genommen werden soll. Hier sind
die Sprecher, die Worte verwenden. Wie können wir die Beziehung zwischen
den Sprechern und den Gegenständen beschreiben? > - wird zu einer alles
andere als harmlosen Sache, wenn man [...] eine Theorie der Bezugnahme
[will]. Vom Standpunkt des internen Realisten ist schon die Problemstellung
als solche unsinnig.»10

Welche Probleme aber schließen an diesen Begriff der « Deutung durch
eine Theorie» oder «Bedeutung» an?

2.1 Referenz innerhalb einer Theorie: Quines « Indeterminacies »

Wir haben eine Theorie, d. h. deuten durch eine Theorie die Wirklichkeit.

Was sind dann aber Objekte einer Theorie, d.i. das Wirkliche?
Worauf referieren Theorien? Welche Objekte nimmt man in einer
Theorie als wirklich an oder: welche Objekte bestimmt eine Theorie?
So setzt z. B. eine kinetische Theorie Moleküle voraus oder eine Theorie

mit den Peano-Axiomen die Zahlen. Also: Diejenigen Objekte
existieren und formieren die Welt oder Wirklichkeit, von denen die
Theorie sagt, daß sie existieren: Man kann sie ablesen aus den
Existenzsätzen oder interpretierten Individuenkonstanten, oder auch aus

dem, worauf ein Prädikat zutrifft. Allgemein, mit Quines Seinsprinzip,
formuliert: Dasjenige ist Seiendes, Objekt, was unter den Werten der

gebundenen Variablen figurieren muß, damit die Theorie wahr ist.
Soweit, so einfach.

Nun hat aber eine Theorie gewöhnlich mehrere Modelle. Die
Theorie der Peano-Axiome hat z. B. nicht nur die natürlichen Zahlen
zum Modell (das sog. Standardmodell), sondern auch Nichtstandardmodelle,

bei denen dieselben Gesetze gelten, die aber, weil sie
Nichtstandardzahlen dazunehmen, nicht isomorph zu den natürlichen Zahlen

sind.11 Dadurch entsteht folgendes gravierendes Problem: Wenn
wir meinen, mit den Peano-Axiomen das Wesen, oder die Wesens-

10 H. Putnam, Representation and Reality (im folgenden: RR), Cambridge
(Mass.) - London 1988, dt.: Repräsentation und Realität, Frankfurt a. M. 1991,
S. 211.

11 Vgl. dazu: D. VAN Dalen, Logic and Structure, Berlin '1994, S. 85 f. u. 121;
vgl. auch E. Specker (zus. mit R. MacDowell), «Modelle der Arithmetik»,

in: ders., Selecta, hg. von G. Jäger u. a., Basel 1990, S. 183-189.



Deuten wir die Wirklichkeit? 61

struktur, die Gesetze der natürlichen Zahlen oder evtl. der Größe
(quantitas) herausgestellt zu haben, dann müssen wir sagen: Wir
haben die natürlichen Zahlen nicht einmal bis auf Isomorphie bestimmt.
Skolem hat in seinem Aufsatz mit dem bereits sehr vielsagenden Titel
«Über die Unmöglichkeit einer vollständigen Charakterisierung der
Zahlenreihe mittels eines endlichen Axiomensystems» den tiefen Satz
bewiesen, daß kein Axiomensystem die Definition der natürlichen
Zahlen leisten kann, sondern daß ein solches System immer verschiedener

Auslegungen fähig ist, d. h. verschiedene Modelle hat.12 Dieses
Problem kann man in bezug auf die Zahlen mit Quine so ausdrücken:

«Unser Wissen über Zahlen besteht allein in ihren Gesetzen, den Gesetzen der
Arithmetik; deshalb kommt jede Konstruktion [seil, jedes Modell], das diese
Gesetze erfüllt, [...] wieder als Explikation der Zahlen in Frage. [...] Man kann
nicht endgültig sagen, was die Zahlen sind, es gibt nur die Arithmetik, (there
is no saying absolutely, what the numbers are, there is only arithmetic.)»^

Allgemeiner: Eine relativ reichhaltige Theorie hat viele isomorphe
und z. T. auch nichtisomorphe Modelle. Wir können also die Realität
mittels einer Theorie nicht komplett, sondern bestenfalls bis auf
Isomorphie determinieren. Quine formuliert:

«Welches Modell mit einer gegebenen Theorie gemeint ist, kann natürlich
nicht aus der Theorieform abgelesen werden. (Which of these models is

meant (is the real), in a given actual theory cannot of course be guessed of the

theory form.)»14

Dazu kommt das Theorem von Löwenheim-Skolem, das besagt,
daß alle wahren Theorien mit einem überabzählbaren Gegenstandsbereich

sich salva veritate auf einen abzählbaren Bereich reduzieren
lassen.15

12 Vgl. dazu: F. Waismann, Logik, Sprache, Philosophie, Stuttgart 1976,
S. 240 ff.

13 OR, S. 44 f.
14 Ebd., S. 54.
15 Vgl. dazu H. Putnam, «Models and Reality», in: ders., Realism and Rea¬

son, Cambridge (Mass.) 1983 (Philosophical Papers, Bd. 3), S. 3; vgl. auch

Quines saloppe Formulierung: «if a theory is true and has an indenumerable
universe, then all but a denumerable part of the universe is dead wood, in the
sense that it can be dropped from the range of the variables without falsifying
any sentences» (OR, S. 59). Zum Satz von Skolem, vgl. auch: W. Boos,
«Thoralf Skolem, Hermann Weyl and <Das Gefühl der Welt als begrenztes
Ganzes >», in: J. Hintikka (Hg.), From Dedekind to Gödel. Essays on the

Development of the Foundations of Mathematics, Dordrecht 1995, S. 283-
329; A. George, «Skolem and the Löwenheim-Skolem Theorem: A Case-

Study in the Philosophical Significance of Mathematical Results», in: History



62 Peter Schulthess

Der Zugang der klassischen Wissenschaftstheorie zur «Welt» -
das vergißt man gerne - hatte ähnliche Probleme. Denn in der
aristotelischen Wissenschaftstheorie war der Gegenstand der Wissenschaft
das allgemeine und notwendige, und nicht etwa das Singulare. Man
interessiert sich dabei für die allgemeinen und notwendigen Prädikate
des Gegenstandsbereiches.16

Wenn eine Theorie die Modelle nicht festlegt, dann auch nicht die
Gegenstände. Wie kann aber die intendierte Referenz oder die
Wirklichkeit selbst bestimmt werden? Oder: Gibt es überhaupt eine
eindeutige Deutung der Wirklichkeit? Wenn wir nun sagen: Die Referenz
ist doch kein Problem, denn ich ordne der Theorie des Peanoschen

Axiomensystems einfach die natürlichen Zahlen als Modell zu. Dann
fragt sich aber: was machen wir in dieser Zuordnung oder Interpretation

dann eigentlich? Wir können die Zuordnung nur vollziehen,
indem wir Bezug nehmen auf eine Rahmentheorie und Rahmensprache,
in der es z.B. klar ist, was wir mit den natürlichen Zahlen meinen,
die aber als Sprache selber wieder eine Ontologie und Modelle hat.17

in the Philosophical Significance of Mathematical Results », in: History and
Philosophy of Logic 6 (1985), S. 75-89; V. Klenk, «Intended Models and
the Löwenheim-Skolem Theorem», in: Journal of Philosophical Logic
5 (1976), S. 475—489; P. Benacerraf, «Skolem and the Sceptic», in:
S. Shapiro (Hg.), The Limits of Logic. Higher Order Logic and the
Löwenheim-Skolem Theorem, Dartmouth 1996, S. 421-442; C. Wright, «Skolem
and the Sceptic», ebd., S. 451—471.

16 Daß das Einzelne in der Abstraktion oder Suche nach der Allgemeinheit ge¬
rade wesentlich überstiegen wird, so daß es nicht einfach zurückgewonnen
werden kann, zeigt sich auch in den in den Anfängen der Modelltheorie, die
wohl in Freges Grundlagen der Arithmetik (Neudruck Hildesheim - New
York 1977) liegen. Was objektiv ist, ist in Worten ausdrückbar; was nur
anschaubar ist, jedoch nicht. In den §§21-27 thematisiert Frege diesen Begriff
der Objektivität. Axiomensysteme oder Theorien gewinnen wir durch Disin-
terpretation, d. h. durch Ersetzen umgangssprachlicher Prädikate durch
schematische Prädikatsbuchstaben. Dadurch gewinnen wir z.B. Theorien, die
mehrere Modelle haben können. Vgl. dazu: W. D. Hart, «Frege and Carnap
on Structure, Logic and Objectivity», in: D. Bell / W. VOSSENKUHL (Hg.),
Wissenschaft und Subjektivität. Der Wiener Kreis und die Philosophie des 20.

Jahrhunderts, Berlin 1992, S. 169-184. Carnap, der Schüler von Frege, geht
später in genau dieser Richtung mit seinem strukturalistischen Ansatz weiter.
Auch er ist der Meinung, daß nur das Strukturelle objektiv ist und alles
Anschauliche, Einzelne subjektiv. Er glaubt, die Welt durch eine Theorie, die
durch und durch struktural ist, beschreiben zu können. Einen solchen
Strukturalismustraum allerdings scheint das modelltheoretische Argument, das
Putnam entwickelte, gründlich zu zerstören (vgl. unten 2.2).

17 Wenn man sagt, über welche Gegenstände jemand spricht, sagt man lediglich,



Deuten wir die Wirklichkeit? 63

Selbst ein sprachloses Zeigen hilft nicht weiter, denn wir alle kennen
das Phänomen der verschobenen Ostension («deferred ostension»):
ich zeige auf die Tankanzeige und sage: «Der Tank ist leer! » Das
Gezeigte ist nicht das Gemeinte. Ganz zu schweigen von dem Problem,
auf eine Zahl zu zeigen, nicht auf eine Ziffer.

Quine formuliert die Situation so: Die Referenz auf ein Objekt ist
relativ oder Unsinn ohne Angabe eines Bezugsrahmens, d. h. einer
Rahmensprache. Wir können also nicht von absoluter Referenz sprechen.
Das ist die ontologische Relativität oder « indeterminacy of reference

».K Quine findet noch ein anderes Mittel, um seine These: Die
Referenz einer Theorie ist unerforschlich19 oder - in Variation eines
Buchtitels von Quine - « rootless » (ohne Wurzeln) zu beweisen: Die
Proxyfunktionen,20 die Reinterpretationen der Referenz sind.21 Als
Beispiel führt Quine folgendes an: Jede Referenz auf ein physisches
Objekt kann als Referenz auf dessen kosmisches Komplement («proxy»,
Stellvertreter) (miß)verstanden, genauer: reinterpretiert werden. Die
neuen Namen z.B. «Hasec» können auch durch Ostension oder
verschobene Referenz («deferred reference») eingeführt werden. Statt

wie man die Terminologie des andern in die eigene zu übersetzen gedenkt.
Vgl. dazu: W. V. Quine, Theories and Things (im folgenden: TT),
Cambridge (Mass.) - London 1981, S. 20. Benaceraff (a. a. O., S. 444) sieht darin
lediglich das traditionelle Definitionsproblem: Jede Erklärung muß in zusätzlichen

Termen bestehen, die aber selber wieder eine Erklärung brauchen.
18 Quine formuliert in From Stimulus to Science die ontologische Relativität fol¬

gendermaßen: «a set of sentences can be reinterpreted in any one-to-one way,
in respect of the things referred to, without falsifying any of the sentences.
Such is ontological relativity, as I have called it, or the indeterminacy of
reference» (Cambridge (Mass.) - London 1995, S. 72 f.). Putnam faßt Quines
Errungenschaften so zusammen: «Quine showed that, in principle, there are

infinitely many ways of assigning reference conditions to sentence parts and
truth conditions to whole sentences which are compatible with <the totality of
the native's speech dispositions >.» (« A Comparison of Something with Something

Else», in: WL, S. 335)
19 Vgl. z.B. TT, S. 19.
20 Vgl. W. V. Quine, «Structure and Nature», in: The Journal of Philosophy 89

(1992), S. 5-9: «The point [of proxy-functions] is that if we transform the

range of objects of our science in any one-to-one-fashion, by reinterpreting
our terms and predicates as applying to the new objects instead of the old
ones, the entire evidential support of our science will remain undisturbed. [...]
The conclusion is that there can be no evidence for one ontology as over
against another, so long anyway as we can express a one-to-one correlation
between them. Save the structure and you save all.» (S. 8)

21 Vgl. Quine, From Stimulus to Science, a. a. O., S. 71 f.



64 Peter Schulthess

auf den Gegenstand Hase (oder Quines Katze «Tabitha») kann ein
Ausdruck auch auf sein mereologisches, kosmisches Komplement
referieren: Die ganze Welt minus diesen Hasen oder der Rest der
physikalischen Welt. Ebenso wird dann das Prädikat «pelzig0» auf die
Komplemente pelziger Dinge referieren, so daß dann der Satz:

1 alle Hasen sind pelzig

wie auch der Satz:

(2) alle Hasenc sind pelzige

wahr ist, denn (2) besagt: Alle Komplemente von konkreten Hasen
sind auch Komplemente von konkret Pelzigem. Oder: es gibt nicht ein
Komplement eines Hasen, das nicht ein Komplement von etwas
Pelzigem wäre. Also: Ein Term, der ein Objekt x bezeichnet, bezeichnet
nun den Stellvertreter, und ein Prädikat, das x denotiert, denotiert nun
den Stellvertreter von x. Es resultiert also:

«Nicht die Rede davon, was die Gegenstände einer Theorie in einem absoluten

Sinne sind, ist sinnvoll, sondern die Rede davon, wie eine Theorie über
Gegenstände in einer anderen interpretiert oder reinterpretiert werden kann.

(What makes sense to say is not what the objects of a theory are, absolutely
speaking, but how one theory of objects is interprétable or reinterpretable in
another.) »22

Genauso wie wir nicht sagen können, welches die referierten
Gegenstände sind, können wir nicht sagen, was sie sind. Wir können
höchstens einige Eigenschaften von ihnen sagen. Quine formuliert,
wir seien «unable to say in absolute terms just what the objects are »,23

Für Quine hat also die für die Philosophie grundlegende Frage «Was
ist x? » keinen Sinn, d. h. sie muß sich zum vornherein damit begnügen,

eine Übersetzungsfrage zu sein.24 Eine Theorie über Gegenstände,

die selber die Werte der Variablen sind, gibt bloß die wahren
Eigenschaften an, nicht die Gegenstände selbst. Wie Locke nennt Quine
deshalb als Selbstverständlichkeit,

« daß bloße Materie unerforschlich ist, daß Dinge nur durch ihre Eigenschaften

unterschieden werden können. Das ist selbstverständlich, (that bare matter

22 OR. S. 50.
23 Ebd., S. 67. Dieses modelltheoretische Resultat deckt sich mit gewissen Sät¬

zen der Tradition: So können wir nach Aristoteles das Einzelne nicht
(wissenschaftlich) wissen. Zudem ist die Substanz z. B. bei Cusanus nicht erkennbar.

24 Ebd.



Deuten wir die Wirklichkeit? 65

is inscrutable: that things are indistinguishable exept by their properties. That
point doesn't need making.)»25

Damit entschwindet uns also auch noch die Wirklichkeit als summa
rerum selbst und die Suche nach der einen Wirklichkeit neben Theorie
und Modell ist selbst nicht sinnvoll.

Nun leben doch aber die Theorien von der Wahrheit der Sätze,26

nicht von der eindeutigen Referenz.

«The objects, or values of variables, serve merely as indices along the way,
and we may permute or supplant them as we please as long as the sentence-to-
sentence structure is preserved. »27

Die Welt, die zur Theorie gehört, ist relativ zur Rahmentheorie,
innerhalb deren die Interpretation geschieht. Die Variablenstellen für
Objekte sind in der Theorie neutrale Knoten des Netzes (logische
Struktur der Theorie der Welt), die nur durch eine Rahmentheorie
interpretiert werden können (aber nicht eindeutig). Diesen Ansatz nennt
Quine « Global structuralism ».28

2.2 Putnams modelltheoretisches Argument

Hilary Putnam, Sohn eines Übersetzers, verallgemeinert Quines
Resultat in den verschiedenen Fassungen seines sog. modelltheoretischen
oder Permutationsargumentes29 und gießt damit Öl ins Feuer. Putnams

25 Ebd. Mit diesen Sätzen stellt er sich in gewisser Weise in die Tradition der

Philosophie (z.B. Lockes), mit dem geringen Unterschied, daß er die
Substanz des 17. Jahrhunderts als «bare matter» interpretiert. Das Modell selbst
ist zwar eine Folge von Gegenständen oder eine Welt, aber was diese selbst
sind, ihre « real essence » in der wirklichen Welt, bleibt uns verborgen und ist
unseren Interpretationen und Theorien anheimgestellt, die wir nur mit andern

Interpretationen interpretieren können.
26 «True sentences, observational and theoretical, are the alpha and the omega

of the scientific enterprise» (W. V. Quine, Pursuit of Truth, Cambridge
[Mass.] - London 1990, S. 31).

27 W. V. Quine, TT, S. 20.
28 Quine, «Structure and Nature», a. a. O., S. 9.
29 Er hat es in diversen Anläufen z.T. unterschiedlich formuliert: Ein erster

skizzenhafter Versuch erfolgt in seinem Wendeaufsatz «Realism and
Reason» (in: H. Putnam, Meaning and the Moral Sciences, Boston - London
1978, S. 123-138), der zeigen sollte, daß nicht alle Theorien über die Welt
falsch sein können, und damit der absolute Realismus, der behauptet, daß die
Welt ganz anders als unser Denken sein könnte, nicht recht hat. Dem zweiten
Versuch in «Models and Reality», in: ders., Realism and Reason, Cambridge



66 Peter Schulthess

modelltheoretischer Satz - den man auch als hermeneutischen zu
lesen versuchen könnte - lautet nämlich vereinfacht wie folgt:

«Satz: Gegeben sei eine Sprache S mit Prädikaten und eine Interpretation I,
die jedem Prädikat von S eine Intension zuordnet. Dann gibt es eine zweite
Interpretation J, die zwar nicht mit I übereinstimmt, aber in jeder möglichen
Welt dieselben Sätze wahr macht wie I. »30

Putnam illustriert31 den Satz durch ein Beispiel. Wenn jemand behauptet:

« Die Katze ist auf der Matte », kann ein anderer durchaus meinen:
«Die Kirsche ist auf dem Baum». Sie können dieselben Sätze für
wahr halten, aber ganz Verschiedenes damit meinen. Bei den
Proxyfunktionen hat Quine die Werte der Variablen durch ganz andere
Elemente ersetzt. Putnam zeigt nun darüber hinaus, daß man sogar die
Welt konstant lassen, aber die Elemente permutieren kann. Durch eine
Theorie oder durch die Festlegung der wahren Sätze kann also die
intendierte Referenzrelation nicht bestimmt werden.

3. Putnams Kritik am Deutungsbegriff

Wer nun aber denkt, daß Putnam ebenso wie Quine, der für Putnam
ein Neopositivist ist32, bei einer ontologischen Relativität endet, der
täuscht sich. Putnam will seine Argumentation vielmehr als reductio
ad absurdum verwenden: Wer nur die Distributionen der Wahrheitswerte

in einem Zeichensystem zur Spezifikation seiner Referenzrelation

hat (z. B. ein metaphysischer Realist oder der Behaviorist Quine
oder die Physikalisten oder die Verfechter der wahrheitskonditionalen
Semantik), kommt nicht zu einer determinierten Referenz, weiß also

im Grunde wortwörtlich nicht, wovon er spricht. Das aber sei absurd
oder uneinsehbar.33 Des einen modus ponens sei des anderen modus

1981 (Philosophical Papers, Bd. 3), S. 1-25, folgt die Darstellung in Reason,
Truth and History (im folgenden: RTH), Cambridge 1981, Kap. 2 u. Anhang
(dt.: Vernunft, Wahrheit und Geschichte, Frankfurt a. M. 1982). Als späterer
wichtiger Aufsatz, in dem er sich gegen Quine abgrenzt, sei erwähnt: « Model
Theory and Factuality of Semantics» (in: WL, S. 351-375).

30 Vgl. RTH, Anhang.
31 RTH, Kap. 2.

32 Z. B. H. PUTNAM, Pragmatism. An Open Question, Oxford 1995, S. 13.

33 In «Sense, Nonsense, and the Senses» (im folgenden: SNS), in: The Journal
of Philosophy 91 (1994), S. 445-517, sagt Putnam, Ziel sei es, die Uneinseh-
barkeit der Annahmen des Realismus einsichtig zu machen. (Ebd., 463) Vgl.
dazu auch: WL, S. 354.



Deuten wir die Wirklichkeit? 67

tollens: Während Quine vom semantisch-metaphysischen Realismus
ausgeht und deshalb aus

semantisch-metaphysischer Realismus -> ontologische Relativität

auf die ontologische Relativität schließt, ist für Putnam die ontologische

Relativität absurd, und deshalb schließt er umgekehrt, daß die
Voraussetzungen des Argumentes, unser modelltheoretischer
Interpretationsbegriff oder der metaphysische Realismus, falsch sein müssen.
Beide hängen natürlich miteinander zusammen.

3.1 Widerlegung des metaphysisch-semantischen Realismus

Widerlegt wird der metaphysische Realist - Putnam wirft auch Quine
einen unausgesprochenen metaphysischen Realismus vor34 -, der von
folgenden Thesen über das Verhältnis von Gegenstandsbereich, Sprache

(Theorie) und Wahrheit ausgeht:35

1. Die Welt besteht aus einer feststehenden Totalität, sprach-, geist- und
theorieunabhängiger Objekte: Das setzt voraus: eine absolute Welt und eine absolute

Sprache.36

2. Zur Wahrheit unserer Sätze gehört eine Korrespondenzbeziehung zwischen
Zeichen und Dingen, die unabhängig von uns ist.

Aus diesen beiden Thesen folgt im Zuge des modelltheoretischen
Arguments nun, daß die Wahrheit, bzw. die wahren Sätze keine eindeutige

Referenz zu den Objekten herstellen können. Also paßt jedenfalls
3. Es gibt zudem eine wahre und vollständige Beschreibung (Theorie; Biva-
lenzprinzip) der Welt. Ob wir über diese Theorie tatsächlich verfügen, ist
zwar fraglich, jedenfalls wäre sie der Standpunkt von Gottes Auge.

nicht zu den Thesen 1 und 2.37

34 WL, S. 362.
35 Vgl. z.B. RTH, S. 49 oder H. Putnam, Realism with a Human Face, Cam¬

bridge (Mass.) - London 1990, S. 27.
36 Putnam formuliert: «wenn wir die Theorie und die Gegenstände festlegen,

gibt es (sofern die Anzahl der Gegenstände unendlich ist) unendlich viele
verschiedene Weisen, in denen sich dieselben Gegenstände dazu verwenden
lassen, ein Modell für eine gegebene Theorie darzustellen. Damit wird in
mathematischer Sprache schlicht die einleuchtende Tatsache formuliert, daß man,
um eine Entsprechung zwischen zwei Bereichen herauszugreifen, unabhängigen

Zugang zu beiden Bereichen benötigt.» (RTH, S. 73 f.; dt., S. 105)
37 Man kann auch formulieren, daß, wenn wir mind- und sprachunabhängige

Objekte annehmen und einen Begriff von wahren Aussagen, die mind- und
sprachunabhängigen Objekte dann jedenfalls nicht die eindeutigen Referenzobjekte

der wahren Theorie sind.



68 Peter Schulthess

Metaphysischer Realismus liegt in der Behauptung einer Perspektive

Gottes (oder mit einem Ausdruck von Thomas Nagel: eines Blicks
von Nirgendwo, wo gleichsam die Charakteristik des Blicks - die
Perspektive - verschwindet).

Betroffen ist aber auch der semantische Realismus und der
angesetzte modelltheoretische Interpretationsbegriff, der von Zeichen und
davon getrennten Individuenbereichen sowie einer eindeutigen Referenz

dazwischen ausgeht. Die wahrheitskonditionale Semantik, die
versucht, die Bedeutung von der Wahrheit her zu konstruieren, scheitert
hier. Im Zusammenhang mit dem modelltheoretischen Interpretationsbegriff

- und das wird oft vergessen - wird auch der damit zusammenhängende

Sprachbegriff kritisiert: Sprache wird dabei als von der Welt
unabhängiges, losgelöstes Zeichensystem betrachtet. So kann sie aber

vermöge ihrer Eigenschaften nicht über sich hinaus eindeutig auf die
Welt verweisen. Sie kann für sich selbst kein Verhältnis zu den Dingen
finden. Dieses Sprachbild ist wohl auch der tiefere Grund, weshalb
Quine die Realität bzw. Faktizität der semantischen Eigenschaften:
Bedeutung und Referenz, fallengelassen hat. Sprache ist nicht bloß ein
Code, eine Zeichenreihe, den wir benutzen könnten, um Gedanken
oder Welt auszudrücken, zu welchen wir auch ohne Sprache Zugang
haben.38

Wiederholen wir Putnams Warnung nun mit Verständnis: «Was
also wie eine harmlose Formulierung aussah [...], wird zu einer alles
andere als harmlosen Sache. » Nach Putnams Kritik können wir
formulieren: Es ist nicht sinnvoll zu sagen, daß wir durch eine -
modelltheoretisch definierte - Theorie die Wirklichkeit (eindeutig) deuten
können. Wir können nicht meinen: es gibt viele Deutungen und eine

Wirklichkeit, denn Deutungen sind gar keine (eindeutigen) Deutungen
der Wirklichkeit.

Wer nun sagt: demzufolge ist alles, was es gibt, relativ zu einer

Sprache, begeht den Fehler der metaphysischen Realisten: Er setzt ja
voraus, daß es etwas Sprachunanhängiges gibt, das dann je und je mit
einer Sprache verbunden zu einer Weltsicht wird. Der Relativismus
nimmt ebenso wie der Realismus an, daß man gleichzeitig innerhalb
und außerhalb seiner Sprache stehen kann. Relativismus ist für
Putnam der Versuch, aus der Perspektive Gottes heraus zu sagen, daß es

keine Perspektive Gottes gibt.

38 Vgl. SNS, S. 493.



Deuten wir die Wirklichkeit? 69

4. Wie ist das Verhältnis Sprache/Welt anders zu verstehen?

Die Vorstellung eines metaphysischen und semantischen Realismus ist
diejenige einer absoluten Unabhängigkeit von Sprache und Welt. Es
sind dies gleichsam zwei Reiche, die unabhängig voneinander sind.
Diese Vorstellung ist insofern inkohärent, als der Bezug zwischen beiden

nicht erklärt werden kann. Ist dann aber die Sprache kein
weltunabhängiges «Phänomen» und die Welt kein sprachunabhängiges?
Müssen wir eine (Be-)Deutungstheorie, die von dieser Referenzrelation

ausgeht, ersetzen durch eine andere?

4.1 Sprache ist nicht weltunabhängig

Putnam stellt nun, da er der Auffassung ist, gelingende Referenz sei
ein Faktum, die transzendentale Frage «Wie ist Referenz möglich?»
Was legt die Referenz (evtl. eindeutig) fest, wenn nicht Theorien
(modelltheoretisches Argument)? Sind es Intensionen («Bedeutungen im
Kopf ») oder Repräsentationen, also sozusagen dem Geist Innerliches
oder ist es die Natur allein, so daß Referenz eine physikalistische
Beziehung wäre? Das letztere ist nicht möglich, weil Referenz, als
physikalistische Kausalbeziehung in theoretischen Termini beschrieben,
selber dieser Variabilität des Bezuges unterliegen würde.39 Zum er-
steren: Schon in The meaning of « meaning » zeigt er, daß die übliche
These, die Bedeutung (Intension) eines Ausdruckes, die eine psychische

Entität sei, determiniere seine Extension und damit seinen Bezug,
nicht zutrifft. Das Referenzverhältnis kann auch nicht eines einer
ähnlichen Repräsentation sein, wie die Wörter zeigen, aber auch das

Beispiel der Ameise, die im Sand eine Spur hinterläßt, welche Winston
Churchill gleicht. Wir wollen der Ameise kaum Referenz zubilligen.
Der Bezug kann auch nicht - wie Putnam in einer großangelegten Kritik

der neuzeitlichen Philosophie40 zeigt - in der Wahrnehmung durch
Sinnesdaten funktionieren, die gleichsam als Interface zwischen Welt
und Geist gedacht werden.

Gegen den Mentalismus privater und interner psychischer
Zustände weist Putnam auf, daß auch die Gesellschaft (z. B. Experten)
und die Sache selbst die Referenz oder Extension mitbestimmen, so
daß man formulieren kann: Bedeutungen sind keine « internal mental

39 Vgl. z.B.RTH, S. 45 f.
40 Vgl. SNS, welches den Untertitel trägt: An Inquiry into the Powers of the Hu¬

man Mind.



70 Peter Schulthess

states», also: Bedeutungen sind nicht «im Kopf» («meanings aren't
in the head»). Das ist insbesondere bei «natural kinds» und indexali-
schen Ausdrücken augenscheinlich.

Referenz geschieht nach Putnam nicht nur durch Zeichen, sondern
durch Zeichen im Verein mit einem Gebrauch in einer sozialen Praxis
und der Welt. Konstitutiv für die Bedeutung ist ebenso die Welt selbst.
Wirklichkeit ist gleichsam in der Sprache drin. Wie die Bedeutungskomponente

nicht internalistisch verstehbar ist, so ist auch Sprache
selbst nichts Internes. Putnam bettet die Wittgensteinsche Losung:
«Meaning is use» ein in: «Understanding is having the capacity, or
better the system of capacities, which enables one to use the

language. »41 Auch der Geist kann nicht so verstanden werden, daß
Verstehen (von Zeichen) ein internalistischer Prozeß wäre; es braucht
dazu vielmehr die andern und die Sachen.42 Man muß die gleicherweise

mittelalterliche wie neuzeitliche Vorstellung aufgeben, daß der
Mensch zu allen Dingen eine Repräsentationsbeziehung hat.

«I advance a view in which the mind doesn't simply copy a world which
admits of description by One True Theory. But my view is not a view in which
the mind makes up the world, either [...]. If one must use methaphorical
language, then let the metaphor be this: The mind and the world jointly make up
the mind and the world. »43

Putnam schließt sich McDowells Wort an: «the mind is not in the
head».44

Man kann also auch die Sprache nicht unabhängig von Welt -
sozusagen durch sie selbst - beschreiben: Es gibt keinen Metadiskurs,
der über die reine Sprache geführt würde. Putnam bemerkt öfters, daß

der Gebrauch von Wörtern nicht beschrieben werden kann, ohne die
Wörter selber wieder in praxi zu gebrauchen.45

Was ist also so hohl an der Relativität der Referenz und der
Objekte? Sie ist bezogen nur auf Sprache, Rede für sich genommen, nicht

41 WL, S. 284, vgl. SNS, S. 459.
42 Wissen, Verstehen setzt für Putnam mehr als Repräsentation voraus. «Con¬

cepts» sind keine «mental presentations» - wie z. B. bei Locke -, sondern
Zeichen, die im Zusammenhang mit einer Praxis (gesellschaftliche und Natur)

gebraucht werden; vgl. RTH, Kap. 1.

43 RTH, S. XI.
44 Vgl. J. McDowell, «Putnam on Mind and Meaning», in: A. Pessin/S.

Goldberg (Hg.), The Twin Earth Chronicles. Twenty Years ofReflection on

Hilary Putnam's «The Meaning of (Meaning>», New York - London 1996,
S. 305-318.

45 WL, S. 283; vgl. RR, S. 115 f.



Deuten wir die Wirklichkeit? 71

auf Handlung und damit nicht auf Welt. Die Sprache selbst ist Handlung,

genauer: handelnder Bezug auf und mit Welt. Die Dinge sind
falsch verstanden, wenn sie nur als Beredete (Bedeutete) gesehen werden.

Sie müssen auch gleichzeitig immer als Behandelte verstanden
werden. Wenn wir das Sprechen nicht isolieren, sondern als Handeln
in einem Handlungskontext verstehen, dann kann auf der Ebene der
Praxis dasselbe Ding Beredetes und Behandeltes sein und Referenz
scheint so möglich zu sein. Natürlich ist das eine Wittgenstein-Position,

die eine ganz andere Vorstellung von Bedeutung - nämlich:
Bedeutung ist Gebrauch in konkreter Praxis46 - beinhaltet.47

Putnam versteht das Sprechen so sehr als Handlung, daß er es als
Vehikel zur Veränderung der Erfahrung versteht, wie z.B. ein
Instrument. Wenn wir sagen, das Mikroskop ist ein Instrument zur
Ausweitung des natürlichen Beobachtungsvermögens, dann kann auch der
Gebrauch der Sprache als das gelten. Denn das Reden über «Dinge,
die so klein sind, daß sie von bloßem Auge nicht gesehen werden
können», ist genauso zentral wie das Mikroskop. Ohne die
Sprachhandlung wäre das Mikroskop ein Spielzeug für mich - wie z. B. das

Kaleidoskop. Die Sprechhandlung hängt nicht vom Instrument ab,
denn auch die Griechen konnten den Satz verstehen ohne Beobachtung

durchs Mikroskop. Die Sprache weitet die Erkenntnisfähigkeit
auch mit den logischen Konstanten aus: Mit dem Allquantor (alle,
auch alle nicht keine) übersteigen wir prinzipiell die Beobachtung.48
Die Sprache ist also nicht etwas Nichtwelthaftes, sie ist gerade
vielmehr eine Handlungsform inmitten von anderen und verwoben mit
ihnen. Die Sprache ist in der Welt, sie ist genausowenig eine Abstraktion

wie die unabhängige Welt. Die Sprache ist sozusagen wie die
Sinnesqualitäten wesentlich relativ; sie kann nicht verstanden werden
ohne Welt. Sprache ist immer schon eine Mehrkomponentenhandlung.
So verstehen wir Wittgenstein, wenn er sagt:

«Wir reden von dem räumlichen und zeitlichen Phänomen der Sprache, nicht
von einem unräumlichen und unzeitlichen Unding. »4?

46 Putnam unterscheidet sich hier deutlich von gewissen relativistischen Witt¬
gensteininterpreten (z. B. Rorty), die meinen, Sprachspiele seien etwas
Kalkülmäßiges, was nach Regeln absolute abläuft. Vgl. z.B. Pragmatism, a.a.O.,
Kap. 2 («Was Wittgenstein a Pragmatist?»).

47 Vgl. auch seine Abkehr vom Funktionalismus seit Representation and Reality
und SNS, S. 457 f.

48 SNS, S. 502 f.
49 L. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, Frankfurt a. M. 1971,

Nr. 108.



72 Peter Schulthess

4.2 Welt ist nicht sprachunabhängig

Genauso wie die Sprache nicht weltunabhängig, absolut gedacht werden

kann, läßt sich auch der Welt- oder Seinsbegriff nicht ohne Beziehung

auf Sprache denken. Das heißt aber nicht, daß der Seins- oder

Weltbegriff relativ im Sinne von beliebig ist, sondern in dem Sinne,
daß er sprach-, begriffs- oder beschreibungsabhängig ist. « Relativity »
hat jedenfalls nicht die Konnotationen:

1. Es gibt keine Wahrheit.

2. Wahrheit ist nur, worin eine gewisse Zahl von Leuten übereinstimmt.

Putnams « Internal Realism » (besser: « pragmatic ») ist die These,
daß der Realismus mit einer «conceptual relativity» verträglich ist,
und daß ein Ding an sich nicht benötigt wird. Genauso wie Putnam
ablehnt, daß die Interpretation die Referenz oder Welt bestimmt,
genauso lehnt er ab, daß die Welt oder die Fakten die Interpretation
bestimmen. Fakt und Interpretation sind « interpenetrating »,50 Das
bedeutet eine Absage an einseitige Determinationen. Wer meint, daß

Fakten, die physikalisch oder behavioristisch oder in Ausdrücken der

« computer science » beschrieben sind, die semantischen Fakten (also
Interpretationen, Deutungen) bestimmen (eine Funktion sind davon),
geht davon aus, daß wenn die Fakten dieselben sind, die Interpretationen

dieselben sind.51 Dies lehnt Putnam mit folgendem Beispiel
ab: Wenn ich bei einem fremden Volk « bosorkanyok »52 höre und
gleichsam als Fakt eine alte Frau mit einer Warze auf der Nase sehe,
dann kann ich interpretieren (übersetzen): «es ist eine Hexe» oder «es
ist eine alte Frau mit einer Warze auf der Nase». Die Interpretation
war leider früher für die Frauen lebenswichtig, der Fakt allein hat sie

nicht bestimmt. Man müsse für das Verhältnis von Fakt und
Interpretation nicht nur reduktionistisch von unten, sondern gleichsam auch

von oben schauen. Man kann die Interpretation nicht einfach physi-
kalistisch wegreden; sie hat eine eigene « Faktualität ». Ich darf hier
ein schönes Wort von Abaelard zitieren: « interpretari vocem non est

rem assignare, sed intellectum aperire».53 Wir können also das Ver-

50 Putnam, Pragmatism, a. a. O., S. 18, 57 f., 61; vgl. WL, S. 289 f.
51 Und: Wenn die Interpretationen verschieden sind, müssen auch die Fakten

verschieden sein.
52 Putnam, Pragmatism, a. a. O., S. 61 f.
53 P. Abaelard, «Logica ingredientibus», in: Peter Abaelards Philosophische

Schriften, hg. von B. Geyer, Münster 1919-1933, S. 309.



Deuten wir die Wirklichkeit? 73

hältnis von Fakt und Interpretation nicht einfach einseitig durch eine
Funktion bestimmen - Fakt bestimmt Interpretation oder: Interpretation

bestimmt Fakt -, sondern müssen sie als interpenetrierend
verstehen.

Diese gegenseitige Durchdringung zeigt sich auch in der Deskription

(z. B. der wissenschaftlichen), die nicht einfach eine Zeichenreihe
ist, deren Verhältnis zur Welt die modelltheoretischen Probleme ergäbe.

Deskription ist nach Putnam strukturell als Interaktionsphänomen
so zu verstehen:

«We describe reality in a language L (with a conceptual choice/scheme and

interests). »

Strukturelle Momente sind:

(1) «conceptual choice»: Die semantische Konventionalität kommt dabei
durchaus ins Spiel. Wir können entweder etwas einen Meter lang nennen oder
39.4 inches lang. Häufig wird geschlossen: Da jede Deskription durch ein
Begriffsschema geformt ist, ist sie nicht eine Beschreibung des Objektes, wie es

wirklich und in sich ist. Das sei eine Konfusion, denn die Vorstellung einer
Deskription in der Sprache der Welt selbst - die ja die wahre Deskription wäre

- ist eigentlich ein Unsinn, insofern es keine Sprache der Welt gibt. Putnam
will uns dahin bringen, beide Sätze

Wir können Realität so beschreiben, wie sie ist.

und

Wir können Realität nicht so beschreiben, wie sie ist.

abzulehnen und auch deren Disjunktion nicht zuzulassen. Beide sind sinnlos.

(2) «interests»: Wir haben immer einen Zweck: Wir können dieselbe Handlung

moralisch, physikalisch, religiös oder aesthetisch beschreiben.54

Damit die Realität, das dritte Strukturmoment, noch ins Spiel
gebracht wird, erklärt Putnam die «conceptual relativity»: «<Objects>
do not exist independently of conceptual schemes »55 - mit einem
abstrakten Beispiel: Sei w eine Welt mit drei Individuen x„ x2, x3. Wie
können wir diese Welt anders beschreiben? Wir können mit der Me-
reologie der polnischen Logiker davon ausgehen, daß es für je zwei
«particulars» ein Objekt gibt, welches seine mereologische Summe

54 H. PUTNAM, Pragmatism, a. a. O., S. 28 ff.
55 RTH,S. 52.



74 Peter Schulthess

ist. Dann hat die Welt insgesamt sieben Objekte (das Nullobjekt
weggelassen).56 Die Frage: « Wieviele Objekte gibt es? » hat nur einen Sinn
in bezug auf ein Beschreibungsschema, das einen Zweck und ein
Begriffsschema hat. Diese Relativität ist aber nicht etwa beliebig, denn
sobald eine Version fixiert ist, ist das Resultat auch gegeben.

Um das zu vertiefen, kehren wir zum Beispiel von Eddingtons Tisch
zurück. Wir beschreiben die beiden Tische mit verschiedenen Prädikaten

(« schemes »). Teilen wir aber die Welt nicht einfach in verschiedene

Größenordnungen auf?

- in die mittlere, in der wir in Zentimetern und Sekunden messen, wo Newton

gilt

- in die Größenordnung, in der in Lichtjahren gemessen wird, wo Einsteins
Regeln gelten

- in der Größenordnung der Mikromys und Nanosekunden, wo die Regeln
der Quantenmechanik gelten. Wir sprechen heute von der Nanowelt.

Diese «Welten» bilden nach Vilem Russer nicht mehr das

Universum, sondern das Pluriversum.57 Das ist zwar postmodern, aber
verharmlosend. Die Beschreibungsdifferenzen sind nämlich nach Ed-
dington nicht einfach solche innerhalb der Quantität, sie sind vielmehr
radikal auseinanderzuhalten und unvereinbar,58 so daß also Widersprüche

resultieren: « There is nothing substantial about my second table »59

sagt Eddington, denn die moderne Physik mußte gerade « substance »

weglassen, insofern sie « the greatest of our illusions » sei. Wir könnten

höchstens in andern Kategorien von der «Fülle» des Tisches
reden: Kraftfelder erfüllen ihn, die aber nicht zur Kategorie der Dinge,
sondern der Einflüsse («influence») oder Kräfte gehören. Radikaler
noch als das Pluriversum ist also: Die Welten unterscheiden sich gerade

nicht nur in der Quantität, sondern dadurch, daß wir sie in andern
Kategorien beschreiben. Dies zeigte sich bereits für Galilei: Er fragt,
wie die Welt wohl aussähe, wenn wir sie nicht mit unseren
Sinnesorganen betrachten müßten. Wenn wir sie also nicht mit Sinnesqualitäten,

sondern mit den sog. primären Qualitäten, die genau genommen
Quantitäten sind, beschreiben müßten. Diese Beschreibung des Seien-

56 H. Putnam, The Many Faces ofRealism, LaSalle 1987, S. 18 f.
57 V. FLUSSER, «Paradigmenwechsel?» in: A. Steffens (Hg.), Nach der Post¬

moderne, Düsseldorf - Bensheim 1992, S. 38 f.
58 Eddington, The Nature of the Physical World, a. a. O., S. XIII f.
59 Er ist eventuell zu dem Beispiel durch Russells Problems ofphilosophy, Ox¬

ford 1912, Kap. 1, inspiriert worden.



Deuten wir die Wirklichkeit? 75

den in differenten Kategorien - statt Substanz: Größe - war auch der
Einsatz der modernen Naturphilosophie, die dann später Physik hieß.

Wenn man das Problem der zwei Tische so verschärft, indem wir
nicht nur die Quantitäten variieren lassen, sondern in andern
Kategorien beschreiben, dann stellt sich die Frage nach dem, was jetzt die
res Tisch eigentlich ist, die Frage nach der Realität selbst. Sind die
Seienden, das, was ist, also grundsätzlich Elektronen, Quanta, Hamil-
ton-Funktionen, Felder oder Dinge? Das fragt auch unser Eddington
und nimmt - wie wohl erwartet - so Stellung, daß das Reale ausschließlich

von der Physik beschrieben wird. Die unvermeidliche Frage folgt
bei Fuß:

«You speak paradoxically of two worlds. Are they not really two aspects or
two interpretations of one and the same world?»

Sie wird so beantwortet:

«Yes, no doubt they are ultimately to be identified after some fashion.»60

Dies könne aber nur so geschehen, daß die Welt des Bewußtseins, in
der vorab der Tisch 2 - denn er ist nach Eddington ein « strange
compound of external nature, mental imagery and inherited prejudice»61 -
angesiedelt ist, auf Physik reduziert würde.

Putnam weigert sich in The Many Faces of Realism, wo er das

Eddington-Beispiel diskutiert, die Werteentscheidung zwischen dem
«scientific realism» und dem «common sense realism» zu treffen,
denn wir beschreiben zwar verschieden, d. h. mit verschiedenartigen
Kategorien verschiedene Objekte, aber je korrekt.62 Wenn wir fragen:
«Welches sind die realen Objekte und deren intrinsische - d.i.
beschreibungsunabhängigen Eigenschaften? », dann gibt es nach Putnam
keine sinnvolle Antwort, so gar, daß nicht einmal Gott eine wüßte:

«My view is that God himself, if he consented to answer the question, [...]
would say <1 don't know>; not because His omniscience is limited, but because

there is a limit to how far questions make sense. »63

Das ist die «conceptual relativity» des Begriffes des Objektes oder
Seienden, der nur zusammen mit einem Beschreibungsverfahren
(inklusive «conceptual scheme», Kategorien) sinnvoll ist.

60 Ebd., S. XIV.
61 Ebd.
62 H. Putnam, The Many Faces ofRealism, a. a. O., Lecture 1.

63 Ebd., S. 19.



76 Peter Schulthess

Was bringt uns aber dazu zu fragen: « Was für Objekte oder
wieviele gibt es eigentlich - in Wirklichkeit? » Auf der einen Seite sicher
die Vorstellung von einer wahren Theorie, die wir bereits dekonstruiert
haben. Dann aber wohl auch die bei Piaton, Duns Scotus und Quine
geläufige Vorstellung, daß es einen eindeutigen Begriff von Objekt oder
Sein gibt, der eben auf das Seiende als es selbst, absolute, bezogen ist.
Quine ist mit seiner Uniformisierung (bzw. «regimentation») aller
(Wissenschafts-)Sprache im Prokrustesbett der elementaren Prädikatenlogik

so klar von einem eindeutigen (univoken) Begriff von
logischem Gegenstand ausgegangen,64 daß Putnam kommentiert: « Quine
is gripped [in den Klauen] by the picture of < exists > as univocal. »65

Quine, der von « reification » mittels « there is » und « it » redet, spricht
von einem «ontological committment to the existence of a kind of
object» jeder Theorie, welches auf der prädikatenlogischen Struktur
jeder Theoriesprache aufruht. In Sätzen der Art:

Alle natürlichen Zahlen sind gerade oder ungerade.

Es gibt Spiegelbilder.

Es gibt Backsteinhäuser in der Elmstree t (use in empirical description).

Es gibt Primzahlen (use in mathematical description).

gehe ich ein « ontological committment » ein, insofern ich voraussetze

- wenn die Sätze wahr sind -, daß es solche Arten des Seins (Spiegelbilder,

Zahlen, Häuser) gibt. Bedeutet aber in den Beispielsätzen der
Ausdruck «es gibt» immer dasselbe? Sein ist sicher da univok, wo
man - mehrsortige auf einsortige Quantifikation reduzierend66 - keine
Kategorien mehr braucht, weil man nur einen Typ von Variablen
zuläßt. Man läßt den Existenzquantor also nur über Seiendes laufen, das

als Eines67 bzw. Identisches68 vorausgesetzt werden muß. Dieser uni-

64 «there is a logical notion of an object or <entity > according to which anything
we can take as a value of a variable of quantification (anything we can refer to
with a pronoun) is an < object >» (RR, S. 110).

65 SNS.S. 450.
66 Z. B. W. V. Quine, «Existence and Quantification», in: OR, S. 96.
67 Z. B. «but what sense can be found in talking of entities which cannot mean¬

ingfully be said to be identical with themselves and distinct from one
another?» W. V. Quine, «On what there is», in: From a Logical Point of View,

Cambridge (Mass.) - London 21953, S. 4, vgl. auch: ders., «Speaking of
Objects», in: OR, S. 23.

68 Z.B.: «A thing is identical with itself and with nothing eise.» W. V. Quine,
Quiddities. An Intermittently Philosophical Dictionary, Cambridge (Mass.) -
London 1987, S. 89.



Deuten wir die Wirklichkeit? 77

voke Seinsbegriff hängt auch damit zusammen, daß der Physikalismus,
dem Quine huldigt, eine Einheitswissenschaft voraussetzt.

Wenn nun Putnam, für den es keine « theory of everything »69 gibt,
die Univozität des Objekt- oder Seinsbegriffes attackiert, tut er das im
Namen der «conceptual relativity», nicht aber explizit im Namen von
Aristoteles, der sich gegen Piatons univoken Seinsbegriff (idea)
gewehrt und dagegen seine zentrale metaphysiche Doktrin gesetzt hat,
daß das Seiende in mehrfacher Weise ausgesagt wird. Auch für
Putnam hat «existieren» oder «Objekt» nicht so verschiedene Bedeutungen,

daß es verschiedene Wörterbucheinträge verdiente: Es ist also
kein Homonym. Die Bedeutungen sind ihm Gebräuche und die sind je
nach Beschreibung sehr verschieden. Er unterscheidet nämlich «knowing

the literal meaning» im Sinne von Wörterbucheintrag vom
weiteren70: « knowing the sense », im Sinne von « knowing how the words
are used in a particular context». So sagen wir z. B. «Dieser japanische

Kunstbaum hat grüne Blätter. » Sie sind aber aus Metall. Mit der

Wörterbuchbedeutung (flächiger, grün gefärbter Teil höherer
Pflanzen...) ergeben sich Schwierigkeiten, im Kontext verstehen wir den
Ausdruck aber. « Existenz » und « Objekt » haben - wie gesehen -
verschiedene Gebräuche. Es handelt sich um eine Beschreibungspraxis,
wo die Welt und die «Gegenstände» die Bedeutung mitbestimmen,
nicht nur das Wörterbuch. Der zugrundeliegende Objektbegriff ist
nicht beliebig, denn er gehört zum praktischen Beschreibungsverfahren.

Wir können nicht tiefer graben als die Praxis und hinter allen
Gebräuchen noch einen Sinn herausdestillieren. Es gibt nicht eine

Lexikonbedeutung, aber ein Geflecht von Praxen, das den Seins- oder

Objektbegriff festlegt.71 Das gilt übrigens auch für den Begriff der
Referenz. Metaphysischer Realismus kann nicht erkennen, daß die

logisch-primitiven Begriffe (Objekt, Existenz) eine Vielheit von diffe-
renten Gebräuchen haben und nicht eine absolute Bedeutung. Genau
darin besteht die « conceptual relativity ». Deshalb und weil es keinen
Gebrauch von «Objekt» oder «Sein» gibt, der sozusagen der Welt

69 Vgl. Putnam, Pragmatism, a. a. O., S. 44.
70 H. Putnam, «Reply to James Conant», in: Philosophical Topics 20 (1992),

S. 375: «The Content of a token sentence depends on the meaning of its
words in the language, but it also depends on a multitude of features of the
context. »

71 Der Bedeutungszusammenhang liegt nicht in einem Kern von Merkmalen, son¬
dern in der Praxis, in der Welt, wie eigentlich bei Aristoteles, oder in Wittgensteins

Begriff der Familienähnlichkeit.



78 Peter Schulthess

inhärent ist - und der in der einen wahren Theorie zum Ansatz käme -,
deshalb ist die Idee eines Archimedischen Punktes aufzugeben, von
dem her gefragt werden könnte: « Wie viele Objekte gibt es wirklich? »
oder auch « Was sind Objekte? »

Genauso kann man unsere Frage « Deuten wir die Wirklichkeit? »

nun so beantworten: Wenn wir «deuten» als «deuten mittels einer
modelltheoretisch strukturierten Theorie» verstehen, dann kann man

sagen: nein. Oder besser: Die Frage ist gar nicht sinnvoll, da das

Deutungskonzept das Gewünschte gar nicht lieferen kann. Die Frage
« Gibt es viele Deutungen und eine Wirklichkeit? » kann man ebenso
beantworten: Was Wirklichkeit (Sein, Objekt) ist, hängt notwendig von
der Deutung, d.h. jetzt aber vom «conceptual scheme» der Beschreibung

und vom « purpose » ab. Was Wirklichkeit ist, ist aber nicht
willkürlich, sondern ist relativ zu dem in der Deutung als Beschreibung
gewählten Verfahren, welches eine Praxis ist, die mit Welt arbeitet und
also nicht weltunabhängig ist. Wer alle gedeuteten Wirklichkeiten auf
eine reduzieren will, hat nicht verstanden, daß dieser Reduktionismus
keinen Sinn macht.72

Aus Putnams Überlegungen resultiert also für unsere Fragestellung:
Wir deuten die Wirklichkeit, aber nicht mit einem Deutungsbegriff,
der sich am modelltheoretischen Interpretationsbegiff orientiert, denn
dieser ergibt pro Theorie viele Wirklichkeiten (Mehrdeutigkeiten) und
keine eine Welt, sondern mit einem Bedeutungsbegriff, der auf einem

Sprach- und Weltbegriff aufbaut, die je nicht selber absolut genommen
werden und zwischen denen dann Deutung statthaben soll, einem
Deutungsbegriff, der nicht überbrückt, sondern als Handlung selbst
Element von Welt ist.

«Nicht die Deutung schlägt die Brücke zwischen den Zeichen und dem
Bezeichneten. (Gemeinten). Nur die Praxis tut das. »73

72 «But the idea that there is an Archimedean point, or a use of <exist> inherent
in the world itself, from which the question <How many objects really exist? >

makes sense, is an illusion. If this is right, then it may be possible to see how
it can be that what is in one sense the <same> world (the two versions are

deeply related) can be described as consisting of < tables and chairs > (and
these described as colored, possessing dispositional properties, etc.) in one
version and as consisting of space-time regions, particles and fields, etc., in
other versions. To require that all of these must be reducible to a single
version is to make the mistake of supposing that < Which are the real objects? > is

a question that makes sense independently of our choice of concepts. » (The
Many Faces ofRealism, a. a. O., S. 20)

73 L. WITTGENSTEIN, Philosophische Untersuchungen, Nr. 202.



Deuten wir die Wirklichkeit? 79

Putnams nichtreduktionistische Philosophie, die m. E. auch den

«linguistic turn» überwindet, kann deshalb treffend als «realism without

absolutes» auf beiden Seiten - Sprache und Welt - bezeichnet
werden.




	Deuten wir die Wirklichkeit? : Zur Problematik der Interpretation im modelltheoretischen Sinne

