Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 57 (1998)

Artikel: Deuten wir die Wirklichkeit? : Zur Problematik der Interpretation im
modelltheoretischen Sinne

Autor: Schulthess, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882901

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882901
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia philosophica 57/98

PETER SCHULTHESS

Deuten wir die Wirklichkeit?
Zur Problematik der Interpretation
im modelltheoretischen Sinne

It is often said, that there is only one world, but many interpretations. This paper
analyses the presuppositions of this sentence and aims at showing that it makes no
sense. Hilary Putnam’s model-theoretic argument shows that with a model-
theoretic concept of interpretation we cannot pretend to interpret or describe truly
one world, but only many possible ones. Interpretation or reference cannot be
conceived as bridging the gap between two absolutes, language and world. It is
important to realize that language itself cannot be considered in itself as an ab-
solute, but can only be understood in pragmatic relation to the world. Not only
has the absolute realism of the world to be abandoned, but an absolute realism of
language as well.

Die Frage: «Deuten wir die Wirklichkeit?» wirkt im Kontext der oft
gestellten Frage, ob es eine Wirklichkeit und viele Deutungen gebe,
etwas deplaziert. Man ist doch wohl ohne intensives Nachdenken der
Meinung, da3 die Antworten auf letztere lauten:

1. Es gibt nur eine Wirklichkeit und viele Deutungen davon. Von der Welt,
die wir mit unseren Sinnen wahrnehmen, der vorliegenden Welt, wie sie uns
erscheint, gibt es z. B. die religiose Deutung als Schépfung oder dann die wis-
senschaftliche als physikalisch-quantitativ beschreibbares System von Teil-
chen, z. B. Massepunkten oder Molekiilen oder Atomen oder vielleicht Quarks.
Wir sind geneigt zu sagen: Nur eine Deutung ist richtig, d.h. sie zeigt das
Wesen, die Wirklichkeit der Welt, oder die Welt selbst.

Das ist die klassisch realistische Position. Etwas verwegener, kon-
struktiv oder postmodern anmuten konnte aber folgende Antwort:

2. Es gibt viele Deutungen und viele Wirklichkeiten. Vielleicht gibt es sogar
soviele Wirklichkeiten wie Deutungen oder gar zu einer Deutung viele Wirk-
lichkeiten.

Um nicht vorschnell auf eine dieser Antwortméglichkeiten zu ver-
fallen, sei grundlegender gefragt: Deuten wir iiberhaupt die Wirklich-
keit?



56 Peter Schulthess
1. Was ist Deuten/Bedeuten?

Was bedeutet « Deutung », «deuten»? Wir wollen die Frage sogleich
einschrianken auf den Kontext: Wirklichkeit. Wenn wir vom « Deuten
auf» (Zeigen) absehen, dann ist «deuten» eine dreistellige Relation.
Wenn das im Titel nicht so ist, hingt das an der Abkiirzung.

Wir deuten etwas als! etwas: a deutet z als w: D(a,z,w)

— «a» kann «ich» oder «wir» sein. Das Deuten wird als eine Aktivitédt des
Subjekts gedacht, die sowohl durch den Willen, wie auch durch den Intel-
lekt geleitet sein kann.

— Wir deuten etwas: «z» wird allerdings als Zeichen fiir etwas (w) genom-
men; man interessiert sich gerade nicht fiir die Eigenschaften des z, son-
dern es wird in seinem Verweischarakter verstanden: es zeigt eben auf et-
was anderes, Heterogenes.

— «w» interessiert gerade in seinem — wesentlichen, nicht eigenschaftlichen —
Anderssein, nicht in seinem Verwiesensein.

Hat unsere Frage: «Deuten wir die Wirklichkeit? » so verstanden
nicht etwas Schleierhaftes, insofern doch die Wirklichkeit, die uns
vorliegt, eben gerade nicht die Wirklichkeit ist, wenn wir sie erst noch
deuten miissen? Ist das Vorliegende also das Zeichen? Hitten wir di-
rekten Zugang zur Wirklichkeit, zeigte sie sich als sie selbst, dann
miiften wir sie gar nicht deuten, wir konnten vielmehr auf sie deuten.
Haben dann gar gewisse Postmoderne recht: Ist die vorliegende, wahr-
nehmbare Welt nicht in gewisser Weise ein Text und Hermeneutik
oder Verstehen der richtige Ausdruck fiir die Erkenntnis? Statt dafl wir
die Welt erkennen, verstehen wir ihre Zeichen — und vielleicht gilt ja:
«il n’y a pas de hors texte ».2 Was ist dann das andere: w? Wohl das,
was eben gerade nicht einfach so als von uns Wahrgenommenes vor-
liegt, sondern was als eigentlich Wirkliches oder Reales Gegenstand
einer religiosen oder wissenschaftlichen Deutung oder Theorie ist. Daf}
das Wahrgenommene nicht das Wirkliche selbst ist, sondern hochstens
dessen Wiebeschaffensein, war immer schon klar. Wenn wir das Vor-
liegende, Wahrgenommene als Wirkliches deuten, z. B. als Kreatur oder
als Massepunkt, dann sehen wir ja die Kreatiirlichkeit auch nicht und
kénnen sie auch nicht betasten; genausowenig wie die Massepunkte

1 Das «als» ist das hermeneutische.

2 Putnam verunglimpft Quine mit diesem postmodernen Motto in: « A Compa-
rison of Something with Something Else», in: H. PUTNAM, Words and Life
(im folgenden: WL), Cambridge (Mass.) — London 1995, S. 341.



Deuten wir die Wirklichkeit? 57

oder Quarks. Das Wahrgenommene ist in der Naturwissenschaft nur
Fall oder Bestdtigung des Eigentlichen: der Naturgesetze. Wir deuten
da das vorliegende durch eine Theorie (t) als Wirkliches mit wesentli-
chen Eigenschaften, die in den Gesetzen der Theorie kodifiziert sind.
Das wissenschaftliche Deuten ist also so strukturiert:

Wir deuten etwas mittels einer Theorie, in der die Gesetze formuliert sind, als
etwas: D(a,z,t,w)

Die Theorie redet dann von dem, was eigentlich ist (w). Insofern
die Theorie Sprache ist, bedeuten ihre Zeichen und Sitze das, was
wirklich ist, indem sie es beschreiben und erkliren.

Die Schwierigkeit, was Wirklichkeit ist, ob das, was wir gerade
spontan, unbefragt als wirklich annehmen, auf das wir deuten, oder
was wir in der wissenschaftlichen Deutung erst erkldren, wird sehr
deutlich am beriihmten Stuhl des englischen Astrophysikers Eddington,
der seinerzeit Mathematikstudent bei Whitehead war und seit 1913 in
Cambridge lehrte. In der Einleitung zu seinem Buch The Nature of the
Physical World? erzihlt er, wie er — als er anfing, sein Buch zu schrei-
ben — seine zwei Stiihle an seine zwei Tische stellte. Heute denkt man
sofort an den Schreibtisch und den Computertisch; es war aber 1927.
Erschreckt rufen wir also aus: « Two tables? » Welche Tische meint er,
ist er betrunken?

Tisch 1: Den einen beschreibt («describe») er so: Er ist « familiar to me from
the earliest years»; er ist ausgedehnt («has extension»); er ist bestdndig
(«permanent»), er ist farbig und vor allem ist er «substantial », d. h. er bricht
nicht zusammen, wenn ich darauflehne und ist konstituiert durch «substance »
-~ was wiederum meine: er sei ein Ding, nicht blo Raum - «substantiality
(solid reality) is the distinctive characteristic of a thing».4 Dies ist die Be-
schreibung des «common sense man», eine «everyday conception», das Be-
schriebene ist «a commonplace object of that environment, when I open my
eyes, which I call the world».

Tisch 2: Man ahnt es: «the scientific table » — beschreibt er so: Er ist vor allem
Leere. Spirlich verstreut in dieser Leere sind zahlreiche elektrische Ladungen,
die mit groBer Geschwindigkeit umeinander herumsausen; aber zusammen-
genommen betragt ihr Volumen weniger als ein Billionstel des Volumens des
Tisches selber.

A. S. EDDINGTON, The Nature of the Physical World, Cambridge *1929.
Genauer kann Eddington es nicht beschreiben als in diesem Zirkel: « The kind
of nature exemplified by an ordinary table», a.a. 0., S. XI.

AW



58 Peter Schulthess

Die Frage: « Was ist iiberhaupt? » scheint also von unserer Theorie
abzuhéngen, mit der wir das Vorliegende, Gegebene deuten; bzw. in
der Sprache, der Theorie das Wirkliche bedeuten. Gibt es jetzt also meh-
rere Wirklichkeiten oder eine Wirklichkeit und mehrere Deutungen?3

In unserem wissenschaftlichen Deuten der Wirklichkeit durch eine
Theorie setzen wir also voraus: eine Sprache, eine Theorie — Quine
unterscheidet beides nicht —, die das Wirkliche bedeutet. Dabei wird
gerade in der prizisen Wissenschaftssprache ein hoffentlich préziser
Bedeutungsbegriff verwendet. Namlich so: Bedeutung ist eine Rela-
tion zwischen Symbolen einer Sprache und gewissen heterogenen
Entitédten, welche von dieser Sprache unabhiéngig (vom Benutzer und
den Umstinden der Benutzung) sind. Diese Bedeutungstheorie heif3t
Korrespondenztheorie® und ist referentiell, insofern die semantische
Relation nur Referenz ist: Die Bedeutung eines Terms ist das, worauf
er referiert. Die Semantik der Standardlogik ist z. B. referentiell. Wenn
wir ndmlich im Rahmen einer priddikatenlogischen Sprache eine Se-
mantik, eine modelltheoretische Interpretation geben, dann wihlen
wir zuerst einen Individuenbereich aus, der unabhéngig von unseren
Zeichen ist. Wir lassen dann die Zeichen der logischen Sprache auf
den Bereich referieren: die Individuenkonstanten beziehen sich auf
einzelne Elemente, die Pridikatzeichen referieren auf Mengen von
einzelnen Elementen.” Damit haben wir alle Referenzen bestimmt.
Diese Semantik ist kompositional, in dem Sinne, daB3 jeder Satz das
Resultat eines syntaktischen Kompositionsprozesses von Zeichen ist.
Die Bedeutung von Aussagen ist ihr Wahrheitswert, er wird durch An-
gabe der Wahrheitsbedingungen bestimmt, die eine Funktion der Refe-
renz ihrer Teile sind und der Art und Weise ihrer Zusammensetzung,.
Eine solche sog. wahrheitskonditionale Semantik geht auch davon aus,
dal} jede Aussage entweder wahr oder falsch ist (Bivalenzprinzip) und

5 Wenn etwa Eddington selbstversténdlich behauptet, der wirkliche Tisch sei
Tisch 2, dann — so kdnnen wir etwas malizids sagen — hat er eine leicht mittel-
alterliche Weltsicht, in der das Vorliegende als Symbol, als Zeichensystem fiir
eine hohere Realitit gleichsam, verstanden wird.

6 Vgl L. T. F. GAMUT, Logic, Language, and Meaning, Bd. 2: Intensional Lo-
gic and Logical Grammar, Chicago — London 1991, S. 2: Diese Theorien sind
nach dem Bezeichneten zu unterscheiden in konzeptualistische (Bezeichnetes
ist ein Bewuftseinsinhalt), platonistische (Bezeichnetes ist nicht-wahrnehm-
bares Reales selbst, das Platon Ideen nennt) und realistische (Bezeichnetes
sind die wahrnehmbaren Dinge der Welt).

7  Oder im Falle n-stelliger Pradikate auf Mengen von n-Tupeln (geordnete Se-
quenzen von Elementen).



Deuten wir die Wirklichkeit? 59

daf} es demzufolge fiir jede Aussage etwas gibt (unabhéngig von ihr),
das sie wahr oder falsch macht. Man nennt diese Voraussetzungen
semantischen Realismus.

Eine solche logische Semantik wird gewohnlich einer prizisen
Theorie zugrundegelegt, mit der wir die Welt deuten oder beschreiben.
Was ist dann aber eine Theorie? Eine Theorie ist eine deduktiv abge-
schlossene Menge von interpretierten (und hoffentlich wahren) Sitzen.
Ein wesentlicher Bestandteil von Theorien ist die sog. «theory form».
Sie besteht aus einer prédikatenlogisch aufgebauten Sprache, einem
Axiomensystem und Deduktionsregeln.? Die Formeln, die wir so er-
zeugen konnen, miissen, wenn sie Theorie von etwas sein sollen, inter-
pretiert werden, d. h. es muf} der Theorieform ein Modell (grob gesagt:
eine Welt) zugeordnet werden. Diese Zuordnung kann nur in einer
Metasprache geschehen, in der man eben iiber die Theoriesprache und
die Welt spricht. Das Modell ist dann eine Realisation (Folge von Ge-
genstianden, Welt) einer Theorieform, in der alle Axiome und deduktiv
ableitbaren Sétze wahr sind.? Da die Theorie deduktiv geschlossen ist,
sind alle logischen Folgerungen der Axiome auch erfiillt.

Wenn wir eine Theorie der Welt oder eines Stiickes Welt so verste-
hen, dann setzen wir einen semantischen Realismus voraus, insofern
wir von etwas ausgehen, das von unseren Zeichen verschieden ist. In
der Wirklichkeit, d. h. wohl der Welt, der summa rerum oder Totalitét
aller Objekte, sind die Gegensténde, auf die wir, die Denkenden, Wor-
ter oder Theorien verwendenden Sprecher, mit unserer Interpretation
Bezug nehmen und sie so wohl durch unsere Theorie deuten. Wenn
die Theorie wahr ist, d. h. die Gesetze, Axiome fiir den Gegenstands-
bereich gelten, dann ist sie eine wahre Beschreibung der Welt. Man
nimmt an, die Interpretation sei eine eindeutige Abbildung. Wunder-
bar: Wenn wir nun also sagen: «wir deuten das Vorliegende, Gege-
bene mit einer Theorie als Wirkliches », dann scheinen wir einen ganz
priazisen Deutungsbegriff — iiber die modelltheoretische Semantik der
Theorie — ansetzen zu konnen.

8 W. V. QUINE, «Ontological Relativity », in: ders., Ontological Relativity and
other Essays, New York 1969 (im folgenden: OR), S. 51; dt.: Ontologische
Relativitdt und andere Schriften, Stuttgart 1975.

9  Wenn T die Theorieform ist, dann ist ein Modell M von T eine Struktur <A,I>,
wo A ein Gegenstandsbereich (eine Gegenstandsfolge) ist, iiber den die
Quantoren laufen, und I eine Interpretation, die die Axiome der Theorieform
wahr macht, d. i. erfiillt.



60 Peter Schulthess
2. Probleme mit der Deutung von Deutung

Putnam aber warnt:

«Was also wie eine harmlose Formulierung der Problemstellung aussah —
<Hier sind die Gegensténde, auf die Bezug genommen werden soll. Hier sind
die Sprecher, die Worte verwenden. Wie konnen wir die Beziehung zwischen
den Sprechern und den Gegenstdnden beschreiben? » — wird zu einer alles an-
dere als harmlosen Sache, wenn man [...] eine Theorie der Bezugnahme
[will]. Vom Standpunkt des internen Realisten ist schon die Problemstellung
als solche unsinnig. »10

Welche Probleme aber schlieen an diesen Begriff der « Deutung durch
eine Theorie » oder « Bedeutung » an?

2.1 Referenz innerhalb einer Theorie: Quines « Indeterminacies »

Wir haben eine Theorie, d. h. deuten durch eine Theorie die Wirklich-
keit. Was sind dann aber Objekte einer Theorie, d.i. das Wirkliche?
Worauf referieren Theorien? Welche Objekte nimmt man in einer
Theorie als wirklich an oder: welche Objekte bestimmt eine Theorie?
So setzt z. B. eine kinetische Theorie Molekiile voraus oder eine Theo-
rie mit den Peano-Axiomen die Zahlen. Also: Diejenigen Objekte
existieren und formieren die Welt oder Wirklichkeit, von denen die
Theorie sagt, daB} sie existieren: Man kann sie ablesen aus den Exi-
stenzsadtzen oder interpretierten Individuenkonstanten, oder auch aus
dem, worauf ein Préadikat zutrifft. Allgemein, mit Quines Seinsprinzip,
formuliert: Dasjenige ist Seiendes, Objekt, was unter den Werten der
gebundenen Variablen figurieren muf3, damit die Theorie wahr ist.
Soweit, so einfach.

Nun hat aber eine Theorie gewdhnlich mehrere Modelle. Die
Theorie der Peano-Axiome hat z. B. nicht nur die natiirlichen Zahlen
zum Modell (das sog. Standardmodell), sondern auch Nichtstandard-
modelle, bei denen dieselben Gesetze gelten, die aber, weil sie Nicht-
standardzahlen dazunehmen, nicht isomorph zu den natiirlichen Zah-
len sind.!! Dadurch entsteht folgendes gravierendes Problem: Wenn
wir meinen, mit den Peano-Axiomen das Wesen, oder die Wesens-

10 H. PUTNAM, Representation and Reality (im folgenden: RR), Cambridge
(Mass.) —London 1988, dt.: Reprdsentation und Realitdit, Frankfurt a. M. 1991,
S.211.

11 Vgl. dazu: D. VAN DALEN, Logic and Structure, Berlin *1994, S. 85 f. u. 121;
vgl. auch E. SPECKER (zus. mit R. MACDOWELL), «Modelle der Arithme-
tik», in: ders., Selecta, hg. von G. Jéager u. a., Basel 1990, S. 183-189.



Deuten wir die Wirklichkeit? 61

struktur, die Gesetze der natiirlichen Zahlen oder evtl. der GroBe
(quantitas) herausgestellt zu haben, dann miissen wir sagen: Wir ha-
ben die natiirlichen Zahlen nicht einmal bis auf Isomorphie bestimmt.
Skolem hat in seinem Aufsatz mit dem bereits sehr vielsagenden Titel
«Uber die Unmoglichkeit einer vollstindigen Charakterisierung der
Zahlenreihe mittels eines endlichen Axiomensystems» den tiefen Satz
bewiesen, dafl kein Axiomensystem die Definition der natiirlichen
Zahlen leisten kann, sondern dafl ein solches System immer verschie-
dener Auslegungen fihig ist, d. h. verschiedene Modelle hat.!2 Dieses
Problem kann man in bezug auf die Zahlen mit Quine so ausdriicken:

«Unser Wissen tiber Zahlen besteht allein in ihren Gesetzen, den Gesetzen der
Arithmetik; deshalb kommt jede Konstruktion [scil. jedes Modell], das diese
Gesetze erfiillt, [...] wieder als Explikation der Zahlen in Frage. [...] Man kann
nicht endgiiltig sagen, was die Zahlen sind, es gibt nur die Arithmetik. (there
is no saying absolutely, what the numbers are, there is only arithmetic.)»13

Allgemeiner: Eine relativ reichhaltige Theorie hat viele isomorphe
und z. T. auch nichtisomorphe Modelle. Wir konnen also die Realitiit
mittels einer Theorie nicht komplett, sondern bestenfalls bis auf Iso-
morphie determinieren. Quine formuliert:

«Welches Modell mit einer gegebenen Theorie gemeint ist, kann natiirlich
nicht aus der Theorieform abgelesen werden. (Which of these models is
meant (is the real), in a given actual theory cannot of course be guessed of the

theory form.) »14

Dazu kommt das Theorem von Lowenheim-Skolem, das besagt,
daB3 alle wahren Theorien mit einem iiberabzihlbaren Gegenstands-
bereich sich salva veritate auf einen abzidhlbaren Bereich reduzieren
lassen.!s

12 Vgl. dazu: F. WAISMANN, Logik, Sprache, Philosophie, Stuttgart 1976,
S. 240 ff.

13 OR,S.44f.

14 Ebd., S. 54.

15 Vgl. dazu H. PUTNAM, «Models and Reality», in: ders., Realism and Rea-
son, Cambridge (Mass.) 1983 (Philosophical Papers, Bd. 3), S. 3; vgl. auch
Quines saloppe Formulierung: «if a theory is true and has an indenumerable
universe, then all but a denumerable part of the universe is dead wood, in the
sense that it can be dropped from the range of the variables without falsifying
any sentences» (OR, S. 59). Zum Satz von Skolem, vgl. auch: W. Boos,
«Thoralf Skolem, Hermann Weyl and <Das Gefiihl der Welt als begrenztes
Ganzes>», in: J. HINTIKKA (Hg.), From Dedekind to Gddel. Essays on the
Development of the Foundations of Mathematics, Dordrecht 1995, S. 283-
329; A. GEORGE, «Skolem and the Léwenheim-Skolem Theorem: A Case-
Study in the Philosophical Significance of Mathematical Results», in: History



62 Peter Schulthess

Der Zugang der klassischen Wissenschaftstheorie zur « Welt» —
das vergi3t man gerne — hatte dhnliche Probleme. Denn in der aristo-
telischen Wissenschaftstheorie war der Gegenstand der Wissenschaft
das allgemeine und notwendige, und nicht etwa das Singuldre. Man
interessiert sich dabei fiir die allgemeinen und notwendigen Pridikate
des Gegenstandsbereiches.!6

Wenn eine Theorie die Modelle nicht festlegt, dann auch nicht die
Gegenstande. Wie kann aber die intendierte Referenz oder die Wirk-
lichkeit selbst bestimmt werden? Oder: Gibt es iiberhaupt eine ein-
deutige Deutung der Wirklichkeit? Wenn wir nun sagen: Die Referenz
ist doch kein Problem, denn ich ordne der Theorie des Peanoschen
Axiomensystems einfach die natiirlichen Zahlen als Modell zu. Dann
fragt sich aber: was machen wir in dieser Zuordnung oder Interpreta-
tion dann eigentlich? Wir kénnen die Zuordnung nur vollziehen, in-
dem wir Bezug nehmen auf eine Rahmentheorie und Rahmensprache,
in der es z.B. klar ist, was wir mit den natiirlichen Zahlen meinen,
die aber als Sprache selber wieder eine Ontologie und Modelle hat.!”

in the Philosophical Significance of Mathematical Results », in: History and
Philosophy of Logic 6 (1985), S. 75-89; V. KLENK, «Intended Models and
the Lowenheim-Skolem Theorem», in: Journal of Philosophical Logic
5(1976), S. 475-489; P. BENACERRAF, «Skolem and the Sceptic», in:
S. SHAPIRO (Hg.), The Limits of Logic. Higher Order Logic and the Lowen-
heim-Skolem Theorem, Dartmouth 1996, S. 421-442; C. WRIGHT, «Skolem
and the Sceptic», ebd., S. 451-471.

16 DaB das Einzelne in der Abstraktion oder Suche nach der Allgemeinheit ge-
rade wesentlich iiberstiegen wird, so daB es nicht einfach zuriickgewonnen
werden kann, zeigt sich auch in den in den Anfingen der Modelltheorie, die
wohl in Freges Grundlagen der Arithmetik (Neudruck Hildesheim — New
York 1977) liegen. Was objektiv ist, ist in Worten ausdriickbar; was nur an-
schaubar ist, jedoch nicht. In den §§ 21-27 thematisiert Frege diesen Begriff
der Objektivitit. Axiomensysteme oder Theorien gewinnen wir durch Disin-
terpretation, d.h. durch Ersetzen umgangssprachlicher Pridikate durch sche-
matische Pridikatsbuchstaben. Dadurch gewinnen wir z.B. Theorien, die
mehrere Modelle haben kénnen. Vgl. dazu: W. D. HART, «Frege and Carnap
on Structure, Logic and Objectivity », in: D. BELL / W. VOSSENKUHL (Hg.),
Wissenschaft und Subjektivitit. Der Wiener Kreis und die Philosophie des 20.
Jahrhunderts, Berlin 1992, S. 169-184. Carnap, der Schiiler von Frege, geht
spiter in genau dieser Richtung mit seinem strukturalistischen Ansatz weiter.
Auch er ist der Meinung, dafl nur das Strukturelle objektiv ist und alles
Anschauliche, Einzelne subjektiv. Er glaubt, die Welt durch eine Theorie, die
durch und durch struktural ist, beschreiben zu kénnen. Einen solchen Struk-
turalismustraum allerdings scheint das modelltheoretische Argument, das
Putnam entwickelte, griindlich zu zerstoren (vgl. unten 2.2).

17 Wenn man sagt, iiber welche Gegenstinde jemand spricht, sagt man lediglich,



Deuten wir die Wirklichkeit? 63

Selbst ein sprachloses Zeigen hilft nicht weiter, denn wir alle kennen
das Phidnomen der verschobenen Ostension («deferred ostension»):
ich zeige auf die Tankanzeige und sage: « Der Tank ist leer! » Das Ge-
zeigte ist nicht das Gemeinte. Ganz zu schweigen von dem Problem,
auf eine Zahl zu zeigen, nicht auf eine Ziffer.

Quine formuliert die Situation so: Die Referenz auf ein Objekt ist
relativ oder Unsinn ohne Angabe eines Bezugsrahmens, d. h. einer Rah-
mensprache. Wir konnen also nicht von absoluter Referenz sprechen.
Das ist die ontologische Relativitit oder «indeterminacy of referen-
ce ».18 Quine findet noch ein anderes Mittel, um seine These: Die
Referenz einer Theorie ist unerforschlich!® oder — in Variation eines
Buchtitels von Quine — « rootless » (ohne Wurzeln) zu beweisen: Die
Proxyfunktionen,? die Reinterpretationen der Referenz sind.?! Als Bei-
spiel fiihrt Quine folgendes an: Jede Referenz auf ein physisches Ob-
jekt kann als Referenz auf dessen kosmisches Komplement (« proxy »,
Stellvertreter) (mifl)verstanden, genauer: reinterpretiert werden. Die
neuen Namen z. B. «Hasec» konnen auch durch Ostension oder ver-
schobene Referenz («deferred reference») eingefiihrt werden. Statt

- wie man die Terminologie des andern in die eigene zu iibersetzen gedenkt.
Vgl. dazu: W. V. QUINE, Theories and Things (im folgenden: TT), Cam-
bridge (Mass.) — London 1981, S. 20. Benaceraff (a.a. O., S. 444) sieht darin
lediglich das traditionelle Definitionsproblem: Jede Erkldrung muB in zusétz-
lichen Termen bestehen, die aber selber wieder eine Erkldrung brauchen.

18 Quine formuliert in From Stimulus to Science die ontologische Relativitét fol-
gendermalen: «a set of sentences can be reinterpreted in any one-to-one way,
in respect of the things referred to, without falsifying any of the sentences.
Such is ontological relativity, as I have called it, or the indeterminacy of ref-
erence» (Cambridge (Mass.) — London 1995, S. 72 f.). Putnam fat Quines
Errungenschaften so zusammen: «Quine showed that, in principle, there are
infinitely many ways of assigning reference conditions to sentence parts and
truth conditions to whole sentences which are compatible with <the totality of
the native’s speech dispositions>.» (« A Comparison of Something with Some-
thing Else», in: WL, S. 335)

19 Vgl.z.B.TT,S. 19.

20 Vgl. W. V. QUINE, «Structure and Nature », in: The Journal of Philosophy 89
(1992), S. 5-9: «The point [of proxy-functions] is that if we transform the
range of objects of our science in any one-to-one-fashion, by reinterpreting
our terms and predicates as applying to the new objects instead of the old
ones, the entire evidential support of our science will remain undisturbed. [...]
The conclusion is that there can be no evidence for one ontology as over
against another, so long anyway as we can express a one-to-one correlation
between them. Save the structure and you save all.» (S. 8)

21 Vgl. QUINE, From Stimulus to Science, a.a.0., S. 71 f.



64 Peter Schulthess

auf den Gegenstand Hase (oder Quines Katze «Tabitha») kann ein
Ausdruck auch auf sein mereologisches, kosmisches Komplement re-
ferieren: Die ganze Welt minus diesen Hasen oder der Rest der phy-
sikalischen Welt. Ebenso wird dann das Pridikat «pelzige» auf die
Komplemente pelziger Dinge referieren, so daf3 dann der Satz:

(1) alle Hasen sind pelzig

wie auch der Satz:
(2) alle Hasenc sind pelzige

wahr ist, denn (2) besagt: Alle Komplemente von konkreten Hasen
sind auch Komplemente von konkret Pelzigem. Oder: es gibt nicht ein
Komplement eines Hasen, das nicht ein Komplement von etwas Pel-
zigem wire. Also: Ein Term, der ein Objekt x bezeichnet, bezeichnet
nun den Stellvertreter, und ein Préadikat, das x denotiert, denotiert nun
den Stellvertreter von x. Es resultiert also:

«Nicht die Rede davon, was die Gegensténde einer Theorie in einem absolu-
ten Sinne sind, ist sinnvoll, sondern die Rede davon, wie eine Theorie iiber
Gegenstinde in einer anderen interpretiert oder reinterpretiert werden kann.
(What makes sense to say is not what the objects of a theory are, absolutely
speaking, but how one theory of objects is interpretable or reinterpretable in
another.) »22

Genauso wie wir nicht sagen konnen, welches die referierten Ge-
genstdnde sind, konnen wir nicht sagen, was sie sind. Wir konnen
hochstens einige Eigenschaften von ihnen sagen. Quine formuliert,
wir seien «unable to say in absolute terms just what the objects are ».23
Fiir Quine hat also die fiir die Philosophie grundlegende Frage « Was
ist x?» keinen Sinn, d. h. sie muf} sich zum vornherein damit begnii-
gen, eine Ubersetzungsfrage zu sein.2* Eine Theorie iiber Gegenstin-
de, die selber die Werte der Variablen sind, gibt blof8 die wahren Ei-
genschaften an, nicht die Gegenstdnde selbst. Wie Locke nennt Quine
deshalb als Selbstverstindlichkeit,

«dal} bloBe Materie unerforschlich ist, da3 Dinge nur durch ihre Eigenschaf-
ten unterschieden werden konnen. Das ist selbstverstdndlich. (that bare matter

22 OR. S.50.
23 Ebd., S. 67. Dieses modelltheoretische Resultat deckt sich mit gewissen Sét-
zen der Tradition: So kdonnen wir nach Aristoteles das Einzelne nicht (wissen-

schaftlich) wissen. Zudem ist die Substanz z. B. bei Cusanus nicht erkennbar.
24 Ebd.



Deuten wir die Wirklichkeit? 65

is inscrutable: that things are indistinguishable exept by their properties. That
point doesn’t need making.)»25

Damit entschwindet uns also auch noch die Wirklichkeit als summa
rerum selbst und die Suche nach der einen Wirklichkeit neben Theorie
und Modell ist selbst nicht sinnvoll.

Nun leben doch aber die Theorien von der Wahrheit der Sitze,26
nicht von der eindeutigen Referenz.

«The objects, or values of variables, serve merely as indices along the way,
and we may permute or supplant them as we please as long as the sentence-to-
sentence structure is preserved. »27

Die Welt, die zur Theorie gehért, ist relativ zur Rahmentheorie,
innerhalb deren die Interpretation geschieht. Die Variablenstellen fiir
Objekte sind in der Theorie neutrale Knoten des Netzes (logische
Struktur der Theorie der Welt), die nur durch eine Rahmentheorie in-
terpretiert werden konnen (aber nicht eindeutig). Diesen Ansatz nennt
Quine « Global structuralism ».28

2.2 Putnams modelltheoretisches Argument

Hilary Putnam, Sohn eines Ubersetzers, verallgemeinert Quines Re-
sultat in den verschiedenen Fassungen seines sog. modelltheoretischen
oder Permutationsargumentes?® und gief3t damit Ol ins Feuer. Putnams

25 Ebd. Mit diesen Séitzen stellt er sich in gewisser Weise in die Tradition der
Philosophie (z.B. Lockes), mit dem geringen Unterschied, daf} er die Sub-
stanz des 17. Jahrhunderts als «bare matter» interpretiert. Das Modell selbst
ist zwar eine Folge von Gegenstinden oder eine Welt, aber was diese selbst
sind, ihre «real essence» in der wirklichen Welt, bleibt uns verborgen und ist
unseren Interpretationen und Theorien anheimgestellt, die wir nur mit andern
Interpretationen interpretieren konnen.

26 «True sentences, observational and theoretical, are the alpha and the omega
of the scientific enterprise» (W. V. QUINE, Pursuit of Truth, Cambridge
[Mass.] — London 1990, S. 31).

27 W. V. QUINE, TT, S. 20.

28 QUINE, «Structure and Nature», a.a. 0., S. 9.

29 Er hat es in diversen Anldufen z.T. unterschiedlich formuliert: Ein erster
skizzenhafter Versuch erfolgt in seinem Wendeaufsatz «Realism and Rea-
son» (in: H. PUTNAM, Meaning and the Moral Sciences, Boston — London
1978, S. 123-138), der zeigen sollte, da3 nicht alle Theorien iiber die Welt
falsch sein kénnen, und damit der absolute Realismus, der behauptet, daf} die
Welt ganz anders als unser Denken sein konnte, nicht recht hat. Dem zweiten
Versuch in « Models and Reality », in: ders., Realism and Reason, Cambridge



66 Peter Schulthess

modelltheoretischer Satz — den man auch als hermeneutischen zu
lesen versuchen konnte — lautet ndmlich vereinfacht wie folgt:

«Satz: Gegeben sei eine Sprache S mit Pradikaten und eine Interpretation I,
die jedem Pridikat von S eine Intension zuordnet. Dann gibt es eine zweite
Interpretation J, die zwar nicht mit I iibereinstimmt, aber in jeder méglichen
Welt dieselben Sétze wahr macht wie I.»30

Putnam illustriert3! den Satz durch ein Beispiel. Wenn jemand behaup-
tet: «Die Katze ist auf der Matte », kann ein anderer durchaus meinen:
«Die Kirsche ist auf dem Baum». Sie konnen dieselben Sitze fiir
wahr halten, aber ganz Verschiedenes damit meinen. Bei den Proxy-
funktionen hat Quine die Werte der Variablen durch ganz andere Ele-
mente ersetzt. Putnam zeigt nun dariiber hinaus, dal man sogar die
Welt konstant lassen, aber die Elemente permutieren kann. Durch eine
Theorie oder durch die Festlegung der wahren Sétze kann also die in-
tendierte Referenzrelation nicht bestimmt werden.

3. Putnams Kritik am Deutungsbegriff

Wer nun aber denkt, daf3 Putnam ebenso wie Quine, der fiir Putnam
ein Neopositivist ist32, bei einer ontologischen Relativitéit endet, der
tauscht sich. Putnam will seine Argumentation vielmehr als reductio
ad absurdum verwenden: Wer nur die Distributionen der Wahrheits-
werte in einem Zeichensystem zur Spezifikation seiner Referenzrela-
tion hat (z. B. ein metaphysischer Realist oder der Behaviorist Quine
oder die Physikalisten oder die Verfechter der wahrheitskonditionalen
Semantik), kommt nicht zu einer determinierten Referenz, weil} also
im Grunde wortwortlich nicht, wovon er spricht. Das aber sei absurd
oder uneinsehbar.33 Des einen modus ponens sei des anderen modus

1981 (Philosophical Papers, Bd. 3), S. 1-25, folgt die Darstellung in Reason,
Truth and History (im folgenden: RTH), Cambridge 1981, Kap. 2 u. Anhang
(dt.: Vernunft, Wahrheit und Geschichte, Frankfurt a. M. 1982). Als spiterer
wichtiger Aufsatz, in dem er sich gegen Quine abgrenzt, sei erwihnt: « Model
Theory and Factuality of Semantics» (in: WL, S. 351-375).

30 Vgl. RTH, Anhang.

31 RTH, Kap. 2.

32 Z.B. H. PUTNAM, Pragmatism. An Open Question, Oxford 1995, S. 13.

33 In «Sense, Nonsense, and the Senses» (im folgenden: SNS), in: The Journal
of Philosophy 91 (1994), S. 445-517, sagt Putnam, Ziel sei es, die Uneinseh-
barkeit der Annahmen des Realismus einsichtig zu machen. (Ebd., 463) Vgl.
dazu auch: WL, S. 354.



Deuten wir die Wirklichkeit? 67

tollens: Wihrend Quine vom semantisch-metaphysischen Realismus
ausgeht und deshalb aus

semantisch-metaphysischer Realismus — ontologische Relativitt

auf die ontologische Relativitit schlieBt, ist fiir Putnam die ontologi-
sche Relativitit absurd, und deshalb schliefit er umgekehrt, da3 die
Voraussetzungen des Argumentes, unser modelltheoretischer Interpre-
tationsbegriff oder der metaphysische Realismus, falsch sein miissen.
Beide hingen natiirlich miteinander zusammen.

3.1 Widerlegung des metaphysisch-semantischen Realismus

Widerlegt wird der metaphysische Realist — Putnam wirft auch Quine
einen unausgesprochenen metaphysischen Realismus vor3* —, der von
folgenden Thesen iiber das Verhiltnis von Gegenstandsbereich, Spra-
che (Theorie) und Wahrheit ausgeht:3>

1. Die Welt besteht aus einer feststehenden Totalitit, sprach-, geist- und theo-
rieunabhéngiger Objekte: Das setzt voraus: eine absolute Welt und eine abso-
lute Sprache.36

2. Zur Wahrheit unserer Sitze gehort eine Korrespondenzbeziehung zwischen
Zeichen und Dingen, die unabhéngig von uns ist.

Aus diesen beiden Thesen folgt im Zuge des modelltheoretischen Ar-
guments nun, daf} die Wahrheit, bzw. die wahren Sitze keine eindeu-
tige Referenz zu den Objekten herstellen konnen. Also paft jedenfalls

3. Es gibt zudem eine wahre und vollstandige Beschreibung (Theorie; Biva-
lenzprinzip) der Welt. Ob wir iiber diese Theorie tatsichlich verfiigen, ist
zwar fraglich, jedenfalls wire sie der Standpunkt von Gottes Auge.

nicht zu den Thesen 1 und 2.37

34 WL, S. 362.

35 Vgl z.B. RTH, S. 49 oder H. PUTNAM, Realism with a Human Face, Cam-
bridge (Mass.) — London 1990, S. 27.

36 Putnam formuliert: «wenn wir die Theorie und die Gegenstinde festlegen,
gibt es (sofern die Anzahl der Gegenstinde unendlich ist) unendlich viele ver-
schiedene Weisen, in denen sich dieselben Gegenstidnde dazu verwenden las-
sen, ein Modell fiir eine gegebene Theorie darzustellen. Damit wird in mathe-
matischer Sprache schlicht die einleuchtende Tatsache formuliert, da man,
um eine Entsprechung zwischen zwei Bereichen herauszugreifen, unabhingi-
gen Zugang zu beiden Bereichen benétigt.» (RTH, S. 73 f.; dt., S. 105)

37 Man kann auch formulieren, daB, wenn wir mind- und sprachunabhéngige
Objekte annehmen und einen Begriff von wahren Aussagen, die mind- und
sprachunabhingigen Objekte dann jedenfalls nicht die eindeutigen Referenz-
objekte der wahren Theorie sind.



68 Peter Schulthess

Metaphysischer Realismus liegt in der Behauptung einer Perspek-
tive Gottes (oder mit einem Ausdruck von Thomas Nagel: eines Blicks
von Nirgendwo, wo gleichsam die Charakteristik des Blicks — die Per-
spektive — verschwindet).

Betroffen ist aber auch der semantische Realismus und der ange-
setzte modelltheoretische Interpretationsbegriff, der von Zeichen und
davon getrennten Individuenbereichen sowie einer eindeutigen Refe-
renz dazwischen ausgeht. Die wahrheitskonditionale Semantik, die ver-
sucht, die Bedeutung von der Wahrheit her zu konstruieren, scheitert
hier. Im Zusammenhang mit dem modelltheoretischen Interpretations-
begriff — und das wird oft vergessen — wird auch der damit zusammen-
hidngende Sprachbegriff kritisiert: Sprache wird dabei als von der Welt
unabhéngiges, losgelostes Zeichensystem betrachtet. So kann sie aber
vermoge ihrer Eigenschaften nicht iiber sich hinaus eindeutig auf die
Welt verweisen. Sie kann fiir sich selbst kein Verhiltnis zu den Dingen
finden. Dieses Sprachbild ist wohl auch der tiefere Grund, weshalb
Quine die Realitédt bzw. Faktizitit der semantischen Eigenschaften: Be-
deutung und Referenz, fallengelassen hat. Sprache ist nicht bloB ein
Code, eine Zeichenreihe, den wir benutzen konnten, um Gedanken
oder Welt auszudriicken, zu welchen wir auch ohne Sprache Zugang
haben.38

Wiederholen wir Putnams Warnung nun mit Verstdndnis: « Was
also wie eine harmlose Formulierung aussah [...], wird zu einer alles
andere als harmlosen Sache.» Nach Putnams Kritik konnen wir for-
mulieren: Es ist nicht sinnvoll zu sagen, daB3 wir durch eine — modell-
theoretisch definierte — Theorie die Wirklichkeit (eindeutig) deuten
konnen. Wir konnen nicht meinen: es gibt viele Deutungen und eine
Wirklichkeit, denn Deutungen sind gar keine (eindeutigen) Deutungen
der Wirklichkeit.

Wer nun sagt: demzufolge ist alles, was es gibt, relativ zu einer
Sprache, begeht den Fehler der metaphysischen Realisten: Er setzt ja
voraus, da3 es etwas Sprachunanhiingiges gibt, das dann je und je mit
einer Sprache verbunden zu einer Weltsicht wird. Der Relativismus
nimmt ebenso wie der Realismus an, dal man gleichzeitig innerhalb
und auBerhalb seiner Sprache stehen kann. Relativismus ist fiir Put-
nam der Versuch, aus der Perspektive Gottes heraus zu sagen, daf} es
keine Perspektive Gottes gibt.

38 Vgl. SNS, S. 493,



Deuten wir die Wirklichkeit? 69
4. Wie ist das Verhiltnis Sprache/Welt anders zu verstehen?

Die Vorstellung eines metaphysischen und semantischen Realismus ist
diejenige einer absoluten Unabhingigkeit von Sprache und Welt. Es
sind dies gleichsam zwei Reiche, die unabhédngig voneinander sind.
Diese Vorstellung ist insofern inkohérent, als der Bezug zwischen bei-
den nicht erkldrt werden kann. Ist dann aber die Sprache kein welt-
unabhéngiges «Phédnomen» und die Welt kein sprachunabhingiges?
Miissen wir eine (Be-)Deutungstheorie, die von dieser Referenzrela-
tion ausgeht, ersetzen durch eine andere?

4.1 Sprache ist nicht weltunabhdngig

Putnam stellt nun, da er der Auffassung ist, gelingende Referenz sei
ein Faktum, die transzendentale Frage « Wie ist Referenz moglich? »
Was legt die Referenz (evtl. eindeutig) fest, wenn nicht Theorien (mo-
delltheoretisches Argument)? Sind es Intensionen (« Bedeutungen im
Kopf») oder Représentationen, also sozusagen dem Geist Innerliches
oder ist es die Natur allein, so da3 Referenz eine physikalistische Be-
ziehung wire? Das letztere ist nicht moglich, weil Referenz, als phy-
sikalistische Kausalbeziehung in theoretischen Termini beschrieben,
selber dieser Variabilitidt des Bezuges unterliegen wiirde.?® Zum er-
steren: Schon in The meaning of « meaning » zeigt er, da} die iibliche
These, die Bedeutung (Intension) eines Ausdruckes, die eine psychi-
sche Entitét sei, determiniere seine Extension und damit seinen Bezug,
nicht zutrifft. Das Referenzverhiltnis kann auch nicht eines einer dhn-
lichen Reprisentation sein, wie die Worter zeigen, aber auch das Bei-
spiel der Ameise, die im Sand eine Spur hinterldt, welche Winston
Churchill gleicht. Wir wollen der Ameise kaum Referenz zubilligen.
Der Bezug kann auch nicht — wie Putnam in einer groBangelegten Kri-
tik der neuzeitlichen Philosophie# zeigt — in der Wahrnehmung durch
Sinnesdaten funktionieren, die gleichsam als Interface zwischen Welt
und Geist gedacht werden.

Gegen den Mentalismus privater und interner psychischer Zu-
stinde weist Putnam auf, dafl auch die Gesellschaft (z. B. Experten)
und die Sache selbst die Referenz oder Extension mitbestimmen, so
dafl man formulieren kann: Bedeutungen sind keine «internal mental

39 Vgl.z.B.RTH, S.45f.
40 Vgl. SNS, welches den Untertitel tragt: An Inquiry into the Powers of the Hu-
man Mind.



70 Peter Schulthess

states », also: Bedeutungen sind nicht «im Kopf» («meanings aren’t
in the head »). Das ist insbesondere bei «natural kinds » und indexali-
schen Ausdriicken augenscheinlich.

Referenz geschieht nach Putnam nicht nur durch Zeichen, sondern
durch Zeichen im Verein mit einem Gebrauch in einer sozialen Praxis
und der Welt. Konstitutiv fiir die Bedeutung ist ebenso die Welt selbst.
Wirklichkeit ist gleichsam in der Sprache drin. Wie die Bedeutungs-
komponente nicht internalistisch verstehbar ist, so ist auch Sprache
selbst nichts Internes. Putnam bettet die Wittgensteinsche Losung:
«Meaning is use» ein in: « Understanding is having the capacity, or
better the system of capacities, which enables one to use the lan-
guage. »*! Auch der Geist kann nicht so verstanden werden, da3 Ver-
stehen (von Zeichen) ein internalistischer Prozef3 wére; es braucht
dazu vielmehr die andern und die Sachen.42 Man muf} die gleicher-
weise mittelalterliche wie neuzeitliche Vorstellung aufgeben, daf3 der
Mensch zu allen Dingen eine Reprisentationsbeziehung hat.

«I advance a view in which the mind doesn’t simply copy a world which ad-
mits of description by One True Theory. But my view is not a view in which
the mind makes up the world, either [...]. If one must use methaphorical lan-
guage, then let the metaphor be this: The mind and the world jointly make up
the mind and the world. »43

Putnam schlieBt sich McDowells Wort an: «the mind is not in the
head ».#4

Man kann also auch die Sprache nicht unabhéngig von Welt — so-
zusagen durch sie selbst — beschreiben: Es gibt keinen Metadiskurs,
der iiber die reine Sprache gefiihrt wiirde. Putnam bemerkt 6fters, daf3
der Gebrauch von Wortern nicht beschrieben werden kann, ohne die
Worter selber wieder in praxi zu gebrauchen.®

Was ist also so hohl an der Relativitat der Referenz und der Ob-
jekte? Sie ist bezogen nur auf Sprache, Rede fiir sich genommen, nicht

41 WL, S. 284, vgl. SNS, S. 459.

42 Wissen, Verstehen setzt fiir Putnam mehr als Reprisentation voraus. «Con-
cepts» sind keine «mental presentations» — wie z. B. bei Locke —, sondern
Zeichen, die im Zusammenhang mit einer Praxis (gesellschaftliche und Na-
tur) gebraucht werden; vgl. RTH, Kap. 1.

43 RTH, S. X1

44 Vgl. J. MCDOWELL, «Putnam on Mind and Meaning», in: A. PESSIN/S.
GOLDBERG (Hg.), The Twin Earth Chronicles. Twenty Years of Reflection on
Hilary Putnam’s « The Meaning of <Meaning>», New York — London 1996,
S. 305-318.

45 WL, S. 283; vgl. RR, S. 115 f.



Deuten wir die Wirklichkeit? 71

auf Handlung und damit nicht auf Welt. Die Sprache selbst ist Hand-
lung, genauer: handelnder Bezug auf und mit Welt. Die Dinge sind
falsch verstanden, wenn sie nur als Beredete (Bedeutete) gesehen wer-
den. Sie miissen auch gleichzeitig immer als Behandelte verstanden
werden. Wenn wir das Sprechen nicht isolieren, sondern als Handeln
in einem Handlungskontext verstehen, dann kann auf der Ebene der
Praxis dasselbe Ding Beredetes und Behandeltes sein und Referenz
scheint so moglich zu sein. Natiirlich ist das eine Wittgenstein-Posi-
tion, die eine ganz andere Vorstellung von Bedeutung — ndmlich: Be-
deutung ist Gebrauch in konkreter Praxis*¢ — beinhaltet.4

Putnam versteht das Sprechen so sehr als Handlung, daB er es als
Vehikel zur Veranderung der Erfahrung versteht, wie z.B. ein In-
strument. Wenn wir sagen, das Mikroskop ist ein Instrument zur Aus-
weitung des natiirlichen Beobachtungsvermdgens, dann kann auch der
Gebrauch der Sprache als das gelten. Denn das Reden iiber «Dinge,
die so klein sind, daB sie von bloBem Auge nicht gesehen werden
konnen », ist genauso zentral wie das Mikroskop. Ohne die Sprach-
handlung wire das Mikroskop ein Spielzeug fiir mich — wie z. B. das
Kaleidoskop. Die Sprechhandlung hingt nicht vom Instrument ab,
denn auch die Griechen konnten den Satz verstehen ohne Beobach-
tung durchs Mikroskop. Die Sprache weitet die Erkenntnisfahigkeit
auch mit den logischen Konstanten aus: Mit dem Allquantor (alle,
auch alle nicht = keine) iibersteigen wir prinzipiell die Beobachtung.48
Die Sprache ist also nicht etwas Nichtwelthaftes, sie ist gerade viel-
mehr eine Handlungsform inmitten von anderen und verwoben mit
ihnen. Die Sprache ist in der Welt, sie ist genausowenig eine Abstrak-
tion wie die unabhingige Welt. Die Sprache ist sozusagen wie die
Sinnesqualititen wesentlich relativ; sie kann nicht verstanden werden
ohne Welt. Sprache ist immer schon eine Mehrkomponentenhandlung.
So verstehen wir Wittgenstein, wenn er sagt:

«Wir reden von dem rdumlichen und zeitlichen Phidnomen der Sprache, nicht
von einem unridumlichen und unzeitlichen Unding. »49

46 Putnam unterscheidet sich hier deutlich von gewissen relativistischen Witt-
gensteininterpreten (z. B. Rorty), die meinen, Sprachspiele seien etwas Kalkiil-
miBiges, was nach Regeln absolute ablauft. Vgl. z.B. Pragmatism, a.a.O.,
Kap. 2 («Was Wittgenstein a Pragmatist? »).

47 Vgl. auch seine Abkehr vom Funktionalismus seit Representation and Reality
und SNS, S. 457 £.

48 SNS, S. 502 f.

49 L. WITTGENSTEIN, Philosophische Untersuchungen, Frankfurt a. M. 1971,
Nr. 108.



72 Peter Schulthess

4.2 Welt ist nicht sprachunabhdingig

Genauso wie die Sprache nicht weltunabhingig, absolut gedacht wer-
den kann, 148t sich auch der Welt- oder Seinsbegriff nicht ohne Bezie-
hung auf Sprache denken. Das heiit aber nicht, dal der Seins- oder
Weltbegriff relativ im Sinne von beliebig ist, sondern in dem Sinne,
daf} er sprach-, begriffs- oder beschreibungsabhingig ist. « Relativity »
hat jedenfalls nicht die Konnotationen:

1. Es gibt keine Wahrheit.

2. Wahrheit ist nur, worin eine gewisse Zahl von Leuten iibereinstimmt.

Putnams «Internal Realism » (besser: « pragmatic ») ist die These,
daB der Realismus mit einer «conceptual relativity» vertraglich ist,
und daf ein Ding an sich nicht benétigt wird. Genauso wie Putnam
ablehnt, dal die Interpretation die Referenz oder Welt bestimmit,
genauso lehnt er ab, dafl die Welt oder die Fakten die Interpretation
bestimmen. Fakt und Interpretation sind «interpenetrating ».5° Das
bedeutet eine Absage an einseitige Determinationen. Wer meint, dafl
Fakten, die physikalisch oder behavioristisch oder in Ausdriicken der
«computer science» beschrieben sind, die semantischen Fakten (also
Interpretationen, Deutungen) bestimmen (eine Funktion sind davon),
geht davon aus, da3 wenn die Fakten dieselben sind, die Interpre-
tationen dieselben sind.’! Dies lehnt Putnam mit folgendem Beispiel
ab: Wenn ich bei einem fremden Volk «bosorkanyok»32 hére und
gleichsam als Fakt eine alte Frau mit einer Warze auf der Nase sehe,
dann kann ich interpretieren (iibersetzen): «es ist eine Hexe » oder «es
ist eine alte Frau mit einer Warze auf der Nase». Die Interpretation
war leider friiher fiir die Frauen lebenswichtig, der Fakt allein hat sie
nicht bestimmt. Man miisse fiir das Verhéltnis von Fakt und Inter-
pretation nicht nur reduktionistisch von unten, sondern gleichsam auch
von oben schauen. Man kann die Interpretation nicht einfach physi-
kalistisch wegreden; sie hat eine eigene «Faktualitidt». Ich darf hier
ein schones Wort von Abaelard zitieren: «interpretari vocem non est
rem assignare, sed intellectum aperire».>*> Wir konnen also das Ver-

50 PUTNAM, Pragmatism, a.a.0., S. 18, 57 {., 61; vgl. WL, S. 289 f.

51 Und: Wenn die Interpretationen verschieden sind, miissen auch die Fakten
verschieden sein.

52 PUTNAM, Pragmatism, a.a. 0., S. 61 f.

53 P. ABAELARD, «Logica ingredientibus», in: Peter Abaelards Philosophische
Schriften, hg. von B. Geyer, Miinster 1919-1933, S. 3009.



Deuten wir die Wirklichkeit? 73

héltnis von Fakt und Interpretation nicht einfach einseitig durch eine
Funktion bestimmen — Fakt bestimmt Interpretation oder: Interpre-
tation bestimmt Fakt —, sondern miissen sie als interpenetrierend ver-
stehen.

Diese gegenseitige Durchdringung zeigt sich auch in der Deskrip-
tion (z. B. der wissenschaftlichen), die nicht einfach eine Zeichenreihe
ist, deren Verhiltnis zur Welt die modelltheoretischen Probleme ergi-
be. Deskription ist nach Putnam strukturell als Interaktionsphanomen
so zu verstehen:

«We describe reality in a language L (with a conceptual choice/scheme and
interests). »

Strukturelle Momente sind:

(1) «conceptual choice»: Die semantische Konventionalitit kommt dabei
durchaus ins Spiel. Wir konnen entweder etwas einen Meter lang nennen oder
39.4 inches lang. Haufig wird geschlossen: Da jede Deskription durch ein Be-
griffsschema geformt ist, ist sie nicht eine Beschreibung des Objektes, wie es
wirklich und in sich ist. Das sei eine Konfusion, denn die Vorstellung einer
Deskription in der Sprache der Welt selbst — die ja die wahre Deskription wi-
re — ist eigentlich ein Unsinn, insofern es keine Sprache der Welt gibt. Putnam
will uns dahin bringen, beide Sétze

Wir konnen Realitiit so beschreiben, wie sie ist.
und

Wir kénnen Realitdit nicht so beschreiben, wie sie ist.

abzulehnen und auch deren Disjunktion nicht zuzulassen. Beide sind sinnlos.

(2) «interests»: Wir haben immer einen Zweck: Wir kdnnen dieselbe Hand-
lung moralisch, physikalisch, religis oder aesthetisch beschreiben.54

Damit die Realitit, das dritte Strukturmoment, noch ins Spiel ge-
bracht wird, erklirt Putnam die «conceptual relativity »: «<Objects>
do not exist independently of conceptual schemes »5 — mit einem ab-
strakten Beispiel: Sei w eine Welt mit drei Individuen x,, x,, x,. Wie
konnen wir diese Welt anders beschreiben? Wir konnen mit der Me-
reologie der polnischen Logiker davon ausgehen, daf} es fiir je zwei
«particulars » ein Objekt gibt, welches seine mereologische Summe

54 H.PUTNAM, Pragmatism, a.a.0., S. 28 ff.
55 RTH, S. 52.



74 Peter Schulthess

ist. Dann hat die Welt insgesamt sieben Objekte (das Nullobjekt weg-
gelassen).’¢ Die Frage: « Wieviele Objekte gibt es? » hat nur einen Sinn
in bezug auf ein Beschreibungsschema, das einen Zweck und ein Be-
griffsschema hat. Diese Relativitit ist aber nicht etwa beliebig, denn
sobald eine Version fixiert ist, ist das Resultat auch gegeben.

Um das zu vertiefen, kehren wir zum Beispiel von Eddingtons Tisch
zuriick. Wir beschreiben die beiden Tische mit verschiedenen Pradika-
ten («schemes »). Teilen wir aber die Welt nicht einfach in verschiede-
ne GroBenordnungen auf?

— in die mittlere, in der wir in Zentimetern und Sekunden messen, wo New-
ton gilt

~ in die GroBenordnung, in der in Lichtjahren gemessen wird, wo Einsteins
Regeln gelten

— in der Groenordnung der Mikromys und Nanosekunden, wo die Regeln
der Quantenmechanik gelten. Wir sprechen heute von der Nanowelt.

Diese « Welten» bilden nach Vilem Flusser nicht mehr das Uni-
versum, sondern das Pluriversum.’” Das ist zwar postmodern, aber
verharmlosend. Die Beschreibungsdifferenzen sind namlich nach Ed-
dington nicht einfach solche innerhalb der Quantitit, sie sind vielmehr
radikal auseinanderzuhalten und unvereinbar,>8 so da3 also Widersprii-
che resultieren: « There is nothing substantial about my second table »%
sagt Eddington, denn die moderne Physik mufite gerade « substance »
weglassen, insofern sie «the greatest of our illusions » sei. Wir konn-
ten hochstens in andern Kategorien von der «Fiille» des Tisches re-
den: Kraftfelder erfiillen ihn, die aber nicht zur Kategorie der Dinge,
sondern der Einfliisse («influence ») oder Krifte gehoren. Radikaler
noch als das Pluriversum ist also: Die Welten unterscheiden sich gera-
de nicht nur in der Quantitit, sondern dadurch, dal wir sie in andern
Kategorien beschreiben. Dies zeigte sich bereits fiir Galilei: Er fragt,
wie die Welt wohl aussidhe, wenn wir sie nicht mit unseren Sinnes-
organen betrachten miifiten. Wenn wir sie also nicht mit Sinnesquali-
tdten, sondern mit den sog. priméren Qualitéten, die genau genommen
Quantititen sind, beschreiben miifiten. Diese Beschreibung des Seien-

56 H.PUTNAM, The Many Faces of Realism, LaSalle 1987, S. 18 f.

57 V.FLUSSER, «Paradigmenwechsel?» in: A. STEFFENS (Hg.), Nach der Post-
moderne, Diisseldorf — Bensheim 1992, S. 38 f.

58 EDDINGTON, The Nature of the Physical World, a.a. 0., S. XIII {.

59 Er ist eventuell zu dem Beispiel durch Russells Problems of philosophy, Ox-
ford 1912, Kap. 1, inspiriert worden.



Deuten wir die Wirklichkeit? 75

den in differenten Kategorien — statt Substanz: Groe — war auch der
Einsatz der modernen Naturphilosophie, die dann spiter Physik hief3.

Wenn man das Problem der zwei Tische so verschirft, indem wir
nicht nur die Quantitidten variieren lassen, sondern in andern Kate-
gorien beschreiben, dann stellt sich die Frage nach dem, was jetzt die
res Tisch eigentlich ist, die Frage nach der Realitit selbst. Sind die
Seienden, das, was ist, also grundsétzlich Elektronen, Quanta, Hamil-
ton-Funktionen, Felder oder Dinge? Das fragt auch unser Eddington
und nimmt — wie wohl erwartet — so Stellung, daf} das Reale ausschlie3-
lich von der Physik beschrieben wird. Die unvermeidliche Frage folgt
bei FuB3:

«You speak paradoxically of two worlds. Are they not really two aspects or
two interpretations of one and the same world?»

Sie wird so beantwortet:

« Yes, no doubt they are ultimately to be identified after some fashion. »60

Dies kénne aber nur so geschehen, dafl die Welt des BewuBtseins, in
der vorab der Tisch 2 — denn er ist nach Eddington ein «strange com-
pound of external nature, mental imagery and inherited prejudice »%! —
angesiedelt ist, auf Physik reduziert wiirde.

Putnam weigert sich in The Many Faces of Realism, wo er das
Eddington-Beispiel diskutiert, die Werteentscheidung zwischen dem
«scientific realism» und dem «common sense realism» zu treffen,
denn wir beschreiben zwar verschieden, d.h. mit verschiedenartigen
Kategorien verschiedene Objekte, aber je korrekt.? Wenn wir fragen:
«Welches sind die realen Objekte und deren intrinsische — d.i. be-
schreibungsunabhingigen Eigenschaften? », dann gibt es nach Putnam
keine sinnvolle Antwort, so gar, daf} nicht einmal Gott eine wii3ite:

«My view is that God himself, if he consented to answer the question, [...]
would say <I don’t know »>; not because His omniscience is limited, but becau-
se there is a limit to how far questions make sense. »63

Das ist die «conceptual relativity » des Begriffes des Objektes oder
Seienden, der nur zusammen mit einem Beschreibungsverfahren (in-
klusive «conceptual scheme », Kategorien) sinnvoll ist.

60 Ebd., S. XIV.

61 Ebd.

62 H.PUTNAM, The Many Faces of Realism, a.a. 0., Lecture 1.
63 Ebd,, S. 19.



76 Peter Schulthess

Was bringt uns aber dazu zu fragen: « Was fiir Objekte oder wie-
viele gibt es eigentlich — in Wirklichkeit? » Auf der einen Seite sicher
die Vorstellung von einer wahren Theorie, die wir bereits dekonstruiert
haben. Dann aber wohl auch die bei Platon, Duns Scotus und Quine
gelaufige Vorstellung, daB es einen eindeutigen Begriff von Objekt oder
Sein gibt, der eben auf das Seiende als es selbst, absolute, bezogen ist.
Quine ist mit seiner Uniformisierung (bzw. «regimentation») aller
(Wissenschafts-)Sprache im Prokrustesbett der elementaren Priadika-
tenlogik so klar von einem eindeutigen (univoken) Begriff von logi-
schem Gegenstand ausgegangen,® da3 Putnam kommentiert: « Quine
is gripped [in den Klauen] by the picture of <exists> as univocal. »%5
Quine, der von «reification » mittels « there is» und «it» redet, spricht
von einem «ontological committment to the existence of a kind of
object» jeder Theorie, welches auf der pradikatenlogischen Struktur
jeder Theoriesprache aufruht. In Sétzen der Art:

Alle natiirlichen Zahlen sind gerade oder ungerade.
Es gibt Spiegelbilder.
Es gibt Backsteinhduser in der Elmstreet (use in empirical description).

Es gibt Primzahlen (use in mathematical description).

gehe ich ein «ontological committment » ein, insofern ich voraussetze
— wenn die Sétze wahr sind —, da3 es solche Arten des Seins (Spiegel-
bilder, Zahlen, Hiuser) gibt. Bedeutet aber in den Beispielsitzen der
Ausdruck «es gibt» immer dasselbe? Sein ist sicher da univok, wo
man — mehrsortige auf einsortige Quantifikation reduzierend®® — keine
Kategorien mehr braucht, weil man nur einen Typ von Variablen zu-
1aBt. Man 146t den Existenzquantor also nur iiber Seiendes laufen, das
als Eines®” bzw. Identisches® vorausgesetzt werden muf}. Dieser uni-

64 «there is a logical notion of an object or <entity»> according to which anything
we can take as a value of a variable of quantification (anything we can refer to
with a pronoun) is an <object>» (RR, S. 110).

65 SNS, S. 450.

66 Z.B.W. V. QUINE, «Existence and Quantification», in: OR, S. 96.

67 Z.B. «but what sense can be found in talking of entities which cannot mean-
ingfully be said to be identical with themselves and distinct from one an-
other?» W. V. QUINE, «On what there is», in: From a Logical Point of View,
Cambridge (Mass.) — London *1953, S. 4, vgl. auch: ders., «Speaking of Ob-
jects», in: OR, S. 23.

68 Z.B.: «A thing is identical with itself and with nothing else.» W. V. QUINE,
Quiddities. An Intermittently Philosophical Dictionary, Cambridge (Mass.) —
London 1987, S. 89.



Deuten wir die Wirklichkeit? 77

voke Seinsbegriff hingt auch damit zusammen, daf} der Physikalismus,
dem Quine huldigt, eine Einheitswissenschaft voraussetzt.

Wenn nun Putnam, fiir den es keine «theory of everything »% gibt,
die Univozitit des Objekt- oder Seinsbegriffes attackiert, tut er das im
Namen der «conceptual relativity », nicht aber explizit im Namen von
Aristoteles, der sich gegen Platons univoken Seinsbegriff (idea) ge-
wehrt und dagegen seine zentrale metaphysiche Doktrin gesetzt hat,
daB das Seiende in mehrfacher Weise ausgesagt wird. Auch fiir Put-
nam hat «existieren» oder « Objekt» nicht so verschiedene Bedeutun-
gen, daB es verschiedene Worterbucheintrige verdiente: Es ist also
kein Homonym. Die Bedeutungen sind ithm Gebréauche und die sind je
nach Beschreibung sehr verschieden. Er unterscheidet namlich «kno-
wing the literal meaning » im Sinne von Worterbucheintrag vom wei-
teren’0: «knowing the sense », im Sinne von «knowing how the words
are used in a particular context». So sagen wir z. B. «Dieser japani-
sche Kunstbaum hat griine Blitter. » Sie sind aber aus Metall. Mit der
Worterbuchbedeutung (fldchiger, griin gefarbter Teil hoherer Pflan-
zen...) ergeben sich Schwierigkeiten, im Kontext verstehen wir den
Ausdruck aber. « Existenz» und « Objekt » haben — wie gesehen — ver-
schiedene Gebriuche. Es handelt sich um eine Beschreibungspraxis,
wo die Welt und die «Gegenstinde» die Bedeutung mitbestimmen,
nicht nur das Worterbuch. Der zugrundeliegende Objektbegriff ist
nicht beliebig, denn er gehort zum praktischen Beschreibungsverfah-
ren. Wir konnen nicht tiefer graben als die Praxis und hinter allen
Gebriuchen noch einen Sinn herausdestillieren. Es gibt nicht eine Le-
xikonbedeutung, aber ein Geflecht von Praxen, das den Seins- oder
Objektbegriff festlegt.”! Das gilt iibrigens auch fiir den Begriff der
Referenz. Metaphysischer Realismus kann nicht erkennen, dafl die
logisch-primitiven Begriffe (Objekt, Existenz) eine Vielheit von diffe-
renten Gebriuchen haben und nicht eine absolute Bedeutung. Genau
darin besteht die « conceptual relativity ». Deshalb und weil es keinen
Gebrauch von «Objekt» oder «Sein» gibt, der sozusagen der Welt

69 Vgl. PUTNAM, Pragmatism, a.a. 0., S. 44.

70 H. PUTNAM, «Reply to James Conant», in: Philosophical Topics 20 (1992),
S.375: «The Content of a token sentence depends on the meaning of its
words in the language, but it also depends on a multitude of features of the
context. »

71 Der Bedeutungszusammenhang liegt nicht in einem Kern von Merkmalen, son-
dern in der Praxis, in der Welt, wie eigentlich bei Aristoteles, oder in Wittgen-
steins Begriff der Familienédhnlichkeit.



78 Peter Schulthess

inhérent ist — und der in der einen wahren Theorie zum Ansatz kdme —,
deshalb ist die Idee eines Archimedischen Punktes aufzugeben, von
dem her gefragt werden konnte: « Wie viele Objekte gibt es wirklich? »
oder auch « Was sind Objekte? »

Genauso kann man unsere Frage « Deuten wir die Wirklichkeit? »
nun so beantworten: Wenn wir «deuten» als «deuten mittels einer
modelltheoretisch strukturierten Theorie» verstehen, dann kann man
sagen: nein. Oder besser: Die Frage ist gar nicht sinnvoll, da das
Deutungskonzept das Gewiinschte gar nicht lieferen kann. Die Frage
«Gibt es viele Deutungen und eine Wirklichkeit? » kann man ebenso
beantworten: Was Wirklichkeit (Sein, Objekt) ist, hingt notwendig von
der Deutung, d. h. jetzt aber vom «conceptual scheme » der Beschrei-
bung und vom «purpose » ab. Was Wirklichkeit ist, ist aber nicht will-
kiirlich, sondern ist relativ zu dem in der Deutung als Beschreibung
gewidhlten Verfahren, welches eine Praxis ist, die mit Welt arbeitet und
also nicht weltunabhingig ist. Wer alle gedeuteten Wirklichkeiten auf
eine reduzieren will, hat nicht verstanden, daf} dieser Reduktionismus
keinen Sinn macht.”?

Aus Putnams Uberlegungen resultiert also fiir unsere Fragestellung:
Wir deuten die Wirklichkeit, aber nicht mit einem Deutungsbegriff,
der sich am modelltheoretischen Interpretationsbegiff orientiert, denn
dieser ergibt pro Theorie viele Wirklichkeiten (Mehrdeutigkeiten) und
keine eine Welt, sondern mit einem Bedeutungsbegriff, der auf einem
Sprach- und Weltbegriff aufbaut, die je nicht selber absolut genommen
werden und zwischen denen dann Deutung statthaben soll, einem Deu-
tungsbegriff, der nicht iiberbriickt, sondern als Handlung selbst Ele-
ment von Welt ist.

«Nicht die Deutung schlédgt die Briicke zwischen den Zeichen und dem Be-
zeichneten. (Gemeinten). Nur die Praxis tut das. »73

72 «But the idea that there is an Archimedean point, or a use of <exist»> inherent
in the world itself, from which the question <How many objects really exist?>»
makes sense, is an illusion. If this is right, then it may be possible to see how
it can be that what is in one sense the <same> world (the two versions are
deeply related) can be described as consisting of <tables and chairs> (and
these described as colored, possessing dispositional properties, etc.) in one
version and as consisting of space-time regions, particles and fields, etc., in
other versions. To require that all of these must be reducible to a single ver-
sion is to make the mistake of supposing that <« Which are the real objects?> is
a question that makes sense independently of our choice of concepts.» (The
Many Faces of Realism, a.a. 0., S. 20)

73 L. WITTGENSTEIN, Philosophische Untersuchungen, Nr. 202.



Deuten wir die Wirklichkeit? 79

Putnams nichtreduktionistische Philosophie, die m.E. auch den
«linguistic turn» iiberwindet, kann deshalb treffend als «realism with-
out absolutes» auf beiden Seiten — Sprache und Welt — bezeichnet
werden.






	Deuten wir die Wirklichkeit? : Zur Problematik der Interpretation im modelltheoretischen Sinne

