
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 57 (1998)

Artikel: Interpretation, Erfahrung und Bedeutung

Autor: Graeser, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882899

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882899
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia philosophica 57/98

ANDREAS GRAESER

Interpretation, Erfahrung und Bedeutung

This paper is a plea for a strict usage of the term < interpretation >. It opposes a
wide usage of this term, common in the school of « interpretationalism », and
argues for the assumtion that our interpretations have something like sources which,
in turn, do not need to be taken as interpretations. Contrary to the claims made by
philosophical hermeneutics, this point can be explained if one takes into accont
the role of non-designating language use. Thus, the connetcion between man and
nature can be taken more closely.

I.

Wie in weiten Bereichen der Psychologie die Vorstellung der
Informationsverarbeitung den Status eines Leitbildes gewonnen hat, so
dominiert in der philosophischen Diskussion heute der Begriff der
Interpretation.1 Im einen wie im anderen Fall registrieren wir Ausprägungen

des Ideals, Phänomene unter einem, möglichst enheitlichen
bzw. einheitsstiftenden Gesichtspunkt zu subsumieren und als
Exemplifikationen einer bestimmten Art zu begreifen; in diesem Sinn bot
sich seinerzeit der Logische Empirismus als kraftvolle Sachwalterin
der Idee der Einheitswissenschaft an; und in diesem Sinn scheint,
sozusagen als Antipodin, die Philosophische Hermeneutik ihren
Universalitätsanspruch am Begriff des Verstehens festzumachen, das als

alldurchdringendes Phänomen vorgestellt wird.2 So willkommen nun wei-

1 Hier sei stellvertretend auf den Sammelband Zeichen und Interpretation, hg.
von J. Simon, Frankfurt a.M. 1994, hingewiesen. Sinngemäß ähnliche
Thematiken werden im Band «Wirklichkeit» im Deutungsprozess. Verstehen und
Methoden in den Kultur- und Sozialwissenschaften, hg. von Th. Jung und
S. Müller-Doohm, Frankfurt a.M. 1993 angesprochen und diskutiert.
Siehe auch E. BERG/M. Fuchs (Hg.), Kultur, soziale Praxis, Text. Die Krise
der ethnographischen Repräsentation, Frankfurt a.M. 1993.

2 Siehe H.-G. Gadamer, «Die Universalität des hermeneutischen Problems»,
in: Gesammelte Werke, Bd. 2, Tübingen 1986, S. 219-231 sowie Vernunft im
Zeitalter der Wissenschaft. Aufsätze, Frankfurt a. M. 1976, S. 125 ff.



12 Andreas Graeser

te Begriffe für Belange wissenschaftlicher Interessen auch sein müssen,

so groß ist das Risiko, daß der jeweils in Rede stehende Begriff
verblaßt und seine ursprünglich diskriminatorische Kraft einbüßt. Dies
mit dem Resultat, daß wir vis-à-vis eines Gefildes unterschiedlicher
Populationen vielleicht orientierungslos werden oder aber Dinge
einander angleichen, die besser doch unterschieden werden sollten.

Diese Situation hat seinerzeit die Orientierung der Philosophischen
Hermeneutik am Begriff des Verstehens verdunkelt,3 und sie scheint
heute die Verwendung des Terminus < Interpretation > zu begleiten.4
Denn dieser Terminus ist, zumindest in unserem Sprachbereich, wenn
nicht zum Schlüsselbegriff par excellence, so doch zum Signal einer
antifundamentalistischen (Neu-)Orientierung der Philosophie geworden

- dergestalt, daß nicht allein Lebensäußerungen überhaupt und

kognitive Aktivitäten im vertrauten Sinne als Interpretationen gelten,
sondern auch deren Produkte als Interpretationen angesprochen werden.

Daß dem Ausdruck < Interpretation > dabei kein einheitlicher Sinn
eignet und das philosophische Projekt damit gefährdet, wenn nicht
von Beginn an durchkreuzt wird, ist ziemlich offensichtlich. Denn hier
werden nicht nur epistemische und ontologische Momente5 in
unzulässiger Weise fusioniert; dies allein ist schon gravierend. Mindestens
ebenso gravierend ist jedoch, daß der weite Gebrauch von <Interpre-

3 Den einschlägigen Gedanken in Heideggers Sein und Zeit habe ich kritisiert
in «Das hermeneutische <als>. Heidegger über Verstehen und Auslegung»,
in: Zeitschrift für philosophische Forschung 47 (1993), S. 559-572 und in:
Philosophie in <Sein und Zeit>. Kritische Erwägungen zu Heidegger, Sankt
Augustin 1994, S. 15 ff. Darüber hinaus teile ich wesentliche Punkte, die
H. Albert artikulierte (Kritik der reinen Hermeneutik. Der Antirealismus und
das Problem des Verstehens, Tübingen 1994) und von A. Bühler hervorgehoben

werden: «Verstehen: Vernunft und Erfahrung», in: Philosophia Naturalis
32 (1995), S. 288.

4 Die These habe ich bereits an anderer Stelle vertreten: «Interpretation, Inter-
pretativität und Interpretationismus», in: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie

21 (1996), S. 253-260; siehe auch G. Löhrer, «Einige Bemerkungen
zur Theorieebene der Interpretationsphilosophie», a.a.O., S. 271-288. - Gute

Kritikpunkte finden sich auch bei H. KRÄMER, «Zur Rekonstruktion der
Philosophischen Hermeneutik», in: Journal for General Philosophy of Science
26 (1995), S. 170-171 und insbesondere bei D. Kaegi, «In Interpretationen
verstrickt. Über Interpretationswelten und Interpretationskonstrukte», in:
Philosophische Rundschau 42 (1995), S. 273-285.

5 Diese Unterscheidung (siehe J. Margolis, Interpretation Radical but not Un¬

truly, Berkeley (Cal.) - London 1995, S. 21 ff.) wurde von M. Krausz gut
herausgearbeitet, siehe «Interpretation audits Art Objects: Two Views», in: The

Monist 73 (1990), S. 222-232.



Interpretation, Erfahrung und Bedeutung 13

tation > jene Grenze verwischt, die Handlungen als bewußte Aktivitäten

von blassen Ereignissen trennt. Damit ist zugleich auch schon der

wichtigste Einwand angedeutet. Phänomene oder Fälle der oben
beschriebenen Art lassen sich nicht ohne Substanzverlust vereinheitlichen

- der angebliche Gewinn, der aus der Beobachtung umfassender
Strukturen resultiert, ist ein Pyrrhussieg. Denn er wird um den Preis
einer willkürlichen Eliminierung von Fragen und Problemen erkauft,
die nach wie vor aufklärungsbedürftig sind und ins Zentrum
philosophischer Fragen weisen. Die nachfolgenden Überlegungen verfolgen
entsprechend sowohl eine kritische bzw. destruktive als auch eine
konstruktive Zielsetzung. Auf der einen Seite soll für die Beobachtung
klarer Grenzziehungen geworben werden. Dies betrifft nicht nur die
Verwendung des Terminus < Interpretation >, sondern auch die
antifundamentalistische Radikalisierung der hier maßgeblichen Leitidee. Auf
der anderen Seite geht es darum, einige philosophische Probleme in
den Blick zu rücken, die als Fragen vordringlicher Art anzusehen sind.
Dazu gehört vor allem die Frage, wie Deutungsprozesse in der Erfahrung

verwurzelt sind. Näherhin soll in einem ersten Schritt (II) in
Erinnerung gerufen werden, daß < Interpretation > im starken und intuitiv
vertrauten Sinne des Wortes bestimmten Bedingungen gehorcht, die
nicht mutwillig suspendiert werden sollten. In einem weiteren Schritt
(III) werden Situationen angesprochen, die im gängigen Idiom
zeitgenössischer Philosophie als Fälle von Interpretation gelten, gemäß der
in (II) dargelegten Erwägungen jedoch ab- und ausgegrenzt werden
müssen. Sodann ist in (IV) von Quellen der Interpretation die Rede
und dem, was Deutungsprozessen in der Erfahrung selber zugrundeliegt.

Ich versuche dabei, den Gedanken zu stützen, daß diese Quellen
über eine gewisse Unmittelbarkeit verfügen und insofern ihrerseits
nicht durchwegs wieder als Interpretationen angesehen werden müssen.

Schließlich sollen (V) die Hauptpunkte der Erörterung
zusammengefaßt und weiterführende Problematiken angesprochen werden.

II.

Bei der Verwendung des Terminus < Interpretation > sollten wenigstens
drei Eigentümlichkeiten beachtet werden. Eine davon besteht darin,
daß < Interpretation > ähnlich wie < Äußerung > und < Vorstellung > eine

Akt/Objekt-Ambiguität an den Tag legt. In diesem Sinn kann <

Interpretation > ein Tun (interpretatio) charakterisieren oder das Resultat



14 Andreas Graeser

bzw. Produkt (interpretatum) eines Tuns. Eine zweite Eigentümlichkeit
ist darin zu sehen, daß < Interpretation > ein mehrstelliger Terminus

ist. Von etwas, x, als Interpretation sprechen, heißt etwas annehmen, y,
von dem x (eine) Interpretation ist. Eine dritte Eigentümlichkeit
betrifft die Anwendungsbedingungen des Terminus; und zwar geht es

darum, daß etwas, x, als Interpretation nur dann in Betracht kommt,
wenn y nicht offensichtlich ist bzw. nicht auf der Hand liegt.6

Näherhin wäre zu berücksichtigen, daß Interpretationen für einen
selber bestehen oder für andere und in jedem Fall relativ zu bestimmten

Annahmen sind. Dabei handelt es sich z. T. um Annahmen erster
Ordnung, nämlich über das interpretandum (z.B. Wörter und deren

Bedeutung, Bilder usw.), z. T. aber auch um Annahmen zweiter
Ordnung (z.B. über die Beziehung von Wort-Bedeutung und Autoren-
Intention usw.). In diesem Zusammenhang fällt ins Gewicht, ob wir
die Interpretation, x, als Tun bzw. als Resultat eines Tuns anderer
beurteilen oder aber als eigenes Tun bzw. als Resultat eigenen Tuns
ansprechen. Im letzteren Fall implizieren wir etwas bezüglich unseres
Selbstverständnisses, nämlich daß wir uns sehr wohl bewußt sind, x
als Interpretation von y vorzulegen; im ersteren Fall diagnostizieren
wir das Tun anderer, ohne daß wir berechtigt wären zu behaupten, die
in Rede stehende Person sei der Meinung, bei x handele es sich um
eine Interpretation von y. Dies auch dann nicht, wenn wir aus
bestimmten Gründen berechtigterweise annehmen, die Person müßte auf
und vor dem Hintergrund ihrer sonstigen philosophischen Vorstellungen

meinen, daß x eine Interpretation von y sei. In diesem Sinn ist
<Interpretation> nicht nur ein intentionaler (s.u.), sondern auch ein
intensionaler Begriff.

Soweit ist klar, daß < Interpretation > jeweils auch Referenz auf eine

Person, Gruppe von Personen usw. birgt, die x vorlegt, und insofern
wenigstens als vierstelliger Terminus anzusehen ist; tatsächlich sind
weitere Relate zu berücksichtigen (s. u.). Sie zeigen auch - und dieser
Punkt ist von besonderem Interesse - daß die Betrachtung von x als

Interpretation von y die Annahme involviert, y lasse sich im Prinzip
auch anders verstehen. Diese Bedingung gilt auch dann, wenn keine
solche andere Möglichkeit konkret vor Augen steht und man sich
zumindest zum gegenwärtigen Zeitpunkt nicht vorstellen kann, wie eine

derartige Alternative gegebenenfalls aussehen würde. In diesem Sinn

6 Dieser Punkt wurde namentlich von Annette Barnes diskutiert, siehe On In¬

terpretation. A Critical Analysis, Oxford 1988, S. 7 ff.



Interpretation, Erfahrung und Bedeutung 15

scheint die Rede «... ist (eine) Interpretation ...» auch zu präsupponie-
ren, daß y selber - was immer es auch sonst sein mag - keineswegs
durchsichtig, sondern vielmehr erklärungsbedürftig sei (s. o.).

Fälle dieser Art liegen da vor, wo wir mit Aussagen wie «Der
Hamlet ist ein Ödipus-Drama » zu verstehen geben, daß sich der Sinn
von y nur mit Rekurs auf x ausmachen lasse bzw. daß y qua x
vollständiger oder zumindest besser verständlicher sei als in Begriffen von
y allein. Dabei sind subjektive Antizipationen wirksam - so etwa die
Vorstellung, daß y in Begriffen von y allein trivial und jedenfalls
uninteressant wäre, ohne relevante Pointe und ohne angemessenen Clue.
In diesem Sinn wäre es also eine Sache zu sagen, Hamlet wolle seinen
Vater rächen, eine andere anzunehmen, Hamlet würde jeden Mann
umbringen, der sich der Mutter nähert; und die Präferenz für die
psychoanalytische Deutung des Hamlet wäre mithin an generelle Annahmen
hinsichtlich der Motivation menschlichen Handelns gebunden und
zudem von der Vorstellung beseelt, daß Annahmen dieser Art mehr
Aufmerksamkeit verdienen und ceteris paribus in den Vordergrund
gerückt werden sollten.

Doch läßt sich dieses Verständnis von < Interpretation > auch in
Fällen konkretisieren, in denen wir Dinge erst unter einer bestimmten
Beschreibung als Dinge bestimmter Art zu verstehen lernen. So wie
physische Gegenstände überhaupt erst unter bestimmten Beschreibungen

als Träger von Aussagen identifiziert und gegebenenfalls als

Kunstwerke erkannt werden, so werden Gegenstände wie Stücke
Papier auf Grund etablierter Interpretationen zu Realitäten sozialer Art.
Näherhin lassen sich beide Verständnisse von < Interpretation >

folgendermaßen charakterisieren. Im einen Fall werden Gegenstände (Hamlet,

Mona Lisa usw.) über ihr Verständnis als Gegenstände bestimmter
Art (i. e. Drama, Portrait usw.) hinaus eingegrenzt und erfahren mittels
einer besonderen Bestimmung inhaltliche Konturen (z.B. Ödipus-Si-
tuation); im anderen Fall werden Gegenstände einer bestimmten Art
durch geeignete Beschreibungen zu Gegenständen anderer Art
mutiert.

Vor dem Hintergrund dieser Überlegungen liegt es nahe, zwischen
Interpretationen in einem nicht-konstitutiven Sinn einerseits und in
einem konstitutiven Sinn andererseits zu unterscheiden (s. Anm. 5).
Doch ist es wichtig zu sehen, daß beide Weisen von Interpretation
weder isoliert vorkommen müssen noch überhaupt von einander
unabhängig sein dürften. So gibt es, erstens, Situationen, die dadurch

gekennzeichnet sind, daß nicht-konstitutive Interpretationen konstitu-



16 Andreas Graeser

tive Interpretationen voraussetzen. In diesem Sinn können wichtige
Fragen bezüglich des Verständnisses bestimmter Phänomene in einem
Text von der Art der Antigone genau genommen erst aufkommen,
wenn eine konstitutive Interpretation stattgefunden und mithin den
Grund bzw. das Terrain für Interpretationen nicht-konstitutiver Art
geschaffen hat. Zweitens finden sich Umstände, in denen konstitutive
Interpretationen vermutlich von Interpretationen nicht-konstitutiver
Art abhängig sind. In diesem Sinn mag die Klassifikation eines
Gegenstandes als Kunstwerk davon abhängen, daß bestimmte Züge des

Gegenstandes z.B. als ästhetisch relevant vorgestellt werden, der
Gegenstand als Träger einer Aussage in Erscheinung tritt oder zur Quelle
gefühlsmäßiger Ansprache wird.

Situationen der eben beschriebenen Art können vielleicht beliebig
komplex sein. Insofern ist es schwer vorstellbar, daß sich Interpretationsstränge

mit konstitutiven und nicht-konstitutiven Zügen durchwegs
isolieren und nebeneinander stellen lassen. Dagegen sprechen auch
eher alltägliche Situationen aus dem inter-personalen Bereich: Aktivitäten

einer Person als Handlungen bestimmter Art auffassen (z.B. als
Geste des Wohlwollens oder als Akt der Demütigung), heißt zunächst

physische Ereignisse und Vorkommnisse in bestimmter Weise sehen

und sie zu etwas anderem konvertieren. Genauer gesagt setzt das
Verständnis solcher Vorfälle und Ereignisse als Handlungen bestimmter
Art die Annahme voraus, daß die in Rede stehende Person in und mit
ihren Bewegungen nicht nur unwillkürlich auf Reize reagiert und sich
mithin nicht etwa nur irgendwie verhält, sondern Absichten verfolgt,
Ziele realisiert, zu diesem Zwecke etwas zu verstehen gibt und jedenfalls

handelt.
Diese Annahme mag nun im konkreten Fall gerechtfertigt sein

oder auch nicht; und doch ist sie es, die einer speziellen Einordnung
das Terrain bereitet und damit den Raum für bestimmte
Verständnisprobleme schafft, die ihrerseits nach Interpretation verlangen. Erst
hier - auf dem Boden der vorgängigen Annahme - geraten wir in das

Gestrüpp jener Fragen, die zu dichten oder dünnen Beschreibungen7

7 Der Gegensatz <dichte>/<dünne Beschreibung), der durch C. Geertz auch
außerhalb der Philosophie Verbreitung erlangte (siehe «Thick Description:
Toward an Interpretative Theory of Culture», in: ders., The Interpretation of
Culture. Selected Essays, New York 1973, S. 3-20, dt. in: Dichte Beschreibung.

Beiträge zum Verstehen kultureller Systeme, Frankfurt a.M. 1992, S. 7-
43), wurde von G. Ryle herausgearbeitet. Siehe Collected Papers, Bd. 2,

Bristol 1990, S. 465^179,480^196.



Interpretation, Erfahrung und Bedeutung 17

einladen und uns je nach gewählter Strategie vielleicht in unlösbare
Probleme verstricken. In all diesen Fällen haben wir es mit Interpretationen

im eigentlichen Sinn zu tun.

III.

Anders liegen die Dinge im Falle von Wahrnehmungen, wie z.B. daß
dieses Brett rot ist, oder daß sich links neben dem Brunnen ein
Strauch befindet und rechts ein Baum. Hier von Interpretation sprechen

hieße unterstellen, daß wir über die Option verfügen, die Dinge
anders wahrzunehmen als wir sie de facto wahrnehmen und daß wir
uns dessen auch bewußt sind. Diese Unterstellungen sind jedoch nicht
gerechtfertigt. Denn normalerweise haben wir keine Wahl, ein rotes
Ding als grünes Ding wahrzunehmen oder einen Strauch als Baum
und umgekehrt. Hingegen mögen wir zögern, diesen Gelbton eindeutig

als herzlich, jenen als abstoßend zu empfinden. Doch handelt es

sich bei den in Frage stehenden Eigenschaften um tertiäre Qualitäten.
Insofern ist die Situation also verschieden. Desgleichen scheint die
Verwendung von < Interpretation > auch da sinnwidrig, wo die
wahrgenommenen Dinge selber als Interpretationen angesehen werden,
genauer im Sinn von < konstitutiver Interpretation > erst zu den Gebilden
werden, die sie sind, und damit in die Nähe von Gebilden eines
problematischen Idealismus rücken.

Daß dieser Gedanke merkwürdig ist, zeigt sich, wenn wir fragen,
was übrigbliebe, wenn wir von Türen, Betten, Tischen usw. die
Interpretation abziehen könnten: Offensichtlich Materialien, die zum
Gebrauch als Türen, Betten, Tische usw. gezimmert wurden und ipso
facto das sind, was sie sein sollen, nämlich Türen, Betten, Tische usw.
Aber ließe sich der springende Punkt der in Rede stehenden These
nicht sinnfälliger machen, wenn nicht Artefakten als Beispiele in den

Blick genommen würden, sondern etwa ein Ast, der uns die lädierte
Zeltstange ersetzt? Vermutlich dürfte dies den Gedanken kaum
deutlicher machen. Zwar scheint die Bedingung erfüllt, daß wir diesen Ast
als dieses oder jenes ansehen und jedenfalls Optionen haben; auch ist
offensichtlich, daß wir uns dessen bewußt sind; und schließlich ist ein
Ast nicht offensichtlich ein Zeltstange. Gleichwohl wäre die Annahme
des konstitutiven Sinnes von < Interpretation > hier nicht einsichtig.
Denn daß dieser Ast mir als Zeltstange dient und insofern meine Zelt-



18 Andreas Graeser

Stange ist, ist kein Grand zu sagen, daß aus einem Gegenstand ein
anderer geworden sei bzw. etwas zu etwas anderem mutiert habe.

Doch könnte der Interpretationist genau dies bestreiten, und zwar
mit dem Argument, daß es sich bereits im Falle des Ast-Seins nicht
anders als im Falle sonstiger Gegenständlichkeiten um Interpretationen
im hier relevanten konstitutiven Sinn handele. Dies ist auch im Kern
die These jener, die den Konstitutions-Gedanken der traditionellen
Transzendentalphilosophie in ein modernes Idiom zu überführen
suchen. Doch ist diese These kaum akzeptabel. Denn zunächst einmal ist
unklar, was sie genau besagen soll. In der modernen Version scheint
sie eine Fusion zweier verschiedener Gedanken darzustellen. So ist es

eine Sache zu behaupten, daß hyletische Momente bzw. rohe Daten in
Kombination mit bestimmten Formen begrifflicher Art Gegenstände
ausmachen; und es ist eine andere Sache zu behaupten, daß Gegenstände

unter dieser oder jener Beschreibung verschiedene Gegenstände

seien. Während der erste Gedanke notorisch undurchsichtig ist -
der Rekurs auf nackte, gänzlich uninterpretierte Daten läßt sich nicht
verständlich machen - scheint der zweite Gedanke manifest falsch und
die Fusion beider ein Unding. Zumindest ist diese Betrachtungsweise
nicht geeignet, das Mobiliar des Universums als Ensemble von
Interpretationen begreiflich zu machen.

IV.

Interpretationen - seien dies nun Aktivitäten oder Resultate bzw.
Produkte unseres Tuns - stehen nicht in einem luftleeren Raum. Legen
wir ein holistisches oder zumindest korporatistisches Bild unserer
Gedanken über die Welt und uns selbst zugrunde, so scheint klar, daß sie

in weite Felder von Bezügen eingebettet sind. Diese lassen sich zum
Teil ihrerseits als Interpretationen im einen oder anderen Sinn
analysieren. Doch scheint es wichtig zu sehen, daß sich Interpretationen aus

etwas speisen und in diesem Sinn Quellen haben. Etwas als Erklärung
einer Handlung anbieten, heißt, die Handlung selber als Spezimen
sinnvollen Tuns verstehen; eine dunkle Stelle in einem Text mit lu-
ziden Konturen versehen, heißt den Text bzw. einen Ausschnitt
desselben als Träger einer klaren Bedeutung verfügbar machen; und
Gegenstände irgendwelcher Art als Kunstwerke verstehen, heißt die Welt
um Bezüge bereichern, die Dimensionen unserer Selbst-Auffassung
einschließen.



Interpretation, Erfahrung und Bedeutung 19

In allen diesen Fällen registrieren wir ein gemeinsames movens;
und zwar handelt es sich hierbei um etwas, das als Bedürfnis nach

Sinn-Erfüllung charakterisiert und näherhin unter Hinweis auf Faktoren

wie Bedeutsamkeit, Relevanz, Gewicht und Erfolg erklärt werden
könnte. Im einen wie im anderen Fall geht es darum, Dinge, Personen,
Situationen, Ereignisse und Aussagen in einen Sinn-Bezug einzubetten,

ihnen damit Gewicht zu verleihen und auf diese Weise auch unser
Selbst-Verständnis zu artikulieren. So gesehen spricht vieles für eine

pragmatistische Einschätzung. Denn primär und in gewissem Sinne
fundamental sind praktische Bezüge. Diese sind auch Quelle aller
Interpretation und definieren den Bereich möglicher Sinn-Erfüllung.
Deshalb scheint es naheliegend, Interpretation(en) auch als Weise(n)
der Selbst-Gestaltung zu verstehen.

Spätestens an dieser Stelle mag eingewendet werden, daß die Rede

von Quellen der Interpretation bei Lichte besehen nicht hinter die
Interpretation gelange und mithin der Begriff der Interpretation im
gewissen Sinn irreduzibel und fundamental sei. Diese These - sie basiert
auf dem Motto «Alles Verstehen ist Auslegen»8 - ist jedoch nicht
haltbar. Erstens macht sie sich einer Verwechslung von Interpretament
und Interpretation schuldig: Wenn nämlich Interpretation intentional,
also Interpretation von etwas ist, und wenn mithin dasjenige, was (eine)

Interpretation von etwas ist, unter einem bestimmten Gesichtspunkt

stehen muß, so ist der Gesichtspunkt zwar das, was die
Interpretation leitet und so das interpretatum bestimmt. Aber der Aspekt
seinerseits ist <nur> Interpretament, nicht bereits Interpretation. -
Zweitens sägt die These an ihrem eigenen Fundament. Denn mit der
Rede von Interpretation, Auslegung usw. legen wir uns auf die
Annahme der Existenz un-interpretierter bzw. un-ausgelegter Dinge fest,
die so oder anders gesehen werden können und tatsächlich auch so

und anders gesehen werden.9 Damit bewahrt unsere Rede einen
realistischen Rest, nämlich die Annahme von Dingen hinter den Interpreta-

8 Siehe H.-G. Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophi¬
schen Hermeneutik, Tübingen 1975, S. 366. - Die Behauptung selber läßt
sich nicht aufrecht halten: Was etwa wird beim Verstehen euklidischer
Beweise ausgelegt? Das von Heidegger (Sein und Zeit, §32) strapazierte Bild
faßt - wenn überhaupt - nur einen kleinen Bereich.

9 Vielleicht gibt es auf dem Planeten Saturn seltsame Farben, die wir Erdlinge
nicht, oder nicht ohne weiteres, einordnen können und wo wir die Anwendung

unseres vertrauten Vokabulars zumindest vorübergehend etwas strapazieren

müssen.



20 Andreas Graeser

tionen.10 Zwar begegnet man an dieser Stelle dem Einwand, daß diese
Reste ihrerseits Interpretationen bzw. Produkte von Interpretationen
seien und jedenfalls nicht als facta bruta in Betracht gezogen werden
können.

Vermutlich trägt dieser Einwand nicht weit. Sicher hängt hier einiges

davon ab, wie man facta bruta näherhin definiert. Doch genügt für
unsere Zwecke die Feststellung, daß die in Rede stehenden Gebilde
bzw. Reste, y, nicht in der Weise Interpretationen sind, in der x (eine)
Interpretation von y sein soll. Sie befinden sich ex hypothesi nicht auf
gleicher Ebene.11 Etwas nachhaltiger läßt sich der relevante Punkt
wohl folgendermaßen herausstellen: Wenn eine Person über eine
Türschwelle stolpert und sich ein Bein bricht, so existiert das, worüber die
Person stolpert, nicht interpretationsabhängig. Interpretationsabhängig
ist, wenn überhaupt, die Betrachtung und Charakterisierung des
fraglichen Gegenstandes als Türschwelle und die medizinische Einschätzung

des Ereignisses als Beinbruch.12
Nehmen wir diesen Gedanken erst, so scheint klar, daß die Position

des interpretatorischen Holismus entgegen ihrem eigenen Anspruch
weder auf die Annahme un-interpretierter Realität verzichten kann -
wie sonst wäre der Anspruch auf InterSubjektivität zu halten? - noch
ihr eigenes Verständnis wirklich plausibel zu machen vermag; und
dies wiederum heißt, daß jene Gehalte, die unseren Interpretationen
als Leitbegriffe dienen, ihrerseits nicht als Produkte bzw. Teile von
Interpretationen angesehen werden müssen. Nichts spricht dagegen,
daß sie besonders tief in die Erfahrung eingelassen sind und damit
auch Interpretationen aller Art erst zugrunde liegen.

Damit stellt sich allerdings die Frage, wie ein derartiger Grund
näher vorgestellt und plausibel gemacht werden könnte. Dieser Punkt

gestattet keine einfache Antwort. Denn um von Erfahrung oder Teilen
davon als eigentlichen Quellen der Interpretation sprechen zu können,
müssen wir das Band zwischen Erfahrung, Natur und Selbst wohl viel
enger knüpfen, als dies im Lichte zeitgenössischer Attacken auf das

Gegebene angezeigt sein mag. Sofern diese Attacken - mögen sie nun

10 Siehe zu diesem Punkt vor allem R. Shusterman, «Beneath Interpretation:
Against Hermeneutic Holism», in: The Monist 73 (1990), S. 181-204.

11 Siehe Verf., «Interpretation, Interpretativität und Interpretationismus», a.a.O.,
S. 256.

12 Siehe ebd. Ich teile in dieser Hinsicht die Auffassung des Common sense, die
auch J. R. Searles Überlegungen zu Wahrheit und Wirklichkeit zugrundeliegt:
The Construction of Social Reality, New York 1995, Kap. 7-8.



Interpretation, Erfahrung und Bedeutung 21

aus dem sog. analytischen oder aus dem sog. hermeneutischen Lager
stammen - die Sprachlichkeit aller Erfahrung betonen und damit alles
samt und sonders zu einer linguistischen Affäre machen,13 scheinen
sie der Annahme jedwelcher Unmittelbarkeit wenig Raum zu geben;
und tatsächlich ist (und war) es eben diese Vorstellung universaler
sprachlicher Verfaßtheit, die auch den radikalen Positionen des

interpretarischen Holismus Pate stand.
Nun braucht uns die These von der Sprachlichkeit aller Erfahrung

in diesem Kontext nicht wirklich zu beunruhigen. Weder zwingt sie

uns zur Aufgabe der Annahme, daß Interpretationen eigentliche Quellen

haben. Noch muß sie uns zur Flucht nach vorn drängen, nämlich
zur Annahme nicht-kognitiver, nicht-diskursiver Erfahrungen.14
Vermutlich genügt es, die These von der Sprachlichkeit aller Erfahrung an
einem Punkt zu präzisieren. Diese Präzisierung betrifft die im Kontext
der These selbst maßgebliche Auffassung von Sprache. Hier nun ist
es wichtig zu sehen, daß die meisten Vertreter der These mit großer
Selbstverständlichkeit davon ausgehen, daß wir vor allem Dinge
identifizieren und beschreiben und somit Landkarten der uns umgebenden
Wirklichkeit zeichnen. Doch ist dieses Bild unvollständig und höchst
einseitig. Denn offensichtlich gibt es noch eine gänzlich andere
Dimension, nämlich die von Sprache als Ausdruck.15 Sprache als
Ausdruck verstehen, heißt der Tatsache Rechnung tragen, daß wir in und
beim Gebrauch von Sprache nicht nur (und vielleicht nicht einmal
primär) das Mobiliar des Universums klassifizieren, sondern Gefühle,

13 Vgl. W. Sellars, Science, Perception and Reality, London 1967, S. 160;
siehe auch ders., Empiricism and the Philosophy ofMind, introd. by R. Rorty,
Study Guide by R. Brandom, Cambridge (Mass.) - London 1997.

14 Dies findet man interessanterweise bei J. DEWEY, Experience and Nature, New
York '1958, S. 23. - Deweys Auffassungen wurden von R. Rorty attackiert,
mit dem Vorschlag, auf den Erfahrungsbegriff zu verzichten (Siehe
Consequences of Pragmatism, Cambridge - Minneapolis 1982, S. 72 ff.). Ich denke,
daß Deweys Überlegungen hier und an späterer Stelle im Lichte der
Erwägungen R. Shustermans gelesen werden sollten, siehe «Dewey on Experience:

Foundation or Reconstruction?», in: The Philosophical Forum 26

(1994), S. 127-148. Dieser Autor hebt die Leiblichkeit der Erfahrung hervor.
15 Siehe Ch. Taylor, Philosophical Papers, Bd. 1, Cambridge 1985, Kap. 9

und 10. - Taylor bezieht sich auf die (von ihm so genannte)
Herder/Humboldt/Heidegger-Tradition. Erstaunlicherweise scheint auch P. F. Strawson in
seiner Akademierede «Freedom and Resentment» (Proc. Brit. Acad. 48 (1962),
S. 1-25) derartige Auffassungen hervorzuheben, so in der These, daß
Menschen in und mit bestimmten Äußerungen tief in der Natur unseres Seins
eingravierten Gefühlen Ausdruck geben.



22 Andreas Graeser

Haltungen, Einstellungen verdeutlichen. So gesehen sagen wir etwas
über uns selbst; und wir sagen es in einer Weise, die sich nicht - oder

jedenfalls nicht ohne Substanz- und massiven Informationsverlust - in
das Idiom der designativen Sprachverwendung überführen läßt. Ziehen

wir diese Auffassung von Sprache in Betracht und orientieren wir
uns entsprechend an einer Auffassung von Bedeutung, die zu dieser

Auffassung paßt, so scheint die These der Sprachlichkeit aller Erfahrung

weniger anämisch, das Band zwischen Natur, Erfahrung, Selbst
intimer und zugleich auch glaubhafter. Dieser Punkt wird noch
deutlicher, wenn wir uns vor Augen halten, daß der Versuch, einen Sinn
dessen zu artikulieren, was wichtig ist, zugleich den Gegenstand
verändern kann16 und daß z.B. Erfahrungen von Emotionen ein neues
Gesicht gewinnen.17 Diese Überlegungen markieren eine besondere

Eigentümlichkeit nicht-designativer Sprachverwendung; und sie

zeigen, daß Erfahrungen da, wo sich wie im Falle starker Wertungen, ein

Subjekt-Bezug nicht sinnvoll unterdrücken oder ausklammern läßt,
tatsächlich ihren Sitz im Leben haben und insofern auch die Quelle
von Interpretationen sind.18

Natürlich wirft dies die Frage auf, wie Erfahrung gegebenenfalls
näher analysiert werden müßte. Dies gilt um so mehr, als auch dieser
Terminus von der typischen Akt/Objekt-Ambiguität gezeichnet ist.
Doch anders als im Falle von Termini wie < Aussage >, < Behauptung >,

< Vorstellung > usw. scheint diese Ambiguität hier nicht störend. Denn
erstens ist der Begriff der Erfahrung extrem weit19 und sollte mithin
auch in Zusammenhängen Anwendung finden können, die in traditionellem

Idiom z.B. als Fälle nicht-propositionaler Wahrnehmung
gelten;20 damit könnte im Übrigen auch jenen Wahrnehmungen Rech-

16 Vgl. Ch. Taylor, Philosophical Papers, Bd. 1, S. 38.
17 Vgl. ebd., S. 69.
18 Dies schließt nicht aus, daß - wie Ch. Taylor in seinem Essay « Self-Interpre-

ting Animais» (ebd., S. 45 ff.) betont - Selbst-Interpretationen Quellen der
Erfahrung sind bzw. diese gestalten und bestimmen. Taylor hat einen weiten
Begriff von Interpretation und wäre sicher bereit, als weiteren Begriff den

Terminus < Selbst-Verständnis > zu akzeptieren.
19 Siehe dazu den Sammelband Der Begriff der Erfahrung in der Philosophie

des 20. Jahrhunderts, hg. von J. Freudiger, A. Graeser, K. Petrus,
München 1996.

20 Ich beziehe mich hier auf Thematiken, die gut im Sammelband Perceiving,
Sensing, and Knowing. A Book of Readings from Twentieth-Century Sources
in the Philosophy of Perception, hg. von R. J. Swartz, Garden City (N. Y.)
1965, dokumentiert sind.



Interpretation, Erfahrung und Bedeutung 23

nung getragen werden, die sog. niedere Lebewesen offensichtlich
leisten. Zweitens enthebt uns diese, wie oben gesagt, im Prinzip vertraute
Situation, der unangenehmen Alternative, entweder die bewußtseinsunabhängige

Wirklichkeit als buchstäblich wertbehaftet bzw. als werte-
durchtränkt annehmen zu müssen, oder eben aber im Sinne eines Pro-
jektivismus21 das Subjekt als alleinige und gewissermaßen autarke
Quelle der Werte zu verstehen. Beide Extreme sind wenig glaubhaft.
Gerade weil wir Teil jener Wirklichkeit sind, der wir uns gegenüber
gestellt finden, scheint die kontextualistische Auffassung des klassischen

Pragmatismus viel für sich zu haben. Danach gilt u. a., daß die
Gegenständlichkeit, die Eigenschaften der Erfahrung gewinnen, eben
nicht als illusionäre Zuschreibung psychischer Entitäten zu physischen
Dingen zu sehen, aber auch nicht als Aussendung des Organismus
oder der Seele in die äußeren Dinge hinein zu verstehen sei. Denn dies
würde soviel bedeuten, wie daß die Qualitäten vorher im Organismus
gewesen sein müßten. Vielmehr handelt es sich bei den in Rede
stehenden Qualitäten um Qualitäten einer Interaktion, die zwischen
Organismen und Außerorganischem stattfindet.22 Von hierher scheinen
die Probleme nicht unüberwindlich. Dies gilt um so mehr, als diese

Qualitäten pragmatistischer Überzeugung entsprechend Züge von
Lebensfreundlichkeit bzw. Lebensfeindlichkeit bergen und somit die
Basis von Urteilen bilden können.

V.

Zusammenfassend ist festzuhalten, daß sich die These eines
All-Interpretationismus bzw. hermeneutischen Holismus auf Grund interner
Diskrepanzen nicht aufrechterhalten läßt. Mehr noch aber spricht
gegen sie, daß die mit ihr verbundene Auffassung des Menschen als

interpretierendes Wesen an der Realität selber keine Stütze finden dürfte.

Weder ist es der Fall, daß Menschen durchwegs die Wahl haben,

Dinge, Situationen, Ereignisse so oder anders zu sehen; hier scheint

21 Der Projektivismus wird auf breiter Basis z. B. von S. Blackburn wirkungsvoll
propagiert; siehe Spreading the Word, Oxford 1984 und Essays in Quasi-
Realism, New York - Oxford 1993, sowie J. HALDANE / C. WRIGHT (Hg.),
Reality, Representation, and Projection, New York-Oxford 1993.

22 Siehe J. Dewey, Experience and Nature, a.a.O., S. 258 f. - Man mag diese

Auffassung von Eigenschaften belächeln. Doch scheint sie nicht mehr
anstößig als die sog. adverbielle Analyse von Wahrnehmungen.



24 Andreas Graeser

die Terminologie der Wissenschaften (< Selektion > usw.) die Ausbreitung

massiv irreführender Vorstellungen zu begünstigen. Noch sind wir
Herren über unsere Begriffssysteme, davon, daß wir die Wünsche, die
wir haben wollen, nicht eo ipso auch schon haben, ganz abgesehen.

Insofern sollten wir von < Interpretation > nur in Fällen der oben
skizzierten Art sprechen und im Übrigen von ultra-idealistischen
Fixierungen Abstand halten, die die Rolle der Spontaneität dramatisch
überhöhen.23 Wäre die starke These des Interpretationismus im Recht,
so könnte sie nicht zur Erklärung des Umstandes herbeigezogen werden,

daß wir de facto doch nicht in den Fängen eines perniziösen
Subjektivismus enden; und dies wiederum zeigt, daß die These selber
nicht korrekt sein kann.

Auf der anderen Seite spricht nichts gegen die Annahme, daß wir
unsere eigenen Auffassungen - wie immer diese zustande gekommen
sein mögen und wie fest sie auch in uns eingelassen sind - distanzieren

und in Form von Gedankenexperimenten hinter uns lassen können.
Hier, in der Reflexion auf und Rationalisierung von Einstellungen,
Annahmen und Vorstellungen eröffnet sich der Blick auf ein Terrain,
das gegebenenfalls auch Unklarheiten an den Tag legt und insofern
Interpretationen herausfordert. Natürlich bestehen viele Unklarheiten
nicht per se. Sie treten da auf, wo unser Bild von der Wirklichkeit Risse

zeigt und sich Diskrepanzen abzeichnen. Ein gutes Beispiel dafür
ist die lange für selbstverständlich gehaltene Annahme, daß Menschen
in vielen Fällen altruistisch handeln. Diese Annahme dürfte an ein
bestimmtes Selbst-Bild oder Selbst-Verständnis gebunden sein, welches
sich aus gut begreiflichen Gründen als besonders resistent erweisen
mußte. Daß diese Annahme problematische Züge annahm und in
diesem Sinn wirklich unklar werden konnte, hat offensichtlich mit der
Attraktion der Tiefenpsychologie auf der einen und dem Aufkommen
der sog. Sozio-Biologie auf der anderen Seite zu tun.

Nun handelt es sich hier wie dort um Ensembles von Hypothesen,
die als solche bis auf weiteres im Raum stehen und entsprechend pro
und contra diskutiert werden dürfen. Ob und wie sie gegebenenfalls
bewährt oder geschwächt werden könnten, ist heute - zumal im Lichte
auch konkurrierender Annahmen zweiter Ordnung bezüglich der Be-

23 Themen dieser Art spielen bei der Formulierung jener Problematiken eine

wichtige Rolle, die J. McDowell, Mind and World, Cambridge (Mass.) -
London 1994, aufwirft (siehe S. 5 u.v.ö.). - Vgl. auch die luzide Diskussion
bei M. Friedman, «Exorcising the Philosophical Tradition», in: The
Philosophical Review 105 (1996), S. 427-467.



Interpretation, Erfahrung und Bedeutung 25

dingungen und Kriterien wissenschaftsphilosophischer Art - kaum
absehbar. Insofern ist auch nicht absehbar, ob und inwiefern sich die
problematischen Züge verflüchtigen bzw. die neuen Klarheiten
schwinden und zu neuen Interpretationen einladen werden. Doch ist
hinsichtlich unserer Problematik sicher deutlich, daß Interpretationen
unsere Erfahrung sehr wohl gestalten und modifizieren können, diese

jedoch im Kern jenen vorausliegen und sie auch erst ermöglichen.




	Interpretation, Erfahrung und Bedeutung

