Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 57 (1998)

Artikel: Interpretation, Erfahrung und Bedeutung
Autor: Graeser, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882899

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882899
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia philosophica 57/98

ANDREAS GRAESER

Interpretation, Erfahrung und Bedeutung

This paper is a plea for a strict usage of the term <interpretation>. It opposes a
wide usage of this term, common in the school of «interpretationalism », and ar-
gues for the assumtion that our interpretations have something like sources which,
in turn, do not need to be taken as interpretations. Contrary to the claims made by
philosophical hermeneutics, this point can be explained if one takes into accont
the role of non-designating language use. Thus, the connetcion between man and
nature can be taken more closely.

Wie in weiten Bereichen der Psychologie die Vorstellung der Infor-
mationsverarbeitung den Status eines Leitbildes gewonnen hat, so
dominiert in der philosophischen Diskussion heute der Begriff der In-
terpretation.! Im einen wie im anderen Fall registrieren wir Auspri-
gungen des Ideals, Phdnomene unter einem, mdoglichst enheitlichen
bzw. einheitsstiftenden Gesichtspunkt zu subsumieren und als Exem-
plifikationen einer bestimmten Art zu begreifen; in diesem Sinn bot
sich seinerzeit der Logische Empirismus als kraftvolle Sachwalterin
der Idee der Einheitswissenschaft an; und in diesem Sinn scheint, so-
zusagen als Antipodin, die Philosophische Hermeneutik ihren Univer-
salitdtsanspruch am Begriff des Verstehens festzumachen, das als all-
durchdringendes Phinomen vorgestellt wird.2 So willkommen nun wei-

1 Hier sei stellvertretend auf den Sammelband Zeichen und Interpretation, hg.
von J. SIMON, Frankfurt a.M. 1994, hingewiesen. Sinngemdl dhnliche The-
matiken werden im Band « Wirklichkeit » im Deutungsprozess. Verstehen und
Methoden in den Kultur- und Sozialwissenschaften, hg. von TH. JUNG und
S. MULLER-DOOHM, Frankfurt a.M. 1993 angesprochen und diskutiert.
Siehe auch E. BERG/M. FucHs (Hg.), Kultur, soziale Praxis, Text. Die Krise
der ethnographischen Reprdsentation, Frankfurt a. M. 1993.

2 Siehe H.-G. GADAMER, «Die Universalitit des hermeneutischen Problems»,
in: Gesammelte Werke, Bd. 2, Tiibingen 1986, S. 219-231 sowie Vernunft im
Zeitalter der Wissenschaft. Aufsiitze, Frankfurt a. M. 1976, S. 125 ff.



12 Andreas Graeser

te Begriffe fiir Belange wissenschaftlicher Interessen auch sein miis-
sen, so grof} ist das Risiko, da3 der jeweils in Rede stehende Begriff
verblaf3t und seine urspriinglich diskriminatorische Kraft einbiif3t. Dies
mit dem Resultat, daB wir vis-a-vis eines Gefildes unterschiedlicher
Populationen vielleicht orientierungslos werden oder aber Dinge ein-
ander angleichen, die besser doch unterschieden werden sollten.

Diese Situation hat seinerzeit die Orientierung der Philosophischen
Hermeneutik am Begriff des Verstehens verdunkelt,® und sie scheint
heute die Verwendung des Terminus <Interpretation> zu begleiten.
Denn dieser Terminus ist, zumindest in unserem Sprachbereich, wenn
nicht zum Schliisselbegriff par excellence, so doch zum Signal einer
antifundamentalistischen (Neu-)Orientierung der Philosophie gewor-
den — dergestalt, daB3 nicht allein LebensduBlerungen iiberhaupt und
kognitive Aktivitdten im vertrauten Sinne als Interpretationen gelten,
sondern auch deren Produkte als Interpretationen angesprochen wer-
den. Dall dem Ausdruck <Interpretation» dabei kein einheitlicher Sinn
eignet und das philosophische Projekt damit gefihrdet, wenn nicht
von Beginn an durchkreuzt wird, ist ziemlich offensichtlich. Denn hier
werden nicht nur epistemische und ontologische Momente® in unzu-
lassiger Weise fusioniert; dies allein ist schon gravierend. Mindestens
ebenso gravierend ist jedoch, da3 der weite Gebrauch von <Interpre-

3 Den einschlidgigen Gedanken in Heideggers Sein und Zeit habe ich kritisiert
in «Das hermeneutische <als>. Heidegger iiber Verstehen und Auslegung»,
in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung 47 (1993), S. 559-572 und 1n:
Philosophie in <Sein und Zeit». Kritische Erwdagungen zu Heidegger, Sankt
Augustin 1994, S. 15 ff. Dariiber hinaus teile ich wesentliche Punkte, die
H. Albert artikulierte (Kritik der reinen Hermeneutik. Der Antirealismus und
das Problem des Verstehens, Tiibingen 1994) und von A. Biihler hervorgeho-
ben werden: « Verstehen: Vernunft und Erfahrung», in: Philosophia Naturalis
32 (1995), S. 288.

4  Die These habe ich bereits an anderer Stelle vertreten: «Interpretation, Inter-
pretativitdt und Interpretationismus», in: Allgemeine Zeitschrift fiir Philoso-
phie 21 (1996), S. 253-260; siehe auch G. LOHRER, «Einige Bemerkungen
zur Theorieebene der Interpretationsphilosophie», a.a. 0., S. 271-288. — Gute
Kritikpunkte finden sich auch bei H. KRAMER, «Zur Rekonstruktion der Phi-
losophischen Hermeneutik », in: Journal for General Philosophy of Science
26 (1995), S. 170-171 und insbesondere bei D. KAEGI, «In Interpretationen
verstrickt. Uber Interpretationswelten und Interpretationskonstrukte », in: Phi-
losophische Rundschau 42 (1995), S. 273-285.

5 Diese Unterscheidung (siehe J. MARGOLIS, Interpretation Radical but not Un-
truly, Berkeley (Cal.) — London 1995, S. 21 ff.) wurde von M. Krausz gut her-
ausgearbeitet, siche «Interpretation audits Art Objects: Two Views», in: The
Monist 73 (1990), S. 222-232.



Interpretation, Erfahrung und Bedeutung 13

tation> jene Grenze verwischt, die Handlungen als bewuflte Aktivita-
ten von blassen Ereignissen trennt. Damit ist zugleich auch schon der
wichtigste Einwand angedeutet. Phinomene oder Fille der oben be-
schriebenen Art lassen sich nicht ohne Substanzverlust vereinheitli-
chen — der angebliche Gewinn, der aus der Beobachtung umfassender
Strukturen resultiert, ist ein Pyrrhussieg. Denn er wird um den Preis
einer willkiirlichen Eliminierung von Fragen und Problemen erkauft,
die nach wie vor aufkldrungsbediirftig sind und ins Zentrum philoso-
phischer Fragen weisen. Die nachfolgenden Uberlegungen verfolgen
entsprechend sowohl eine kritische bzw. destruktive als auch eine kon-
struktive Zielsetzung. Auf der einen Seite soll fiir die Beobachtung
klarer Grenzziehungen geworben werden. Dies betrifft nicht nur die
Verwendung des Terminus <Interpretation>, sondern auch die antifun-
damentalistische Radikalisierung der hier mafgeblichen Leitidee. Auf
der anderen Seite geht es darum, einige philosophische Probleme in
den Blick zu riicken, die als Fragen vordringlicher Art anzusehen sind.
Dazu gehort vor allem die Frage, wie Deutungsprozesse in der Erfah-
rung verwurzelt sind. Niherhin soll in einem ersten Schritt (II) in Er-
innerung gerufen werden, daf} <Interpretation> im starken und intuitiv
vertrauten Sinne des Wortes bestimmten Bedingungen gehorcht, die
nicht mutwillig suspendiert werden sollten. In einem weiteren Schritt
(III) werden Situationen angesprochen, die 1m gédngigen Idiom zeitge-
nossischer Philosophie als Fille von Interpretation gelten, gemif3 der
in (II) dargelegten Erwédgungen jedoch ab- und ausgegrenzt werden
miissen. Sodann ist in (IV) von Quellen der Interpretation die Rede
und dem, was Deutungsprozessen in der Erfahrung selber zugrunde-
liegt. Ich versuche dabei, den Gedanken zu stiitzen, daf} diese Quellen
liber eine gewisse Unmittelbarkeit verfiigen und insofern ihrerseits
nicht durchwegs wieder als Interpretationen angesehen werden miis-
sen. SchlieBlich sollen (V) die Hauptpunkte der Erorterung zusam-
mengefalt und weiterfithrende Problematiken angesprochen werden.

II.

Bei der Verwendung des Terminus < Interpretation»> sollten wenigstens
drei Eigentiimlichkeiten beachtet werden. Eine davon besteht darin,
daB <Interpretation > dhnlich wie < AuBerung> und « Vorstellung> eine
Akt/Objekt-Ambiguitéit an den Tag legt. In diesem Sinn kann <Inter-
pretation> ein Tun (interpretatio) charakterisieren oder das Resultat



14 Andreas Graeser

bzw. Produkt (interpretatum) eines Tuns. Eine zweite Eigentiimlich-
keit 1st darin zu sehen, da} < Interpretation > ein mehrstelliger Terminus
ist. Von etwas, X, als Interpretation sprechen, heiflt etwas annehmen, y,
von dem x (eine) Interpretation ist. Eine dritte Eigentiimlichkeit be-
trifft die Anwendungsbedingungen des Terminus; und zwar geht es
darum, daf} etwas, x, als Interpretation nur dann in Betracht kommt,
wenn y nicht offensichtlich ist bzw. nicht auf der Hand liegt.

Niherhin wire zu beriicksichtigen, daf3 Interpretationen fiir einen
selber bestehen oder fiir andere und in jedem Fall relativ zu bestimm-
ten Annahmen sind. Dabei handelt es sich z. T. um Annahmen erster
Ordnung, ndmlich iiber das interpretandum (z.B. Worter und deren
Bedeutung, Bilder usw.), z. T. aber auch um Annahmen zweiter Ord-
nung (z.B. iliber die Beziehung von Wort-Bedeutung und Autoren-
Intention usw.). In diesem Zusammenhang féllt ins Gewicht, ob wir
die Interpretation, x, als Tun bzw. als Resultat eines Tuns anderer be-
urteilen oder aber als eigenes Tun bzw. als Resultat eigenen Tuns an-
sprechen. Im letzteren Fall implizieren wir etwas beziiglich unseres
Selbstverstandnisses, ndmlich dal3 wir uns sehr wohl bewuft sind, x
als Interpretation von y vorzulegen; im ersteren Fall diagnostizieren
wir das Tun anderer, ohne da3 wir berechtigt wéren zu behaupten, die
in Rede stehende Person sei der Meinung, bei x handele es sich um
eine Interpretation von y. Dies auch dann nicht, wenn wir aus be-
stimmten Griinden berechtigterweise annehmen, die Person miifite auf
und vor dem Hintergrund ihrer sonstigen philosophischen Vorstellun-
gen meinen, dal x eine Interpretation von y sei. In diesem Sinn ist
«Interpretation> nicht nur ein intentionaler (s.u.), sondern auch ein
intensionaler Begriff.

Soweit ist klar, daf} <Interpretation > jeweils auch Referenz auf eine
Person, Gruppe von Personen usw. birgt, die x vorlegt, und insofern
wenigstens als vierstelliger Terminus anzusehen ist; tatsdchlich sind
weitere Relate zu beriicksichtigen (s.u.). Sie zeigen auch — und dieser
Punkt ist von besonderem Interesse — daB3 die Betrachtung von x als
Interpretation von y die Annahme involviert, y lasse sich im Prinzip
auch anders verstehen. Diese Bedingung gilt auch dann, wenn keine
solche andere Moglichkeit konkret vor Augen steht und man sich zu-
mindest zum gegenwirtigen Zeitpunkt nicht vorstellen kann, wie eine
derartige Alternative gegebenenfalls aussehen wiirde. In diesem Sinn

6 Dieser Punkt wurde namentlich von Annette Barnes diskutiert, siche On In-
terpretation. A Critical Analysis, Oxford 1988, S. 7 ff.



Interpretation, Erfahrung und Bedeutung 15

scheint die Rede «... ist (eine) Interpretation ...» auch zu priasupponie-
ren, dafl y selber — was immer es auch sonst sein mag — keineswegs
durchsichtig, sondern vielmehr erklarungsbediirftig sei (s.0.).

Fille dieser Art liegen da vor, wo wir mit Aussagen wie «Der
Hamlet ist ein Odipus-Drama» zu verstehen geben, daB sich der Sinn
von y nur mit Rekurs auf x ausmachen lasse bzw. dall y qua x voll-
standiger oder zumindest besser verstidndlicher sei als in Begriffen von
y allein. Dabei sind subjektive Antizipationen wirksam — so etwa die
Vorstellung, dafl y in Begriffen von y allein trivial und jedenfalls un-
interessant wire, ohne relevante Pointe und ohne angemessenen Clue.
In diesem Sinn wire es also eine Sache zu sagen, Hamlet wolle seinen
Vater ridchen, eine andere anzunechmen, Hamlet wiirde jeden Mann um-
bringen, der sich der Mutter ndhert; und die Préferenz fiir die psycho-
analytische Deutung des Hamlet wire mithin an generelle Annahmen
hinsichtlich der Motivation menschlichen Handelns gebunden und
zudem von der Vorstellung beseelt, da3 Annahmen dieser Art mehr
Aufmerksamkeit verdienen und ceteris paribus in den Vordergrund
geriickt werden sollten.

Doch 148t sich dieses Verstdndnis von «<Interpretation> auch in
Fillen konkretisieren, in denen wir Dinge erst unter einer bestimmten
Beschreibung als Dinge bestimmter Art zu verstehen lernen. So wie
physische Gegenstidnde iiberhaupt erst unter bestimmten Beschrei-
bungen als Trdager von Aussagen identifiziert und gegebenenfalls als
Kunstwerke erkannt werden, so werden Gegenstinde wie Stiicke Pa-
pier auf Grund etablierter Interpretationen zu Realitdten sozialer Art.
Niherhin lassen sich beide Verstandnisse von <Interpretation> folgen-
dermaflen charakterisieren. Im einen Fall werden Gegenstiande (Ham-
let, Mona Lisa usw.) iiber ihr Verstiandnis als Gegenstinde bestimmter
Art (i.e. Drama, Portrait usw.) hinaus eingegrenzt und erfahren mittels
einer besonderen Bestimmung inhaltliche Konturen (z.B. Odipus-Si-
tuation); im anderen Fall werden Gegenstinde einer bestimmten Art
durch geeignete Beschreibungen zu Gegenstinden anderer Art mu-
tiert.

Vor dem Hintergrund dieser Uberlegungen liegt es nahe, zwischen
Interpretationen in einem nicht-konstitutiven Sinn einerseits und in
einem konstitutiven Sinn andererseits zu unterscheiden (s. Anm. 5).
Doch ist es wichtig zu sehen, dafl beide Weisen von Interpretation
weder isoliert vorkommen miissen noch iiberhaupt von einander un-
abhidngig sein diirften. So gibt es, erstens, Situationen, die dadurch
gekennzeichnet sind, da} nicht-konstitutive Interpretationen konstitu-



16 Andreas Graeser

tive Interpretationen voraussetzen. In diesem Sinn konnen wichtige
Fragen beziiglich des Verstidndnisses bestimmter Phanomene in einem
Text von der Art der Antigone genau genommen erst aufkommen,
wenn eine konstitutive Interpretation stattgefunden und mithin den
Grund bzw. das Terrain fiir Interpretationen nicht-konstitutiver Art
geschaffen hat. Zweitens finden sich Umstédnde, in denen konstitutive
Interpretationen vermutlich von Interpretationen nicht-konstitutiver
Art abhingig sind. In diesem Sinn mag die Klassifikation eines Ge-
genstandes als Kunstwerk davon abhidngen, da3 bestimmte Ziige des
Gegenstandes z. B. als dsthetisch relevant vorgestellt werden, der Ge-
genstand als Tréager einer Aussage in Erscheinung tritt oder zur Quelle
gefiihlsmaBiger Ansprache wird.

Situationen der eben beschriebenen Art konnen vielleicht beliebig
komplex sein. Insofern ist es schwer vorstellbar, da3 sich Interpretati-
onsstrange mit konstitutiven und nicht-konstitutiven Ziigen durchwegs
isolieren und nebeneinander stellen lassen. Dagegen sprechen auch
eher alltdgliche Situationen aus dem inter-personalen Bereich: Aktivi-
tdaten einer Person als Handlungen bestimmter Art auffassen (z.B. als
Geste des Wohlwollens oder als Akt der Demiitigung), heilit zundchst
physische Ereignisse und Vorkommnisse in bestimmter Weise sehen
und sie zu etwas anderem konvertieren. Genauer gesagt setzt das Ver-
standnis solcher Vorfille und Ereignisse als Handlungen bestimmter
Art die Annahme voraus, daf} die in Rede stehende Person in und mit
ihren Bewegungen nicht nur unwillkiirlich auf Reize reagiert und sich
mithin nicht etwa nur irgendwie verhilt, sondern Absichten verfolgt,
Ziele realisiert, zu diesem Zwecke etwas zu verstehen gibt und jeden-
falls handelt.

Diese Annahme mag nun im konkreten Fall gerechtfertigt sein
oder auch nicht; und doch ist sie es, die einer speziellen Einordnung
das Terrain bereitet und damit den Raum fiir bestimmte Verstand-
nisprobleme schafft, die ihrerseits nach Interpretation verlangen. Erst
hier — auf dem Boden der vorgidngigen Annahme — geraten wir in das
Gestriipp jener Fragen, die zu dichten oder diinnen Beschreibungen’

7 Der Gegensatz <dichte»/<diinne Beschreibung>, der durch C. Geertz auch
auBerhalb der Philosophie Verbreitung erlangte (siehe «Thick Description:
Toward an Interpretative Theory of Culture», in: ders., The Interpretation of
Culture. Selected Essays, New York 1973, S. 3-20, dt. in: Dichte Beschrei-
bung. Beitriige zum Verstehen kultureller Systeme, Frankfurt a.M. 1992, S. 7-
43), wurde von G. Ryle herausgearbeitet. Siehe Collected Papers, Bd. 2,
Bristol 1990, S. 465-479, 480-496.



Interpretation, Erfahrung und Bedeutung 17

einladen und uns je nach gewihlter Strategie vielleicht in unldsbare
Probleme verstricken. In all diesen Fillen haben wir es mit Interpre-
tationen im eigentlichen Sinn zu tun.

III.

Anders liegen die Dinge im Falle von Wahrnehmungen, wie z.B. daf3
dieses Brett rot ist, oder daB3 sich links neben dem Brunnen ein
Strauch befindet und rechts ein Baum. Hier von Interpretation spre-
chen hiee unterstellen, dal wir iiber die Option verfiigen, die Dinge
anders wahrzunehmen als wir sie de facto wahrnehmen und dafl wir
uns dessen auch bewuft sind. Diese Unterstellungen sind jedoch nicht
gerechtfertigt. Denn normalerweise haben wir keine Wahl, ein rotes
Ding als griines Ding wahrzunehmen oder einen Strauch als Baum
und umgekehrt. Hingegen mdgen wir zégern, diesen Gelbton eindeu-
tig als herzlich, jenen als abstofend zu empfinden. Doch handelt es
sich bei den in Frage stehenden Eigenschaften um tertidre Qualitéten.
Insofern ist die Situation also verschieden. Desgleichen scheint die
Verwendung von «Interpretation> auch da sinnwidrig, wo die wahrge-
nommenen Dinge selber als Interpretationen angesehen werden, ge-
nauer im Sinn von <konstitutiver Interpretation»> erst zu den Gebilden
werden, die sie sind, und damit in die Nidhe von Gebilden eines pro-
blematischen Idealismus riicken.

Dal} dieser Gedanke merkwiirdig ist, zeigt sich, wenn wir fragen,
was librigbliebe, wenn wir von Tiiren, Betten, Tischen usw. die Inter-
pretation abziehen konnten: Offensichtlich Materialien, die zum Ge-
brauch als Tiiren, Betten, Tische usw. gezimmert wurden und ipso
facto das sind, was sie sein sollen, ndmlich Tiiren, Betten, Tische usw.
Aber lieBe sich der springende Punkt der in Rede stehenden These
nicht sinnfilliger machen, wenn nicht Artefakten als Beispiele in den
Blick genommen wiirden, sondern etwa ein Ast, der uns die lddierte
Zeltstange ersetzt? Vermutlich diirfte dies den Gedanken kaum deut-
licher machen. Zwar scheint die Bedingung erfiillt, dal wir diesen Ast
als dieses oder jenes ansehen und jedenfalls Optionen haben; auch ist
offensichtlich, dafl wir uns dessen bewuf3t sind; und schlieBlich ist ein
Ast nicht offensichtlich ein Zeltstange. Gleichwohl wire die Annahme
des konstitutiven Sinnes von <Interpretation> hier nicht einsichtig.
Denn daf3 dieser Ast mir als Zeltstange dient und insofern meine Zelt-



18 Andreas Graeser

stange ist, ist kein Grund zu sagen, daf} aus einem Gegenstand ein an-
derer geworden sei bzw. etwas zu etwas anderem mutiert habe.

Doch konnte der Interpretationist genau dies bestreiten, und zwar
mit dem Argument, daf3 es sich bereits im Falle des Ast-Seins nicht
anders als im Falle sonstiger Gegenstidndlichkeiten um Interpretationen
im hier relevanten konstitutiven Sinn handele. Dies ist auch im Kern
die These jener, die den Konstitutions-Gedanken der traditionellen
Transzendentalphilosophie in ein modernes Idiom zu iiberfiihren su-
chen. Doch ist diese These kaum akzeptabel. Denn zunichst einmal ist
unklar, was sie genau besagen soll. In der modernen Version scheint
sie eine Fusion zweier verschiedener Gedanken darzustellen. So ist es
eine Sache zu behaupten, dafl hyletische Momente bzw. rohe Daten in
Kombination mit bestimmten Formen begrifflicher Art Gegenstinde
ausmachen; und es ist eine andere Sache zu behaupten, dafl Gegen-
stinde unter dieser oder jener Beschreibung verschiedene Gegenstin-
de seien. Wihrend der erste Gedanke notorisch undurchsichtig ist —
der Rekurs auf nackte, géinzlich uninterpretierte Daten 148t sich nicht
verstidndlich machen — scheint der zweite Gedanke manifest falsch und
die Fusion beider ein Unding. Zumindest ist diese Betrachtungsweise
nicht geeignet, das Mobiliar des Universums als Ensemble von Inter-
pretationen begreiflich zu machen.

IV.

Interpretationen — seien dies nun Aktivitdten oder Resultate bzw. Pro-
dukte unseres Tuns — stehen nicht in einem luftleeren Raum. Legen
wir ein holistisches oder zumindest korporatistisches Bild unserer Ge-
danken iiber die Welt und uns selbst zugrunde, so scheint klar, daB3 sie
in weite Felder von Beziigen eingebettet sind. Diese lassen sich zum
Teil ihrerseits als Interpretationen im einen oder anderen Sinn analy-
sieren. Doch scheint es wichtig zu sehen, daB sich Interpretationen aus
etwas speisen und in diesem Sinn Quellen haben. Etwas als Erklarung
einer Handlung anbieten, heiflt, die Handlung selber als Spezimen
sinnvollen Tuns verstehen; eine dunkle Stelle in einem Text mit lu-
ziden Konturen versehen, heiflt den Text bzw. einen Ausschnitt des-
selben als Triger einer klaren Bedeutung verfiigbar machen; und Ge-
genstiande irgendwelcher Art als Kunstwerke verstehen, heit die Welt
um Beziige bereichern, die Dimensionen unserer Selbst-Auffassung
einschlieBen.



Interpretation, Erfahrung und Bedeutung 19

In allen diesen Fillen registrieren wir ein gemeinsames movens;
und zwar handelt es sich hierbei um etwas, das als Bediirfnis nach
Sinn-Erfiillung charakterisiert und néherhin unter Hinweis auf Fakto-
ren wie Bedeutsamkeit, Relevanz, Gewicht und Erfolg erkliart werden
konnte. Im einen wie im anderen Fall geht es darum, Dinge, Personen,
Situationen, Ereignisse und Aussagen in einen Sinn-Bezug einzubet-
ten, ihnen damit Gewicht zu verleihen und auf diese Weise auch unser
Selbst-Verstindnis zu artikulieren. So gesehen spricht vieles fiir eine
pragmatistische Einschidtzung. Denn primidr und in gewissem Sinne
fundamental sind praktische Beziige. Diese sind auch Quelle aller
Interpretation und definieren den Bereich méglicher Sinn-Erfiillung.
Deshalb scheint es naheliegend, Interpretation(en) auch als Weise(n)
der Selbst-Gestaltung zu verstehen.

Spitestens an dieser Stelle mag eingewendet werden, daf} die Rede
von Quellen der Interpretation bei Lichte besehen nicht hinter die In-
terpretation gelange und mithin der Begriff der Interpretation im ge-
wissen Sinn irreduzibel und fundamental sei. Diese These — sie basiert
auf dem Motto «Alles Verstehen ist Auslegen»® — ist jedoch nicht
haltbar. Erstens macht sie sich einer Verwechslung von Interpretament
und Interpretation schuldig: Wenn ndmlich Interpretation intentional,
also Interpretation von etwas ist, und wenn mithin dasjenige, was (ei-
ne) Interpretation von etwas ist, unter einem bestimmten Gesichts-
punkt stehen muB, so ist der Gesichtspunkt zwar das, was die Inter-
pretation leitet und so das interpretatum bestimmt. Aber der Aspekt
seinerseits ist <nur> Interpretament, nicht bereits Interpretation. —
Zweitens sdgt die These an ihrem eigenen Fundament. Denn mit der
Rede von Interpretation, Auslegung usw. legen wir uns auf die An-
nahme der Existenz un-interpretierter bzw. un-ausgelegter Dinge fest,
die so oder anders gesehen werden konnen und tatsdchlich auch so
und anders gesehen werden.? Damit bewahrt unsere Rede einen reali-
stischen Rest, nimlich die Annahme von Dingen hinter den Interpreta-

8 Siehe H.-G. GADAMER, Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophi-
schen Hermeneutik, Tiibingen 1975, S. 366. — Die Behauptung selber 148t
sich nicht aufrecht halten: Was etwa wird beim Verstehen euklidischer Be-
weise ausgelegt? Das von Heidegger (Sein und Zeit, §32) strapazierte Bild
fat — wenn iiberhaupt — nur einen kleinen Bereich.

9  Vielleicht gibt es auf dem Planeten Saturn seltsame Farben, die wir Erdlinge
nicht, oder nicht ohne weiteres, einordnen konnen und wo wir die Anwen-
dung unseres vertrauten Vokabulars zumindest voriibergehend etwas strapa-
zieren miissen.



20 Andreas Graeser

tionen.!? Zwar begegnet man an dieser Stelle dem Einwand, daB diese
Reste ihrerseits Interpretationen bzw. Produkte von Interpretationen
seien und jedenfalls nicht als facta bruta in Betracht gezogen werden
konnen.

Vermutlich tragt dieser Einwand nicht weit. Sicher hdangt hier eini-
ges davon ab, wie man facta bruta niherhin definiert. Doch geniigt fiir
unsere Zwecke die Feststellung, dafl die in Rede stehenden Gebilde
bzw. Reste, y, nicht in der Weise Interpretationen sind, in der x (eine)
Interpretation von y sein soll. Sie befinden sich ex hypothesi nicht auf
gleicher Ebene.!! Etwas nachhaltiger 148t sich der relevante Punkt
wohl folgendermaBen herausstellen: Wenn eine Person iiber eine Tiir-
schwelle stolpert und sich ein Bein bricht, so existiert das, woriiber die
Person stolpert, nicht interpretationsabhéingig. Interpretationsabhingig
ist, wenn iiberhaupt, die Betrachtung und Charakterisierung des frag-
lichen Gegenstandes als Tiirschwelle und die medizinische Einschét-
zung des Ereignisses als Beinbruch.!2

Nehmen wir diesen Gedanken erst, so scheint klar, dal} die Positi-
on des interpretatorischen Holismus entgegen ihrem eigenen Anspruch
weder auf die Annahme un-interpretierter Realitit verzichten kann —
wie sonst wére der Anspruch auf Intersubjektivitit zu halten? — noch
ihr eigenes Verstdndnis wirklich plausibel zu machen vermag; und
dies wiederum heiBlt, daf} jene Gehalte, die unseren Interpretationen
als Leitbegriffe dienen, ihrerseits nicht als Produkte bzw. Teile von
Interpretationen angesehen werden miissen. Nichts spricht dagegen,
daB} sie besonders tief in die Erfahrung eingelassen sind und damit
auch Interpretationen aller Art erst zugrunde liegen.

Damit stellt sich allerdings die Frage, wie ein derartiger Grund
niher vorgestellt und plausibel gemacht werden konnte. Dieser Punkt
gestattet keine einfache Antwort. Denn um von Erfahrung oder Teilen
davon als eigentlichen Quellen der Interpretation sprechen zu konnen,
miissen wir das Band zwischen Erfahrung, Natur und Selbst wohl viel
enger kniipfen, als dies im Lichte zeitgenossischer Attacken auf das
Gegebene angezeigt sein mag. Sofern diese Attacken — mogen sie nun

10 Siehe zu diesem Punkt vor allem R. SHUSTERMAN, «Beneath Interpretation:
Against Hermeneutic Holism», in: The Monist 73 (1990), S. 181-204.

11 Siehe Verf., «Interpretation, Interpretativitdt und Interpretationismus », a.a. O.,
8. 256.

12 Siehe ebd. Ich teile in dieser Hinsicht die Auffassung des Common sense, die
auch J. R. Searles Uberlegungen zu Wahrheit und Wirklichkeit zugrundeliegt:
The Construction of Social Reality, New York 1995, Kap. 7-8.



Interpretation, Erfahrung und Bedeutung 21

aus dem sog. analytischen oder aus dem sog. hermeneutischen Lager
stammen — die Sprachlichkeit aller Erfahrung betonen und damit alles
samt und sonders zu einer linguistischen Affire machen,!3 scheinen
sie der Annahme jedwelcher Unmittelbarkeit wenig Raum zu geben;
und tatsdchlich ist (und war) es eben diese Vorstellung universaler
sprachlicher Verfaftheit, die auch den radikalen Positionen des inter-
pretarischen Holismus Pate stand.

Nun braucht uns die These von der Sprachlichkeit aller Erfahrung
in diesem Kontext nicht wirklich zu beunruhigen. Weder zwingt sie
uns zur Aufgabe der Annahme, dal} Interpretationen eigentliche Quel-
len haben. Noch muf} sie uns zur Flucht nach vorn driangen, ndmlich
zur Annahme nicht-kognitiver, nicht-diskursiver Erfahrungen.!4 Ver-
mutlich gentigt es, die These von der Sprachlichkeit aller Erfahrung an
einem Punkt zu prézisieren. Diese Prézisierung betrifft die im Kontext
der These selbst maflgebliche Auffassung von Sprache. Hier nun ist
es wichtig zu sehen, dafl die meisten Vertreter der These mit grofler
Selbstverstandlichkeit davon ausgehen, daB3 wir vor allem Dinge iden-
tifizieren und beschreiben und somit Landkarten der uns umgebenden
Wirklichkeit zeichnen. Doch ist dieses Bild unvollstidndig und hochst
einseitig. Denn offensichtlich gibt es noch eine génzlich andere Di-
mension, namlich die von Sprache als Ausdruck.!S Sprache als Aus-
druck verstehen, heifit der Tatsache Rechnung tragen, dafl wir in und
beim Gebrauch von Sprache nicht nur (und vielleicht nicht einmal
primér) das Mobiliar des Universums klassifizieren, sondern Gefiihle,

13 Vgl. W. SELLARS, Science, Perception and Reality, London 1967, S. 160;
siehe auch ders., Empiricism and the Philosophy of Mind, introd. by R. Rorty,
Study Guide by R. Brandom, Cambridge (Mass.) — London 1997.

14 Dies findet man interessanterweise bei J. DEWEY, Experience and Nature, New
York '1958, S. 23. — Deweys Auffassungen wurden von R. Rorty attackiert,
mit dem Vorschlag, auf den Erfahrungsbegriff zu verzichten (Siehe Conse-
quences of Pragmatism, Cambridge — Minneapolis 1982, S. 72 ff.). Ich denke,
daB8 Deweys Uberlegungen hier und an spéterer Stelle im Lichte der Erwi-
gungen R. Shustermans gelesen werden sollten, siehe «Dewey on Experi-
ence: Foundation or Reconstruction?», in: The Philosophical Forum 26
(1994), S. 127-148. Dieser Autor hebt die Leiblichkeit der Erfahrung hervor.

15 Siehe CH. TAYLOR, Philosophical Papers, Bd. 1, Cambridge 1985, Kap. 9
und 10. — Taylor bezieht sich auf die (von ihm so genannte) Herder/Hum-
boldt/Heidegger-Tradition. Erstaunlicherweise scheint auch P. F. Strawson in
seiner Akademierede « Freedom and Resentment » (Proc. Brit. Acad. 48 (1962),
S. 1-25) derartige Auffassungen hervorzuheben, so in der These, dal Men-
schen in und mit bestimmten AuBerungen tief in der Natur unseres Seins ein-
gravierten Gefiihlen Ausdruck geben.



84 Andreas Graeser

Haltungen, Einstellungen verdeutlichen. So gesehen sagen wir etwas
tiber uns selbst; und wir sagen es in einer Weise, die sich nicht — oder
jedenfalls nicht ohne Substanz- und massiven Informationsverlust — in
das Idiom der designativen Sprachverwendung iiberfiihren 14Bt. Zie-
hen wir diese Auffassung von Sprache in Betracht und orientieren wir
uns entsprechend an einer Auffassung von Bedeutung, die zu dieser
Auffassung paf3t, so scheint die These der Sprachlichkeit aller Erfah-
rung weniger andmisch, das Band zwischen Natur, Erfahrung, Selbst
intimer und zugleich auch glaubhafter. Dieser Punkt wird noch deut-
licher, wenn wir uns vor Augen halten, dafl der Versuch, einen Sinn
dessen zu artikulieren, was wichtig ist, zugleich den Gegenstand ver-
dandern kann!¢ und dafl z.B. Erfahrungen von Emotionen ein neues
Gesicht gewinnen.!” Diese Uberlegungen markieren eine besondere
Eigentiimlichkeit nicht-designativer Sprachverwendung; und sie zei-
gen, dafl Erfahrungen da, wo sich wie im Falle starker Wertungen, ein
Subjekt-Bezug nicht sinnvoll unterdriicken oder ausklammern 148t,
tatsidchlich ihren Sitz im Leben haben und insofern auch die Quelle
von Interpretationen sind.!®

Natiirlich wirft dies die Frage auf, wie Erfahrung gegebenenfalls
nidher analysiert werden miifite. Dies gilt um so mehr, als auch dieser
Terminus von der typischen Akt/Objekt-Ambiguitit gezeichnet ist.
Doch anders als im Falle von Termini wie < Aussage», < Behauptung>,
<« Vorstellung > usw. scheint diese Ambiguitét hier nicht stérend. Denn
erstens ist der Begriff der Erfahrung extrem weit!® und sollte mithin
auch in Zusammenhingen Anwendung finden kénnen, die in traditio-
nellem Idiom z.B. als Fille nicht-propositionaler Wahrnehmung gel-
ten:20 damit konnte im Ubrigen auch jenen Wahrnehmungen Rech-

16 Vgl. CH. TAYLOR, Philosophical Papers, Bd. 1, S. 38.

17 Vgl. ebd., S. 69.

18 Dies schlieBt nicht aus, daB — wie Ch. Taylor in seinem Essay « Self-Interpre-
ting Animals» (ebd., S. 45 ff.) betont — Selbst-Interpretationen Quellen der
Erfahrung sind bzw. diese gestalten und bestimmen. Taylor hat einen weiten
Begriff von Interpretation und wire sicher bereit, als weiteren Begriff den
Terminus <Selbst-Verstindnis»> zu akzeptieren.

19 Siehe dazu den Sammelband Der Begriff der Erfahrung in der Philosophie
des 20. Jahrhunderts, hg. von J. FREUDIGER, A. GRAESER, K. PETRUS,
Miinchen 1996.

20 Ich beziehe mich hier auf Thematiken, die gut im Sammelband Perceiving,
Sensing, and Knowing. A Book of Readings from Twentieth-Century Sources
in the Philosophy of Perception, hg. von R. J. SWARTZ, Garden City (N. Y.)
1965, dokumentiert sind.



Interpretation, Erfahrung und Bedeutung 23

nung getragen werden, die sog. niedere Lebewesen offensichtlich lei-
sten. Zweitens enthebt uns diese, wie oben gesagt, im Prinzip vertraute
Situation, der unangenehmen Alternative, entweder die bewuBtseins-
unabhéngige Wirklichkeit als buchstiblich wertbehaftet bzw. als werte-
durchtrinkt annehmen zu miissen, oder eben aber im Sinne eines Pro-
jektivismus?! das Subjekt als alleinige und gewissermaflen autarke
Quelle der Werte zu verstehen. Beide Extreme sind wenig glaubhaft.
Gerade weil wir Teil jener Wirklichkeit sind, der wir uns gegeniiber
gestellt finden, scheint die kontextualistische Auffassung des klassi-
schen Pragmatismus viel fiir sich zu haben. Danach gilt u. a., daf} die
Gegenstindlichkeit, die Eigenschaften der Erfahrung gewinnen, eben
nicht als illusiondre Zuschreibung psychischer Entitdten zu physischen
Dingen zu sehen, aber auch nicht als Aussendung des Organismus
oder der Seele in die duBleren Dinge hinein zu verstehen sei. Denn dies
wiirde soviel bedeuten, wie da3 die Qualitdten vorher im Organismus
gewesen sein miiflten. Vielmehr handelt es sich bei den in Rede
stehenden Qualitditen um Qualitdten einer Interaktion, die zwischen
Organismen und Auferorganischem stattfindet.2? Von hierher scheinen
die Probleme nicht uniiberwindlich. Dies gilt um so mehr, als diese
Qualititen pragmatistischer Uberzeugung entsprechend Ziige von
Lebensfreundlichkeit bzw. Lebensfeindlichkeit bergen und somit die
Basis von Urteilen bilden konnen.

V.

Zusammenfassend ist festzuhalten, daB sich die These eines All-Inter-
pretationismus bzw. hermeneutischen Holismus auf Grund interner
Diskrepanzen nicht aufrechterhalten 148t. Mehr noch aber spricht ge-
gen sie, daB die mit ihr verbundene Auffassung des Menschen als in-
terpretierendes Wesen an der Realitiit selber keine Stiitze finden diirf-
te. Weder ist es der Fall, dal Menschen durchwegs die Wahl haben,
Dinge, Situationen, Ereignisse so oder anders zu sehen; hier scheint

21 Der Projektivismus wird auf breiter Basis z. B. von S. Blackburn wirkungsvoll
propagiert; siehe Spreading the Word, Oxford 1984 und Essays in Quasi-
Realism, New York — Oxford 1993, sowie J. HALDANE / C. WRIGHT (Hg.),
Reality, Representation, and Projection, New York — Oxford 1993.

22 Siehe J. DEWEY, Experience and Nature, a.a.0., S. 258 f. — Man mag diese
Auffassung von Eigenschaften beldcheln. Doch scheint sie nicht mehr an-
stoBig als die sog. adverbielle Analyse von Wahrnehmungen.



24 Andreas Graeser

die Terminologie der Wissenschaften (< Selektion> usw.) die Ausbrei-
tung massiv irrefithrender Vorstellungen zu begiinstigen. Noch sind wir
Herren iiber unsere Begriffssysteme, davon, dafl wir die Wiinsche, die
wir haben wollen, nicht eo ipso auch schon haben, ganz abgesehen.

Insofern sollten wir von <Interpretation> nur in Fillen der oben
skizzierten Art sprechen und im Ubrigen von ultra-idealistischen Fi-
xierungen Abstand halten, die die Rolle der Spontaneitdt dramatisch
tiberhohen.?? Wire die starke These des Interpretationismus im Recht,
so konnte sie nicht zur Erklarung des Umstandes herbeigezogen wer-
den, da3 wir de facto doch nicht in den Féngen eines pernizidsen Sub-
jektivismus enden; und dies wiederum zeigt, dafl die These selber
nicht korrekt sein kann.

Auf der anderen Seite spricht nichts gegen die Annahme, dafl wir
unsere eigenen Auffassungen — wie immer diese zustande gekommen
sein mogen und wie fest sie auch in uns eingelassen sind — distanzie-
ren und in Form von Gedankenexperimenten hinter uns lassen konnen.
Hier, in der Reflexion auf und Rationalisierung von Einstellungen,
Annahmen und Vorstellungen ertffnet sich der Blick auf ein Terrain,
das gegebenenfalls auch Unklarheiten an den Tag legt und insofern
Interpretationen herausfordert. Natiirlich bestehen viele Unklarheiten
nicht per se. Sie treten da auf, wo unser Bild von der Wirklichkeit Ris-
se zeigt und sich Diskrepanzen abzeichnen. Ein gutes Beispiel dafiir
ist die lange fiir selbstverstidndlich gehaltene Annahme, da3 Menschen
in vielen Fillen altruistisch handeln. Diese Annahme diirfte an ein be-
stimmtes Selbst-Bild oder Selbst-Verstindnis gebunden sein, welches
sich aus gut begreiflichen Griinden als besonders resistent erweisen
mufite. Dal} diese Annahme problematische Ziige annahm und in die-
sem Sinn wirklich unklar werden konnte, hat offensichtlich mit der
Attraktion der Tiefenpsychologie auf der einen und dem Aufkommen
der sog. Sozio-Biologie auf der anderen Seite zu tun.

Nun handelt es sich hier wie dort um Ensembles von Hypothesen,
die als solche bis auf weiteres im Raum stehen und entsprechend pro
und contra diskutiert werden diirfen. Ob und wie sie gegebenenfalls
bewahrt oder geschwicht werden konnten, ist heute — zumal im Lichte
auch konkurrierender Annahmen zweiter Ordnung beziiglich der Be-

23 Themen dieser Art spielen bei der Formulierung jener Problematiken eine
wichtige Rolle, die J. MCDOWELL, Mind and World, Cambridge (Mass.) —
London 1994, aufwirft (siehe S. 5 u.v.6.). — Vgl. auch die luzide Diskussion
bei M. FRIEDMAN, «Exorcising the Philosophical Tradition », in: The Philo-
sophical Review 105 (1996), S. 427-467.



Interpretation, Erfahrung und Bedeutung 25

dingungen und Kriterien wissenschaftsphilosophischer Art — kaum
absehbar. Insofern ist auch nicht absehbar, ob und inwiefern sich die
problematischen Ziige verfliichtigen bzw. die neuen Klarheiten
schwinden und zu neuen Interpretationen einladen werden. Doch ist
hinsichtlich unserer Problematik sicher deutlich, daB Interpretationen
unsere Erfahrung sehr wohl gestalten und modifizieren konnen, diese
jedoch im Kern jenen vorausliegen und sie auch erst ermoglichen.






	Interpretation, Erfahrung und Bedeutung

