
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 57 (1998)

Vorwort: Einleitung

Autor: Angehrn, Emil

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia philosophica 57/98

EMIL ANGEHRN

Einleitung

«Tatsachen gibt es nicht, nur Interpretationen»1 - Nietzsches
provozierendes Diktum formuliert ein Leitmotiv neueren Denkens, das hundert

Jahre später gegenwärtiger denn je ist. Dabei geht es nicht um
die Anerkennung der Schranken unserer Erkenntnis, um den Rückzug
vom Ansich ins Reich der Erscheinungen; vielmehr soll diese
Unterscheidung selber unterlaufen, sollen die Ideen von Objektivität und
Wahrheit als solche problematisiert werden. In der « verlogensten
Minute der < Weltgeschichte > » haben kluge Tiere das Erkennen erfunden:
Die Vorstellung, daß « Sprache der adäquate Ausdruck aller Realitäten
sei »2, gilt Nietzsche als Ausdruck der Schwäche und des Bedürfnisses
nach festem Halt, das an die Stelle der « Kraft zu interpretieren » den
Glauben an das Seiende setzt.3 In einem verwandten Gestus hat
Richard Rorty das Konzept einer < bildenden > Philosophie entworfen, die
sich von der Zentrierung auf Erkenntnistheorie freimacht und das Bild
des Menschen als Erkenner von Wahrheiten durch dasjenige des

Erzeugers von Beschreibungen ersetzt - wobei auch hier das Streben
nach Letztbegründung als einengender Zwang, das Wuchern der
Deutungen als Ausdruck einer Kreativität gilt, die nicht auf den Abschluß,
sondern die unbegrenzte Fortsetzung des menschlichen Gesprächs
zielt.4 In solchen Extremfiguren wird der klassischen Erkenntnisidee
das strikte Gegenmodell entgegengehalten: Selbst- und Weltbeschreibungen

sind Interpretationen, über die wir an einem Prozeß der
Verständigung teilnehmen, nicht Wirklichkeit abbilden oder ein Ansich-
seiendes ergründen. Interpretation ist in diesem Sinn kein nachträglicher

Auslegungsakt gegenüber einem vorausgehenden Sagen oder

1 F. Nietzsche, Nachlaß VIII, 7 [60] in: Kritische Studienausgabe (KSA) Bd.
12, S. 315.

2 «Über Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne» in: KSA. Bd. 1,

S. 873-890, 875, 878.
3 Nietzsche, Nachlass VIII, 9 [60], KSA, Bd. 12, S. 365.
4 R. Rorty Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der Philosophie, Frankfurt a. M.

1981, S. 343 ff., 387 ff.



8 Emil Angehm

Verstehen, sondern ursprünglich und konstitutiv in jedes Sprechen und
Sprachverstehen eingelassen.

Diese Sicht geht über die ältere Hermeneutik mit ihrer Unterscheidung

von Verstehen und Auslegen, subtilitas intelligendi und subtilitas
explicandi hinaus; sie artikuliert eine zentrale Stoßrichtung neuerer
Hermeneutik, für welche Verstehen eine Grundbedingung menschlichen

Daseins bildet und Verstehen im Auslegen « nicht etwas anderes,
sondern es selbst » wird.5 Nicht nur in der Fortschreibung der herme-
neutischen Tradition, auch im Horizont analytischer und wissenschaftstheoretischer

Debatten hat sich eine < interpretationistische > Lesart
unseres Wirklichkeitsverständnisses herausgebildet, die den kreativen,
perspektivistischen und konstruktivistischen Charakter unseres Selbst-
und Weltbezugs unterstreicht;6 im engeren Bereich der Sprach- und

Bedeutungstheorie treffen sich die von Heidegger betonte Fundamen-
talität des Verstehens und der von Nietzsche herkommende Interpretationismus

in einem gemeinsamen Fluchtpunkt mit Davidson These der
radikalen Interpretation. Von elementaren kategorialen Schematisierungen

bis zu umfassenden Weltdeutungen ist uns Wirklichkeit über

interpretative Akte gegeben, die unterschiedlich strukturiert und auf
verschiedenen Ebenen angesiedelt sind. Der irreduzible interpretative
Aspekt unseres Wirklichkeitsverhältnisses bedeutet, daß dessen

Geltung sich nicht nach der Übereinstimmung mit einem objektiv
Vorgegebenen bemißt.

Gleichwohl ist Interpretation nicht beliebig, ist ihr Ernstnehmen
nicht gleichbedeutend mit der Verabschiedung der Wahrheitsfrage.
Schon strukturell kann man sich fragen, ob die Selbstrelativierung zur
< reinen > Interpretation gelingt. Verstehen und Interpretieren
unterstehen an ihnen selber einem Regulativ, das über das Konstruieren
hinausweist: Der hermeneutische « Vorgriff auf Vollkommenheit » wie
das analytische «Prinzip der Nachsichtigkeit» unterstellen neben der

Wahrhaftigkeit des Sprechenden und der Kohärenz seiner Aussage
eine bestimmte Wahrheit (bzw. einen Wahrheitsanspruch) des Ausgesagten

- auch wenn offen bleibt, worin solche Wahrheit besteht. Als
Entwurf und Kommunikation unterliegt Interpretation der Richtschnur

gelingender Verständigung - mit sich und untereinander -; nach Rorty

5 M. Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen 1963, § 32, S. 148.
6 Vgl. G. Abel, Interpretationswelten. Gegenwartsphilosophie jenseits von Es-

sentialismus und Relativismus, Frankfurt a. M. 1993; H. Lenk, Interpretations-
konstrukte. Zur Kritik der interpretatorischen Vernunft, Frankfurt a. M. 1993.



Einleitung 9

bleibt das immer erneuerte Gespräch von einer « Hoffnung auf
Übereinstimmung »7 getragen, auch wenn sich diese nicht der Entdeckung
von Seiendem verdankt.

Im Schnittpunkt von Erkenntnistheorie, Sprachphilosophie und
Hermeneutik ist philosophische Reflexion mit der zweifachen Frage
nach der Interpretation und Wahrheit konfrontiert: zum einen mit der
Frage, wie weit wir in unserem Sprechen und Verstehen, unserem
Selbst- und Weltverhältnis uns immer schon konstruierend-auslegend
verhalten, inwiefern Interpretation zu Recht als Schlüsselbegriff in
neueren Diskussionen fungiert; zum anderen mit der Frage, inwiefern
damit die Ideen von Erkenntnis und Wahrheit in neuem Licht erscheinen,

inwiefern der konstruktiv-projizierende Anteil des Interpretierens
sich als Medium von Wahrheit definiert, in einem Spannungsverhältnis

zur Wahrheitssupposition steht oder gerade die Frage der Wahrheit
als solche unterläuft. Aus unterschiedlichen Perspektiven nehmen die
Beiträge des vorliegenden Bandes zu Aspekten dieses für die
Gegenwartsphilosophie zentralen Problemfeldes Stellung.

7 Rorty, a.a.O., S. 346.




	Einleitung

