
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 56 (1997)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Buchbesprechungen / Comptes rendus

Inhaltsverzeichnis
Axel Bühler (Hrsg.): Unzeitgemässe Hermeneutik. Verstehen und Interpretation

im Denken der Aufklärung, Frankfurt am Main (Vittorio Klostermann) 1994

(A.U. Sommer). — Ingeborg Schüssler, Raphaël Célis & Alexandre Schild (éd.) :

Art & vérité, Genos 3 (F. Félix). — Karl-Heinz Schwabe / Martina Thom (Hrsg.):
Naturzweckmässigkeit und ästhetische Kultur. Studien zu Kants Kritik der
Urteilskraft, Sankt Augustin (Academia Verlag) 1993 (U. Thurnherr). — Ruedi
Imbach : Quodlibeta. Ausgewählte Artikel / Articles choisis, hrsg. von F.

Cheneval, Th. Ricklin, C. Pottier, S. Maspoli, M. Müsch, Freiburg
(Universitätsverlag) 1996 (P. Schulthess). — Daniel Sollberger: Metaphysik und
Invention. Die Wirklichkeit in den Suchbewegungen negativen und positiven
Denkens in Schellings Spätphilosophie, Würzburg (Königshausen & Neumann)
1996 (A. Cremonini). — Andreas Urs Sommer: Der Geist der Historie und das
Ende des Christentums. Zur «Waffengenossenschaft» von Friedrich Nietzsche
und Franz Overbeck. Mit einem Anhang unpublizierter Texte aus Overbecks
«Kirchenlexicon», Berlin (Akademie) 1997 (F. A. Faessler). — Christoph Frei /
Robert Nef (Hrsg.): Contending with Hayek. On Liberalism, Spontaneous Order
and the Post-Communist Societies in Transition, Bern u.a. (Peter Lang) 1994

(A. U. Sommer). — Bernard Baertschi : La valeur de la vie humaine et l'intégrité
de la personne, Paris (PUF) 1995 (W. Ossipow).

Axel Bühler (Hrsg.) : Unzeitgemässe Hermeneutik. Verstehen und
Interpretation im Denken der Aufklärung, Frankfurt am Main (Vittorio Klostermann)

1994, 275 Seiten.
Nach landläufiger Ansicht hat es vor Schleiermacher keine ernstzunehmende

philosophische Hermeneutik gegeben. Diesem namentlich durch Gadamer
bestärkten Vorurteil will der von Axel Bühler herausgegebene Sammelband
entgegentreten, indem er die hermencutischen Theorien der vorkantischen Philosophie
ins Zentrum stellt. Dies geschieht nicht nur aus philosophiehistorischem, sondern
ebensosehr aus systematischem Interesse - mit der klaren Zielsetzung einer
Rehabilitation in antipoststrukturalistischer Absicht - eine Rehabilitation, die mitunter

ins Apologetische abdriftet. Die versammelten Aufsätze zeichnen ein
vielgestaltiges Bild der hermeneutischen Theorien bei Christian Wolff und bei seinem

Gefolge nach, wobei eine gewisse Einheitlichkeit der Materie nicht nur durch die

chronologische, sondern auch (mit einer Ausnahme) die geographische Beschränkung

auf Deutschland gegeben ist. (Dennoch hätte man angesichts der
unterschiedlichen, thematisch keineswegs gleichgewichtigen Beiträge auf die gewaltsame

Kapiteleinteilung verzichten, dafür aber mithin ermüdende Wiederholungen
streichen sollen.) Das Unternehmen ist letztlich ein Versuch, das auch denkerisch
aufzuarbeiten, was als unkommentierte (dafür umso teuerere) Reprints unter dem
irreführenden Label einer 3. Abteilung der Gesammelten Werke von Christian

229



Wolff in schreckenerregender Eile und unabsehbarer Masse erscheint: nämlich
die längst vergessenen Werke von Wolffs Epigonen.

Johann Friedrich Stiebritz mahnte 1741 im Paragraphen 272 seiner Erläuterung

der Verniinfftigen Gedanken Wolffs, «dass die Auslegung auf Biicher gehen
sollte, die mit Verstand geschrieben werden ». Man wird in der « unzeitgemässen
Hermeneutik» des 18. Jahrhunderts kaum jenes einmal von Terry Eagleton für
die Tauglichkeit literaturhermeneutischer Theorien aufgestellte Kriterium erfüllt
finden, nämlich auf James Joyces Finnegans Wake anwendbar zu sein. Gemeinsam

ist allen hier untersuchten Hermeneutiken das Insistieren auf die Autorenintention,

die es bei der Interpretation von Natur so gut wie von menschlichen
Artefakten zu untersuchen gälte. « Ist es sinnvoll und fruchtbar, Rede- und Textproduktion

als absichtsvolles, rationales Handeln zu betrachten ?» (S. 5) Genau dies
tun die Aufklärungshermeneutiker und mit ihnen gegenwärtig handlungstheoretisch

orientierte Sprach- und Literaturwissenschaftler. Ebenfalls als zukunftsträchtig

sollte sich das von Georg Friedrich Meier - den Oliver R. Scholz in einem
luziden Beitrag behandelt - zur Kronregel des Textauslegung erhobene Prinzip
der Billigkeit erweisen, das im « Prinzip der wohlwollenden Interpretation » bei

Quine und Davidson heute seine Wiederkunft feiert. Interessant ist an der Hermeneutik

der akademischen deutschen Philosophie im 18. Jahrhundert tatsächlich
nicht, dass sie Instrumente an die Hand gibt, um Finnegans Wake zu verstehen -
dafür aber, dass sie auf sich selber applizierbar ist : Angemessen verstehen kann

man die hermeneutischen Handbücher der Aufklärungszeit nur, wenn man ihre
Autorenintention zu begreifen sucht. Genau dies tun die unter Bühlers Aegide
agierenden Wissenschaftler, die selber ein gelungenes Exempel aufklärerischer
Hermeneutik in praxi statuieren - die Auslegung von Auslegungstheorien mittels
dieser Theorien. Dabei zeigt sich, dass die Aufklärungshermeneutik eigentlich die
ist, die man bei der Interpretation «spontan» anwendet. Im 18. Jahrhundert gibt
es, soviel wird klar, sehr ernstzunehmende Versuche der theoretischen Grundlegung

einer Auslegungskunst des « gesunden Menschenverstandes ».

Im einzelnen untersucht Hans Werner Arndt die Beziehung der Aufklärungshermeneutik

zur Sprach- und Erkenntnistheorie des Klassischen Rationalismus,
während Luigi Cataldi Madonna Christian Wolff selber anvisiert. Paolo Lom-
bardi wagt einen Abstecher in die hermeneutica sacra Italiens und Frankreichs,
zugleich ins 17. Jahrhundert. Demgegenüber nehmen Hans-Peter Schiitt und Oliver

R. Scholz die akademische Philosophie nach Wolff in den Blick ; Schütt in der

Herausarbeitung der hermeneutischen Prämissen von Johann Jakob Bruckers
Philosophiegeschichtsschreibung und Scholz in dem schon genannten Aufsatz
über Meiers Hermeneutik. Mit Lutz Dannebergs Aufsatz zu Siegmund Jacob

Baumgartens Bibelhermeneutik und Gottfried Hornigs Abriss zu Johann Salomo
Semler und seiner entschiedenen Forderung nach historischer Bibelexegese wird
auch das Feld der Theologie betreten, die wesentlichen Anteil an der Genese der
Universalhermeneutik hatte. Dabei mag man bedauern, dass die theologische
Neologie und der theologische Rationalismus (denen Semler nur bedingt
zuzurechnen ist) - z.B. Wilhelm Abraham Teller (1734-1804) mit seinem
vielgeschmähten, aber einflussreichen Wörterbuch des Neuen Testaments (1772, 61805)

- hier kaum eine hermeneutikgeschichtliche Würdigung erfahren. Wie aber auch

Mario Longos Beitrag zur philosophiegeschichtlichen Hermeneutik Schleiermachers

verdeutlicht, ist - gerade in der Erforschung der Zusammenhänge vor- und
nachschleiermacherscher Hermeneutik - noch viel Arbeit zu leisten. Bühlers

230



Sammelband macht hier einen vielversprechenden Anfang. Es ist in Stiebritzens
Sinn ein mit Verstand geschriebenes Buch.

Andreas Urs Sommer (Basel)

Ingeborg Schüssler, Raphael Célis & Alexandre Schild (éd.). «Art & vérité»,
Genos 3, Lausanne, 1996, 443 pages (Les cahiers Genos seront distribués dès

septembre 1997 par Payot, Lausanne).
Selon les termes de la préface des éditeurs, l'enjeu du troisième des cahiers

philosophiques Genos (composé pour sa plus grande partie de conférences
prononcées à l'occasion d'un séminaire de 3e cycle de philosophie donné à

l'Université de Lausanne sous les auspices du 3e cycle de Suisse romande) consiste

en une réflexion développée sur le rapport litigieux qui s'est institué entre la
rationalité occidentale - constituée par la philosophie, et avec elle les sciences et
les techniques - et l'art quant à leur prétention respective à appréhender ou
connaître la vérité. Rapport qui permet lui-même d'envisager les différentes
déterminations qu'ont pu revêtir la philosophie et l'art dans l'histoire, et qui
commande par là à l'intelligibilité de notre siècle, et peut-être prépare une
nouvelle manière d'être-au-monde. Telle est la perspective qui a décidé du choix des

auteurs présentés à travers les vingt-quatre contributions constituant ce volume et

qui les organise selon la chronologie.
Une histoire qui commence bien sûr avec l'exclusion platonicienne des poètes

de la Cité idéale: l'œuvre d'art est d'entrée de jeu dévalorisée pour n'être
qu'imitation et pur apparaître. Mais un tel déni est opéré à partir d'une certaine
compréhension de la vérité comme purement intelligible, et Platon par son geste
tout à la fois définit la philosophie elle-même, qui ainsi se conquiert et s'assure
d'elle-même contre les poètes, et impose les catégories sous lesquelles l'occident
va penser l'art : l'imitation, l'apparence, le beau, la poésie... C'est alors selon ce
cadre recteur inaugural que va se tisser la longue histoire de la revalorisation de

l'art. Avec Aristote d'abord, chez qui il apparaît comme un savoir, puis avec
Plotin, qui compare l'artiste à l'âme cosmique en ce qu'il organise la matière à

partir des paradigmes intelligibles, et fait de l'œuvre d'art un symbole visible de

cette réalité suprasensible. Avant que la Renaissance ne reprenne à son compte la
distinction médiévale entre le beau et l'utile et la radicalise en séparant ces deux
termes (toujours unis dans la pratique artistique du Moyen Age) afin de favoriser
l'éclosion des «beaux-arts» pour eux-mêmes et, par là, affirmer l'autonomie du

génie et de la production artistiques ; le beau n'est plus un transcendantal, et de
réelles théories de l'art peuvent alors éclore. Le temps de l'esthétique est en effet
venu: l'époque moderne, si elle continue d'habiter les catégories devenues
classiques, va le faire à partir de son horizon propre qui est la relation du sujet et de

l'objet, et la beauté sera rapportée réflexivement au sujet comme à sa seule
instance, et deviendra (chez Kant, puis Schiller, ainsi que dans l'établissement
programmatique de l'esthétique romantique par Schlegel) le symbole même de la
liberté et de l'autonomie de ce sujet. C'est d'ailleurs toujours dans la perspective
de ce paradigme esthétique que l'art mourra de sa plus belle mort dans l'assomp-
tion hégélienne du sujet absolu. C'est alors que va se produire le renversement

que le XIXe siècle philosophique léguera au suivant comme l'un de ses héritages
les plus significatifs: préparé par Schelling, mais surtout par Schopenhauer, qui
destine l'art - et très éminemment la musique - à la connaissance de la réalité

231



elle-même et ce en parfaite concurrence à la philosophie, finalement opéré par le
refus nietzschéen de l'opposition entre réalité et apparence et sa détermination de
l'art comme affirmation de la vie elle-même, ce renversement va promouvoir l'art
comme le mode le plus authentique d'être au monde. Et c'est précisément selon
son trait à la vérité même de l'existence que l'art va être pensé à travers le XXe
siècle, auquel un tiers de ce beau volume est consacré. Qu'il soit ce qui ménage la

possibilité d'une éclaircie de l'être (Heidegger, précédé à sa manière par
Hölderlin), qu'il paraisse le moyen privilégié de conserver l'intégrité de
l'individuel (Adorno, Benjamin peut-être, mais déjà Goethe) ou l'occasion d'un
engagement authentique (Sartre), qu'il permette de rompre avec l'espace de la
science et d'instaurer un regard qui renoue avec l'étoffe du monde (Merleau-
Ponty, et, avec lui, la tradition phénoménologique dans son ensemble), l'art y
apparaît toujours comme ce qui renvoie l'homme à son existence même, soit à sa

finitude, et la raison à ce qui l'excède comme une intotalisable énigme. En quoi il
se pourrait qu'il nous apprenne bel et bien à penser.

François Félix (Lausanne)

Ruedi Imbach : Quodlibeta. Ausgewählte Artikel / Articles choisis, hrsg.
von F. Cheneval, Th. Ricklin, C. Pottier, S. Maspoli, M. Mösch, Freiburg
(Universitätsverlag) 1996 (Dokimion Band 20), IX + 524 Seiten.

Diese Festgabe zum 50. Geburtstag des Freiburger Philosophen Ruedi Imbach,
die seine Schüler unter dem stimmigen Titel « Quodlibeta » herausgegeben haben,
versammelt als membra disiecta Aufsätze zur mittalterlichen Philosophie unter
den Rubriken: Methode und Historie; Themen (Deutsche Dominikanerschule;
De ente et essentia ; Eucharistie und Philosophie) und Autoren. In den Quodlibeta
wurden nämlich jeweils jene Fragen diskutiert, die nicht im üblichen Textcorpus
Platz fanden, aber durchaus von ihm veranlasst waren. Auch Imbachs Aufsätze
schreiben nicht einfach am überlieferten Textkorpus, d.h. der Geschichte der
Philosophie im Mittelalter fort, sie reevaluieren und differenzieren gängige
philosophiehistorische Topoi und setzen neue Akzente. Darin steckt sein methodologischer

Zugang zur Geschichte der Philosophie, den z.B. der Aufsatz L'averroisme
latin du XIIIe siècle thematisiert, welcher die Forschungsgeschichte unter dem

Aspekt einer suspekt gewordenen Historiographie Revue passieren lässt. 1852

projizierte Ernest Renan unter dem Titel «Averroismus» eine Aufklärungsbewegung
in die Theologie und Philosophie des 13. Jahrhunderts; obzwar mit anderen

Interessen - nämlich der Texteditionen - setzte Pierre Mandonnet diesen Ansatz
fort. Auch er ging davon aus, dass die Substanz dieser sog. averroistischen Bewegung

in den Verurteilungen von 1270 und 1277 grundgelegt war. Aus Martin
Grabmanns Überzeugung, dass es sich um eine bis an die Schwelle der Neuzeil
weiterwirkende Bewegung religiöser Aufklärung und des Naturalismus handle,
gingen Texteditionen von Siger von Brabant und Boethius von Dacien aus. Fernand

Van Steenberghens Hypothese einer Konversion Sigers zum Thomismus und
seine Qualifizierung des Averroismus im 13. Jh. als Mythos - kein Autor des 13.

Jh. hätte die Philosophie des Averroes in globo aufgenommen und erst im 14. Jh.

bei Johannes von Jandun könne davon gesprochen werden - forderte eine heftige
Kontroverse mit Bruno Nardi und Etienne Gilson heraus. Siger hat sich in seinem

Spätwerk tatsächlich von der Lehre vom einen Intellekt distanziert. Imbach fügt
übrigens in seinem Aufsatz Le Traité de L'Eucharistie de Thomas d'Aquin et les

232



Averroistes eine Trouvaille zu diesem Verhältnis der Annäherung bei : Bereits der
Prolog zu Sigers Kommentar zu De Causis sei eine Collage von thomasischen
Texten aus dem Kommentar zur Metaphysik (S. 327). P. Gauthier hat schliesslich
ein weit differenzierteres Bild von der Rezeption des Averroes ab 1225 gezeichnet.

Welche Moral ist aus dieser Forschungsgeschichte zu ziehen Die historische
Auffindung und Identifikation der Bewegung des sog. Averroismus ist eine her-
meneutisch zwar durchaus verständliche und auch partiell sinnvolle Projektion
eigener Interessen (z.B. die Suche nach Vorgängern seines Rationalismus), die
aber - so Imbach - zu zerstören zur Aufgabe des Historikers gehört. Im Aufsatz
Interesse am Mittelalter formuliert er seine philosophiehistorische Position
eindrücklich so : « In der Tat muss die Philosophiehistorie die Vergangenheit aus der

Perspektive der Gegenwart betrachten, aber sie ist bemüht, um den Aufweis der
Differenz. In dieser Sorge um Nachweis der Differenz erweist sie sich als wahrhaft

historische Disziplin, die im Gegensatz zur Philosophie weniger am Bleibenden

als am sich Verändernden interessiert ist. » (S. 107)
Da die reiche Fülle an historischen und systematischen Differenzierungen und

Funden hier nicht ausgebreitet werden kann, beschränke ich mich auf Imbachs
unübliche Verhältnisbestimmung zwischen Philosophie und Theologie. Das
Verhältnis von Glaube und Vernunft z.B. wird gewöhnlich im Zusammenhang mit
der Philosophie im Mittelalter nur einseitig und im Blick auf die Methodologie
oder auf die Festlegung des Begriffes der mittelalterlichen Philosophie oder Scholastik

diskutiert : Inwiefern nämlich entweder der Glaube die Vernunft ungebührlich

einschränkt oder die Vernunft den Glauben. Imbach versucht, das Verhältnis
komplexer und durchaus inhaltlicher zu sehen und insbesondere aufzuzeigen,
inwiefern das Zugeständnis an die «Irrationalität» das philosophische Denken mit
unvermuteten Fragen konfrontiert, die das rationale Denken stimulieren und
herausfordern. Eine der folgenreichsten solcher Herausforderungen, die der christliche

Glaube an das philosophische Denken des Mittelalters stellte, war die Lehre
vom Abendmahl mit ihrem Theologoumenon der Transsubstantiation, also der
Verwandlung der Substanz bei gleichbleibenden Akzidenzen. Sie stellt den Aris-
totelismus und insofern die ratio vor schwierige Probleme, insofern sie die in ihm
nicht denkbare Abtrennung von Akzidenzen von der Substanz verlangt. Je

geregelter (z.B. durch dogmatische Festlegung des IV. Lateranskonzils 1215) von
theologischer Seite die Sache wurde, desto gefährlicher wurde sie nicht nur für
Philosophen, sondern auch für Theologen. Die Auswirkungen der Abendmahlsstreitigkeiten

auf die Philosophie werden üblicherweise für das Frühmittelaller
(z.B. Hrabanus Maurus, Paschasius Radbcrtus oder ein Johannes Scotus Eriugena
zugeschriebenen Werk, das aber von Ratramnus von Corbie stammt), für die
frühe Scholastik (Abendmahlstreit zwischen Berengar von Tours und Lanfrank)
und natürlich auch in der Reformation in ihrem Zusammenhang mit der Philosophie

untersucht. Imbachs drei einschlägige Aufsätze zu Thomas von Aquin (im
Verhältnis zu den Averroisten), Nikolaus von Strassburg (im Verhältnis zu Dietrich

von Freiberg) und Wilhelm von Ockham schliessen nicht nur eine Lücke,
sondern zeigen sehr schön auf, inwiefern die Philosophie und damit die ratio
profitieren kann, wenn sie sich auch von « ausserhalb » etwas sagen lässt. So

schliesst sein Artikel zu Thomas: « Dans quelle mesure cette intervention d'une
instance extra-rationelle est-elle un facteur d'innovation pour la pensée L'exemple

du débat eucharistique à la fin du XIIIe siècle montre de façon éclatante
comment le renouvellement philosophique peut être stimulé par une interpellation

233



extraterritoriale. Obligeant la philosophie à penser ce qu'elle n'osait imaginer, la
théologie a permis à la philosophie de se renouveler et de se dépasser elle-même »

(S. 331). Die dogmatisch geforderte Abtrennbarkeit der Akzidenzen z.B. führt
sofort ins Herz der Ersten Philosophie: Insofern die Substanz, ihre Teile und die
Akzidenzen ein « eigenes Sein » besitzen, kann auch die reale Verschiedenheit
von esse und essentia vorausgesetzt sein, so dass Gott sogar das Sein ohne ein
Wesen erschaffen könne - eine Verschiedenheit, die ontologisch ganz zentral ist
und zu der Imbach mehrere ausführliche und eindringliche Analysen liefert.
Zudem hatte die Reflexion auf die Akzidenzen Qualität und Quantität im
Zusammenhang mit der Abendmahlslehre grosse Auswirkungen auf die Kategorien lehre
und auch auf die Entstehung neuzeitlicher Naturphilosophie. Konsequenz einer
solchen Verhältnisbestimmung von Theologie und Philosophie sind für den Leser
die brisanten Fragen : Wer kann mit welchen Gründen bzw. Kriterien entscheiden,
welche Akzidenslehre z.B. rationaler ist? oder: Wovon lebt der logos, wenn er
sich nichts von ausserhalb sagen lassen will oder: Wie steht es um die Rationalität,

wenn sich auch widerspruchsfreie Lehren aus für die tradierte Ratio scheinbar
paradoxen, Voraussetzungen konstruieren lassen

Peter Schulthess (Zürich)

Karl-Heinz Schwabe /Martina Thom (Hg.) : Naturzweckmässigkeit und
ästhetische Kultur. Studien zu Kants Kritik der Urteilskraft, Sankt Augustin
(Academia Verlag) 1993.

Im November 1990 trafen sich in Leipzig einige Philosophen aus den neuen
und aus den alten Bundesländern zu einem Kolloquium über Kants « Kritik der
Urteilskraft»: Die dort gehaltenen und in der Diskussion gestählten Vorträge sind
anschliessend im vorliegenden Sammelband publiziert worden. Den Auftakt
machen die beiden Beiträge der Herausgeberin und des Herausgebers.

Für Martina Thom gilt das Hauptinteresse Kants von Beginn seines Schaffens
an in erster Linie der Anthropologie, wie Frau Thom in ihrer Skizze «Natur -
ästhetische Kultur - Humanitätsförderung» zunächst zu belegen sucht. In der
Konsequenz liest sie Kants « Kritik der Urteilskraft» primär als Antwort auf die Frage
« Was ist der Mensch?» und konstatiert dabei, dass das ästhetische Vermögen im
kantischen System das Kern- und Schlüsselvermögen des Menschen bildet -
sowohl im Hinblick auf den Begriff des menschlichen Wesens wie auch auch im
Hinblick auf die Realisierung der Menschlichkeit. - Gemäss seinem Beitrag
« Kants Ästhetik und die Moderne » sieht Karl-Heinz Schwabe im Geschmack
dasjenige Organ, durch das sich der moderne Mensch überhaupt noch einen Ort in
der Welt einzurichten vermag - einen Ort zwischen einerseits dem verlorenen
Glück, das ihm die metaphysischen Theorien von einst gewährten, und andererseits

der Entfremdung durch die Erfahrung des Absurden. - Volker Gerhardt
seinerseits konzentriert sich auf den Konnex von « Kunst und Leben » und sucht am
Leitfaden der Formel von der «Zweckmässigkeit ohne Zweck» dabei «den
wechselseitigen Verweisungszusammenhang von Leben und Kunst» (S. 87) darzulegen.

Im Horizont von zwölf Annäherungen bemüht er sich, seiner These, dass
Leben und Kunst sozusagen eine Erschliessungssymbiose bilden, auf der Ebene
der kantischen Erkenntnistheorie sowie innerhalb des kantischen Systems (S. 87)
ein mögliches Fundament abzustecken und das entsprechende Baurecht zu
sichern. - «Ganz im Glück» bewegen sich die Gedankengänge von Birgit Recki,

234



nach deren Auffassung die Antwort auf die Frage «Was darf ich hoffen ?» bisher
allzu lange in der Religionsphilosophie statt in der Ästhetik gesucht worden ist. In
einer gewissen Korrespondenz mit dem Beitrag von Schwabe rückt sie die (im
Paragraphen 5 der « Kritik der Urteilskraft» nahegelegte) These in den Vordergrund,

dass der Mensch als ein gleichzeitig mit sinnlichen Bedürfnissen und mit
vernünftigen Fähigkeiten ausgestattes Wesen sein wirkliches Glück allein in der
ästhetischen Erfahrung, in der Produktion und Rezeption von Schönheit finden
könne. - In seinem Aufsatz « Das Schöne, das Erhabene, die Askese und der
Selbstmord » möchte sodann Peter Fischer am Beispiel jener Argumentation,
durch die Kant den Selbstmord als moralisch verwerflich auszuweisen sucht,
zeigen, inwiefern die Vernunft im Rahmen des Kantischen Konzeptes auf dem
praktischen Felde rein formalistisch bleibt. Denn für Fischer ist die von der « Kritik
der Urteilskraft» angestrebte Vermittlung zwischen Sinnlichkeit und Intellektuali-
tät schlicht gescheitert, weil die Rede von der Schönheit als einem «Symbol der
Sittlichkeit» nicht über den blossen Gebrauch einer Analogie hinausgelangt und
das Kantische Ästhetik-Konzept keinen wirklichen Übergang vom sinnlich-empirischen

zum rein vernünftigen Bereich vorzubereiten vermag: «Als Theorie
fortschreitender Moralisierung, d. h. als Theorie der Selbstkonstitution der menschlichen

Individuen zu Moralsubjekten greift sie [...] zu kurz.» (S. 123)- Diesem
schon lange zu einem Topos gewordenen Formalismus-Vorwurf begegnet Bernward

Grünewald in seinem Beitrag «Zur moralphilosophischen Funktion des

Prinzips vom höchsten Gut » dadurch, dass er den Begriff des höchsten Gutes in
der Fassung, in der diesen die Rezeption mit Blick auf die betreffenden Passagen
in der « Kritik der praktischen Vernunft» nachgezeichnet hat, um jenen Begriff
des höchsten Gutes zu erweitern versucht, wie er gemäss Grünewalds Auffassung
in der Methodenlehre der dritten Kritik bestimmt wird. Hier bezeichnet das
höchste Gut nach Grünewald «nicht bloß ein(en) Gegenstand passiver Hoffnung,
sondern eine moralische Aufgabe» (S. 138) und meint die stimmige Verknüpfung
der Allheit der Zwecke sämtlicher vernünftiger Wesen : der persönlichen sowie
der fremden Zwecke, der Zwecke aus dem Horizont der Moralität sowie der
Zwecke aus dem Horizont der Privatklugheit.

Die erwähnten Beiträge, welche sich teilweise äusserst selektiv auf Kant
beziehen, lassen sich schliesslich thematisch unter dem Titel zusammenfassen:
Randgänge an den Grenzen zwischen der kantischen Ästhetik und der kantischen
Ethik in einem weiteren Sinne, wobei dem einen Kommentator der Seilwurf auf
die andere Seite zu gelingen scheint, während der andere noch immer die Un-
überwindbarkeit der trennenden Kluft beklagt. Die Rekonstruktion eines möglichen

tragfähigen Übergangs von der Ästhetik zur Ethik insgesamt bei Kant, den
Nachweis der notwendigen Funktion der «ästhetische(n) Maschinerie» (Kant,
MdS) für die Gewinnung einer sittlichen Lebensform mag meiner Meinung nach
indessen allein der systematische Zugang voranbringen, der sich mit der Frage
nach der Bildung bzw. Bestimmung der Maximen auseinandersetzt. Bei der
Maxime, welche zunächst ein véritables Kunstprodukt darstellt, ergibt sich auch am
Ende die Frage, weshalb gelingt es dem Menschen, überhaupt eine einzige der
Moral genügende Maxime zu schöpfen. In diesem Sinne impliziert die Möglichkeit

der Bestimmung von moralischen Maximen schon immer das Vorhandensein
eines Übergangs von der Ästhetik zur Ethik.

Ergänzt und umrahmt wird die angesprochene Diskussion durch drei weitere

Beiträge : Unter dem Titel «Mechanism -Technizism - Organism» legt etwa Re-

235



nate Wahsner eine programmatisch anmutende Skizze vor, die das Desiderat einer
Gewichtsverlagerung innerhalb der Rezeption der Kantischen naturphilosophischen

Reflexionen in der dritten Kritik formuliert. Nach Frau Wahsner geht es

Kant in der « Kritik der teleologischen Urteilskraft» nicht zuletzt auch um «den
epistemologischen Status der Physik oder schlechthin den einer messenden und
rechnenden Naturwissenschaft» (S. 63) und nicht - wie einen die thematische
Konzentration der betreffenden Sekundärliteratur glauben mache - bloss um eine

kritisch-philosophische Klärung des Organismusbegriffs und methodischer Fragen

der Biologie. - In dem Artikel « Die Aktualität der Kantischen Ästhetik » hält
Hans-Jürgen Ketzer zwei Gruppen der Rezipienten von Kants Ästhetik auseinander,

welche sich einmal um das Thema des Schönen und einmal um das Thema
des Erhabenen zentrieren. Für die eine Gruppe steht Rüdiger Bubner und für die
andere Jean-François Lyotard. Ketzer wirft dabei die Frage auf, weshalb Kant
gegenwärtig zum eigentlichen Star unter den ästhetischen Theoretikern geworden
ist. Seine Anwort lautet: «Immanuel Kants Ansatz ermöglicht eine ästhetische
Theoriebildung aus den internen Problemstellungen der Philosophie selbst heraus.
Dabei wird scheinbar das ästhetische Phänomen nicht von außen her, nicht hete-

ronom angegangen [...].» (S. 147) - Zuletzt trifft man Konrad Lindner «Auf der
Suche nach einer <Metaphysik der Natur> » an. Lindner bemüht sich um eine
Momentaufnahme der «Leipziger Kant-Rezeption (1789/90)», wobei er zum einen
die Universitätsprofessoren und zum anderen Johann Gottlieb Fichte im Blick hat.

Insgesamt sind die Beiträge des Sammelbandes von sehr unterschiedlicher
Originalität: Auch in diesem Band ist jenes Phänomen zu beobachten, das sich in
der Kant-Literatur gegenwärtig überall zu manifestieren scheint. Die bereits
bestehende Literatur wird über weite Strecken einfach ignoriert und eine Art
«scientific individualism» gepflegt; doch dabei sollte man sich gelegentlich
selbstkritisch daran erinnern, das nicht alles, was man für sich entdeckt und
darum für veröffentlichenswert hält, bisher noch kein anderer Forscher gesehen
hat. Urs Thurnhcrr (Basel)

Daniel Sollberger : Metaphysik und Invention. Die Wirklichkeit in den
Suchbewegungen negativen und positiven Denkens in Schcllings Spätphilosophie,

Würzburg (Königshausen & Neumann) 1996.

Pourquoi qu'il y a plutôt quelque chose que rien? Dieser wuchtige Satz, von
Leibniz erstmals formuliert, charakterisiert gewissermassen die metaphysische
Fragehaltung schlechthin. Gefragt ist nicht nach einem bestimmten Seienden
hinsichtlich der Bedingungen seiner Erkennbarkeit, in Frage steht vielmehr, was wir
in unserem Erkennen stets vorauszusetzen geneigt sind: die Annahme, dass
Seiendes sei. Doch, so der naheliegende und nahegelegte Einwand, was berechtigt
uns zu dieser Annahme? Wie könnten wir Seiendes als Seiendes wahrnehmen,
wenn nicht Seiendes je schon gegeben wäre? Die Frage stellen, heisst, sich in

Schwierigkeiten begeben. Eine echt philosophische, eine metaphysische Frage
also.

Sie hat nicht nur Leibniz, sondern auch Schelling ein Leben lang beschäftigt.
« Warum ist überhaupt etwas Warum ist nicht nichts » lautet die Formulierung,
die der späte Schelling ihr in seiner « Philosophie der Offenbarung» gegeben hat.

Mit dieser zweifachen Fassung der Warum-Frage, in welcher bereits die
eigentümliche Zweigleisigkeit erkennbar ist, welche Schellings Spätphilosophic insge-

236



samt kennzeichnet, sieht Sollberger den eigentlichen Schlüssel für das Verständnis

nicht nur des späten, sondern des ganzen Schellings gegeben. Das Spätwerk
hebt sich von den früheren Systementwürfen lediglich dadurch ab, dass hier
besagte Frage eine bis dahin ungekannte Dringlichkeit entwickelt - sie avanciert
gewissermassen zum Symptom des Schellingschen Denkens insgesamt. Wie jedes
Symptom ist aber auch dieses Ausdruck eines inneren Konfliktes, einer Krisis der
Vernunftwissenschaft, die in den früheren Schriften zwar schon angelegt ist, dort
jedoch zugunsten der obligaten Systembegründung ausgeblendet wurde. In den

späten Entwürfen, welche diesen Konflikt zu artikulieren suchen, steht
dementsprechend die Einheit des Systems selbst zur Disposition. Die Unterscheidung
zwischen einer negativen, rein-rationalen und einer positiven Philosophie, welche
in Schellings spätem Denken zunehmend an Gewicht gewinnt, hat in dieser Hinsicht

mancherlei Anlass zu der Vermutung gegeben, Schellings letztes System sei

an der Begründungslast der Leibnizschen Frage innerlich zerbrochen.
Wie Sollberger jedoch zeigen kann, wird man dem späten Schelling nicht

gerecht, wenn man ihn allein an der im Idealismus von Kant bis Hegel massgeblichen

Letztbegründungsfrage misst. Der späte Schelling hat den Boden eines reinen

Idealismus in Richtung auf einen Real-Idealismus bereits hinter sich gelassen.
Wer gleichwohl mit einem solchen Massstab hantiert, läuft Gefahr, gerade das

spezifisch Neue an der Antwort zu verkennen, die Schelling mit seinen letzten
Arbeiten zu geben versucht. Was aber ist dieses Neue, das uns aus Schellings
späten Schriften entgegentritt? - Es ist bezeichnend für die Eigenständigkeit und
Originalität von Sollbergers Studie, dass sie diese Frage nicht schellingimmanent,
sondern in einer sachlichen Rekonstruktion am Leitfaden gegenwärtiger
(sprachanalytischer, pragmatischer, logischer) Fragestellungen angeht. Der ganze
erste Teil des Buches, der sich mit gut philosophischem understatement
«Prolegomena» nennt (und immerhin ein Drittel des Werkes ausmacht), ist dem
Versuch gewidmet, die sachlichen Implikationen der metaphysischen Warum-
Frage so zu entwickeln, dass Schellings späte duale Systemkonzeption als eine
vernünftige bzw. vernunftfähige Antwort auf diese Frage in den Blick gelangt.
Die spezifische Form von Vernünftigkeit, die Sollberger bei seinem Vorgehen im
Auge hat, ist ein Begriff «diagnostischer Rationalität», der den Antagonismus
von positivem und negativem Denken, von begrifflosem Orientiertsein an einem
transzendenten Ausserhalb und dem Anspruch vollständiger begrifflicher
Bestimmtheit von Wirklichkeit prozessual zu integrieren vermag.

Für die angestrebte Profilierung eines Begriffs diagnostischer Rationalität
setzt Sollberger bei der Analyse der Warum-Frage an, die er in zwei Richtungen
weiterentwickelt. Zum einen in Richtung auf einen pragmatischen Fragehorizont,
der anhand von J. Königs Revision des Kausalitätsbegriffs und am Beispiel des

Abduktionsbegriffs von C. S. Peirce eröffnet wird, zum anderen in Richtung auf
ein sprachanalytisch-transzendentalphilosophisches Modell, das entlang der
Positionen von Wittgenstein und Frege auf der einen und Kant auf der anderen Seite
entwickelt wird. Der zweiteiligen Anlage entsprechend ist auch das Ergebnis ein
doppeltes. Mit der Berücksichtigung des pragmatischen Kontextes der Warum-
Frage ist zunächst gewährleistet, dass sich die jeweilige Frage auf ein zwar
unbestimmtes, aber doch unzweifelhaft existierendes (weil fraglich gewordenes)
<Etwas> bezieht. Diese Gewissheit hat jedoch die theoretische «Schwäche» einer
strukturellen Nachträglichkeit bzw. Vorläufigkeit des im Begriff der «praktischen
Ursache» (König) artikulierten Bedingungszusammenhangs. Die Auseinanderset-

237



zung mit den Positionen der analytischen Philosophie akzentuiert demgegenüber
den Sachverhalt, dass die Möglichkeit des Ge- bzw. Misslingens von prädikativen
Zuordnungen auf Seiten der vorprädikativen Wirklichkeit Strukturen voraussetzen
muss, zu welchen der Erkennende in einem minimalen «Korrekturkontakt»
(Hogrebe) steht. Beide Ergebnisse belegen auf unterschiedliche Weise die crux
eines kategorialen Apriorismus, der stets eine nur mögliche Gewissheit auf
Kosten des faktischer Existenz verteidigen muss.

Der zweite und dritte Teil des Buches versuchen auf der Grundlage dieser
Ergebnisse des ersten Teils den Begriff der diagnostischen Rationalität in Schellings
eigener Terminologie zu buchstabieren, wobei auch hier der Weg über die negative

zur positiven Philosophie führt. Sollbergers Studie überzeugt hier vor allem
durch philologische Genauigkeit und eine sprachliche Sensibilität, welche der
hermetischen Sprache des späten Schellings verblüffende Einsichten abgewinnt
(so z.B. dem Begriff der «Mitt-wissenschaft der Seele»), Als der eigentliche
«Springpunkt» der Untersuchung erweisen sich jedoch die abschliessenden
Reflexionen des dritten und letzten Teils, in welchem Sollberger die Ernte seiner
geduldigen, weitausholenden Arbeit in den Form einer Inventionslogik des positiven
Denkens einfährt.

Dass das eigentliche Skandalon und Faszinosum der reinrationalen Philosophie

das « Räthsel der Welt» ist, hatte Schelling schon in jungen Jahren gesehen,
allerdings ohne in diesem Punkt zu einer befriedigenden Antwort zu gelangen.
Seine späte positive Philosophie hält für dieses Rätsel eine Lösung bereit, welche
sich dem darin verborgenen Nicht-Sinn zwar beugt, ohne damit auch schon den

Anspruch auf rationale Explikation fallenzulassen. Schelling nähert sich diesem
intrikaten Problem, indem er von einer rein reflexiven Meditation des Seins zu
einer Form des praktischen Umgangs mit ihm wechselt. Der Philosoph, der staunend

vor der Tatsache der Welt steht, setzt sich zu ihr in ein Verhältnis, nicht
indem er sie auf das kategoriale Geflecht seines Denkens hin transzendiert, womit
ihm gerade ihre Faktizität « durch die Lappen » ginge, sondern indem er das Rätsel

als Rätsel, d.h. als Manifestation eines prinzipiell nicht-antizipierbaren, d.h.
freien Willens auffasst. Diese letzte Wendung in der spekulativen Sicherung der
Positivität des Seins, macht es auch in einem nicht-theologischen Sinne plausibel,
wenn Schelling von Offenbarung spricht. Der göttliche Wille als wirklicher, d.h.
als eine den Denkenden angehende, sein Denken in Anspruch nehmende Instanz,
ist zwar « im eminenten Sinne das - ohne Offenbarung - nicht zu Wissende, dieser

Wille ist das Geheimnis kot' «^oxijv », wie Schelling in der « Philosophie der

Offenbarung» schreibt. Gleichwohl dirigiert er im Sinne eines Konvergenzpunktes

eine im Modus zukünftiger Vergangenheit operierenden Bewegung der
Sinnerschliessung, welche die Welt als ein « Dispositiv der Freiheit» versteht.

Es liegt auf der Hand, dass eine dergestalt operationalisierter Begriff von
Vernunft nicht ohne Konsequenzen für das Verständnis von Aufgabe und Auftrag
der Metaphysik bleiben kann. Die Vernunftwissenschaft, seit Kant der ars judi-
candi zugehörig, transformiert sich an ihrer äussersten Grenze, wie sie durch die

Spätphilosophie Schellings repräsentiert wird, zu einer ars inveniendi, einer
Wissenschaft des Findens, welche ihrer Zwillingsschwester - und das ist die moderne

Implikation dieser Metamorphose -, der Wissenschaft vom Erfinden, zum
Verwechseln ähnlich sieht. Unter diesem erweiterten Gesichtspunkt vermag Sollberger

dem etwas angestaubten Titel der « Metaphysik» eine geradezu erregende
Frische abzugewinnen : « Die systematische Offenheit gegenüber Andersartigkeit

238



und Fremdheit im Denken kann als das wesentliche Charakteristikum metaphysischen

Denkens nach Schelling gelten : Metaphysisches Denken ist inventives, nie
abgeschlossenes, sondern je und je neu ansetzendes, geschichtlich-diagnostisches
Umgehen mit fremdem, rätselhaftem und möglicherweise nie gänzlich begreifbarem

Sein. » Dem ist - vorläufig - nichts hinzuzufügen.
Andreas Cremonini (Basel)

Andreas Urs Sommer : Der Geist der Historie und das Ende des Christentums.

Zur «Waffengenossenschaft» von Friedrich Nietzsche und Franz
Overbeck. Mit einem Anhang unpublizierter Texte aus Overbecks
« Kirchenlexicon», Berlin (Akademie) 1997, XII + 183 Seiten.

Franz Overbeck ist erst in den letzten Jahren von einer breiteren wissenschaftlichen

Oeffentlichkeit zur Kenntnis genommen worden und wird nicht mehr bloss
als der Freund Nietzsches in biographischen Anmerkungen erwähnt. Das Werk
des Theologen ist es wert, nicht nur den Kirchenhistorikern vorbehalten zu bleiben.

Seine Wichtigkeit gewinnt es nicht nur aus der Bedeutung, das es für Overbecks

<Waffengenossen> Nietzsche hatte; es verdient auch die Aufmerksamkeit
des Philosophiehistorikers. Andreas Urs Sommer zeichnet den gemeinsamen Weg
der ungleichen Freunde mit beeindruckender analytischer Schärfe und souveränem

Umgang mit den Quellen nach. Als Mitherausgeber des Briefbandes der
Overbeck-Werk- und Nachlassausgabe, die seit 1994 im Metzler Verlag erscheint,
verfügt er über profunde Kenntnisse der Materie.

Sommers Erkenntnisinteresse gilt nicht einer Verteidigung der christlichen
Legitimation der Theologie durch das Aufdecken der Widersprüche in Overbecks
Denken. Ebensowenig macht er den Versuch, aus Overbecks radikaler Theologiekritik

doch noch die Rechtfertigung einer eigenen theologischen Position abzuleiten

(wie Karl Barth es tat). Der Uebergang von einer christlichen zu einer nicht -
oder wenig christlichen - Denkweise zu erhellen, ist das Ziel des Autors, dem es

von seiner methodisch-atheistischen Aussenperspektive her weder um eine
Christentumsapologie noch um eine Christentumskritik geht. Die Methode überzeugt,
mit der er die denkerische Entwicklung (beschränkt auf die zentralen Aspekte der
Problematik von Geschichte und Christentum) der beiden Freunde nachzeichnet.
Er wählt eine metoptische Betrachtungsweise, d. h. der interpretierende Vergleich
der Gedanken der <Waffengenossen> folgt erst auf die eingehende Analyse
exemplarischer Werke. Dies hat den Vorteil, dass der Leser die Möglichkeit erhält,
seine eigenen Deutungsansätze zu entwickeln und nicht wie bei einer synoptischen

Darstellungsweise gezwungen ist, auf der gleichen Interpretationsschiene
zu fahren. Dass diese Konzeption dem Leser einiges abverlangt, ist offensichtlich,
und die Gefahr, dass derjenige, der nicht sowohl mit Nietzsche als auch mit
Overbeck vertraut ist, bei einmaliger Lektüre überfordert sein könnte, lässt sich
nicht von der Hand weisen. Die Inedita Overbeckiana, die im Anhang des Werks
veröffentlicht werden, tragen zur Erhellung der Overbeckschen Position nicht
unwesentlich bei ; das überaus grosszügig gestaltete Register erleichtert die
Orientierung in diesem ansonsten nicht leicht zugänglichen Werk.

Overbecks radikal kritische Theologie, die ihre eigene Abschaffung forderte,
zielt auf die endgültige Destruktion des Christentums ab. Die Unvereinbarkeit
einer gegenwärtigen Staatsreligion mit dem asketischen, jenseitsorientierten
ursprünglichen Christentum führt Overbeck zur radikalst möglichen Folgerung, die

239



Theologie abzuschaffen und das Christentum selbst zu demontieren. In der
Radikalität seiner Zeitkritik und dem Riickbezug auf die Antike trifft er sich mit dem
frühen Nietzsche. Diese Gemeinsamkeit ist Grundlage ihrer (Waffengenossenschaft)

und somit letztlich ihrer Freundschaft. (Freundschaft basiere, wie Overbeck

in seinem bis vor kurzem unpubliziert gebliebenen Kirchenlexicon erläutert,
auf <Waffengenossenschaft>.) Die waffenbrüderliche Gemeinsamkeit ist der
Rekurs auf eine normative Frühzeit; die Differenz zeigt sich in der Funktion dieses

Rückbezuges. Während Nietzsche in der Geburt der Tragödie (1872) die griechische

Antike als Modell eines zu realisierendes Kulturideals heranzieht, hält Overbeck

bereits in seinem polemischen Hauptwerk Lieber die Christlichkeit der
heutigen Theologie (1873) eine Rückkehr zum Urchristentum für unmöglich. Hier
wird klar, dass sich der Kirchenhistoriker und der Philologe aus dem Schützengraben

(Hausnummer 45, ihrer gemeinsamen Basler Wohnung) zwar auf einen
gemeinsamen Feind einschiessen, sich über das, was nach errungenem Sieg zu
tun sei, jedoch nicht einig sind. Overbecks Skepsis dürfte Nietzsches Abschied
von einem realisierbaren Leitbild des Griechentums erleichtert haben.

Die Frage nach dem metaphysischen Sinn von Geschichte bei Overbeck und
Nietzsche zu beantworten, masst sich der Autor der Studie nicht an ; seine als

Hypothesen gekennzeichneten, verschiedenen Deutungsansätze können aber jeweils
überzeugen. Die Geschichte als historia magistra vitae hat bei Overbeck keine
Berechtigung; auch einen (grossen Sinn> hat die Geschichte nicht: teleologische
Welterklärung ist für ihn undenkbar. Overbeck scheint den Sinn von Geschichte
vielmehr in Einzelteile fraktioniert zu haben, doch helfen diese (Sinne> bei der
Daseinsbewältigung nichts, weil der Partikularsinn der eigenen Zeit sich der
Sinngebung noch verschliesst. Overbeck ist radikal in der Destruktion eines nicht
mehr haltbaren Christentums ; wie aber neuer Sinn entstehen könnte, sagt er nicht.

Drei Ansätze, den Sinn der Geschichte beim frühen Nietzsche zu verstehen,
skizziert Sommer. In der Geburt der Tragödie sei der von der Geschichte in

Erinnerung gerufene und gehaltene sinnlose und schreckliche Ereignisfluss Anlass
für das Individuum, sich der Heillosigkeit der Geschichte durch aesthetische
Kompensation zu entziehen. Anstelle von Leidensverdrängung führt der Autor,
gestützt auf Nietzsches Erfahrung des Deutsch-Französischen Krieges, den zweiten

Interpretationsansatz ein : Nicht mehr mittels Leidensverminderung, sondern
mittels heroischer Leidensverwindung durch das Wiedererleben des Leidens in
der Geschichte soll sich das Individuum der Paralyse entziehen. Unvereinbar mit
dieser Lesart ist, wie Sommer eingesteht, der Standpunkt Nietzsches in der Zweiten

unzeitgemässen Betrachtung (1874), wo die Historie dann doch wieder den
Zweck der Leidensverringerung erhält und dem Menschen das Vergessen ermöglichen

soll. Sommers letzter Vorschlag, Nietzsches (Geschichtsmetaphysik) zu
deuten, sieht darin die Imitatio eines herakliteischen Gottes durch den Künstler,
der die Weltgeschichte - seinem kindliche Spieltricb folgend - zur eigenen Ergötzung

hervorbringt. Die Absichten der ungleichen Kampfgenossen - der aestheti-
zistische Immoralismus Nietzsches und der kritisch-moralische Anspruch Overbecks

- liegen weit auseinander. « Nietzsche will Grenzen überschreiten, während
Overbeck ständig an die Grenzen menschlicher Erkenntnis und menschlicher
Verfügungsgewalt erinnert. Sein Augenmerk gilt der Endlichkeit des Menschen : Es

ist dies das säkularisierte (Memento mori> im Gewand der historischen Wissenschaft.

» (S. 120)
Frank A. Faessler (Basel / St. Andrews)

240



Christoph Frei / Robert Nef (Hrsg.) : Contending with Hayek. On Liberalism,

Spontaneous Order and the Post-Communist Societies in Transition.
Bern u.a. (Peter Lang) 1994, 228 Seiten.

Der Bankrott der « realexistierenden sozialistischen» Gesellschaften in Osteuropa

hat allerlei Hcilslehren auf den Plan gerufen, die das entstandene Vakuum zu
füllen versprechen. Neben Nationalismen und Ethnozentrismen haftet auch dem
westlichen Neoliberalismus das Image an, in diesen Ländern als froher Botschafter

aufzutreten. Es ist unübersehbar, dass die ungezügelte Selbstbereicherung
einzelner dort bis jetzt nicht allgemeine Wohlfahrt zeitigte -, dass Adam Smiths
« invisible hand » nach wie vor ein unbewiesener Glaubenssatz ist. Daher tut man

gut daran, die politisch-philosophischen Grundlagen des ökonomischen Liberalismus

nachdenkend aufzuarbeiten und sich nicht im Nachbeten der Dogmen
eines «Kapitalismus als Weltreligion» (Arnold Künzli) zu üben. Diesem Desiderat
sollen die lesenswerten, von Christoph Frei und Robert Nef herausgegebenen
Beiträge eines vom Liberalen Instititut in Zürich veranstalteten Symposiums über
das Werk von Friederich A. Hayek abhelfen. 1944 hatte Hayek, primär im Blick
auf Grossbritanien, den Weg in die Knechtschaft vorausgesagt, der dann 45 Jahre

lang die Realität in Osteuropa bestimmen sollte. Als einzig anderen, freiheitlich
gangbaren Weg beschrieb Hayek damals denjenigen des Neoliberalismus, der bei
ihm (so z.B. Ralf Dahrendorfs Kritik) selber in den Geruch eines dogmatischen
Systems gerät. Die versammelten Aufsätze, die sich um Verständigung über
Hayeks Denken bemühen, zeigen nichts so deutlich, wie die unüberwindlichen
Meinungsverschiedenheiten in der Frage nach der Applikabilität dieses Denkens
auf die gegenwärtigen Verhältnisse. So stimmt Anthony de Jasay das Hohelied
auf den freien Markt Hayekscher Prägung an, während nach Detmar Doering die
Schlagkraft der liberalistischcn Theorie Hayeks nicht zuletzt auch durch dessen

Binnenunterscheidungen innerhalb des Liberalismus Schaden leide. Kurt R. Leu-
bes Aufsatz wirft ein Licht auf Hayeks intellektuelle Sozialisierung, die sich vor
allem auch Hans Kelsen und der Erkenntnistheorie von Moritz Schlick verdankt,
wogegen Robert Nef im aufgebrochenen Ostblock eine Chance der liberalen
Theorie sieht, sich in der Praxis zu bewähren. Die Verständigung mit und über
Hayek fällt mit andern Worten höchst unterschiedlich aus: die einen Autoren sind
auf unmittelbare Anwendung, die andern auf geistesgeschichtliche Bezüge, die
dritten auf kulturtheoretische oder epistemologische Probleme konzentriert. Die
fundamentalen Vorbehalte gegenüber dem Hayekschen Konzept bleiben aber
bestehen ; John Gray merkt (alludierend auf Augustins Kritik an Ciceros Staatsdefinition)

an : « Mafias as well as market will qualify as spontaneous orders» (35).
Dass der Neoliberalismus Hayekscher Prägung kein Allerheilmitlel ist, bleibt
erfreulicherweise allen Autoren bewussl. Damit bewahren sie die liberale Intention
vor dem Abgleiten ins Ideologische und Parareligiöse. Grundlegende Frage bleiben

: Wer ist das Subjekt jener Freiheit, die alle Liberalen meinen Wer oder was
trägt die Kosten für die (ökonomische) Freiheit von Individuen

Andreas Urs Sommer (Basel)

Bernard Baertschi : La valeur de la vie humaine et l'intégrité de la
personne, Paris (Presses Universitaires de France) 1995, 314 pages..

Avec cet ouvrage, publié dans l'excellente collection Philosophie morale dirigée

par Monique Canto-Sperber aux Presses Universitaires de France, Bernard

241



Baertschi nous convie à un fascinant parcours dans le territoire de la bioéthique.
Les problèmes les plus classiques, comme les plus pointus, y sont abordés avec
une très grande érudition et une virtuosité argumentative remarquable. Ainsi
trouve-t-on dans cet ouvrage une discussion du problème de l'euthanasie (ch. 3),
de l'autorité médicale (ch. 4), de l'avortement (ch. 5). Des problématiques très

contemporaines telles que le don d'organe, la recherche médicale, la distribution
des soins médicaux y sont également abordés.

Baertschi ne se contente pas d'exposer les positions classiques sur l'ensemble
de ces problèmes. S'il procède, pour chacun d'eux, à un exposé des positions déjà
exprimées dans le débat philosophique, c'est bien plus que par simple souci
d'informer le lecteur. L'auteur est animé du désir de réfuter les thèses adverses et
de proposer à chaque fois sa position personnelle. En effet, c'est bien l'intérêt
majeur de cet ouvrage que de proposer une approche propre, solidement construite
sur le plan argumentatif, des différents thèmes élaborés. Rien donc d'un manuel

ou d'une compilation, mais une authentique élaboration philosophique.
L'auteur mène bataille, tout au long du livre, contre deux courants majeurs de

la philosophie morale, l'utilitarisme et le déontologisme. Parfois même, emporté
par son élan réfutateur, laisse-t-il apparaître ici ou là des formules polémiques
comme, par exemple, lorsqu'il reproche à l'utilitariste d'être un fanatique moral
et au déontologiste d'être obsédé par l'impératif d'universalisation (p. 66). Il
estime heureux qu'Aristote ait négligé le concept de devoir (p. 38-39). On fera

simplement remarquer à Bernard Baertschi qu'il n'est pas si facile, en philosophie
morale, d'échapper à toute considération du devoir, lui qui écrit : « Et comme
nous le soutenons, on le sait, que l'agent doit viser intentionnellement la réalisation

des valeurs les plus élevées dans la situation où l'action s'inscrit [...]» (p. 92,

souligné par nous).
Baertschi élabore une position propre qu'il inscrit dans le cadre de la tradition

aristotélicienne, dans ce qu'il appelle lui-même un «eudémonisme » (p. 41), une
philosophie du bonheur et de la vie heureuse fondée sur la prise en compte des

valeurs et des vertus. Il faut cependant noter que Baertschi n'est pas un aristotélicien

de stricte observance. Il puise dans l'œuvre du maître ce qu'il veut bien, ce

qui convient à son propre eudémonisme. Ainsi, dans toute la discussion du chapitre

5 au sujet de la personne (discussion qui sert son propos sur le problème
bioéthique de l'avortement), on aurait pu imaginer qu'un disciple strict d'Aristote
ait recours de manière beaucoup plus systématique aux catégories de puissance,
d'acte, de substance. Or ces catégories, sans être véritablement absentes, ne sont
utilisées que marginalement, d'aucune façon systématiquement. Sans doute
l'auteur préfère-t-il manier les concepts psycho-moraux de disposition et de vertu
afin de couper la réflexion éthique des présupposés métaphysiques qu'impliquent
les catégories de l'ontologie aristotélicienne. Dans le même ordre d'idées, Baertschi

reproche à «la méthodologie aristotélicienne des sciences [d'être] obsolète »

(p. 170). Fort bien, mais lorsque l'on connaît la connexité de la méthodologie des

sciences, de l'épistémologie et des conceptions de la rationalité théorique et pratique,

n'est-ce pas alors l'éthique même d'Aristote et le type de rationalité qui la
sous-tend qui devrait être considérée, par voie de conséquence, comme obsolète

Entre utilitarisme et déontologisme, Baertschi développe une philosophie de la

vie humaine dont les catégories centrales sont le bonheur, la vertu, l'intégrité
morale. Ce faisant, l'auteur intègre dans une argumentation toujours serrée, sinon

toujours convaincante, des éléments parfois empruntés à d'autres savoirs que la

242



philosophie, comme la discussion de la non-transitivité des préférences démontrée

par l'économiste Kenneth Arrow (p. 86 sq). On est ainsi plongé au cœur d'un débat

à chaque fois très contemporain qui allie, en un équilibre généralement réussi,
la tradition d'une philosophie des vertus et des valeurs et la modernité d'une
argumentation au fait de la littérature éthique la plus récente.

Dans un certain nombre de cas, les positions eudémonistes de Baertschi me
semblent reposer sur des arguments contestables et déboucher sur des conclusions
peu convaincantes. Je vais brièvement discuter ici sa théorie de l'objectivité des

valeurs, celle de la non-transitivité des valeurs et son ontologie de la personne
humaine.

La théorie de l'objectivité des valeurs occupe une place importante dans tout le

dispositif, perpétuant le réalisme aristotélicien. On n'est pas certain que Baertschi
réussisse à fonder véritablement ce réalisme. Il me semble certain en revanche
qu'un certain flou existe dans l'argumentation en faveur de ce réalisme. Ainsi l'A.
dit-il que « la fin d'une action, c'est un bien, c'est-à-dire une chose ou un état de
choses porteur de valeur, répondant à un besoin et déclenchant le désir » (p. 42).
Mais à la p. 43, note 1, il affirme que, pour Aristote, le bien n'est pas une chose
mais sa propriété. De manière générale, Baertschi adopte la position que le bien
est ce qui a une valeur telle qu'elle suscite le désir et contribue à la vie heureuse.
Cette position me paraît à la fois très fidèle à l'inspiration aristotélicienne et en
même temps la couper de ses préoccupations ontologiques et métaphysiques : le
bien est effectivement lié au désir, mais il est en même temps coextensif à l'être,
indépendamment du fait qu'il soit désiré ou pas (rappelons ce passage de

l'Éthique à Nicomaque, I, 4, 1096 a 20-25 où Aristote affirme la coextensivité de
l'Être et du Bien). En liant étroitement le bien à l'une de ses dimensions, la valeur

que prend un être par rapport au désir, Baertschi me paraît quitter le terrain d'un
strict réalisme pour entrer dans celui d'une affirmation des valeurs relationnelles.
Le flou apparaît ainsi lorsqu'est affirmée avec vigueur la thèse de l'objectivité
axiologique (p. 51), selon laquelle d'une part les valeurs sont des propriétés des

choses au même titre que les qualités physiques et que, d'autre part, les valeurs
sont des propriétés relationnelles (p. 53) relatives au désir des individus.

L'argument concernant le pluralisme axiologique me paraît très contestable
dans la mesure où ce pluralisme semble déduit du théorème de la non-transitivité
de K. Arrow. Baertschi introduit dans son appareil conceptuel la notion de préférence

(p. 86), à savoir une capacité de structurer un ensemble de valeurs en les
hiérarchisant. Baertschi recourt à Condorcet et surtout à l'économiste américain
(prix Nobel) Kenneth Arrow et à son théorème de la non-transitivité des préférences

(collectives) pour démontrer ce pluralisme. Ici, Baertschi me semble
commettre une profonde erreur d'interprétation concernant le théorème de la non-
transitivité.

Baertschi entend par pluralisme axiologique le fait «qu'il est faux qu'il existe
une hiérarchie unique des biens ou des valeurs» (p. 85). Fort de cette thèse, il
peut alors démontrer qu'il existe « une pluralité de conceptions admissibles de la
vie heureuse» (p. 86) et que c'est chaque personne, en fonction de son autonomie
de sujet moral et de son droit fondamental à l'autodétermination, qui est juge de

ses propres préférences, notamment de sa préférence de vivre ou de mourir.
Baertschi en conclut que la seule euthanasie admissible est l'euthanasie volontaire.

243



En premier lieu, on peut s'interroger sur la compatibilité de cette thèse du
pluralisme des préférences avec celle de l'objectivité des valeurs. Par exemple,
Baertschi affirme que « le bonheur est au sommet de la hiérarchie des valeurs»
(p. 55), ce qu'on lui accorde bien volontiers. Mais si cela constitue un fait objectif,

comment le pluralisme axiologique peut-il trouver sa place? Le pluralisme
axiologique signifierait que pour certains le bonheur n'est pas au sommet de la
hiérarchie des valeurs. Cela aussi est une affirmation plausible, mais en contradiction

avec la thèse précédente. De manière plus générale, on avoue avoir de la

peine à concilier la thèse de l'objectivité avec celle du pluralisme des valeurs, que
l'on aurait tendance à rattacher à une forme ou à une autre de subjectivisme. En
second lieu, Baertschi argumente en faveur de sa thèse du pluralisme axiologique
de manière purement syntaxique, et non de manière éthique, en s'appuyant sur le

fameux théorème d'Arrow. Selon Baertschi, Arrow a démontré que «la relation
de préférabilité n'est pas transitive» (p. 86). Si pour un individu X, A est
préférable à B, B est préférable à C, il ne s'ensuit pas que A soit préférable à C

(ibid.). Une page plus loin, Baertschi renforce son argument en affirmant que la
«non-transitivité opère aussi entre les individus» (p. 87). La non-transitivité est
donc établie dans un premier temps au niveau du seul individu isolé et, dans un
second temps, au niveau des choix collectifs. Notons tout d'abord qu'il nous
semble très douteux que Kenneth Arrow partage avec Baertschi le postulat de

l'objectivité des valeurs. En bon économiste, il raisonne en termes de préférences
des agents économiques, sans se préoccuper de leur statut ontologique. Encore
une fois la portée de son théorème est purement logico-syntaxique. En second
lieu, il me semble qu'il y a une absurdité dans le raisonnement de notre auteur à

voir une validité du théorème d'Arrow dans le cas d'un seul individu isolé,
lorsqu'il dit notamment :«un individu n'a pas toujours, lorsqu'il choisit, un seul

point de vue, une seule fin despotique, dernière ou subordonnée » (p. 87). Ce flou
supposé dans la psychologie des individus ne peut être invoqué pour soutenir la
thèse de l'intransitivité logique des préférences d'un seul individu. En réalité,
toute la démonstration d'Arrow consiste à montrer les impasses logiques de la
décision collective, notamment de la décision démocratique. En effet, la probabilité

de la non-transitivité des ordres de préférences existe lorsqu'il y a plusieurs
objets à choisir par plusieurs individus qui choisissent. Et cette probabilité est
croissante avec le nombre d'objets et le nombre d'individus. Chez Arrow, il s'agit
bien de choix collectif, dont aucune conclusion sur le statut éthique ou ontologique

des valeurs ne peut être tirée. Outre cette mésinterprétation du théorème de la
non-transitivité, le défaut originel du raisonnement de Baertschi dans ce passage
sur le pluralisme axiologique est peut-être d'avoir introduit le concept de préférence,

qui me paraît introduire inévitablement un renvoi à la subjectivité. Introduire

la préférence affaiblit singulièrement la thèse de l'objectivité des valeurs, en

dépit de l'affirmation de l'auteur que la préférabilité est la «propriété objective
des actions et des biens » (p. 150).

Le dernier point que j'aimerais évoquer est la discussion très serrée de Baertschi

sur le statut de l'embryon et le concept de personne. Au terme d'une
argumentation de plusieurs pages, l'A. aboutit à la conclusion que diverses phases de

développement doivent être distinguées: «L'embryon est une collection de cellules

humaines jusqu'au quatorzième jour, il est ensuite un individu humain, puis
une personne potentielle et enfin une personne» (p. 197).

244



Baertschi est naturellement cohérent avec son réalisme et son objectivisme qui
lui donnent le souci d'ancrer ce que nous valorisons dans des manifestations
qualitatives objectives de la réalité. A contrario ce qui, dans la réalité, n'exhibe pas
ces qualités est (dé)valorisé en conséquence. Autrement dit, c'est un enjeu éthique
de première importance d'apporter la démonstration qu'un être a ou n'a pas ces
fameuses qualités. 11 n'est pas question d'entrer ici dans le détail de cette
argumentation si remarquable et si serrée. On se bornera à deux remarques qui
pourraient éclairer un débat qui n'est certes pas clos.

La première remarque concerne la distinction opérée par Baertschi entre
virtualité et dépendance causale (p. 189). Prenant l'exemple de Paul qui, à l'âge de

trente-quatre ans, apprend l'angais, Baertschi nie que l'on puisse dire que Paul
avait, à l'âge de quinze ans, la capacité d'apprendre l'anglais. Affirmer cela, ce
serait confondre capacité avec virtualité, ou disposition fantomatique (p. 189).
Baertschi le démontre en affirmant que si Paul s'était tué à l'âge de vingt-cinq
ans, «il n'aurait jamais eu la capacité d'apprendre l'anglais» (ibid.). Ce
raisonnement laisse songeur dans la mesure où l'on sait, au moins selon le sens commun,

qu'un jeune homme ou une jeune fille de quinze ans possède les capacités
intellectuelles d'apprendre l'anglais. Le nier, c'est au fond mettre sur le même
pied un jeune humain et, disons, un escargot pour qui il est vrai d'affirmer qu'il
n'a jamais eu - et qu'il n'aura jamais - la capacité d'apprendre l'anglais. Pour parer

à cette objection, Baertschi propose la formulation suivante du problème :

« Paul n'avait pas la capacité d'apprendre l'anglais, mais il possédait des propriétés

qui, dans certaines circonstances, causeraient en lui cette capacité, à l'occasion
d'actes d'apprentissages » (ibid.). On ne voit pas très bien le gain de cette opération

qui consiste à distinguer capacité non actualisée et propriété qui cause la
capacité. 11 est certain que, même si l'on admet que la capacité est absente, les

propriétés - qui, elles, permettent de distinguer Paul d'un escargot - sont bien
présentes. En vertu du rasoir d'Ockham, il me paraît souhaitable de confondre
capacité et propriété qui fonde une capacité. En tout état de cause, dans le débat sur
le statut de la personne, ce qui est décisif c'est la présence de propriétés qui
fondent une capacité, même si celle-ci ne s'exerce jamais.

Mon deuxième point est que le débat sur le statut de l'embryon gagnerait, me
semble-t-il, à être posé notamment dans les termes suggérés par Richard Kearney
d'une poétique du possible, selon le titre de l'un de ses ouvrages (1985). Dans
cette optique, il y a une démarche herméneutique intimement liée à la démarche
éthique. L'homme est l'être par qui le sens advient, par qui un sens humanisant ou
déshumanisant advient au monde. On peut s'acharner à démontrer que l'embryon
dans ses tous premiers jours n'est qu'un amas de molécules. Il s'agit là d'une
herméneutique possible parmi d'autres, notamment celle qui considère qu'il s'agit
d'un tas de molécules, mais qui a en plus les propriétés qui causeront en lui la
capacité de devenir un être humain proprement dit. Il y a, semble-t-il, aux stades

primitifs du développement embryonnaire, une indécidabilité au niveau de

l'objectivité du statut de personne ou non-personne. La science ne peut se
prononcer sur cette question, car le concept même de personne ne relève pas de son

champ. La stratégie argumentative de Baertschi sur les propriétés et les capacités
est, on l'a vu, fragile. A cette indécidabilité principielle la capacité poétique,
donatrice de sens, est appelée à suppléer. Un sens possible s'actualise dans cette
donation et entraîne avec elle toute une série de conséquences de l'ordre de la per-
formativité dans le champ éthico-politiquc. Ainsi le fait de considérer un être

245



comme une personne implique le repect et la protection. La donation de sens confère

une identité et par là engage ma responsabilité.
On le voit, l'ouvrage de Bernard Baertschi ouvre de nombreuses et vertigineuses

pistes de réflexion. Il constitue désormais une référence incontournable dans
le débat si vigoureux de la bioéthique.

William Ossipow (Genève)

246


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

