Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 56 (1997)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Buchbesprechungen / Comptes rendus

Inhaltsverzeichnis

Axel Biihler (Hrsg.): Unzeitgemisse Hermeneutik. Verstehen und Interpreta-
tion im Denken der Aufkldrung, Frankfurt am Main (Vittorio Klostermann) 1994
(A.U. Sommer). — Ingeborg Schiissler, Raphaél Célis & Alexandre Schild (éd.) :
Art & vérité, Genos 3 (F. Félix). — Karl-Heinz Schwabe / Martina Thom (Hrsg.):
Naturzweckmissigkeit und dsthetische Kultur. Studien zu Kants Kritik der
Urteilskraft, Sankt Augustin (Academia Verlag) 1993 (U. Thurnherr). — Ruedi
Imbach: Quodlibeta. Ausgewihlte Artikel / Articles choisis, hrsg. von F.
Cheneval, Th. Ricklin, C. Pottier, S. Maspoli, M. Mdsch, Freiburg
(Universititsverlag) 1996 (P. Schulthess). — Daniel Sollberger: Metaphysik und
Invention. Die Wirklichkeit in den Suchbewegungen negativen und positiven
Denkens in Schellings Spitphilosophie, Wiirzburg (Konigshausen & Neumann)
1996 (A. Cremonini). — Andreas Urs Sommer: Der Geist der Historie und das
Ende des Christentums. Zur «Waffengenossenschaft» von Friedrich Nietzsche
und Franz Overbeck. Mit einem Anhang unpublizierter Texte aus Overbecks
«Kirchenlexicon», Berlin (Akademie) 1997 (F. A. Faessler). — Christoph Frei /
Robert Nef (Hrsg.): Contending with Hayek. On Liberalism, Spontaneous Order
and the Post-Communist Societies in Transition, Bern u.a. (Peter Lang) 1994
(A. U. Sommer). — Bernard Baertschi : La valeur de la vie humaine et I’intégrité
de la personne, Paris (PUF) 1995 (W. Ossipow).

Axel Biihler (Hrsg.): Unzeitgemiisse Hermeneutik. Verstehen und Inter-
pretation im Denken der Aufklirung, Frankfurt am Main (Vittorio Kloster-
mann) 1994, 275 Seiten.

Nach landlidufiger Ansicht hat es vor Schleiermacher keine ernstzunehmende
philosophische Hermeneutik gegeben. Diesem namentlich durch Gadamer be-
stirkten Vorurteil will der von Axel Biihler herausgegebene Sammelband entge-
gentreten, indem er die hermeneutischen Theorien der vorkantischen Philosophie
ins Zentrum stellt. Dies geschieht nicht nur aus philosophiehistorischem, sondern
ebensosehr aus systematischem Interesse — mit der klaren Zielsetzung einer Re-
habilitation in antipoststrukturalistischer Absicht — eine Rehabilitation, die mitun-
ter ins Apologetische abdriftet. Die versammelten Aufsitze zeichnen ein vielge-
staltiges Bild der hermeneutischen Theorien bei Christian Wolff und bei seinem
Gefolge nach, wobei eine gewisse Einheitlichkeit der Materie nicht nur durch die
chronologische, sondern auch (mit einer Ausnahme) die geographische Beschrin-
kung auf Deutschland gegeben ist. (Dennoch hitte man angesichts der unter-
schiedlichen, thematisch keineswegs gleichgewichtigen Beitriige auf die gewalt-
same Kapiteleinteilung verzichten, dafiir aber mithin ermiidende Wiederholungen
streichen sollen.) Das Unternehmen ist letztlich ein Versuch, das auch denkerisch
aufzuarbeiten, was als unkommentierte (dafiir umso teuerere) Reprints unter dem
irrefiihrenden Label einer 3. Abteilung der Gesammelten Werke von Christian

229



Wolff in schreckenerregender Eile und unabsehbarer Masse erscheint: ndmlich
die langst vergessenen Werke von Wolffs Epigonen.

Johann Friedrich Stiebritz mahnte 1741 im Paragraphen 272 seiner Erldute-
rung der Verniinfftigen Gedanken Wolffs, « dass die Auslegung auf Biicher gehen
sollte, die mit Verstand geschrieben werden ». Man wird in der « unzeitgemissen
Hermeneutik » des 18. Jahrhunderts kaum jenes einmal von Terry Eagleton fiir
die Tauglichkeit literaturhermeneutischer Theorien aufgestellte Kriterium erfiillt
finden, namlich auf James Joyces Finnegans Wake anwendbar zu sein. Gemein-
sam ist allen hier untersuchten Hermeneutiken das Insistieren auf die Autorenin-
tention, die es bei der Interpretation von Natur so gut wie von menschlichen Arte-
fakten zu untersuchen gilte. « Ist es sinnvoll und fruchtbar, Rede- und Textpro-
duktion als absichtsvolles, rationales Handeln zu betrachten ?» (S. 5) Genau dies
tun die Aufkldrungshermeneutiker und mit ihnen gegenwiirtig handlungstheore-
tisch orientierte Sprach- und Literaturwissenschaftler. Ebenfalls als zukunfts-
trichtig sollte sich das von Georg Friedrich Meier — den Oliver R. Scholz in einem
luziden Beitrag behandelt — zur Kronregel des Textauslegung erhobene Prinzip
der Billigkeit erweisen, das im «Prinzip der wohlwollenden Interpretation » bei
Quine und Davidson heute seine Wiederkunft feiert. Interessant ist an der Herme-
neutik der akademischen deutschen Philosophie im 18. Jahrhundert tatsichlich
nicht, dass sie Instrumente an die Hand gibt, um Finnegans Wake zu verstehen —
dafiir aber, dass sie auf sich selber applizierbar ist: Angemessen verstehen kann
man die hermeneutischen Handbiicher der Aufkldrungszeit nur, wenn man ihre
Autorenintention zu begreifen sucht. Genau dies tun die unter Biihlers Aegide
agierenden Wissenschaftler, die selber ein gelungenes Exempel aufkldrerischer
Hermeneutik in praxi statuieren — die Auslegung von Auslegungstheorien mittels
dieser Theorien. Dabei zeigt sich, dass die Aufkldrungshermeneutik eigentlich die
ist, die man bei der Interpretation « spontan» anwendet. Im 18. Jahrhundert gibt
es, soviel wird klar, sehr ernstzunehmende Versuche der theoretischen Grundle-
gung einer Auslegungskunst des « gesunden Menschenverstandes ».

Im einzelnen untersucht Hans Werner Arndt die Beziehung der Aufkldrungs-
hermeneutik zur Sprach- und Erkenntnistheorie des Klassischen Rationalismus,
wihrend Luigi Cataldi Madonna Christian Wolff selber anvisiert. Paolo Lom-
bardi wagt einen Abstecher in die hermeneutica sacra Italiens und Frankreichs,
zugleich ins 17. Jahrhundert. Demgegeniiber nehmen Hans-Peter Schiitt und Oli-
ver R. Scholz die akademische Philosophie nach Wolff in den Blick ; Schiitt in der
Herausarbeitung der hermeneutischen Primissen von Johann Jakob Bruckers
Philosophiegeschichtsschreibung und Scholz in dem schon genannten Aufsatz
iiber Meiers Hermeneutik. Mit Lutz Dannebergs Aufsatz zu Siegmund Jacob
Baumgartens Bibelhermeneutik und Gottfried Hornigs Abriss zu Johann Salomo
Semler und seiner entschiedenen Forderung nach historischer Bibelexegese wird
auch das Feld der Theologie betreten, die wesentlichen Anteil an der Genese der
Universalhermeneutik hatte. Dabei mag man bedauern, dass die theologische
Neologie und der theologische Rationalismus (denen Semler nur bedingt zuzu-
rechnen ist) — z.B. Wilhelm Abraham Teller (1734-1804) mit seinem vielge-
schmihten, aber einflussreichen Wérterbuch des Neuen Testaments (1772, 61805)
— hier kaum eine hermeneutikgeschichtliche Wiirdigung erfahren. Wie aber auch
Mario Longos Beitrag zur philosophiegeschichtlichen Hermeneutik Schleierma-
chers verdeutlicht, ist — gerade in der Erforschung der Zusammenhiinge vor- und
nachschleiermacherscher Hermeneutik — noch viel Arbeit zu leisten. Biihlers

230



Sammelband macht hier einen vielversprechenden Anfang. Es ist in Stiebritzens
Sinn ein mit Verstand geschriebenes Buch.
Andreas Urs Sommer (Basel)

Ingeborg Schiissler, Raphael Célis & Alexandre Schild (éd.): «Art & vérité»,
Genos 3, Lausanne, 1996, 443 pages (Les cahiers Genos seront distribués deés
septembre 1997 par Payot, Lausanne).

Selon les termes de la préface des éditeurs, I’enjeu du troisieme des cahiers
philosophiques Genos (composé pour sa plus grande partie de conférences
prononcées a I'occasion d’un séminaire de 3¢ cycle de philosophie donné a
I’Université de Lausanne sous les auspices du 3¢ cycle de Suisse romande) con-
siste en une réflexion développée sur le rapport litigieux qui s’est institué entre la
rationalité occidentale — constituée par la philosophie, et avec elle les sciences et
les techniques — et I’art quant a leur prétention respective a appréhender ou
connaitre la vérité. Rapport qui permet lui-méme d’envisager les différentes
déterminations qu’ont pu revétir la philosophie et 1’art dans I’histoire, et qui
commande par 1a & I'intelligibilité de notre siécle, et peut-étre prépare une nou-
velle manieére d’étre-au-monde. Telle est la perspective qui a décidé du choix des
auteurs présentés a travers les vingt-quatre contributions constituant ce volume et
qui les organise selon la chronologie.

Une histoire qui commence bien slir avec I'exclusion platonicienne des poétes
de la Cité idéale: I'ceuvre d’art est d’entrée de jeu dévalorisée pour n’étre
qu’imitation et pur apparaitre. Mais un tel déni est opéré a partir d’une certaine
compréhension de la vérité comme purement intelligible, et Platon par son geste
tout a la fois définit la philosophie elle-méme, qui ainsi se conquiert et s’assure
d’elle-méme contre les poetes, et impose les catégories sous lesquelles I’occident
va penser I’art: I'imitation, I’apparence, le beau, la poésie... C’est alors selon ce
cadre recteur inaugural que va se tisser la longue histoire de la revalorisation de
I’art. Avec Aristote d’abord, chez qui il apparait comme un savoir, puis avec
Plotin, qui compare |’artiste a I’dime cosmique en ce qu’il organise la matiére a
partir des paradigmes intelligibles, et fait de I'ceuvre d’art un symbole visible de
cette réalité suprasensible. Avant que la Renaissance ne reprenne a son compte la
distinction médiévale entre le beau et I'utile et la radicalise en séparant ces deux
termes (toujours unis dans la pratique artistique du Moyen Age) afin de favoriser
I’éclosion des « beaux-arts» pour eux-mémes et, par la, affirmer I’autonomie du
génie et de la production artistiques ; le beau n’est plus un transcendantal, et de
réelles théories de 1’art peuvent alors éclore. Le temps de !’esthétique est en effet
venu : I'époque moderne, si elle continue d’habiter les catégories devenues clas-
siques, va le faire & partir de son horizon propre qui est la relation du sujet et de
I’objet, et la beauté sera rapportée réflexivement au sujet comme a sa seule
instance, et deviendra (chez Kant, puis Schiller, ainsi que dans I'établissement
programmatique de I'esthétique romantique par Schlegel) le symbole méme de la
liberté et de I’autonomie de ce sujet. C'est d'ailleurs toujours dans la perspective
de ce paradigme esthétique que I'art mourra de sa plus belle mort dans I'assomp-
tion hégelienne du sujet absolu. C’est alors que va se produire le renversement
que le XIX¢ siécle philosophique léguera au suivant comme 1'un de ses héritages
les plus significatifs: préparé par Schelling, mais surtout par Schopenhauer, qui
destine l'art — et trés éminemment la musique — a la connaissance de la réalité

231



elle-méme et ce en parfaite concurrence a la philosophie, finalement opéré par le
refus nietzschéen de 1'opposition entre réalité et apparence et sa détermination de
I'art comme affirmation de la vie elle-méme, ce renversement va promouvoir l'art
comme le mode le plus authentique d'étre au monde. Et c’est précisément selon
son trait a la vérité méme de I'existence que |’art va étre pensé a travers le XX¢
siecle, auquel un tiers de ce beau volume est consacré. Qu’il soit ce qui ménage la
possibilité d’une éclaircie de I'étre (Heidegger, précédé a sa maniére par
Holderlin), qu’il paraisse le moyen privilégié de conserver I'intégrité de
I’individuel (Adorno, Benjamin peut-étre, mais déja Goethe) ou |'occasion d’un
engagement authentique (Sartre), qu’il permette de rompre avec I’espace de la
science et d’instaurer un regard qui renoue avec I'étoffe du monde (Merleau-
Ponty, et, avec lui, la tradition phénoménologique dans son ensemble), I’art y
apparait toujours comme ce qui renvoie I’homme a son existence méme, soit a sa
finitude, et la raison a ce qui I’excéde comme une intotalisable énigme. En quoi il
se pourrait qu'il nous apprenne bel et bien a penser.

Frangois Félix (Lausanne)

Ruedi Imbach : Quodlibeta. Ausgewiihlte Artikel / Articles choisis, hrsg.
von F. Cheneval, Th. Ricklin, C. Pottier, S. Maspoli, M. Mosch, Freiburg
(Universititsverlag) 1996 (Dokimion Band 20), IX + 524 Seiten.

Diese Festgabe zum 50. Geburtstag des Freiburger Philosophen Ruedi Imbach,
die seine Schiiler unter dem stimmigen Titel « Quodlibeta » herausgegeben haben,
versammelt als membra disiecta Aufsidtze zur mittalterlichen Philosophie unter
den Rubriken: Methode und Historie ; Themen (Deutsche Dominikanerschule
De ente et essentia ; Eucharistie und Philosophie) und Autoren. In den Quodlibeta
wurden namlich jeweils jene Fragen diskutiert, die nicht im iiblichen Textcorpus
Platz fanden, aber durchaus von ithm veranlasst waren. Auch Imbachs Aufsiitze
schreiben nicht einfach am iiberlieferten Textkorpus, d.h. der Geschichte der
Philosophie im Mittelalter fort, sie reevaluieren und differenzieren giingige philo-
sophiehistorische Topoi und setzen neue Akzente. Darin steckt sein methodologi-
scher Zugang zur Geschichte der Philosophie, den z.B. der Aufsatz L'averroisme
latin du XIII¢ siécle thematisiert, welcher die Forschungsgeschichte unter dem
Aspekt einer suspekt gewordenen Historiographie Revue passieren ldsst. 1852
projizierte Ernest Renan unter dem Titel « Averroismus » eine Aufkldrungsbewe-
gung in die Theologie und Philosophie des 13. Jahrhunderts; obzwar mit anderen
Interessen — ndmlich der Texteditionen — setzte Pierre Mandonnet diesen Ansatz
fort. Auch er ging davon aus, dass die Substanz dieser sog. averroistischen Bewe-
gung in den Verurteilungen von 1270 und 1277 grundgelegt war. Aus Martin
Grabmanns Uberzeugung, dass es sich um eine bis an die Schwelle der Neuzeit
weiterwirkende Bewegung religioser Aufkldrung und des Naturalismus handle,
gingen Texteditionen von Siger von Brabant und Boethius von Dacien aus. Fern-
and Van Steenberghens Hypothese einer Konversion Sigers zum Thomismus und
seine Qualifizierung des Averroismus im 13, Jh. als Mythos — kein Autor des 13.
Jh. hiitte die Philosophie des Averroes in globo aufgenommen und erst im 14, Jh.
bei Johannes von Jandun kénne davon gesprochen werden - forderte eine heftige
Kontroverse mit Bruno Nardi und Etienne Gilson heraus. Siger hat sich in seinem
Spitwerk tatsdchlich von der Lehre vom einen Intellekt distanziert. Imbach fiigt
iibrigens in seinem Aufsatz Le Traité de L'Eucharistie de Thomas d'Aquin et les

232



Averroistes eine Trouvaille zu diesem Verhiltnis der Annidherung bei: Bereits der
Prolog zu Sigers Kommentar zu De Causis sei eine Collage von thomasischen
Texten aus dem Kommentar zur Metaphysik (S. 327). P. Gauthier hat schliesslich
ein weit differenzierteres Bild von der Rezeption des Averroes ab 1225 gezeich-
net. Welche Moral ist aus dieser Forschungsgeschichte zu ziehen ? Die historische
Auffindung und Identifikation der Bewegung des sog. Averroismus ist eine her-
meneutisch zwar durchaus verstindliche und auch partiell sinnvolle Projektion
eigener Interessen (z.B. die Suche nach Vorgingern seines Rationalismus), die
aber — so Imbach — zu zerstéren zur Aufgabe des Historikers gehort. Im Aufsatz
Interesse am Mittelalter formuliert er seine philosophiehistorische Position ein-
driicklich so: « In der Tat muss die Philosophichistorie die Vergangenheit aus der
Perspektive der Gegenwart betrachten, aber sie ist bemiiht, um den Aufweis der
Differenz. In dieser Sorge um Nachweis der Differenz erweist sie sich als wahr-
haft historische Disziplin, die im Gegensatz zur Philosophie weniger am Bleiben-
den als am sich Veridndernden interessiert ist. » (S. 107)

Da die reiche Fiille an historischen und systematischen Differenzierungen und
Funden hier nicht ausgebreitet werden kann, beschrinke ich mich auf Imbachs
uniibliche Verhiltnisbestimmung zwischen Philosophie und Theologie. Das Ver-
hiltnis von Glaube und Vernunft z.B. wird gewdhnlich im Zusammenhang mit
der Philosophie im Mittelalter nur einseitig und im Blick auf die Methodologie
oder auf die Festlegung des Begriffes der mittelalterlichen Philosophie oder Scho-
lastik diskutiert : Inwiefern ndmlich entweder der Glaube die Vernunft ungebiihr-
lich einschrinkt oder die Vernunft den Glauben. Imbach versucht, das Verhiltnis
komplexer und durchaus inhaltlicher zu sehen und insbesondere aufzuzeigen, in-
wiefern das Zugestindnis an die « Irrationalitit » das philosophische Denken mit
unvermuteten Fragen konfrontiert, die das rationale Denken stimulieren und her-
ausfordern. Eine der folgenreichsten solcher Herausforderungen, die der christli-
che Glaube an das philosophische Denken des Mittelalters stellte, war die Lehre
vom Abendmahl mit ihrem Theologoumenon der Transsubstantiation, also der
Verwandlung der Substanz bei gleichbleibenden Akzidenzen. Sie stellt den Aris-
totelismus und insofern die ratio vor schwierige Probleme, insofern sie die in ihm
nicht denkbare Abtrennung von Akzidenzen von der Substanz verlangt. Je gere-
gelter (z.B. durch dogmatische Festlegung des IV. Lateranskonzils 1215) von
theologischer Seite die Sache wurde, desto gefahrlicher wurde sie nicht nur fiir
Philosophen, sondern auch fiir Theologen. Die Auswirkungen der Abendmahls-
streitigkeiten auf die Philosophie werden iiblicherweise fiir das Friihmittelalter
(z.B. Hrabanus Maurus, Paschasius Radbertus oder ein Johannes Scotus Eriugena
zugeschriebenen Werk, das aber von Ratramnus von Corbie stammt), fiir die
friihe Scholastik (Abendmahlstreit zwischen Berengar von Tours und Lanfrank)
und natiirlich auch in der Reformation in ihrem Zusammenhang mit der Philoso-
phie untersucht. Imbachs drei einschligige Aufsitze zu Thomas von Aquin (im
Verhiltnis zu den Averroisten), Nikolaus von Strassburg (im Verhiltnis zu Diet-
rich von Freiberg) und Wilhelm von Ockham schliessen nicht nur eine Liicke,
sondern zeigen sehr schon auf, inwiefern die Philosophie und damit die ratio
profitieren kann, wenn sie sich auch von «ausserhalb» etwas sagen lidsst. So
schliesst sein Artikel zu Thomas: « Dans quelle mesure cette intervention d’une
instance extra-rationelle est-elle un facteur d’innovation pour la pensée ? L’exem-
ple du débat eucharistique a la fin du XIII¢ si¢ecle montre de fagon éclatante
comment le renouvellement philosophique peut étre stimulé par une interpellation

233



extraterritoriale. Obligeant la philosophie a penser ce qu’elle n’osait imaginer, la
théologie a permis a la philosophie de se renouveler et de se dépasser elle-méme »
(S. 331). Die dogmatisch geforderte Abtrennbarkeit der Akzidenzen z.B. fiihrt so-
fort ins Herz der Ersten Philosophie: Insofern die Substanz, ihre Teile und die
Akzidenzen ein «eigenes Sein» besitzen, kann auch die reale Verschiedenheit
von esse und essentia vorausgesetzt sein, so dass Gott sogar das Sein ohne ein
Wesen erschaffen kdnne — eine Verschiedenheit, die ontologisch ganz zentral ist
und zu der Imbach mehrere ausfiihrliche und eindringliche Analysen liefert. Zu-
dem hatte die Reflexion auf die Akzidenzen Qualitit und Quantitidt im Zusam-
menhang mit der Abendmahlslehre grosse Auswirkungen auf die Kategorienlehre
und auch auf die Entstehung neuzeitlicher Naturphilosophie. Konsequenz einer
solchen Verhiltnisbestimmung von Theologie und Philosophie sind fiir den Leser
die brisanten Fragen : Wer kann mit welchen Griinden bzw. Kriterien entscheiden,
welche Akzidenslehre z.B. rationaler ist? oder: Wovon lebt der logos, wenn er
sich nichts von ausserhalb sagen lassen will ? oder: Wie steht es um die Rationali-
tit, wenn sich auch widerspruchsfreie Lehren aus fiir die tradierte Ratio scheinbar

paradoxen, Voraussetzungen konstruieren lassen ?
Peter Schulthess (Ziirich)

Karl-Heinz Schwabe / Martina Thom (Hg.): Naturzweckmiissigkeit und is-
thetische Kultur. Studien zu Kants Kritik der Urteilskraft, Sankt Augustin
(Academia Verlag) 1993.

Im November 1990 trafen sich in Leipzig einige Philosophen aus den neuen
und aus den alten Bundesldndern zu einem Kolloquium iiber Kants « Kritik der
Urteilskraft » : Die dort gehaltenen und in der Diskussion gestihlten Vortrige sind
anschliessend im vorliegenden Sammelband publiziert worden. Den Auftakt ma-
chen die beiden Beitrige der Herausgeberin und des Herausgebers.

Fiir Martina Thom gilt das Hauptinteresse Kants von Beginn seines Schaffens
an in erster Linie der Anthropologie, wie Frau Thom in ihrer Skizze « Natur - is-
thetische Kultur - Humanititsférderung » zuniichst zu belegen sucht. In der Kon-
sequenz liest sie Kants « Kritik der Urteilskraft» primir als Antwort auf die Frage
« Was ist der Mensch ? » und konstatiert dabei, dass das dsthetische Vermogen im
kantischen System das Kern- und Schliisselvermégen des Menschen bildet —
sowohl im Hinblick auf den Begriff des menschlichen Wesens wie auch auch im
Hinblick auf die Realisierung der Menschlichkeit. - Gemiss seinem Beitrag
«Kants Asthetik und die Moderne » sieht Karl-Heinz Schwabe im Geschmack
dasjenige Organ, durch das sich der moderne Mensch iiberhaupt noch einen Ort in
der Welt einzurichten vermag — einen Ort zwischen einerseits dem verlorenen
Gliick, das ihm die metaphysischen Theorien von einst gewihrten, und anderer-
seits der Entfremdung durch die Erfahrung des Absurden. — Volker Gerhardt sei-
nerseits konzentriert sich auf den Konnex von « Kunst und Leben » und sucht am
Leitfaden der Formel von der « Zweckmissigkeit ohne Zweck » dabei «den wech-
selseitigen Verweisungszusammenhang von Leben und Kunst» (S. 87) darzule-
gen. Im Horizont von zwélf Anniherungen bemiiht er sich, seiner These, dass
Leben und Kunst sozusagen eine Erschliessungssymbiose bilden, auf der Ebene
der kantischen Erkenntnistheorie sowie innerhalb des kantischen Systems (S. 87)
ein mogliches Fundament abzustecken und das entsprechende Baurecht zu si-
chern. - « Ganz im Gliick » bewegen sich die Gedankenginge von Birgit Recki,

234



nach deren Auffassung die Antwort auf die Frage « Was darf ich hoffen ?» bisher
allzu lange in der Religionsphilosophie statt in der Asthetik gesucht worden ist. In
einer gewissen Korrespondenz mit dem Beitrag von Schwabe riickt sie die (im
Paragraphen 5 der «Kritik der Urteilskraft» nahegelegte) These in den Vorder-
grund, dass der Mensch als ein gleichzeitig mit sinnlichen Bediirfnissen und mit
verniinftigen Fihigkeiten ausgestattes Wesen sein wirkliches Gliick allein in der
dsthetischen Erfahrung, in der Produktion und Rezeption von Schénheit finden
kénne. — In seinem Aufsatz « Das Schone, das Erhabene, die Askese und der
Selbstmord » méchte sodann Peter Fischer am Beispiel jener Argumentation,
durch die Kant den Selbstmord als moralisch verwerflich auszuweisen sucht, zei-
gen, inwiefern die Vernunft im Rahmen des Kantischen Konzeptes auf dem prak-
tischen Felde rein formalistisch bleibt. Denn fiir Fischer ist die von der «Kritik
der Urteilskraft » angestrebte Vermittlung zwischen Sinnlichkeit und Intellektuali-
tit schlicht gescheitert, weil die Rede von der Schonheit als einem « Symbol der
Sittlichkeit » nicht iiber den blossen Gebrauch einer Analogie hinausgelangt und
das Kantische Asthetik-Konzept keinen wirklichen Ubergang vom sinnlich-empi-
rischen zum rein verniinftigen Bereich vorzubereiten vermag : « Als Theorie fort-
schreitender Moralisierung, d. h. als Theorie der Selbstkonstitution der menschli-
chen Individuen zu Moralsubjekten greift sie [...] zu kurz.» (S. 123) — Diesem
schon lange zu einem Topos gewordenen Formalismus-Vorwurf begegnet Bern-
ward Griinewald in seinem Beitrag « Zur moralphilosophischen Funktion des
Prinzips vom hochsten Gut» dadurch, dass er den Begriff des hochsten Gutes in
der Fassung, in der diesen die Rezeption mit Blick auf die betreffenden Passagen
in der «Kritik der praktischen Vernunft» nachgezeichnet hat, um jenen Begriff
des hochsten Gutes zu erweitern versucht, wie er gemiss Griinewalds Auffassung
in der Methodenlehre der dritten Kritik bestimmt wird. Hier bezeichnet das
hochste Gut nach Griinewald «nicht bloB ein(en) Gegenstand passiver Hoffnung,
sondern eine moralische Aufgabe » (S. 138) und meint die stimmige Verkniipfung
der Allheit der Zwecke simtlicher verniinftiger Wesen : der personlichen sowie
der fremden Zwecke, der Zwecke aus dem Horizont der Moralitidt sowie der
Zwecke aus dem Horizont der Privatklugheit.

Die erwiihnten Beitriige, welche sich teilweise dusserst selektiv auf Kant be-
ziehen, lassen sich schliesslich thematisch unter dem Titel zusammenfassen:
Randginge an den Grenzen zwischen der kantischen Asthetik und der kantischen
Ethik in einem weiteren Sinne, wobei dem einen Kommentator der Seilwurf auf
die andere Seite zu gelingen scheint, wihrend der andere noch immer die Un-
iiberwindbarkeit der trennenden Kluft beklagt. Die Rekonstruktion eines mogli-
chen tragfihigen Ubergangs von der Asthetik zur Ethik insgesamt bei Kant, den
Nachweis der notwendigen Funktion der «iisthetische(n) Maschinerie » (Kant,
MdS) fiir die Gewinnung einer sittlichen Lebensform mag meiner Meinung nach
indessen allein der systematische Zugang voranbringen, der sich mit der Frage
nach der Bildung bzw. Bestimmung der Maximen auseinandersetzt. Bei der Ma-
xime, welche zunichst ein veritables Kunstprodukt darstellt, ergibt sich auch am
Ende die Frage, weshalb gelingt es dem Menschen, iiberhaupt eine einzige der
Moral geniigende Maxime zu schpfen. In diesem Sinne impliziert die Moglich-
keit der Bestimmung von moralischen Maximen schon immer das Vorhandensein
eines Ubergangs von der Asthetik zur Ethik.

Erginzt und umrahmt wird die angesprochene Diskussion durch drei weitere
Beitrige : Unter dem Titel «Mechanism — Technizism — Organism » legt etwa Re-

235



nate Wahsner eine programmatisch anmutende Skizze vor, die das Desiderat einer
Gewichtsverlagerung innerhalb der Rezeption der Kantischen naturphilosophi-
schen Reflexionen in der dritten Kritik formuliert. Nach Frau Wahsner geht es
Kant in der « Kritik der teleologischen Urteilskraft» nicht zuletzt auch um «den
epistemologischen Status der Physik oder schlechthin den einer messenden und
rechnenden Naturwissenschaft» (S. 63) und nicht — wie einen die thematische
Konzentration der betreffenden Sekundirliteratur glauben mache — bloss um eine
kritisch-philosophische Kliarung des Organismusbegriffs und methodischer Fra-
gen der Biologie. — In dem Artikel « Die Aktualitit der Kantischen Asthetik » hiilt
Hans-Jiirgen Ketzer zwei Gruppen der Rezipienten von Kants Asthetik auseinan-
der, welche sich einmal um das Thema des Schénen und einmal um das Thema
des Erhabenen zentrieren. Fiir die eine Gruppe steht Riidiger Bubner und fiir die
andere Jean-Frangois Lyotard. Ketzer wirft dabei die Frage auf, weshalb Kant ge-
genwirtig zum eigentlichen Star unter den ésthetischen Theoretikern geworden
ist. Seine Anwort lautet: « Immanuel Kants Ansatz erméglicht eine dsthetische
Theoriebildung aus den internen Problemstellungen der Philosophie selbst heraus.
Dabei wird scheinbar das ésthetische Phdnomen nicht von aulen her, nicht hete-
ronom angegangen [...].» (S. 147) — Zuletzt trifft man Konrad Lindner « Auf der
Suche nach einer <Metaphysik der Natur> » an. Lindner bemiiht sich um eine Mo-
mentaufnahme der « Leipziger Kant-Rezeption (1789/90) », wobei er zum einen
die Universitdtsprofessoren und zum anderen Johann Gottlieb Fichte im Blick hat.

Insgesamt sind die Beitrige des Sammelbandes von sehr unterschiedlicher
Originalitédt: Auch in diesem Band ist jenes Phinomen zu beobachten, das sich in
der Kant-Literatur gegenwirtig iiberall zu manifestieren scheint. Die bereits be-
stehende Literatur wird iiber weite Strecken einfach ignoriert und eine Art
« scientific individualism» gepflegt; doch dabei sollte man sich gelegentlich
selbstkritisch daran erinnern, das nicht alles, was man fiir sich entdeckt und
darum fiir verdffentlichenswert hilt, bisher noch kein anderer Forscher gesehen
hat. Urs Thurnherr (Basel)

Daniel Sollberger: Metaphysik und Invention. Die Wirklichkeit in den
Suchbewegungen negativen und positiven Denkens in Schellings Spétphilo-
sophie, Wiirzburg (Konigshausen & Neumann) 1996.

Pourquoi qu’il y a plutdt quelque chose que rien ? Dieser wuchtige Satz, von
Leibniz erstmals formuliert, charakterisiert gewissermassen die metaphysische
Fragehaltung schlechthin. Gefragt ist nicht nach einem bestimmten Seienden hin-
sichtlich der Bedingungen seiner Erkennbarkeit, in Frage steht vielmehr, was wir
in unserem Erkennen stets vorauszusetzen geneigt sind: die Annahme, dass Sei-
endes sei. Doch, so der naheliegende und nahegelegte Einwand, was berechtigt
uns zu dieser Annahme ? Wie kénnten wir Seiendes als Seiendes wahrnehmen,
wenn nicht Seiendes je schon gegeben wiire ? Die Frage stellen, heisst, sich in
Schwierigkeiten begeben. Eine echt philosophische, eine metaphysische Frage
also.

Sie hat nicht nur Leibniz, sondern auch Schelling ein Leben lang beschiftigt.
« Warum ist iiberhaupt etwas ? Warum ist nicht nichts ? » lautet die Formulierung,
die der spite Schelling ihr in seiner « Philosophie der Offenbarung » gegeben hat.
Mit dieser zweifachen Fassung der Warum-Frage, in welcher bereits die eigen-
tiimliche Zweigleisigkeit erkennbar ist, welche Schellings Spitphilosophie insge-

236



samt kennzeichnet, sieht Sollberger den eigentlichen Schliissel fiir das Verstind-
nis nicht nur des spiten, sondern des ganzen Schellings gegeben. Das Spitwerk
hebt sich von den fritheren Systementwiirfen lediglich dadurch ab, dass hier be-
sagte Frage eine bis dahin ungekannte Dringlichkeit entwickelt — sie avanciert
gewissermassen zum Symptom des Schellingschen Denkens insgesamt. Wie jedes
Symptom ist aber auch dieses Ausdruck eines inneren Konfliktes, einer Krisis der
Vernunftwissenschaft, die in den friiheren Schriften zwar schon angelegt ist, dort
jedoch zugunsten der obligaten Systembegriindung ausgeblendet wurde. In den
spiten Entwiirfen, welche diesen Konflikt zu artikulieren suchen, steht dement-
sprechend die Einheit des Systems selbst zur Disposition. Die Unterscheidung
zwischen einer negativen, rein-rationalen und einer positiven Philosophie, welche
in Schellings spitem Denken zunehmend an Gewicht gewinnt, hat in dieser Hin-
sicht mancherlei Anlass zu der Vermutung gegeben, Schellings letztes System sei
an der Begriindungslast der Leibnizschen Frage innerlich zerbrochen.

Wie Sollberger jedoch zeigen kann, wird man dem spiten Schelling nicht ge-
recht, wenn man ihn allein an der im Idealismus von Kant bis Hegel massgebli-
chen Letztbegriindungsfrage misst. Der spite Schelling hat den Boden eines rei-
nen Idealismus in Richtung auf einen Real-Idealismus bereits hinter sich gelassen.
Wer gleichwohl mit einem solchen Massstab hantiert, lduft Gefahr, gerade das
spezifisch Neue an der Antwort zu verkennen, die Schelling mit seinen letzten
Arbeiten zu geben versucht. Was aber ist dieses Neue, das uns aus Schellings
spiten Schriften entgegentritt ? — Es ist bezeichnend fiir die Eigenstindigkeit und
Originalitidt von Sollbergers Studie, dass sie diese Frage nicht schellingimmanent,
sondern in einer sachlichen Rekonstruktion am Leitfaden gegenwirtiger
(sprachanalytischer, pragmatischer, logischer) Fragestellungen angeht. Der ganze
erste Teil des Buches, der sich mit gut philosophischem understatement
« Prolegomena» nennt (und immerhin ein Drittel des Werkes ausmacht), ist dem
Versuch gewidmet, die sachlichen Implikationen der metaphysischen Warum-
Frage so zu entwickeln, dass Schellings spite duale Systemkonzeption als eine
verniinftige bzw. vernunftfihige Antwort auf diese Frage in den Blick gelangt.
Die spezifische Form von Verniinftigkeit, die Sollberger bei seinem Vorgehen im
Auge hat, ist ein Begriff «diagnostischer Rationalitit », der den Antagonismus
von positivem und negativem Denken, von begrifflosem Orientiertsein an einem
transzendenten Ausserhalb und dem Anspruch vollstindiger begrifflicher Be-
stimmtheit von Wirklichkeit prozessual zu integrieren vermag.

Fiir die angestrebte Profilierung eines Begriffs diagnostischer Rationalitiit
setzt Sollberger bei der Analyse der Warum-Frage an, die er in zwei Richtungen
weiterentwickelt. Zum einen in Richtung auf einen pragmatischen Fragehorizont,
der anhand von J. Konigs Revision des Kausalititsbegriffs und am Beispiel des
Abduktionsbegriffs von C. S. Peirce eroffnet wird, zum anderen in Richtung auf
ein sprachanalytisch-transzendentalphilosophisches Modell, das entlang der Posi-
tionen von Wittgenstein und Frege auf der einen und Kant auf der anderen Seite
entwickelt wird. Der zweiteiligen Anlage entsprechend ist auch das Ergebnis ein
doppeltes. Mit der Beriicksichtigung des pragmatischen Kontextes der Warum-
Frage ist zunichst gewihrleistet, dass sich die jeweilige Frage auf ein zwar unbe-
stimmtes, aber doch unzweifelhaft existierendes (weil fraglich gewordenes)
«Etwas> bezieht. Diese Gewissheit hat jedoch die theoretische « Schwiiche » einer
strukturellen Nachtriglichkeit bzw. Vorliufigkeit des im Begriff der « praktischen
Ursache » (K6nig) artikulierten Bedingungszusammenhangs. Die Auseinanderset-

237



zung mit den Positionen der analytischen Philosophie akzentuiert demgegeniiber
den Sachverhalt, dass die Moglichkeit des Ge- bzw. Misslingens von pridikativen
Zuordnungen auf seiten der vorpridikativen Wirklichkeit Strukturen voraussetzen
muss, zu welchen der Erkennende in einem minimalen « Korrekturkontakt »
(Hogrebe) steht. Beide Ergebnisse belegen auf unterschiedliche Weise die crux
eines kategorialen Apriorismus, der stets eine nur mogliche Gewissheit auf Ko-
sten des faktischer Existenz verteidigen muss.

Der zweite und dritte Teil des Buches versuchen auf der Grundlage dieser Er-
gebnisse des ersten Teils den Begriff der diagnostischen Rationalitét in Schellings
eigener Terminologie zu buchstabieren, wobei auch hier der Weg iiber die nega-
tive zur positiven Philosophie fiihrt. Sollbergers Studie iiberzeugt hier vor allem
durch philologische Genauigkeit und eine sprachliche Sensibilitit, welche der
hermetischen Sprache des spiten Schellings verbliiffende Einsichten abgewinnt
(so z.B. dem Begriff der « Mitt-wissenschaft der Seele »). Als der eigentliche
« Springpunkt » der Untersuchung erweisen sich jedoch die abschliessenden Re-
flexionen des dritten und letzten Teils, in welchem Sollberger die Ernte seiner ge-
duldigen, weitausholenden Arbeit in den Form einer Inventionslogik des positiven
Denkens einféhrt.

Dass das eigentliche Skandalon und Faszinosum der reinrationalen Philoso-
phie das « Rithsel der Welt » ist, hatte Schelling schon in jungen Jahren gesehen,
allerdings ohne in diesem Punkt zu einer befriedigenden Antwort zu gelangen.
Seine spite positive Philosophie hilt fiir dieses Ritsel eine Losung bereit, welche
sich dem darin verborgenen Nicht-Sinn zwar beugt, ohne damit auch schon den
Anspruch auf rationale Explikation fallenzulassen. Schelling nihert sich diesem
intrikaten Problem, indem er von einer rein reflexiven Meditation des Seins zu ei-
ner Form des praktischen Umgangs mit ihm wechselt. Der Philosoph, der stau-
nend vor der Tatsache der Welt steht, setzt sich zu ihr in ein Verhiiltnis, nicht in-
dem er sie auf das kategoriale Geflecht seines Denkens hin transzendiert, womit
ihm gerade ihre Faktizitit « durch die Lappen » ginge, sondern indem er das Riit-
sel als Riitsel, d.h. als Manifestation eines prinzipiell nicht-antizipierbaren, d.h.
freien Willens auffasst. Diese letzte Wendung in der spekulativen Sicherung der
Positivitadt des Seins, macht es auch in einem nicht-theologischen Sinne plausibel,
wenn Schelling von Offenbarung spricht. Der gottliche Wille als wirklicher, d.h.
als eine den Denkenden angehende, sein Denken in Anspruch nehmende Instanz,
ist zwar « im eminenten Sinne das — ohne Offenbarung — nicht zu Wissende, die-
ser Wille ist das Geheimnis kat efoxnv », wie Schelling in der « Philosophie der
Offenbarung » schreibt. Gleichwohl dirigiert er im Sinne eines Konvergenz-
punktes eine im Modus zukiinftiger Vergangenheit operierenden Bewegung der
Sinnerschliessung, welche die Welt als ein « Dispositiv der Freiheit» versteht.

Es liegt auf der Hand, dass eine dergestalt operationalisierter Begriff von
Vernunft nicht ohne Konsequenzen fiir das Verstindnis von Aufgabe und Auftrag
der Metaphysik bleiben kann. Die Vernunftwissenschaft, seit Kant der ars judi-
candi zugehorig, transformiert sich an ihrer dussersten Grenze, wie sie durch die
Spitphilosophie Schellings reprisentiert wird, zu einer ars inveniendi, einer Wis-
senschaft des Findens, welche ihrer Zwillingsschwester — und das ist die moderne
Implikation dieser Metamorphose —, der Wissenschaft vom Erfinden, zum Ver-
wechseln dhnlich sieht. Unter diesem erweiterten Gesichtspunkt vermag Sollber-
ger dem etwas angestaubten Titel der « Metaphysik » eine geradezu erregende Fri-
sche abzugewinnen : «Die systematische Offenheit gegeniiber Andersartigkeit

238



und Fremdheit im Denken kann als das wesentliche Charakteristikum metaphysi-
schen Denkens nach Schelling gelten : Metaphysisches Denken ist inventives, nie
abgeschlossenes, sondern je und je neu ansetzendes, geschichtlich-diagnostisches
Umgehen mit fremdem, ritselhaftem und moglicherweise nie ginzlich begreif-
barem Sein. » Dem ist — vorldufig — nichts hinzuzufiigen.

Andreas Cremonini (Basel)

Andreas Urs Sommer : Der Geist der Historie und das Ende des Christen-
tums. Zur «Waffengenossenschaft» von Friedrich Nietzsche und Franz
Overbeck. Mit einem Anhang unpublizierter Texte aus Overbecks
« Kirchenlexicon», Berlin (Akademie) 1997, XII + 183 Seiten.

Franz Overbeck ist erst in den letzten Jahren von einer breiteren wissenschaft-
lichen Oeffentlichkeit zur Kenntnis genommen worden und wird nicht mehr bloss
als der Freund Nietzsches in biographischen Anmerkungen erwihnt. Das Werk
des Theologen ist es wert, nicht nur den Kirchenhistorikern vorbehalten zu blei-
ben. Seine Wichtigkeit gewinnt es nicht nur aus der Bedeutung, das es fiir Over-
becks «Waffengenossen> Nietzsche hatte ; es verdient auch die Aufmerksamkeit
des Philosophiehistorikers. Andreas Urs Sommer zeichnet den gemeinsamen Weg
der ungleichen Freunde mit beeindruckender analytischer Schirfe und souveri-
nem Umgang mit den Quellen nach. Als Mitherausgeber des Briefbandes der
Overbeck-Werk- und Nachlassausgabe, die seit 1994 im Metzler Verlag erscheint,
verfiigt er iiber profunde Kenntnisse der Materie.

Sommers Erkenntnisinteresse gilt nicht einer Verteidigung der christlichen
Legitimation der Theologie durch das Aufdecken der Widerspriiche in Overbecks
Denken. Ebensowenig macht er den Versuch, aus Overbecks radikaler Theologie-
kritik doch noch die Rechtfertigung einer eigenen theologischen Position abzulei-
ten (wie Karl Barth es tat). Der Uebergang von einer christlichen zu einer nicht -
oder wenig christlichen — Denkweise zu erhellen, ist das Ziel des Autors, dem es
von seiner methodisch-atheistischen Aussenperspektive her weder um eine Chri-
stentumsapologie noch um eine Christentumskritik geht. Die Methode iiberzeugt,
mit der er die denkerische Entwicklung (beschriinkt auf die zentralen Aspekte der
Problematik von Geschichte und Christentum) der beiden Freunde nachzeichnet.
Er wihlt eine metoptische Betrachtungsweise, d. h. der interpretierende Vergleich
der Gedanken der <Waffengenossen> folgt erst auf die eingehende Analyse exem-
plarischer Werke. Dies hat den Vorteil, dass der Leser die Moglichkeit erhilt,
seine eigenen Deutungsansitze zu entwickeln und nicht wie bei einer synopti-
schen Darstellungsweise gezwungen ist, auf der gleichen Interpretationsschiene
zu fahren. Dass diese Konzeption dem Leser einiges abverlangt, ist offensichtlich,
und die Gefahr, dass derjenige, der nicht sowohl mit Nietzsche als auch mit
Overbeck vertraut ist, bei einmaliger Lektiire iiberfordert sein konnte, lisst sich
nicht von der Hand weisen. Die Inedita Overbeckiana, die im Anhang des Werks
verdffentlicht werden, tragen zur Erhellung der Overbeckschen Position nicht
unwesentlich bei; das iiberaus grossziigig gestaltete Register erleichtert die Orien-
tierung in diesem ansonsten nicht leicht zugénglichen Werk.

Overbecks radikal kritische Theologie, die ihre eigene Abschaffung forderte,
zielt auf die endgiiltige Destruktion des Christentums ab. Die Unvereinbarkeit ei-
ner gegenwirtigen Staatsreligion mit dem asketischen, jenseitsorientierten ur-
spriinglichen Christentum fiihrt Overbeck zur radikalst méglichen Folgerung, die

239



Theologie abzuschaffen und das Christentum selbst zu demontieren. In der Radi-
kalitit seiner Zeitkritik und dem Riickbezug auf die Antike trifft er sich mit dem
friilhen Nietzsche. Diese Gemeinsamkeit ist Grundlage ihrer «<Waffengenossen-
schaft> und somit letztlich ihrer Freundschaft. (Freundschaft basiere, wie Over-
beck in seinem bis vor kurzem unpubliziert gebliebenen Kirchenlexicon erliutert,
auf «Waffengenossenschaft.) Die waffenbriiderliche Gemeinsamkeit ist der Re-
kurs auf eine normative Friihzeit; die Differenz zeigt sich in der Funktion dieses
Riickbezuges. Wihrend Nietzsche in der Geburt der Tragddie (1872) die griechi-
sche Antike als Modell eines zu realisierendes Kulturideals heranzieht, hilt Over-
beck bereits in seinem polemischen Hauptwerk Ueber die Christlichkeit der heu-
tigen Theologie (1873) eine Riickkehr zum Urchristentum fiir unméglich. Hier
wird klar, dass sich der Kirchenhistoriker und der Philologe aus dem Schiitzen-
graben (Hausnummer 45, ihrer gemeinsamen Basler Wohnung) zwar auf einen
gemeinsamen Feind einschiessen, sich iiber das, was nach errungenem Sieg zu
tun sei, jedoch nicht einig sind. Overbecks Skepsis diirfte Nietzsches Abschied
von einem realisierbaren Leitbild des Griechentums erleichtert haben.

Die Frage nach dem metaphysischen Sinn von Geschichte bei Overbeck und
Nietzsche zu beantworten, masst sich der Autor der Studie nicht an; seine als Hy-
pothesen gekennzeichneten, verschiedenen Deutungsansitze konnen aber jeweils
iilberzeugen. Die Geschichte als historia magistra vitae hat bei Overbeck keine
Berechtigung; auch einen <grossen Sinn> hat die Geschichte nicht: teleologische
Welterkldrung ist fiir ihn undenkbar. Overbeck scheint den Sinn von Geschichte
vielmehr in Einzelteile fraktioniert zu haben, doch helfen diese <Sinne> bei der
Daseinsbewiltigung nichts, weil der Partikularsinn der eigenen Zeit sich der
Sinngebung noch verschliesst. Overbeck ist radikal in der Destruktion eines nicht
mehr haltbaren Christentums ; wie aber neuer Sinn entstehen kdnnte, sagt er nicht.

Drei Ansitze, den Sinn der Geschichte beim friihen Nietzsche zu verstehen,
skizziert Sommer. In der Geburt der Tragédie sei der von der Geschichte in Er-
innerung gerufene und gehaltene sinnlose und schreckliche Ereignisfluss Anlass
fiir das Individuum, sich der Heillosigkeit der Geschichte durch aesthetische
Kompensation zu entziehen. Anstelle von Leidensverdringung fiihrt der Autor,
gestiitzt auf Nietzsches Erfahrung des Deutsch-Franzosischen Krieges, den zwei-
ten Interpretationsansatz ein : Nicht mehr mittels Leidensverminderung, sondern
mittels heroischer Leidensverwindung durch das Wiedererleben des Leidens in
der Geschichte soll sich das Individuum der Paralyse entziehen. Unvereinbar mit
dieser Lesart ist, wie Sommer eingesteht, der Standpunkt Nietzsches in der Zwei-
ten unzeitgemdssen Betrachtung (1874), wo die Historie dann doch wieder den
Zweck der Leidensverringerung erhilt und dem Menschen das Vergessen ermog-
lichen soll. Sommers letzter Vorschlag, Nietzsches «Geschichtsmetaphysik> zu
deuten, sieht darin die Imitatio eines herakliteischen Gottes durch den Kiinstler,
der die Weltgeschichte - seinem kindliche Spieltrieb folgend — zur eigenen Ergot-
zung hervorbringt. Die Absichten der ungleichen Kampfgenossen — der aestheti-
zistische Immoralismus Nietzsches und der kritisch-moralische Anspruch Over-
becks — liegen weit auseinander. « Nietzsche will Grenzen iiberschreiten, wihrend
Overbeck stindig an die Grenzen menschlicher Erkenntnis und menschlicher Ver-
fiigungsgewalt erinnert. Sein Augenmerk gilt der Endlichkeit des Menschen: Es
ist dies das sikularisierte <Memento mori> im Gewand der historischen Wissen-
schaft. » (S. 120)

Frank A. Faessler (Basel / St. Andrews)

240



Christoph Frei / Robert Nef (Hrsg.): Contending with Hayek. On Libera-
lism, Spontaneous Order and the Post-Communist Societies in Transition,
Bern u.a. (Peter Lang) 1994, 228 Seiten.

Der Bankrott der «realexistierenden sozialistischen » Gesellschaften in Osteu-
ropa hat allerlei Heilslehren auf den Plan gerufen, die das entstandene Vakuum zu
filllen versprechen. Neben Nationalismen und Ethnozentrismen haftet auch dem
westlichen Neoliberalismus das Image an, in diesen Léndern als froher Botschaf-
ter aufzutreten. Es ist uniibersehbar, dass die ungeziigelte Selbstbereicherung ein-
zelner dort bis jetzt nicht allgemeine Wohlfahrt zeitigte —, dass Adam Smiths
«invisible hand » nach wie vor ein unbewiesener Glaubenssatz ist. Daher tut man
gut daran, die politisch-philosophischen Grundlagen des 6konomischen Libera-
lismus nachdenkend aufzuarbeiten und sich nicht im Nachbeten der Dogmen ei-
nes « Kapitalismus als Weltreligion » (Arnold Kiinzli) zu liben. Diesem Desiderat
sollen die lesenswerten, von Christoph Frei und Robert Nef herausgegebenen
Beitrige eines vom Liberalen Instititut in Ziirich veranstalteten Symposiums iiber
das Werk von Friederich A. Hayek abhelfen. 1944 hatte Hayek, primdr im Blick
auf Grossbritanien, den Weg in die Knechtschaft vorausgesagt, der dann 45 Jahre
lang die Realitiit in Osteuropa bestimmen sollte. Als einzig anderen, freiheitlich
gangbaren Weg beschrieb Hayek damals denjenigen des Neoliberalismus, der bei
ihm (so z.B. Ralf Dahrendorfs Kritik) selber in den Geruch eines dogmatischen
Systems gerit. Die versammelten Aufsitze, die sich um Verstindigung iiber
Hayeks Denken bemiihen, zeigen nichts so deutlich, wie die uniiberwindlichen
Meinungsverschiedenheiten in der Frage nach der Applikabilitit dieses Denkens
auf die gegenwiirtigen Verhiltnisse. So stimmt Anthony de Jasay das Hohelied
auf den freien Markt Hayekscher Prigung an, wihrend nach Detmar Doering die
Schlagkraft der liberalistischen Theorie Hayeks nicht zuletzt auch durch dessen
Binnenunterscheidungen innerhalb des Liberalismus Schaden leide. Kurt R. Leu-
bes Aufsatz wirft ein Licht auf Hayeks intellektuelle Sozialisierung, die sich vor
allem auch Hans Kelsen und der Erkenntnistheorie von Moritz Schlick verdankt,
wogegen Robert Nef im aufgebrochenen Ostblock eine Chance der liberalen
Theorie sieht, sich in der Praxis zu bewihren. Die Verstindigung mit und iiber
Hayek fillt mit andern Worten hochst unterschiedlich aus : die einen Autoren sind
auf unmittelbare Anwendung, die andern auf geistesgeschichtliche Beziige, die
dritten auf kulturtheoretische oder epistemologische Probleme konzentriert. Die
fundamentalen Vorbehalte gegeniiber dem Hayekschen Konzept bleiben aber be-
stehen ; John Gray merkt (alludierend auf Augustins Kritik an Ciceros Staatsde-
finition) an: « Mafias as well as market will qualify as spontaneous orders » (35).
Dass der Neoliberalismus Hayekscher Prigung kein Allerheilmittel ist, bleibt er-
freulicherweise allen Autoren bewusst. Damit bewahren sie die liberale Intention
vor dem Abgleiten ins Ideologische und Parareligiose. Grundlegende Frage blei-
ben: Wer ist das Subjekt jener Freiheit, die alle Liberalen meinen ? Wer oder was
triagt die Kosten fiir die (6konomische) Freiheit von Individuen ?

Andreas Urs Sommer (Basel)

Bernard Baertschi: La valeur de la vie humaine et I’intégrité de la per-
sonne, Paris (Presses Universitaires de France) 1995, 314 pages..

Avec cet ouvrage, publié dans I’excellente collection Philosophie morale diri-
gée par Monique Canto-Sperber aux Presses Universitaires de France, Bernard

241



Baertschi nous convie a un fascinant parcours dans le territoire de la bioéthique.
Les problémes les plus classiques, comme les plus pointus, y sont abordés avec
une trés grande érudition et une virtuosité argumentative remarquable. Ainsi
trouve-t-on dans cet ouvrage une discussion du probléme de I’euthanasie (ch. 3),
de I’autorité médicale (ch. 4), de I’avortement (ch. 5). Des problématiques trés
contemporaines telles que le don d’organe, la recherche médicale, la distribution
des soins médicaux y sont également abordés.

Baertschi ne se contente pas d’exposer les positions classiques sur I’ensemble
de ces problémes. S’il procede, pour chacun d’eux, a un exposé des positions déja
exprimées dans le débat philosophique, c’est bien plus que par simple souci
d’informer le lecteur. L’auteur est animé du désir de réfuter les théses adverses et
de proposer a chaque fois sa position personnelle. En effet, c'est bien I’intérét ma-
jeur de cet ouvrage que de proposer une approche propre, solidement construite
sur le plan argumentatif, des différents themes élaborés. Rien donc d’un manuel
ou d’une compilation, mais une authentique élaboration philosophique.

L’auteur mene bataille, tout au long du livre, contre deux courants majeurs de
la philosophie morale, I’utilitarisme et le déontologisme. Parfois méme, emporté
par son élan réfutateur, laisse-t-il apparaitre ici ou la des formules polémiques
comme, par exemple, lorsqu’il reproche a I'utilitariste d’étre un fanatique moral
et au déontologiste d’étre obsédé par 1'impératif d’universalisation (p. 66). Il
estime heureux qu’Aristote ait négligé le concept de devoir (p. 38-39). On fera
simplement remarquer a Bernard Baertschi qu’il n’est pas si facile, en philosophie
morale, d'échapper a toute considération du devoir, lui qui écrit: « Et comme
nous le soutenons, on le sait, que 1’agent doit viser intentionnellement la réalisa-
tion des valeurs les plus élevées dans la situation ou I’action s’inscrit [...] » (p. 92,
souligné par nous).

Baertschi élabore une position propre qu’il inscrit dans le cadre de la tradition
aristotélicienne, dans ce qu’il appelle lui-méme un «eudémonisme » (p. 41), une
philosophie du bonheur et de la vie heureuse fondée sur la prise en compte des
valeurs et des vertus. Il faut cependant noter que Baertschi n’est pas un aristotéli-
cien de stricte observance. Il puise dans I’ceuvre du maitre ce qu’il veut bien, ce
qui convient a son propre eudémonisme. Ainsi, dans toute la discussion du chapi-
tre 5 au sujet de la personne (discussion qui sert son propos sur le probleme
bioéthique de I’avortement), on aurait pu imaginer qu’un disciple strict d’ Aristote
ait recours de maniére beaucoup plus systématique aux catégories de puissance,
d’acte, de substance. Or ces catégories, sans étre véritablement absentes, ne sont
utilisées que marginalement, d’aucune fagon systématiquement. Sans doute
I’auteur préfere-t-il manier les concepts psycho-moraux de disposition et de vertu
afin de couper la réflexion éthique des présupposés métaphysiques qu’impliquent
les catégories de I’ontologie aristotélicienne. Dans le méme ordre d’idées, Baert-
schi reproche a «la méthodologie aristotélicienne des sciences [d’étre] obsoléte »
(p. 170). Fort bien, mais lorsque |I’on connait la connexité de la méthodologie des
sciences, de I'épistémologie et des conceptions de la rationalité théorique et prati-
que, n’est-ce pas alors 1'éthique méme d’ Aristote et le type de rationalité qui la
sous-tend qui devrait étre considérée, par voie de conséquence, comme obsoléte ?

Entre utilitarisme et déontologisme, Baertschi développe une philosophie de la
vie humaine dont les catégories centrales sont le bonheur, la vertu, I'intégrité mo-
rale. Ce faisant, |’auteur intégre dans une argumentation toujours serrée, sinon
toujours convaincante, des éléments parfois empruntés a d’autres savoirs que la

242



philosophie, comme la discussion de la non-transitivité des préférences démontrée
par I'économiste Kenneth Arrow (p. 86 sq). On est ainsi plongé au cceur d’un dé-
bat a chaque fois trés contemporain qui allie, en un équilibre généralement réussi,
la tradition d’une philosophie des vertus et des valeurs et la modernité d’une ar-
gumentation au fait de la littérature éthique la plus récente.

Dans un certain nombre de cas, les positions eudémonistes de Baertschi me
semblent reposer sur des arguments contestables et déboucher sur des conclusions
peu convaincantes. Je vais brievement discuter ici sa théorie de I’objectivité des
valeurs, celle de la non-transitivité des valeurs et son ontologie de la personne
humaine.

La théorie de I’objectivité des valeurs occupe une place importante dans tout le
dispositif, perpétuant le réalisme aristotélicien. On n’est pas certain que Baertschi
réussisse a fonder véritablement ce réalisme. Il me semble certain en revanche
qu’un certain flou existe dans I'argumentation en faveur de ce réalisme. Ainsi I’A.
dit-il que «la fin d’une action, c’est un bien, c’est-a-dire une chose ou un état de
choses porteur de valeur, répondant a un besoin et déclenchant le désir » (p. 42).
Mais a la p. 43, note 1, il affirme que, pour Aristote, le bien n’est pas une chose
mais sa propriété. De maniére générale, Baertschi adopte la position que le bien
est ce qui a une valeur telle qu’elle suscite le désir et contribue a la vie heureuse.
Cette position me parait a la fois trés fidele a I'inspiration aristotélicienne et en
méme temps la couper de ses préoccupations ontologiques et métaphysiques : le
bien est effectivement 1ié au désir, mais il est en méme temps coextensif a I’étre,
indépendamment du fait qu’il soit désiré ou pas (rappelons ce passage de
I'Ethique a Nicomagque, 1, 4, 1096 a 20-25 ol Aristote affirme la coextensivité de
I'Etre et du Bien). En liant étroitement le bien a I'une de ses dimensions, la valeur
que prend un étre par rapport au désir, Baertschi me parait quitter le terrain d’un
strict réalisme pour entrer dans celui d’une affirmation des valeurs relationnelles.
Le flou apparait ainsi lorsqu’est affirmée avec vigueur la thése de I'objectivité
axiologique (p. 51), selon laquelle d’une part les valeurs sont des propriétés des
choses au méme titre que les qualités physiques et que, d'autre part, les valeurs
sont des propriétés relationnelles (p. 53) relatives au désir des individus.

L’argument concernant le pluralisme axiologique me parait trés contestable
dans la mesure ou ce pluralisme semble déduit du théoréme de la non-transitivité
de K. Arrow. Baertschi introduit dans son appareil conceptuel la notion de préfé-
rence (p. 86), a savoir une capacité de structurer un ensemble de valeurs en les
hiérarchisant. Baertschi recourt & Condorcet et surtout a I'économiste américain
(prix Nobel) Kenneth Arrow et a son théoréme de la non-transitivité des préféren-
ces (collectives) pour démontrer ce pluralisme. Ici, Baertschi me semble com-
mettre une profonde erreur d’interprétation concernant le théoréme de la non-
transitivité.

Baertschi entend par pluralisme axiologique le fait «qu’il est faux qu’il existe
une hiérarchie unique des biens ou des valeurs» (p. 85). Fort de cette these, il
peut alors démontrer qu'il existe « une pluralité de conceptions admissibles de la
vie heureuse » (p. 86) et que c’est chaque personne, en fonction de son autonomie
de sujet moral et de son droit fondamental & I’autodétermination, qui est juge de
ses propres préférences, notamment de sa préférence de vivre ou de mourir.
Baertschi en conclut que la seule euthanasie admissible est I’euthanasie volon-
taire.

243



En premier lieu, on peut s’interroger sur la compatibilité de cette thése du plu-
ralisme des préférences avec celle de I’objectivité des valeurs. Par exemple,
Baertschi affirme que « le bonheur est au sommet de la hiérarchie des valeurs »
(p. 55), ce qu’on lui accorde bien volontiers. Mais si cela constitue un fait objec-
tif, comment le pluralisme axiologique peut-il trouver sa place? Le pluralisme
axiologique signifierait que pour certains le bonheur n’est pas au sommet de la
hiérarchie des valeurs. Cela aussi est une affirmation plausible, mais en contra-
diction avec la thése précédente. De maniere plus générale, on avoue avoir de la
peine a concilier la thése de I'objectivité avec celle du pluralisme des valeurs, que
I’on aurait tendance a rattacher a une forme ou a une autre de subjectivisme. En
second lieu, Baertschi argumente en faveur de sa thése du pluralisme axiologique
de maniére purement syntaxique, et non de maniére éthique, en s’appuyant sur le
fameux théoréme d’Arrow. Selon Baertschi, Arrow a démontré que «la relation
de préférabilité n’est pas transitive » (p. 86). Si pour un individu X, A est pré-
férable a2 B, B est préférable a C, il ne s’ensuit pas que A soit préférable 4 C
(ibid.). Une page plus loin, Baertschi renforce son argument en affirmant que la
«non-transitivité opére aussi entre les individus » (p. 87). La non-transitivité est
donc établie dans un premier temps au niveau du seul individu isolé et, dans un
second temps, au niveau des choix collectifs. Notons tout d’abord qu’il nous
semble trés douteux que Kenneth Arrow partage avec Baertschi le postulat de
I’objectivité des valeurs. En bon économiste, il raisonne en termes de préférences
des agents économiques, sans se préoccuper de leur statut ontologique. Encore
une fois la portée de son théoréme est purement logico-syntaxique. En second
lieu, il me semble qu’il y a une absurdité dans le raisonnement de notre auteur a
voir une validité du théoréme d’Arrow dans le cas d'un seul individu isolé,
lorsqu’il dit notamment : «un individu n’a pas toujours, lorsqu’il choisit, un seul
point de vue, une seule fin despotique, derniére ou subordonnée » (p. 87). Ce flou
supposé dans la psychologie des individus ne peut étre invoqué pour soutenir la
theése de I’intransitivité logique des préférences d’un seul individu. En réalité,
toute la démonstration d’Arrow consiste & montrer les impasses logiques de la
décision collective, notamment de la décision démocratique. En effet, la probabi-
lit¢ de la non-transitivité des ordres de préférences existe lorsqu’il y a plusieurs
objets a choisir par plusieurs individus qui choisissent. Et cette probabilité est
croissante avec le nombre d’objets et le nombre d’individus. Chez Arrow, il s’agit
bien de choix collectif, dont aucune conclusion sur le statut éthique ou ontologi-
que des valeurs ne peut étre tirée. Outre cette mésinterprétation du théoréme de la
non-transitivité, le défaut originel du raisonnement de Baertschi dans ce passage
sur le pluralisme axiologique est peut-étre d’avoir introduit le concept de préfé-
rence, qui me parait introduire inévitablement un renvoi a la subjectivité. Intro-
duire la préférence affaiblit singulierement la thése de 1’objectivité des valeurs, en
dépit de I'affirmation de I’auteur que la préférabilité est la « propriété objective
des actions et des biens » (p. 150).

Le dernier point que j’aimerais évoquer est la discussion trés serrée de Baert-
schi sur le statut de I’embryon et le concept de personne. Au terme d'une argu-
mentation de plusieurs pages, I'A. aboutit a la conclusion que diverses phases de
développement doivent étre distinguées: « L'embryon est une collection de cellu-
les humaines jusqu’au quatorziéme jour, il est ensuite un individu humain, puis
une personne potentielle et enfin une personne » (p. 197).

244



Baertschi est naturellement cohérent avec son réalisme et son objectivisme qui
lui donnent le souci d'ancrer ce que nous valorisons dans des manifestations qua-
litatives objectives de la réalité. A contrario ce qui, dans la réalité, n’exhibe pas
ces qualités est (dé)valorisé en conséquence. Autrement dit, c’est un enjeu éthique
de premiére importance d’apporter la démonstration qu’un étre a ou n’a pas ces
fameuses qualités. Il n’est pas question d’entrer ici dans le détail de cette argu-
mentation si remarquable et si serrée. On se bornera & deux remarques qui pour-
raient éclairer un débat qui n’est certes pas clos.

La premi¢re remarque concerne la distinction opérée par Baertschi entre vir-
tualité et dépendance causale (p. 189). Prenant I'exemple de Paul qui, a I'age de
trente-quatre ans, apprend I’angais, Baertschi nie que I’on puisse dire que Paul
avait, a I’age de quinze ans, la capacité d’apprendre I’anglais. Affirmer cela, ce
serait confondre capacité avec virtualité, ou disposition fantomatique (p. 189).
Baertschi le démontre en affirmant que si Paul s’était tué a I’dge de vingt-cing
ans, «il n’aurait jamais eu la capacité d’apprendre I’anglais » (ibid.). Ce raison-
nement laisse songeur dans la mesure ol I’on sait, au moins selon le sens com-
mun, qu’un jeune homme ou une jeune fille de quinze ans posséde les capacités
intellectuelles d’apprendre 1’anglais. Le nier, c’est au fond mettre sur le méme
pied un jeune humain et, disons, un escargot pour qui il est vrai d’affirmer qu’il
n’a jamais eu — et qu'il n'aura jamais - la capacité d’apprendre I’anglais. Pour pa-
rer & cette objection, Baertschi propose la formulation suivante du probléme:
« Paul n’avait pas la capacité d’apprendre 1'anglais, mais il possédait des proprié-
tés qui, dans certaines circonstances, causeraient en lui cette capacité, a I’occasion
d’actes d’apprentissages » (ibid.). On ne voit pas trés bien le gain de cette opéra-
tion qui consiste & distinguer capacité non actualisée et propriété qui cause la ca-
pacité. Il est certain que, méme si I’on admet que la capacité est absente, les pro-
priétés — qui, elles, permettent de distinguer Paul d’un escargot — sont bien pré-
sentes. En vertu du rasoir d’Ockham, il me parait souhaitable de confondre ca-
pacité et propriété qui fonde une capacité. En tout état de cause, dans le débat sur
le statut de la personne, ce qui est décisif c’est la présence de propriétés qui fon-
dent une capacité, méme si celle-ci ne s’exerce jamais.

Mon deuxiéme point est que le débat sur le statut de I'embryon gagnerait, me
semble-t-il, a étre posé notamment dans les termes suggérés par Richard Kearney
d’une poétique du possible, selon le titre de I'un de ses ouvrages (1985). Dans
cette optique, il y a une démarche herméneutique intimement liée a la démarche
éthique. L’homme est I’étre par qui le sens advient, par qui un sens humanisant ou
déshumanisant advient au monde. On peut s’acharner a démontrer que 1’embryon
dans ses tous premiers jours n’est qu'un amas de molécules. 11 s’agit 1a d’une
herméneutique possible parmi d’autres, notamment celle qui consideére qu'il s’agit
d’un tas de molécules, mais qui a en plus les propriétés qui causeront en lui la ca-
pacité de devenir un étre humain proprement dit. Il y a, semble-t-il, aux stades
primitifs du développement embryonnaire, une indécidabilité au niveau de
I’objectivité du statut de personne ou non-personne. La science ne peut se pro-
noncer sur cette question, car le concept méme de personne ne reléve pas de son
champ. La stratégie argumentative de Baertschi sur les propriétés et les capacités
est, on 1'a vu, fragile. A cette indécidabilité principielle la capacité poétique, do-
natrice de sens, est appelée a suppléer. Un sens possible s’actualise dans cette do-
nation et entraine avec elle toute une série de conséquences de 1’ordre de la per-
formativité dans le champ éthico-politique. Ainsi le fait de considérer un étre

245



comme une personne implique le repect et la protection. La donation de sens con-
fere une identité et par la engage ma responsabilité.

On le voit, I'ouvrage de Bernard Baertschi ouvre de nombreuses et vertigineu-
ses pistes de réflexion. Il constitue désormais une référence incontournable dans
le débat si vigoureux de la bioéthique.

William Ossipow (Geneve)

246



	Buchbesprechungen = Comptes rendus

