
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 56 (1997)

Buchbesprechung: Nature et personne : étude critique du livre de Georges Cottier, Défis
éthiques

Autor: Baertschi, Bernard

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionsabhandlung / Etude critique

Studia Philosophica 56/97

BERNARD BAERTSCHI

Nature et personne

Étude critique du livre de Georges Cottier, Défis éthiques1

1. Introduction

Le RP Georges Cottier, actuellement Théologien de la Maison
pontificale, vient de publier un recueil d'articles sous le titre Défis
éthiques. L'auteur est bien connu des philosophes suisses; en effet,
pendant de longues années, et avant d'occuper ses hautes fonctions au

Vatican, il a enseigné au Département de philosophie des Universités
de Genève et de Fribourg. Sa double compétence de théologien et de

philosophe le prédestinait donc - si l'on ose dire - à s'occuper des

questions morales de notre temps, et particulièrement de celles qui
ressortissent au domaine de l'éthique biomédicale ou, comme on dit
aussi, de la bioéthique. L'ouvrage publié est le résultat de ses études

et reproduit certaines de ses interventions qui s'étendent sur une
quinzaine d'années. On s'en doute, l'essentiel de son argumentation
est une reprise de la position de l'Église catholique romaine, et donc
du thomisme qui l'inspire en matière théologique et philosophique;
cet ouvrage a cependant le double mérite d'être accessible au lecteur
dépourvu de compétences scolastiques et d'adopter une ligne doctrinaire

claire (sans concessions à la «soupe psychologisante» pétrie de

bons sentiments que l'on a trop souvent l'occasion de lire sur ces
matières). D'un philosophe, on n'attendait d'ailleurs rien de moins

C'est justement à cause de cette rigueur doctrinale qu'il nous a

paru souhaitable de présenter et de discuter en détail certaines thèses

philosophiques fondamentales de cet ouvrage, qui dirigent toute
l'approche romaine. En effet, d'une part elles permettent de bien

comprendre le pourquoi des positions du Magistère, si souvent rejetées
avant même d'être examinées - tout le monde connaît les prises de

1 Défis éthiques, Saint-Maurice, éd. Saint-Augustin, 1996.

211



position de Jean-Paul II sur l'avortement ou la contraception, mais qui
pourrait en articuler les raisons? -, et d'autre part elles reposent sur
une conception de l'homme et de la nature qui ne nous paraissent pas

exemptes de difficultés. Par cet examen, nous nous proposons de

contribuer, à notre tour et à l'instar de l'auteur, à l'entreprise «de découvrir

ou de redécouvrir en [nous] les racines de l'humanité» (p. 366)2.

2. L'anthropologie et l'éthique

a) La nécessité de l'anthropologie

«Rabaisser les exigences de la loi morale à l'étiage des moyennes
de comportement, c'est ouvrir la voie au mépris de l'homme»
(p. 365). Dans une certaine mesure, cette phrase peut être prise
comme fil directeur de l'ouvrage de Cottier, et comme l'expression de

la doctrine éthique catholique (et même chrétienne). Elle illustre
parfaitement la vérité qu'une morale ne peut être élaborée indépendamment

d'une anthropologie; en effet, juger le comportement moyen,
énoncer des exigences morales, parler du mépris de l'homme, tout
cela implique que l'on ait répondu à la question : qu'est-ce que l'homme

C'est qu'il est dépourvu de sens de parler d'exigences morales si

l'on ne sait pas à qui elles s'adressent, c'est-à-dire quel type d'être est

ainsi fait qu'il y est soumis ; somme toute, si nous nous reproduisions
comme des amibes, les questions éthiques de l'avortement et de la

contraception auraient un tout autre sens, si même elles en .auraient

encore un. De cette nécessité de l'anthropologie, les catholiques - qui
sont des aristotéliciens - sont souvent plus conscients que les protestants

- qui inclinent plutôt vers Kant -, et on n'est pas étonné de voir
Cottier y insister fréquemment, particulièrement lorsqu'il examine le

rôle que joue le corps dans la conception que nous avons de nous-
mêmes : «Il me semble que la plupart des questions qui se posent
aujourd'hui trouvent leur solution à partir d'une correcte conception
anthropologique du corps» (p. 164).

Bon nombre d'esprits imprégnés de modernité verront sans doute
ici l'expression d'un naturalisme désuet, menaçant de s'épanouir en

2 Ce faisant, nous laisserons dans l'ombre bien d'autres points dignes d'intérêts
développés par Cottier, notamment sa conception de la liberté, la théorie des

vertus et les discussions qu'il mène sur la technique, la toxicomanie et le
SIDA.

212



paralogisme naturaliste dès qu'on passera au niveau de l'éthique.
Mais ils ont tort ; en effet, même un auteur comme Kant ne procède
pas différemment lorsqu'il introduit la notion de «personne»: la loi
morale s'adresse aux agents rationnels, c'est-à-dire aux personnes.
Autrement dit, pour comprendre ce que sont les exigences de la loi
morale, ce que signifie mépriser l'homme, il faut savoir ce qu'est une

personne, c'est-à-dire avoir une conception de la nature de la
personne'. Sur ce point, d'ailleurs, Kant et Thomas d'Aquin sont très

proches l'un de l'autre. En effet, si le premier affirme :

« Les êtres dont l'existence dépend, à vrai dire, non pas de notre volonté,
mais de la nature, n'ont cependant, quand ce sont des êtres dépourvus de
raison, qu'une valeur relative, celle de moyens, et voilà pourquoi on les
nomme des choses ; au contraire, les êtres raisonnables sont appelés des

personnes, parce que leur nature les désigne déjà comme des fins en soi,
c'est-à-dire comme quelque chose qui ne peut pas être employé simplement

comme moyen »4,

le second déjà disait:

«Le particulier et l'individu se vérifient d'une manière encore plus
spéciale et parfaite dans les substances rationnelles, qui ont la maîtrise de
leurs actes : elles ne sont pas simplement agies comme les autres, elles
agissent par elles-mêmes [...] De là vient que, parmi les autres substances,

les individus de nature rationnelle ont un nom spécial, celui de

personne »'.

Ainsi, aristotélisme et kantisme sont des personnalismes, et tous
deux font dépendre l'éthique d'une anthropologie (ou, si l'on aime les

néologismes: d'une prosopologie).
Certes, si l'on poursuit la comparaison entre ces deux

philosophes, de profondes différences vont apparaître, la moins importante
n'étant pas la place et le rôle que joue le corps dans leur anthropologie

- nous allons avoir amplement l'occasion d'en parler -. Mais, pour en
rester encore un temps aux similitudes, nous aimerions en signaler une
autre, qui n'est pas sans importance pour la morale, c'est que ces deux
formes de personnalisme ont une conception de la vie bonne qui a

bien des ressemblances. On sait que, pour un aristotélicien, la vie
bonne, Yeudaimonia, «consiste dans une activité de l'âme en confor-

3 Sur cette question, cf. notre article «L'articulation de l'être et de la valeur.
Réflexions sur le paralogisme naturaliste», in: D. SCHULTHESS (éd.), La
Nature, Cahiers de la Revue de Théologie et de Philosophie, n° 18, 1996.

4 Fondements de la métaphysique des mœurs, Paris, Vrin, 1980, p. 104.
5 Somme théologique, 1°, q. 29, a. 1.

213



mité avec la vertu»6. On sait aussi que Kant a critiqué l'eudémo-
nisme ; mais si on fait la part des malentendus et des différences de

style, on relève que ce qu'il dit de l'ascétique morale n'est pas très

éloigné de la position du Stagirite :

« La culture de la vertu, c'est-à-dire Yascétique morale, possède comme
principe de l'exercice vigoureux, ferme et courageux de la vertu, cette
sentence des stoïciens : habitue-toi à supporter les maux contingents de
la vie et à écarter les jouissances superflues. C'est une espèce de diététique

pour l'homme, qui consiste à se conserver sain moralement. Mais
la santé n'est qu'un bien-être négatif, elle ne peut pas elle-même être
sentie. Il faut que quelque chose s'y ajoute, qui procure un contentement
de vivre et qui soit pourtant purement moral. Suivant le vertueux
Épicure, c'était un cœur toujours joyeux. En effet, qui pourrait avoir plus
de raisons d'être d'une joyeuse humeur et de ne pas trouver un devoir de

se placer dans une disposition d'âme joyeuse et de se la rendre habituelle
que celui qui est conscient de n'avoir jamais volontairement violé son
devoir et qui est certain de ne tomber dans aucune faute de ce genre ?»7

Certes, les notions de devoir et de plaisir ne s'articulent pas de la
même manière dans les deux doctrines ; il n'en reste pas moins qu'il y
a là une inspiration commune qu'on pourrait exprimer dans la maxime
suivante : l'homme doit réaliser sa nature de personne morale.

Le parallèle se renforce encore si l'on substitue Thomas d'Aquin à

Aristote, car le premier introduit une touche de déontologisme dans

son eudémonisme, qui vient directement de la tradition biblique. Si

bien que ce qu'il dit du juste annonce déjà ce que le philosophe de

Königsberg dira de la volonté sainte. Pour le premier :

« Parce que les justes ont une loi intérieure, ils font spontanément ce que
la loi commande, sans être contraints par elle. Quant à ceux qui ont la
volonté de mal faire, et sont cependant opprimés par le respect ou la
crainte de la loi, ils sont contraints. Et ainsi les justes sont sous la loi,
uniquement en tant qu'elle oblige, non en tant qu'elle contraint, ce qui
est le cas uniquement des injustes » (cité p. 41).

Alors que pour le second :

« Une volonté parfaitement bonne serait donc tout aussi bien sous l'empire

de lois objectives (lois du bien) ; mais elle ne pourrait pour cela être
représentée comme contrainte à des actions conformes à la loi, parce que
d'elle-même, selon sa constitution subjective, elle ne peut être déterminée

que par la représentation du bien. Voilà pourquoi il n'y a pas
d'impératif valable pour la volonté divine et en général pour une volonté
sainte ; le verbe devoir est un terme qui n'est pas ici à la place, parce que

6 Éthique à Nicomaque, I, 6, Pans, Vrin, 1987, p. 59.
7 Doctrine de la vertu, Paris, Vrin, 1985, p. 163.

214



déjà de lui-même le vouloir est nécessairement en accord avec la loi.
C'est pourquoi les impératifs sont seulement des formules qui expriment
le rapport de lois objectives du vouloir en général à l'imperfection
subjective de la volonté de tel ou tel être raisonnable, par exemple, de la
volonté humaine »8.

b) L'anthropologie chrétienne

On comprend qu'on puisse, qu'on doive même, parler d'une
anthropologie chrétienne. Mais quelle est-elle plus précisément? La
notion de péché y joue un rôle central, car il est nécessaire de distinguer

deux états de l'homme, avant et après la chute. Certes, cette
dernière n'a pas eu la faculté de changer la nature de l'homme - et
Cottier rappelle que, pour Thomas, contrairement à ce que prétendaient

d'autres théologiens, la faute d'Adam n'a pas modifié notre
manière de procréer (par coitus) -, mais a entraîné « un désordre de la
concupiscence» (p. 20). Dès lors nous n'aimons plus naturellement le
bien et la loi morale est vécue comme une contrainte, si bien que nous
avons besoin d'une éducation aux vertus afin de maîtriser nos
passions et notre sensibilité, ce qui ne va pas sans effort'. Bref, l'homme
est appelé à la sainteté et l'on comprend que «rabaisser les exigences
de la loi morale à l'étiage des moyennes de comportement», c'est
prendre pour modèle de l'homme non ce qu'il est vraiment, dans sa

nature, mais ce qu'il est devenu après la chute. Ainsi, «dans le

comportement du plus grand nombre, c'est le péché, et non pas l'expression

normale de la nature humaine, que [le chrétien] rencontrera le
plus souvent» (p. 49). Il existe donc une raison proprement
théologique de nier les implications suivantes: «Le plus fréquent dans le

comportement est conçu comme normal et le normal à son tour est

conçu comme normatif» (p. 49), en plus des raisons logiques
(paralogisme) et philosophiques (relativisme) qu'on peut alléguer à leur
encontre.

Toutefois, parler d'anthropologie chrétienne tout court masque
aussi certaines différences sur lesquelles Cottier insiste dans sa critique

de la distinction luthérienne de l'homme intérieur et de l'homme

8 Fondements de la métaphysique des mœurs, p. 85.
9 Ce relatif pessimisme est tempéré par l'affirmation qu'«il existe en chaque

être humain un sens moral spontané, qui conduit à repousser des positions
trop directement opposées à la loi morale naturelle. De sorte que certains
points, comme la "dignité" de l'être humain, ne sont pas remis en cause»
(p. 175). Cela n'est cependant pas toujours facile à conjuguer avec ce que
l'auteur dit de la dégradation des mœurs.

215



extérieur. Pour le théologien allemand, il y a lutte en nous entre ces
deux hommes et il s'agit d'assurer la victoire du premier sur le
second, c'est-à-dire de l'esprit sur la chair, d'où la prééminence exclusive

de la foi sur les œuvres. Il s'ensuit que « l'agir humain n'est plus
spécifié par ses objets, qui expriment les finalités que Dieu créateur et
sauveur a données à notre nature ou à notre être de grâce. Tout le bien
est donc replié dans l'intériorité de la foi qui est confiance dans les

mérites du Christ», d'où la conséquence capitale: «Une action n'est
plus bonne en elle-même, mais en vertu de son seul motif, qui est la
foi » (p. 61). A la téléologie se substitue une déontologie où le motif et
l'intention ne sont plus réglés par la finalité, c'est-à-dire par une axio-
logie en partie au moins indépendante de la personne.

Dans ce contexte, on n'est donc pas étonné d'observer chez les

théologiens réformés une méfiance vis-à-vis de l'anthropologie tho-
masienne dont, dit Eric Fuchs :

« Quels que puissent être les mérites de ce grand théologien médiéval, de

quel droit est-il ainsi élevé au rang de philosophe officiel, dont la pensée
constitue un préalable à toute réflexion théologique? Y a-t-il une
philosophie révélée, choisie par Dieu lui-même On ne peut ici que répondre
négativement»10.

Nous ne poursuivrons pas ici sur ce sujet, qui demanderait à lui
seul de longs développements", mais soulignerons simplement que,
tant pour les catholiques que pour les réformés, il existe un fossé entre
l'homme réel, d'après la chute, et les exigences de la morale, en ce

sens qu'il ne peut naturellement les satisfaire sans le secours de la

grâce. Il va de soi, toutefois, que pour d'autres conceptions anthropologiques

- par exemple pour une anthropologie protagoréenne ou
rousseauiste -, l'existence d'un tel fossé est une illusion, et que la

place de l'homme dans le monde, la nature des exigences morales
sont à concevoir bien différemment12.

10 La morale selon Jean-Paul II. Réponse protestante à une encyclique, Genève,
Labor & Fides, 1994, p. 23.

11 Nous l'avons fait dans notre ouvrage, La valeur de la vie humaine et l'inté¬
grité de la personne, Paris, PUF, 1995, ch. 1-2, où nous argumentons en
faveur d'une approche téléologique de la morale.

12 Nous avons esquissé les linéaments d'une anthropologie et d'une éthique
protagoréenne dans « Éthique et anthropologie. A propos du livre de John

Hare, The Moral Gap », Revue de Théologie et de Philosophie, 1996/4, où

nous discutons justement la thèse d'un théologien réformé qui affirme l'existence

d'un tel fossé.

216



Tout cela ne fait que souligner ce que nous savons déjà, que
l'éthique ne peut faire l'économie de l'anthropologie. Reste maintenant

à savoir, puisque Défis éthiques porte essentiellement sur des

questions de bioéthique, quelle est la place du corps dans l'anthropologie

catholique, car sur ce point aussi, les protestants sont en
désaccord.

3. La personne et son corps

Le Vatican, on le sait, appuie ses prises de positions sur la
philosophie aristotélico-thomiste, c'est-à-dire, en ce qui concerne sa

conception des êtres vivants, sur l'hylémorphisme. Cette doctrine
implique une solidarité entre l'âme et le corps telle que le corps est

partie intégrante de la personne, au point que, relève Cottier, Thomas
hésite à dire que l'âme séparée du corps est une personne. L'auteur
pense encore que cette thèse est corroborée théologiquement par les

affirmations de l'apôtre Paul, lorsqu'il affirme aux Corinthiens: «Ne
savez-vous pas que votre corps est un temple du Saint-Esprit?», ce

que le chrétien doit comprendre comme signifiant que « son corps est

un membre du Christ» (p. 35). Nous laisserons toutefois de côté la
partie théologique de l'argumentation, pour nous concentrer sur son
volet philosophique.

L'hylémorphisme propose donc une vision du corps bien différente

de celle du cartésianisme, et une conception de ses rapports avec
l'âme qui n'a rien à voir avec le dualisme qu'on attribue souvent aux
chrétiens. Cottier y insiste et montre que la Modernité a, sur cette
question, complètement changé de paradigme: alors que, pour les

représentants de cette dernière (en gros: les cartésiens), le corps
humain est une machine comme n'importe quelle autre, ce n'est pas le

cas pour l'anthropologie catholique, si bien que «la sexualité humaine
diffère spécifiquement de la sexualité des autres vivants» (p. 28). Cela

signifie encore que le matérialisme contemporain n'est rien d'autre
qu'un avatar du dualisme cartésien: l'extension à tout l'homme du
discours sur les mécaniques, bref, F homme-machine13.

Mais retourner en-deça de Descartes, c'est de l'obscurantisme à

l'état pur, dira-t-on ; c'est renoncer à tous les progrès des sciences qui,
justement, reposent sur la vision mécanicienne des corps, réduisant

13 C'est, historiquement, absolument correct ; cf. notre ouvrage, Les rapports de

l'âme et du corps. Descartes, Diderot, Maine de Biran, Paris, Vrin, 1992.

217



l'univers physique à un monde de corpuscules en mouvement, dont
les diverses propriétés (qualités premières) expliquent la totalité des

phénomènes observables Un tel morceau de rhétorique tombe

pourtant à faux selon Cottier; il n'est en effet pas tant une défense de

la science que celle d'une certaine métaphysique, qui réduit le
discours sur la nature au discours scientifique: «Dès lors qu'on
privilégie, jusqu'à l'exclusive, l'approche empiriste, qui est celle des

sciences expérimentales, on ne peut pas percevoir ce que nous
pourrions appeler la transcendance du corps humain par rapport à tous
les autres corps vivants» (p. 125). Autrement dit, il faut substituer au

regard positiviste, qui est métaphysique sans s'en rendre compte, un
double regard : scientifique d'un côté - ici la méthode cartésienne fait
merveille - et métaphysique de l'autre, «au sens de la métaphysique
de l'être, [qui] permet [seule] de visualiser cette donnée première et
fondamentale qu'est la nature» (p. 138). Quelles conséquences
morales une telle approche a, nous le verrons plus loin. Pour l'instant, il
faut nous demander si ce recours à la métaphysique de l'être est bien
nécessaire pour expliquer la nature, et donc si la Modernité a fait
fausse route sur ce point. Nous en doutons, mais pour le montrer, il
nous faut effectuer une petite reconstruction historico-philosophique.

Lorsqu'Aristote se pose la question des principes des choses, il est
amené à observer des différences marquées de comportement entre les

êtres vivants et les êtres inanimés, comme les minéraux. A des

comportements différents correspondent des fonctions différentes -
car la nature ne fait rien en vain -, lesquelles renvoient donc à des

principes différents. Il existe par conséquent un principe de la vie,
responsable des fonctions spécifiques du vivant, et ce principe, c'est
l'âme, forme substantielle du corps.

Attribuer une telle démarche à Aristote n'a rien d'extravagant,
d'autant qu'il s'agit d'une forme d'inférence bien connue dans les

sciences expérimentales, du type de ce que Peirce appellera «abduction

». Ici, il est donc dépourvu de sens de parler de philosophie plutôt
que de science, Aristote fournit simplement la meilleure explication
qu'il peut en l'état de ses connaissances, explication qui, dans la

pratique, s'est d'ailleurs révélée d'une inefficacité totale, comme
l'atteste la vertu dormitive de l'opium. Mais cela n'a pu prendre du

relief qu'à partir du moment où l'on a disposé d'une meilleure
explication, ce qui a eu lieu au XVIIe siècle, avec la science cartésiano-

galliléenne. Sur cette lancée, la biologie moderne s'est constituée un
siècle plus tard, notamment sous l'impulsion de Haller, conjecturant

218



que les deux propriétés caractéristiques du vivant (ses deux qualités
premières) sont l'irritabilité et la sensibilité14, science qui a trouvé un
achèvement (provisoire) avec la découverte contemporaine de la
double hélice de l'ADN.

Si maintenant, en 1997, on demande: quel est le principe de la
vie? On répondra justement: l'ADN, c'est-à-dire des molécules
formées d'atomes qui, isolés, se retrouvent dans l'univers entier, mais

qui, combinés de manière particulière, caractérisent précisément le

vivant, tout le vivant. La preuve qu'on a trouvé juste (ou du moins

qu'on est probablement sur le bon chemin, et en tout cas qu'on en est

plus proche que l'hylémorphisme), c'est l'efficacité des connaissances

pratiques qu'on peut tirer de cette découverte, particulièrement pour la
médecine. Est-ce là du positivisme? Pour l'affirmer, il faudrait pouvoir

justifier la légitimité d'un second discours, purement métaphysique,

sur le vivant; mais au nom de quoi? La méthode qui nous a

permis d'aboutir à la découverte de l'ADN est celle-là même dont
Aristote a usé, et s'il reste bien des choses à comprendre sur le vivant,
ce n'est pas un recours à l'hylémorphisme qui nous en apprendra quoi
que ce soit. Les jugements que René Descartes et Robert Boyle
portaient au XVIIe siècle sur les formes substantielles restent d'actualité:
«Expliquer un effet par une forme substantielle signifie expliquer
ignotum per ignotius, ou au moins per œque ignotum»ls, dit le

second ; « Obscurum per obscurius » disait Descartes16. Bref, la science
moderne n'est pas seulement une constructrice de modèles, dont celui
du corps qui, comme ses semblables, n'est qu'«une abstraction [...]
justifiée par sa fécondité heuristique» (p. 276) ; elle a une portée
ontologique, c'est-à-dire qu'elle nous renseigne sur la nature des êtres et
de la vie.

Il s'ensuit que le vivant est totalement homogène dans sa structure
biologique, en ce qu'il possède le même principe, de l'amibe (au
moins) à l'homme, et donc que le corps humain n'a aucun statut
particulier. C'est d'ailleurs pour cela qu'il peut exister une branche

comme l'anatomie comparée et que l'expérimentation animale n'est

pas muette en ce qui concerne l'effet des drogues sur l'homme. 11

nous paraît même que la capacité qu'à la médecine de soigner l'hom-

14 Cf. notre ouvrage, Les rapports de l'âme et du corps, ch. 1.

15 «The Origin of Forms and Qualities», The Works of the Honourable Robert
Boyle, Londres, 1666, t. 3, p. 46.

16 Lettre à Regius, janvier 1642.

219



me sans tenir compte de son âme - c'est frappant en chirurgie - est

gênante pour l'hylémorphisme. Pareillement, dans le cas de la procréation,

c'est parce que nous nous reproduisons comme les autres
animaux que la contraception et la PMA sont (si) efficaces : la présence
ou l'absence d'une âme humaine n'y change strictement rien.

Cela signifie-t-il que le corps humain n'est qu'une chose parmi les

choses, un objet manipulable à l'infini Cottier pense en tout cas que
c'est là la conséquence du rejet de la philosophie du corps: «Une
conséquence du mécanisme, tel qu'il a été formulé par Descartes, et

qui est comme la philosophie implicite de beaucoup de scientifiques
aujourd'hui, est de considérer le point de vue et l'attitude du technicien

comme le rapport premier et fondamental de l'homme à la
nature» (p. 142), d'où certaines conceptions qui vont rapidement
avoir une portée éthique: «L'idée du corps-machine [...] flotte dans

beaucoup d'esprits. C'est elle notamment qui semble fonctionner dans

nombre d'approches des problèmes de la sexualité» (p. 276). Bref,
«si le corps n'a pas dans l'unité de la personne de signification et de

finalité propres, il ne saurait être source de sens pour le gouvernement
moral des sujets ; il devient pur instrument qui ne tient sa valeur que
de la volonté qui l'utilise» (p. 27). Mais il y a là un non sequitur\
certes, il est possible de considérer le corps ainsi, mais ce n'est pas
une conséquence obligée de l'homogénéité du vivant, loin s'en faut.
En outre, même si c'en était une, il resterait à montrer que, moralement,

c'est là quelque chose de néfaste. Mais pourquoi n'en est-ce pas
une? Simplement parce que le corps n'est pas un objet isolé, c'est
celui d'une personne, et que l'attitude de la personne par rapport à son

corps n'est pas celle que nous adoptons par rapport à une machine:
expulser le corps de la personne, ou du moins le marginaliser d'une
certaine manière, ne signifie pas qu'on doive nier que l'homme «n'est
pas un vivant comme les autres ; par son esprit, il transcende tout
l'ordre biologique [...] et, avec l'homme, chaque individu a valeur

pour lui-même» (p. 143). Nous sommes des personnes humaines,
c'est-à-dire des personnes incarnées, mais les finalités des personnes
transcendent les finalités corporelles, c'est-à-dire les fonctions
organiques, qui sont au service de la personne, c'est-à-dire de la raison et
de la volonté.

Comme cela reste encore vague, nous terminerons cette étude en

montrant quelles en sont les conséquences pour deux questions
d'éthique médicale, l'avortement et la contraception, sur lesquelles
Cottier s'étend longuement. Chaque fois, l'écart qu'il faut bien, selon

220



nous, introduire entre le corps et l'âme, entre les fonctions organiques
et les capacités mentales, a des conséquences d'importance.

4. Deux applications: l'avortement et la contraception

a) L'avortement

L'hylémorphisme implique la thèse qu'il n'existe pas de corps
humain sans âme humaine, si bien que le fœtus reçoit une âme dès

qu'il est un corps capable d'en assumer une. A partir de ce moment, il
est une personne douée des mêmes droits et prérogatives qu'un
humain adulte, et donc, le détruire intentionnellement et directement est

un homicide pur et simple. Quand ce passage a-t-il lieu ou, en termes
traditionnels, quel est le moment de l'animation? Thomas d'Aquin
pensait que cela arrivait à un certain moment du développement fœtal,
le fruit de la conception recevant successivement une âme végétative,
puis sensitive, enfin rationnelle (cf. p. 187-188); d'autres auteurs ont
estimé que l'animation était immédiate, dès la fécondation. Cottier
reconnaît qu'il n'y a pas moyen de trancher absolument entre les deux

thèses, bien qu'il incline vers la seconde, tout comme, d'ailleurs, le

Magistère, étant donné que «le zygote contient déjà le programme de

tout le développement génétique de l'individu» (p. 208). Ce qui le fait
pourtant hésiter, c'est le problème de ce qu'on pourrait appeler le

gaspillage des âmes ; en effet, plus de la moitié des embryons connaissent

un avortement spontané pendant le premier mois de la grossesse17.

Toutefois, quelle que soit la décision, il n'en reste pas moins que
l'avortement est condamnable, car même si l'embryon n'est pas
encore une personne, «dès la conception, on a affaire à un être qui
possède virtuellement, c'est-à-dire réellement, la nature humaine. Le

17 Le texte donne deux leçons différentes, caractéristiques d'une évolution de

Cottier (c'est que, dit-il, il s'agit d'un recueil d'études «que délibérément je
laisse telles quelles, n'apportant que de rares et minimes retouches» (p. 9)): à

un endroit, il note que l'animation tardive « mérite considération parce qu'elle
permettrait de rendre compte d'une manière plus satisfaisante pour l'esprit du

nombre impressionnants d'oeufs fécondés ou d'embryons non viables que la

nature élimine spontanément» (p. 271), alors que, ailleurs, il rectifie, mais

sans préciser plus : « Un argument probable qui pourrait incliner en faveur de

la position de saint Thomas m'avait semblé être le grand nombre d'avorte-
ments spontanés qu'opérait la nature dans les premiers jours. Mais un

examen rigoureux des méthodes statistiques employées conduit à réviser
radicalement le jugement. L'argument semble donc sans valeur» (p. 188).

221



processus, guidé dès le départ par une finalité intrinsèque et immanente,

est le processus par lequel le sujet actualise progressivement ses

virtualités» (p. 271). Autrement dit, la finalité du processus permet
d'attribuer de façon rétrograde les caractéristiques de stades futurs à

des stades précédents, en lesquels le futur est virtuellement - au sens
de réellement - contenu.

Or, c'est justement sur ce point que la conception moderne de la

nature marque sa différence: pour elle, on le sait, il n'existe pas de

causes finales. Cela a des conséquences fondamentales pour notre

propos, car la virtualité doit être complètement réinterprétée et
soigneusement séparée de la causalité, la seule qui subsiste, la
causalité efficiente.

Pour le montrer, nous allons partir d'une formulation de Robert
Larmer, disant que le fœtus est une personne, vu qu'il possède un
potentiel de conscience18, car sa grande précision va nous permettre de

bien comprendre les enjeux du problème. Cet auteur commence par
énoncer sa position à l'aide de deux définitions :

(i) x a une certaine potentialité =df x a une certaine capacité qu'il peut
développer et exercer s'il se trouve dans un environnement favorable.

(ii) x a un potentiel de conscience =dr x a la possibilité de se développer
en un organisme capable de conscience, sans qu'une intervention
extérieure soit nécessaire, qui lui donnerait de nouvelles propriétés.

De (i) et (ii), nous inférons que l'environnement peut déclencher
l'exercice du potentiel de conscience de x, mais non qu'il peut le

créer. Ainsi, ce potentiel diffère d'autres potentialités, comme celles

qui sont de nature culturelles (chaque citoyen a la potentialité de

devenir le président de son pays). Mais des définitions ne sont pas
suffisantes pour montrer qu'un tel potentiel existe déjà dans le fœtus:
il doit encore être établi qu'il est le même être que le futur nouveau-
né. Il faut donc distinguer deux cas:

(iii) x a le potentiel de causer l'existence d'une autre entité,

(iv) x a le potentiel de réaliser sa nature implicite,

et montrer que le potentiel de conscience doit être compris selon (iv).
C'est ici le point crucial : introduire des causes finales permet en effet
de l'établir sans difficulté, alors que refuser cette introduction nous
oblige à accepter (iii) dans le cas du fœtus. Comme cela n'est pas

18 «Abortion, Personhood and the Potential for Consciousness », Journal of
Applied Philosophy, 1995/3.

222



évident au premier coup d'œil, il nous faut développer quelque peu
notre propos. Comparons d'abord ces trois paires de propositions,
dont la seconde est équivalente à la première :

a) un fœtus a le potentiel de devenir un fœtus a un potentiel de con-
une personne science

b) un gland a le potentiel de devenir un gland a le potentiel d'effec-
un chêne tuer la photosynthèse

c) le sable a le potentiel de devenir le sable a le potentiel de deve-
du verre nir fragile

Chaque fois, le potentiel en question représentet une potentialité
qui ne peut être déclenchée que par un environnement favorable et qui
ne peut être exprimée que lorsque l'entité subit un changement
structurel majeur (le fœtus doit acquérir un cortex,...). Mais, comme
le montre la seconde proposition, en passant de (a) à (c), il est de

moins en moins plausible que la potentialité en question doive être

interprétée en termes de (iv) plutôt qu'en termes de (iii), parce que la
continuité de l'entité est de plus en plus problématique. Ainsi, nous
devons avoir une raison indépendante pour penser que le fœtus est une

personne, mais qu'un gland n'est pas un chêne et que du sable n'est

pas du verre.
Que pourrait être cette raison? Bien des auteurs, et Larmer est

l'un d'eux, pensent que c'est l'identité du génome entre le fœtus et le

nouveu-né. Mais le cas du gland montre que ce n'est pas convainquant.

Plus généralement, on voit que l'argument de la continuité du

génome - ou de quelque autre propriété - repose sur une confusion,
celle de la potentialité et de la causalité. En effet, lorsque nous

renonçons aux causes finales, ce que l'on observe dans le fœtus est

une collection de propriétés, certaines actuelles, d'autres disposition-
nelles, qui vont causalement produire d'autres propriétés, actuelles et

dispositionnelles. Par exemple, elles vont produire l'organisation du

cortex, une condition nécessaire de la conscience. Ainsi, ce que l'on
doit dire, c'est que le fœtus est causalement lié avec la conscience;
mais une cause et son effet ne sont pas nécessairement identiques en

ce qui concerne leur nature (par exemple un phénomène physiologique

peut produire un phénomène psychologique) et nous devons
conclure que rien ne nous assure qu'un fœtus est déjà une personne.

Bref, parler d'un potentiel de conscience signifie seulement que le

fœtus doit posséder quelque chose qui produira la conscience plus
tard; mais ce «quelque chose» désigne un élément causal, et non un

élément personnel. Le «virtuellement» n'implique plus un «réelle-

223



ment» et il ne peut y avoir d'attribution rétrograde. S'il est donc bien
vrai qu'«on ne peut faire l'économie d'une ontologie de la personne»
(p. 262), il semble que celle-ci ne mène pas nécessairement là où
Cottier et l'Église catholique le pensent19.

b) La contraception

L'approche de la contraception que propose Cottier doit aussi être

comprise à partir de la doctrine aristotélicienne de la nature, et
particulièrement de la notion de finalité naturelle. La sexualité s'inscrit
dans le cadre des deux fins du mariage, qui sont (1) la procréation et
l'éducation des enfants, (2) l'amour entre les époux. A partir de ce

fondement anthropologique et de la thèse éthique qu'une conduite est

bonne si elle se conforme à la finalité naturelle, elle-même voulue par
Dieu - «c'est le respect de la finalité de l'acte sexuel qui assure sa

bonté éthique» (p. 69), rapporte Cottier -, on comprend sans peine la

prise de position normative condamnant toute activité sexuelle qui se

rend volontairement inapte à réaliser sa finalité : actes contre nature
(avec les animaux, sodomie,...), solitaires, homosexuels, et les formes
de contraception non naturelles. C'est que, comme déjà Pie XI le

disait, dans une condamnation commune de la contraception artificielle

et de la stérilisation, considérées comme des pratiques de nature
semblable :

« Les individus eux-mêmes n'ont sur les membres de leur propre corps
d'autre puissance que celle qui se rapporte à leurs fins naturelles ; ils ne

peuvent ni les détruire, ni les mutiler, ni les rendre par d'autres moyens
inaptes à leurs fonctions naturelles, sauf quand il est impossible de pourvoir

autrement au bien du corps entier »20.

C'est pourquoi, dit Cottier, « il y a une différence essentielle entre
user légitimement d'une disposition naturelle et empêcher le déroulement

des processus naturels» (p. 127). Toutefois cet aspect «technique»

doit rester sous la régulation de la morale, c'est-à-dire au service
des fins du mariage : « Sans ce contexte vital [la prééminence des

vertus], un usage en lui-même licite des "méthodes naturelles" pourrait
être moralement mauvais» (p. 151).

19 Pour plus de précision, nous devrions encore distinguer les potentialités et les

capacités, car comme le note Larmer, la conscience est elle-même une capacité.

Mais cela n'est pas absolument nécessaire ici ; sur cette question, cf. notre

ouvrage La valeur de la vie humaine et l'intégrité de la personne, ch. 5.

20 Casti Conubii, 1930, Paris, Spes, 1955, p. 81.

224



La critique contre ceux qui nient l'importance de ce type de

finalités, intrinsèques aux fonctions corporelles, suit sans difficulté.
Cottier l'énonce à propos de la masturbation, mais elle est bien sûr

applicable aussi au cas qui nous occupe : «Ce qui la ferait entrer dans
la sphère de l'éthique, c'est la fin que le sujet poursuit par elle. La
masturbation est ainsi traitée comme un pur moyen, éthiquement
indifférent, qui recevrait sa qualification éthique du but visé par elle et

grâce à elle » (p. 96), prétendent les partisans de sa licéité ; mais c'est
qu'ils se rendent à la thèse moderne que tout ce qui est du corps est

rejeté hors de la personne, dans le domaine de la technique, si bien

que, en définitive, on doit dire: «La contraception signifie une
approche du corps humain principalement technique» (p. 86).

Que répondre Certains auteurs catholiques élèvent des doutes sur
l'interprétation du Magistère, que chaque acte doive être ainsi finalisé

; somme toute, pourquoi ne pas penser que c'est le mariage comme
institution qui est ordonné à la procréation et qui doit manifester
l'intention procréatrice? Ce n'est toutefois pas de ce côté que nous
allons nous diriger, et nous allons développer une objection qui se

veut plus fonfamentale, en affirmant que la nature est privée de toute
fin propre - science moderne oblige -, et donc qu'il incombe à la

personne de finaliser elle-même les processus naturels à son profit.
C'est, par exemple, la position explicite d'Engelhardt - que Cottier
discute également (p. 190-197) - affirmant:

« Comment peut-on soutenir sur une base non religieuse que, par exemple,

l'homosexualité n'est pas naturelle, si la nature humaine est le

produit de processus d'évolution qui pourraient avoir développé les
gènes de l'homosexualité? [...] Les produits de l'évolution sont sans
force normative intrinsèque»21.

On en dira alors tout autant de la «méthode» sexuée de la

reproduction humaine ; elle ne saurait donc par elle-même disqualifier
moralement la contraception et la stérilisation.

Ici, pourtant, la conception moderne paraît perdre de sa force:
comment peut-on nier que la sexualité ait la reproduction comme fin
Mais, comme Alex Mauron l'a bien montré, ainsi engagé, le débat ne
mène nulle part:

« En fait, ce n'est pas l'existence de phénomènes finalisés qui est en
cause [...] Ce qui est à clarifier, c'est l'explication donnée de l'origine
de tels phénomènes. Dans le finalisme pré-darwinien, les phénomènes
finalisés renvoient à un principe directeur "attracteur", qui peut être for-

21 The Foundations of Bioethics, Oxford, OUP, 1986, p. 6.

225



mulé en termes de causes finales (Aristote) [...] L'explication biologique
renvoie au contraire au passé contingent de l'organisme, passé fait

de hasard (variation génétique) et de nécessité (sélection naturelle) qui
expliquent en dernière instance la structure adaptée de l'organisme
considéré »".

Autrement dit, la sexualité est certes adaptée à la reproduction,
mais nulle cause finale n'y préside, nul dessein ne s'y cache, ce qui
prive cette adaptation de toute force normative. Toutefois, il faut
nuancer: la conclusion précédence est celle que tirera un kantien comme
Engelhardt, mais elle n'est pas la seule possible. En effet, il ne
s'ensuit pas nécessairement que la sexualité comme fonction n'ait pas
d'impact moral, car, on l'a vu, on peut aussi estimer que la nature
sexuée de notre personne n'est pas indifférente à la morale, si bien

que le fait que la sexualité soit ordonnée à la procréation doit être pris
en compte. On dira alors - ce qui est une thèse moins radicale que
celle d'Engelhardt -, qu'en vertu de l'absence de dessein qu'on y
observe, la nature biologique de l'homme en tant que vivant sous-
détermine sa nature de personne, et donc que le déroulement de sa

sexualité comme processus biologique, ne peut fonder, seul ou
prioritairement, une attitude morale. Dès lors, que l'homme soit un être

qui se reproduit sexuellement crée évidemment des contraintes,
lorsqu'il a décidé d'user de sa sexualité, mais qui, en aucun cas, ne
sauraient faire que la «fin» de ce processus biologique s'impose à lui

en tant qu'impératif pour la personne rationnelle qu'il est. Ce qui
compte avant tout, ce sont les buts qu'il poursuit en tant que personne,
la vie bonne qu'il s'est choisie et les vertus qui s'y expriment, non les

«finalités naturelles» de ses organes. Notamment, on le sait depuis
Aristote au moins, la personne est ainsi faite qu'elle atteint une excellence

dans l'amitié (une vertu !); dès lors, lorsque celle-ci s'exprime
dans le registre de la sexualité, il n'y a aucune raison d'exiger que, en

plus, une finalité biologique soit prise en considération, sinon, justement,

pour la mettre hors-circuit lorsque cela est jugé souhaitable.
Certes, on peut exprimer autrement son amitié, mais pourquoi exiger

22 « Le finalisme de Hans Jonas à la lumière de la biologie contemporaine», in :

D. MÜLLER & R. SIMON (éd.), Nature et descendance, Genève, Labor et

Fides, 1993, p. 40. Notons en passant qu'une telle conception de la nature
n'implique pas l'athéisme: l'évolution peut aussi être considérée comme le

mode de création choisi par Dieu. Un auteur comme Pic de la Mirandole
pendant la Renaissance n'avait-il pas déjà dit que Dieu a donné une nature à

toutes les créatures, sauf à l'homme, lui laissant le soin de se façonner lui-
même (cf. Hastings Center Report, 1996/6, p. 16-17)

226



qu'il en soit ainsi lorsque, étant donné le degré de maturité d'un
ovule, il y a risque d'enfant ?"

Il y a donc à la fois sous-détermination et subordinatiuon du

biologique par rapport au personnel. Il s'ensuit que les finalités du
second ne peuvent l'emporter sur celles du premier et qu'elles lui sont
ordonnées. On conclura que la «technique» de reproduction, y compris

sa maîtrise, ont effectivement un statut de moyen, même s'il n'est

pas «éthiquement indifférent». Et cela est vrai déjà dans le règne
animal, puisqu'on connaît une race de chimpanzés, les Bonobos, qui
font un usage de leur sexualité à des fins sociales et affectives, sans

égard aux périodes de fertilité : chez eux déjà, sexualité et
reproduction ont été dissociées au profit d'une finalité plus importante24.

5. Conclusion

Nous pouvons espérer que ceux qui doutaient encore de l'importance

de l'anthropologie pour l'éthique en sont maintenant convaincus

; l'ouvrage de Cottier est donc précieux non seulement en ce qu'il
nous renseigne sur les arguments du Magistère dans de multiples
questions d'éthique médicale, mais encore en ce qu'il montre clairement

que ces deux domaines ne peuvent être séparés et que c'est une
illusion dommageable de le croire. La personne a une nature et la

personne humaine est sexuée, ce qui n'est pas sans conséquences pour
la morale. Cela indique que les conflits moraux ne sont parfois
éthiques qu'en apparence, lorsqu'ils ressortissent à l'anthropologie, ce

qui, d'ailleurs, ne les rend pas forcément plus faciles à résoudre. C'est

patent pour l'avortement, où l'on voit encore que l'anthropologie en

23 Dans le monde réformé, on lit des réserves d'une portée analogue : «Comme
si on mettait en cause la dignité inviolable de la personne ou sa nature
rationnelle en acceptant la contraception dans le cadre d'une vie conjugale »

s'exclame Eric Fuchs (Op. cit., p. 24). On voit encore l'importance que joue
l'appel aux finalités naturelles chez Cottier dans un autre domaine, celui de la

distinction entre laisser faire la nature et intervenir activement, qui est
centrale dans la condamnation de l'euthanasie active directe: «La différence
n'est pas de degré, mais essentielle : c'est celle qui existe entre laisser s'achever

un processus naturel irréversible qui va à la mort, et donner la mort »

(p. 359). Ici aussi, poser la sous-détermination du moral par le naturel change
bien des choses ; cf. notre ouvrage La valeur de la vie humaine et l'intégrité
de la personne, ch. 3.

24 Cf. F. DE WAAL, «L'activité sexuelle pacificatrice des bonobos», Pour la
science, n° 211, mai 1995.

227



question est en bonne partie de nature métaphysique: qu'est-ce
qu'une personne humaine n'admet pas de réponse qui soit vérifiable
ou réfutable, ce qui, bien entendu, ne signifie pas que l'on soit réduit
au silence et à l'expression brute d'émotions face à ce problème. Il
reste pourtant qu'il existe une pluralité d'anthropologies raisonnables

- comme d'ailleurs d'éthiques raisonnables -, et ce que nous avons
voulu montrer, c'est que si l'Église catholique romaine et Cottier en
adoptent une version aristotélicienne, basée sur l'hylémorphisme,
d'autres sont possibles, et peut-être même de plus plausibles, qui prennent

mieux en compte les implications philosophiques des sciences
modernes".

25 Nous remerions Yves Page d'avoir bien voulu lire d'un œil critique une
première version de ce texte. Ses remarques nous ont été très utiles.

228


	Nature et personne : étude critique du livre de Georges Cottier, Défis éthiques

