Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 56 (1997)

Buchbesprechung: Nature et personne : étude critique du livre de Georges Cottier, Défis
éthiques

Autor: Baertschi, Bernard

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionsabhandlung / Etude critique

Studia Philosophica 56/97

BERNARD BAERTSCHI

Nature et personne
Etude critique du livre de Georges Cottier, Défis éthiques'

1. Introduction

Le RP Georges Cottier, actuellement Théologien de la Maison
pontificale, vient de publier un recueil d’articles sous le titre Défis
éthiques. L’ auteur est bien connu des philosophes suisses; en effet,
pendant de longues années, et avant d’occuper ses hautes fonctions au
Vatican, il a enseigné au Département de philosophie des Universités
de Geneve et de Fribourg. Sa double compétence de théologien et de
philosophe le prédestinait donc — si I’on ose dire — a s’occuper des
questions morales de notre temps, et particulierement de celles qui
ressortissent au domaine de 1’éthique biomédicale ou, comme on dit
aussi, de la bioéthique. L’ ouvrage publié est le résultat de ses études
et reproduit certaines de ses interventions qui s’étendent sur une
quinzaine d’années. On s’en doute, 1’essentiel de son argumentation
est une reprise de la position de I’Eglise catholique romaine, et donc
du thomisme qui I’inspire en matiere théologique et philosophique ;
cet ouvrage a cependant le double mérite d’étre accessible au lecteur
dépourvu de compétences scolastiques et d’adopter une ligne doctri-
naire claire (sans concessions a la «soupe psychologisante » pétrie de
bons sentiments que I’on a trop souvent 1’occasion de lire sur ces
matiéres). D’un philosophe, on n’attendait d’ailleurs rien de moins !

C’est justement a cause de cette rigueur doctrinale qu’il nous a
paru souhaitable de présenter et de discuter en détail certaines theses
philosophiques fondamentales de cet ouvrage, qui dirigent toute
I’approche romaine. En effet, d’une part elles permettent de bien com-
prendre le pourquoi des positions du Magistére, si souvent rejetées
avant méme d’étre examinées — tout le monde connait les prises de

1 Défis éthiques, Saint-Maurice, éd. Saint-Augustin, 1996.

211



position de Jean-Paul II sur I’avortement ou la contraception, mais qui
pourrait en articuler les raisons? —, et d’autre part elles reposent sur
une conception de I’homme et de la nature qui ne nous paraissent pas
exemptes de difficultés. Par cet examen, nous nous proposons de con-
tribuer, a notre tour et a I’instar de I’auteur, a I’entreprise «de décou-
vrir ou de redécouvrir en [nous] les racines de I’humanité » (p. 366)2.

2. L’anthropologie et 1’éthique

a) La nécessité de I'anthropologie

«Rabaisser les exigences de la loi morale a I’étiage des moyennes
de comportement, c’est ouvrir la voie au mépris de 1’homme»
(p. 365). Dans une certaine mesure, cette phrase peut étre prise
comme fil directeur de 1’ouvrage de Cottier, et comme 1’expression de
la doctrine éthique catholique (et méme chrétienne). Elle illustre par-
faitement la vérité qu’une morale ne peut étre élaborée indépendam-
ment d’une anthropologie ; en effet, juger le comportement moyen,
énoncer des exigences morales, parler du mépris de ’homme, tout
cela implique que 1’on ait répondu a la question : qu’est-ce que I’hom-
me ? C’est qu’il est dépourvu de sens de parler d’exigences morales si
I’on ne sait pas a qui elles s’adressent, c’est-a-dire quel type d’étre est
ainsi fait qu’il y est soumis ; somme toute, si nous nous reproduisions
comme des amibes, les questions éthiques de ’avortement et de la
contraception auraient un tout autre sens, si méme elles en .auraient
encore un. De cette nécessité de I’anthropologie, les catholiques — qui
sont des aristotéliciens — sont souvent plus conscients que les protes-
tants — qui inclinent plutot vers Kant —, et on n’est pas étonné de voir
Cottier y insister fréquemment, particulierement lorsqu’il examine le
réle que joue le corps dans la conception que nous avons de nous-
mémes : «Il me semble que la plupart des questions qui se posent
aujourd’hui trouvent leur solution a partir d’une correcte conception
anthropologique du corps» (p. 164).

Bon nombre d’esprits imprégnés de modernité verront sans doute
ici I’expression d’un naturalisme désuet, menacant de s’épanouir en

2 Ce faisant, nous laisserons dans I’ombre bien d’autres points dignes d’intéréts
développés par Cottier, notamment sa conception de la liberté, la théorie des
vertus et les discussions qu’il meéne sur la technique, la toxicomanie et le
SIDA.

212



paralogisme naturaliste dés qu’on passera au niveau de 1’éthique.
Mais ils ont tort; en effet, méme un auteur comme Kant ne procede
pas différemment lorsqu’il introduit la notion de «personne» : la loi
morale s’adresse aux agents rationnels, c’est-a-dire aux personnes.
Autrement dit, pour comprendre ce que sont les exigences de la loi
morale, ce que signifie mépriser I’homme, il faut savoir ce qu’est une
personne, c’est-a-dire avoir une conception de la nature de la
personne’. Sur ce point, d’ailleurs, Kant et Thomas d’ Aquin sont trés
proches I’un de I’autre. En effet, si le premier affirme :
« Les étres dont I’existence dépend, a vrai dire, non pas de notre volonté,
mais de la nature, n’ont cependant, quand ce sont des étres dépourvus de
raison, qu’'une valeur relative, celle de moyens, et voila pourquoi on les
nomme des choses; au contraire, les étres raisonnables sont appelés des
personnes, parce que leur nature les désigne déja comme des fins en soi,
c’est-a-dire comme quelque chose qui ne peut pas étre employé simple-
ment comme moyen »*,

le second déja disait :

« Le particulier et I'individu se vérifient d’une maniére encore plus spé-
ciale et parfaite dans les substances rationnelles, qui ont la maitrise de
leurs actes : elles ne sont pas simplement agies comme les autres, elles
agissent par elles-mémes [...] De 1a vient que, parmi les autres substan-
ces, les individus de nature rationnelle ont un nom spécial, celui de
personne »*.

Ainsi, aristotélisme et kantisme sont des personnalismes, et tous
deux font dépendre I’éthique d’une anthropologie (ou, si ’on aime les
néologismes : d’une prosopologie).

Certes, si 1’on poursuit la comparaison entre ces deux philo-
sophes, de profondes différences vont apparaitre, la moins importante
n’étant pas la place et le role que joue le corps dans leur anthropologie
— nous allons avoir amplement 1’occasion d’en parler —. Mais, pour en
rester encore un temps aux similitudes, nous aimerions en signaler une
autre, qui n’est pas sans importance pour la morale, c’est que ces deux
formes de personnalisme ont une conception de la vie bonne qui a
bien des ressemblances. On sait que, pour un aristotélicien, la vie
bonne, I’ eudaimonia, «consiste dans une activité de 1’Ame en confor-

3 Sur cette question, cf. notre article « L’articulation de I’étre et de la valeur.
Réflexions sur le paralogisme naturaliste », in: D. SCHULTHESS (éd.), La
Nature, Cahiers de la Revue de Théologie et de Philosophie, n° 18, 1996.

4  Fondements de la métaphysique des meeurs, Paris, Vrin, 1980, p. 104,

Somme théologique, I*, q. 29, a. 1.

L

213



mité avec la vertu»®. On sait aussi que Kant a critiqué 1’eudémo-
nisme ; mais si on fait la part des malentendus et des différences de
style, on reléve que ce qu’il dit de 1’ascétique morale n’est pas trés
€loigné de la position du Stagirite :

« La culture de la vertu, c’est-a-dire I’ascétique morale, posséde comme
principe de 1’exercice vigoureux, ferme et courageux de la vertu, cette
sentence des stoiciens: habitue-toi a supporter les maux contingents de
la vie et & écarter les jouissances superflues. C’est une espéce de diété-
tique pour ’homme, qui consiste a se conserver sain moralement. Mais
la santé n’est qu’un bien-étre négatif, elle ne peut pas elle-méme étre
sentie. Il faut que quelque chose s’y ajoute, qui procure un contentement
de vivre et qui soit pourtant purement moral. Suivant le vertueux
Epicure, c’était un cceur toujours joyeux. En effet, qui pourrait avoir plus
de raisons d’étre d’une joyeuse humeur et de ne pas trouver un devoir de
se placer dans une disposition d’dme joyeuse et de se la rendre habituelle
que celui qui est conscient de n’avoir jamais volontairement violé son
devoir et qui est certain de ne tomber dans aucune faute de ce genre ?7»’

Certes, les notions de devoir et de plaisir ne s’articulent pas de la
méme maniere dans les deux doctrines ; il n’en reste pas moins qu’il y
a la une inspiration commune qu’on pourrait exprimer dans la maxime
suivante : I’homme doit réaliser sa nature de personne morale.

Le parallele se renforce encore si 1I’on substitue Thomas d’ Aquin a
Aristote, car le premier introduit une touche de déontologisme dans
son eudémonisme, qui vient directement de la tradition biblique. Si
bien que ce qu’il dit du juste annonce déja ce que le philosophe de
Konigsberg dira de la volonté sainte. Pour le premier :

« Parce que les justes ont une loi intérieure, ils font spontanément ce que
la loi commande, sans étre contraints par elle. Quant a ceux qui ont la
volonté de mal faire, et sont cependant opprimés par le respect ou la
crainte de la loi, ils sont contraints. Et ainsi les justes sont sous la loi,

uniquement en tant qu’elle oblige, non en tant qu’elle contraint, ce qui
est le cas uniquement des injustes » (cité p. 41).

Alors que pour le second:

« Une volonté parfaitement bonne serait donc tout aussi bien sous I’em-
pire de lois objectives (lois du bien); mais elle ne pourrait pour cela étre
représentée comme contrainte a des actions conformes a la loi, parce que
d’elle-méme, selon sa constitution subjective, elle ne peut étre détermi-
née que par la représentation du bien. Voila pourquoi il n’y a pas d’im-
pératif valable pour la volonté divine et en général pour une volonté
sainte ; le verbe devoir est un terme qui n’est pas ici a la place, parce que

6 Ethique a Nicomaque, 1, 6, Paris, Vrin, 1987, p. 59.
7 Doctrine de la vertu, Paris, Vrin, 1985, p. 163.

214



déja de lui-méme le vouloir est nécessairement en accord avec la loi.
C’est pourquoi les impératifs sont seulement des formules qui expriment
le rapport de lois objectives du vouloir en général a I'imperfection
subjective de la volonté de tel ou tel étre raisonnable, par exemple, de la
volonté humaine »®.

b) L’anthropologie chrétienne

On comprend qu’on puisse, qu’on doive méme, parler d’une
anthropologie chrétienne. Mais quelle est-elle plus précisément ? La
notion de péché y joue un rdle central, car il est nécessaire de distin-
guer deux états de I’homme, avant et apreés la chute. Certes, cette
dernieére n’a pas eu la faculté de changer la nature de ’homme — et
Cottier rappelle que, pour Thomas, contrairement a ce que préten-
daient d’autres théologiens, la faute d’Adam n’a pas modifié notre
maniére de procréer (par coitus) —, mais a entrainé « un désordre de la
concupiscence » (p. 20). Deés lors nous n’aimons plus naturellement le
bien et la loi morale est vécue comme une contrainte, si bien que nous
avons besoin d’une éducation aux vertus afin de maitriser nos pas-
sions et notre sensibilité, ce qui ne va pas sans effort’. Bref, ’homme
est appel€é a la sainteté et ’on comprend que «rabaisser les exigences
de la loi morale a I'étiage des moyennes de comportement», c’est
prendre pour modele de I’homme non ce qu’il est vraiment, dans sa
nature, mais ce qu’il est devenu apres la chute. Ainsi, «dans le com-
portement du plus grand nombre, c’est le péché, et non pas I’expres-
sion normale de la nature humaine, que [le chrétien] rencontrera le
plus souvent» (p. 49). Il existe donc une raison proprement théo-
logique de nier les implications suivantes: «Le plus fréquent dans le
comportement est congu comme normal et le normal a son tour est
congu comme normatif» (p. 49), en plus des raisons logiques (para-
logisme) et philosophiques (relativisme) qu’on peut alléguer a leur
encontre.

Toutefois, parler d’anthropologie chrétienne tout court masque
aussi certaines différences sur lesquelles Cottier insiste dans sa criti-
que de la distinction luthérienne de I’homme intérieur et de I’homme

Fondements de la métaphysique des meeurs, p. 85.

Ce relatif pessimisme est tempéré par I'affirmation qu’«il existe en chaque
étre humain un sens moral spontané, qui conduit a repousser des positions
trop directement opposées a la loi morale naturelle. De sorte que certains
points, comme la “dignité” de I’étre humain, ne sont pas remis en cause »
(p. 175). Cela n’est cependant pas toujours facile & conjuguer avec ce que
I’auteur dit de la dégradation des meeurs.

O oo

215



extérieur. Pour le théologien allemand, il y a lutte en nous entre ces
deux hommes et il s’agit d’assurer la victoire du premier sur le
second, c’est-a-dire de I’esprit sur la chair, d’ou la prééminence exclu-
sive de la foi sur les ceuvres. Il s’ensuit que «1’agir humain n’est plus
spécifié par ses objets, qui expriment les finalités que Dieu créateur et
sauveur a données a notre nature ou a notre étre de grace. Tout le bien
est donc replié dans I’intériorité de la foi qui est confiance dans les
mérites du Christ», d’ou la conséquence capitale: «Une action n’est
plus bonne en elle-méme, mais en vertu de son seul motif, qui est la
foi» (p. 61). A la téléologie se substitue une déontologie ot le motif et
I’intention ne sont plus réglés par la finalité, c’est-a-dire par une axio-
logie en partie au moins indépendante de la personne.

Dans ce contexte, on n’est donc pas étonné d’observer chez les
théologiens réformés une méfiance vis-a-vis de 1’anthropologie tho-
masienne dont, dit Eric Fuchs:

« Quels que puissent étre les mérites de ce grand théologien médiéval, de
quel droit est-il ainsi élevé au rang de philosophe officiel, dont la pensée
constitue un préalable a toute réflexion théologique? Y a-t-il une philo-
sophie révélée, choisie par Dieu lui-méme ? On ne peut ici que répondre
négativement »'°,

Nous ne poursuivrons pas ici sur ce sujet, qui demanderait a lui
seul de longs développements'', mais soulignerons simplement que,
tant pour les catholiques que pour les réformés, il existe un fossé entre
I’homme réel, d’apres la chute, et les exigences de la morale, en ce
sens qu’il ne peut naturellement les satisfaire sans le secours de la
grace. Il va de soi, toutefois, que pour d’autres conceptions anthropo-
logiques — par exemple pour une anthropologie protagoréenne ou
rousseauiste —, 1’existence d’un tel fossé est une illusion, et que la
place de I’homme dans le monde, la nature des exigences morales
sont a concevoir bien différemment'2.

10 La morale selon Jean-Paul II. Réponse protestante a une encyclique, Genéve,
Labor & Fides, 1994, p. 23.

11 Nous I’avons fait dans notre ouvrage, La valeur de la vie humaine et l'inté-
grité de la personne, Paris, PUF, 1995, ch. 1-2, oll nous argumentons en
faveur d’une approche téléologique de la morale.

12 Nous avons esquissé les linéaments d’une anthropologie et d’une éthique
protagoréenne dans « Ethique et anthropologie. A propos du livre de John
Hare, The Moral Gap », Revue de Théologie et de Philosophie, 1996/4, ol
nous discutons justement la thése d’un théologien réformé qui affirme I’exis-
tence d’'un tel fossé.

216



Tout cela ne fait que souligner ce que nous savons déja, que
I’éthique ne peut faire 1’économie de 1’anthropologie. Reste mainte-
nant a savoir, puisque Défis éthiques porte essentiellement sur des
questions de bioéthique, quelle est la place du corps dans 1’anthro-
pologie catholique, car sur ce point aussi, les protestants sont en
désaccord.

3. La personne et son corps

Le Vatican, on le sait, appuie ses prises de positions sur la philo-
sophie aristotélico-thomiste, c’est-a-dire, en ce qui concerne sa
conception des étres vivants, sur I’hylémorphisme. Cette doctrine
implique une solidarité entre 1’ame et le corps telle que le corps est
partie intégrante de la personne, au point que, releve Cottier, Thomas
hésite a dire que I’ame séparée du corps est une personne. L’auteur
pense encore que cette these est corroborée théologiquement par les
affirmations de 1’ap6tre Paul, lorsqu’il affirme aux Corinthiens: «Ne
savez-vous pas que votre corps est un temple du Saint-Esprit ?», ce
que le chrétien doit comprendre comme signifiant que «son corps est
un membre du Christ» (p. 35). Nous laisserons toutefois de coté la
partie théologique de I’argumentation, pour nous concentrer sur son
volet philosophique.

L’hylémorphisme propose donc une vision du corps bien diffé-
rente de celle du cartésianisme, et une conception de ses rapports avec
I’dme qui n’a rien a voir avec le dualisme qu’on attribue souvent aux
chrétiens. Cottier y insiste et montre que la Modernité a, sur cette
question, complétement changé de paradigme: alors que, pour les
représentants de cette derniere (en gros: les cartésiens), le corps
humain est une machine comme n’importe quelle autre, ce n’est pas le
cas pour I’anthropologie catholique, si bien que «la sexualité humaine
differe spécifiquement de la sexualité des autres vivants» (p. 28). Cela
signifie encore que le matérialisme contemporain n’est rien d’autre
qu’un avatar du dualisme cartésien: I’extension a tout I’homme du
discours sur les mécaniques, bref, I’homme-machine".

Mais retourner en-deca de Descartes, c’est de 1’obscurantisme 2
I’état pur, dira-t-on; c’est renoncer a tous les progres des sciences qui,
justement, reposent sur la vision mécanicienne des corps, réduisant

13 C’est, historiquement, absolument correct ; cf. notre ouvrage, Les rapports de
I’ame et du corps. Descartes, Diderot, Maine de Biran, Paris, Vrin, 1992.

217



I’'univers physique a un monde de corpuscules en mouvement, dont
les diverses propriétés (qualités premieres) expliquent la totalité des
phénoménes observables! Un tel morceau de rhétorique tombe
pourtant a faux selon Cottier; il n’est en effet pas tant une défense de
la science que celle d’une certaine métaphysique, qui réduit le dis-
cours sur la nature au discours scientifique: «Des lors qu’on privi-
légie, jusqu’a I’exclusive, I’approche empiriste, qui est celle des
sciences expérimentales, on ne peut pas percevoir ce que nous
pourrions appeler la transcendance du corps humain par rapport a tous
les autres corps vivants » (p. 125). Autrement dit, il faut substituer au
regard positiviste, qui est métaphysique sans s’en rendre compte, un
double regard: scientifique d’un co6té — ici la méthode cartésienne fait
merveille — et métaphysique de 1’autre, «au sens de la métaphysique
de I’étre, [qui] permet [seule] de visualiser cette donnée premiére et
fondamentale qu’est la nature » (p. 138). Quelles conséquences mo-
rales une telle approche a, nous le verrons plus loin. Pour I’instant, il
faut nous demander si ce recours a la métaphysique de 1’étre est bien
nécessaire pour expliquer la nature, et donc si la Modernité a fait
fausse route sur ce point. Nous en doutons, mais pour le montrer, il
nous faut effectuer une petite reconstruction historico-philosophique.

Lorsqu’ Aristote se pose la question des principes des choses, il est
amené a observer des différences marquées de comportement entre les
étres vivants et les étres inanimés, comme les minéraux. A des
comportements différents correspondent des fonctions différentes —
car la nature ne fait rien en vain —, lesquelles renvoient donc a des
principes différents. Il existe par conséquent un principe de la vie,
responsable des fonctions spécifiques du vivant, et ce principe, c’est
I’aAme, forme substantielle du corps.

Attribuer une telle démarche a Aristote n’a rien d’extravagant,
d’autant qu’il s’agit d’une forme d’inférence bien connue dans les
sciences expérimentales, du type de ce que Peirce appellera « abduc-
tion ». Ici, il est donc dépourvu de sens de parler de philosophie plutdt
que de science, Aristote fournit simplement la meilleure explication
qu’il peut en I’état de ses connaissances, explication qui, dans la
pratique, s’est d’ailleurs révélée d’une inefficacité totale, comme
I’atteste la vertu dormitive de I’opium. Mais cela n’a pu prendre du
relief qu’a partir du moment ol I’on a disposé d’une meilleure expli-
cation, ce qui a eu lieu au XVIIe¢ siecle, avec la science cartésiano-
galliléenne. Sur cette lancée, la biologie moderne s’est constituée un
siecle plus tard, notamment sous I’impulsion de Haller, conjecturant

218



que les deux propriétés caractéristiques du vivant (ses deux qualités
premieres) sont I’irritabilité et la sensibilité'*, science qui a trouvé un
achévement (provisoire) avec la découverte contemporaine de la
double hélice de I’ADN.

Si maintenant, en 1997, on demande: quel est le principe de la
vie? On répondra justement: I’ADN, c’est-a-dire des molécules
formées d’atomes qui, isolés, se retrouvent dans 1’univers entier, mais
qui, combinés de maniere particuliére, caractérisent précisément le
vivant, fout le vivant. La preuve qu’on a trouvé juste (ou du moins
qu’on est probablement sur le bon chemin, et en tout cas qu’on en est
plus proche que I’hylémorphisme), c’est I’efficacité des connaissances
pratiques qu’on peut tirer de cette découverte, particulierement pour la
médecine. Est-ce 1a du positivisme ? Pour I’affirmer, il faudrait pou-
voir justifier la légitimité d’un second discours, purement métaphy-
sique, sur le vivant; mais au nom de quoi? La méthode qui nous a
permis d’aboutir a la découverte de I’ADN est celle-la méme dont
Aristote a usé, et s’il reste bien des choses 2 comprendre sur le vivant,
ce n’est pas un recours a I’hylémorphisme qui nous en apprendra quoi
que ce soit. Les jugements que René Descartes et Robert Boyle por-
taient au XVIIe siecle sur les formes substantielles restent d’actualité :
« Expliquer un effet par une forme substantielle signifie expliquer
ignotum per ignotius, ou au moins per eque ignotum»'®, dit le
second ; « Obscurum per obscurius » disait Descartes's. Bref, la science
moderne n’est pas seulement une constructrice de modeles, dont celui
du corps qui, comme ses semblables, n’est qu’«une abstraction [...]
justifiée par sa fécondité heuristique » (p. 276); elle a une portée onto-
logique, c’est-a-dire qu’elle nous renseigne sur la nature des étres et
de la vie.

Il s’ensuit que le vivant est totalement homogéne dans sa structure
biologique, en ce qu’il posséde le méme principe, de I’amibe (au
moins) a I’homme, et donc que le corps humain n’a aucun statut
particulier. C’est d’ailleurs pour cela qu’il peut exister une branche
comme |’anatomie comparée et que I’expérimentation animale n’est
pas muette en ce qui concerne I’effet des drogues sur I’homme. Il
nous parait méme que la capacité qu’a la médecine de soigner 1I’hom-

14 Cf. notre ouvrage, Les rapports de I'dme et du corps, ch. 1.

15 «The Origin of Forms and Qualities», The Works of the Honourable Robert
Boyle, Londres, 1666, t. 3, p. 46.

16 Lettre a Regius, janvier 1642.

219



me sans tenir compte de son dme — c’est frappant en chirurgie — est
génante pour I’hylémorphisme. Pareillement, dans le cas de la procré-
ation, c’est parce que nous nous reproduisons comme les autres ani-
maux que la contraception et la PMA sont (si) efficaces: la présence
ou I’absence d’une dme humaine n’y change strictement rien.

Cela signifie-t-il que le corps humain n’est qu’une chose parmi les
choses, un objet manipulable a I’infini ? Cottier pense en tout cas que
c’est la la conséquence du rejet de la philosophie du corps: «Une
conséquence du mécanisme, tel qu’il a été formulé par Descartes, et
qui est comme la philosophie implicite de beaucoup de scientifiques
aujourd’hui, est de considérer le point de vue et I’attitude du techni-
cien comme le rapport premier et fondamental de 1’homme a la
nature» (p. 142), d’ou certaines conceptions qui vont rapidement
avoir une portée éthique: «L’idée du corps-machine [...] flotte dans
beaucoup d’esprits. C’est elle notamment qui semble fonctionner dans
nombre d’approches des problemes de la sexualité» (p. 276). Bref,
«si le corps n’a pas dans 'unité de la personne de signification et de
finalité propres, il ne saurait étre source de sens pour le gouvernement
moral des sujets; il devient pur instrument qui ne tient sa valeur que
de la volonté qui I'utilise » (p. 27). Mais il y a 1a un non sequitur;
certes, il est possible de considérer le corps ainsi, mais ce n’est pas
une conséquence obligée de I’homogénéité du vivant, loin s’en faut.
En outre, méme si c’en était une, il resterait a montrer que, morale-
ment, c’est 1a quelque chose de néfaste. Mais pourquoi n’en est-ce pas
une ? Simplement parce que le corps n’est pas un objet isolé, c’est
celui d’une personne, et que [’attitude de la personne par rapport a son
corps n’est pas celle que nous adoptons par rapport a une machine:
expulser le corps de la personne, ou du moins le marginaliser d’une
certaine maniere, ne signifie pas qu’on doive nier que I’homme «n’est
pas un vivant comme les autres; par son esprit, il transcende tout
I’ordre biologique [...] et, avec I’homme, chaque individu a valeur
pour lui-méme» (p. 143). Nous sommes des personnes humaines,
c’est-a-dire des personnes incarnées, mais les finalités des personnes
transcendent les finalités corporelles, c’est-a-dire les fonctions orga-
niques, qui sont au service de la personne, c’est-a-dire de la raison et
de la volonté.

Comme cela reste encore vague, nous terminerons cette étude en
montrant quelles en sont les conséquences pour deux questions
d’éthique médicale, I’avortement et la contraception, sur lesquelles
Cottier s’étend longuement. Chaque fois, 1’écart qu’il faut bien, selon

220



nous, introduire entre le corps et I’dme, entre les fonctions organiques
et les capacités mentales, a des conséquences d’importance.

4. Deux applications: I’avortement et la contraception

a) L’avortement

L’hylémorphisme implique la thése qu’il n’existe pas de corps
humain sans dame humaine, si bien que le foetus recoit une ame des
qu’il est un corps capable d’en assumer une. A partir de ce moment, il
est une personne douée des mémes droits et prérogatives qu’un hu-
main adulte, et donc, le détruire intentionnellement et directement est
un homicide pur et simple. Quand ce passage a-t-il lieu ou, en termes
traditionnels, quel est le moment de I’animation ? Thomas d’Aquin
pensait que cela arrivait a un certain moment du développement feetal,
le fruit de la conception recevant successivement une ame végétative,
puis sensitive, enfin rationnelle (cf. p. 187-188); d’autres auteurs ont
estimé que 1’animation était immédiate, dés la fécondation. Cottier
reconnait qu’il n’y a pas moyen de trancher absolument entre les deux
théses, bien qu’il incline vers la seconde, tout comme, d’ailleurs, le
Magistere, étant donné que «le zygote contient déja le programme de
tout le développement génétique de I’individu» (p. 208). Ce qui le fait
pourtant hésiter, c’est le probleme de ce qu’on pourrait appeler le
gaspillage des ames; en effet, plus de la moitié des embryons connais-
sent un avortement spontané pendant le premier mois de la grosses-
se'’. Toutefois, quelle que soit la décision, il n’en reste pas moins que
I’avortement est condamnable, car méme si I’embryon n’est pas
encore une personne, «des la conception, on a affaire a un étre qui
posséde virtuellement, c¢’est-a-dire réellement, la nature humaine. Le

17 Le texte donne deux legons différentes, caractéristiques d'une évolution de
Cottier (c’est que, dit-il, il s’agit d’un recueil d’études «que délibérément je
laisse telles quelles, n’apportant que de rares et minimes retouches » (p. 9)): a
un endroit, il note que I’animation tardive « mérite considération parce qu’elle
permettrait de rendre compte d’une maniére plus satisfaisante pour I’esprit du
nombre impressionnants d’ceufs fécondés ou d’embryons non viables que la
nature élimine spontanément» (p. 271), alors que, ailleurs, il rectifie, mais
sans préciser plus: « Un argument probable qui pourrait incliner en faveur de
la position de saint Thomas m’avait semblé étre le grand nombre d’avorte-
ments spontanés qu’opérait la nature dans les premiers jours. Mais un
examen rigoureux des méthodes statistiques employées conduit a réviser
radicalement le jugement. L’argument semble donc sans valeur» (p. 188).

221



processus, guidé des le départ par une finalité intrinséque et immanen-
te, est le processus par lequel le sujet actualise progressivement ses
virtualités » (p. 271). Autrement dit, la finalité du processus permet
d’attribuer de fagon rétrograde les caractéristiques de stades futurs a
des stades précédents, en lesquels le futur est virtuellement — au sens
de réellement — contenu.

Or, c’est justement sur ce point que la conception moderne de la
nature marque sa différence: pour elle, on le sait, il n’existe pas de
causes finales. Cela a des conséquences fondamentales pour notre
propos, car la virtualité doit étre complétement réinterprétée et
soigneusement séparée de la causalité, la seule qui subsiste, la
causalité efficiente.

Pour le montrer, nous allons partir d’une formulation de Robert
Larmer, disant que le feetus est une personne, vu qu’il posséde un
potentiel de conscience'®, car sa grande précision va nous permettre de
bien comprendre les enjeux du probléme. Cet auteur commence par
énoncer sa position a 1’aide de deux définitions :

(i) x a une certaine potentialité =4 x a une certaine capacité qu’il peut
développer et exercer s’il se trouve dans un environnement favorable.

(ii) x a un potentiel de conscience =4 x a la possibilité de se développer
en un organisme capable de conscience, sans qu’une intervention exté-
rieure soit nécessaire, qui lui donnerait de nouvelles propriétés.

De (i) et (i1), nous inférons que I’environnement peut déclencher
I’exercice du potentiel de conscience de x, mais non qu’il peut le
créer. Ainsi, ce potentiel différe d’autres potentialités, comme celles
qui sont de nature culturelles (chaque citoyen a la potentialité de
devenir le président de son pays). Mais des définitions ne sont pas
suffisantes pour montrer qu’un tel potentiel existe déja dans le foetus:
il doit encore étre établi qu’il est le méme étre que le futur nouveau-
né. Il faut donc distinguer deux cas:

(iii) x a le potentiel de causer I’existence d’une autre entité,

(iv) x a le potentiel de réaliser sa nature implicite,

et montrer que le potentiel de conscience doit étre compris selon (iv).
C’est ici le point crucial : introduire des causes finales permet en effet
de I’établir sans difficulté, alors que refuser cette introduction nous
oblige a accepter (iii) dans le cas du feetus. Comme cela n’est pas

18 « Abortion, Personhood and the Potential for Consciousness », Journal of
Applied Philosophy, 1995/3.

222



évident au premier coup d’ceil, il nous faut développer quelque peu
notre propos. Comparons d’abord ces trois paires de propositions,
dont la seconde est équivalente a la premiére :

a) un feetus a le potentiel de devenir  un feetus a un potentiel de con-

une personne science

b) ungland a le potentiel de devenir  un gland a le potentiel d’effec-
un chéne tuer la photosynthese

c) le sable a le potentiel de devenir  le sable a le potentiel de deve-
du verre nir fragile

Chaque fois, le potentiel en question représentet une potentialité
qui ne peut étre déclenchée que par un environnement favorable et qui
ne peut étre exprimée que lorsque l’entité subit un changement
structurel majeur (le feetus doit acquérir un cortex,...). Mais, comme
le montre la seconde proposition, en passant de (a) a (c), il est de
moins en moins plausible que la potentialité en question doive étre
interprétée en termes de (iv) plutot qu’en termes de (iii), parce que la
continuité de I'entité est de plus en plus problématique. Ainsi, nous
devons avoir une raison indépendante pour penser que le foetus est une
personne, mais qu’un gland n’est pas un chéne et que du sable n’est
pas du verre.

Que pourrait étre cette raison? Bien des auteurs, et Larmer est
I’'un d’eux, pensent que c’est I’identité du génome entre le feetus et le
nouveu-né. Mais le cas du gland montre que ce n’est pas convain-
quant. Plus généralement, on voit que 1’argument de la continuité du
génome — ou de quelque autre propriété — repose sur une confusion,
celle de la potentialité et de la causalité. En effet, lorsque nous
renongons aux causes finales, ce que 1’on observe dans le feetus est
une collection de propriétés, certaines actuelles, d’autres disposition-
nelles, qui vont causalement produire d’autres propriétés, actuelles et
dispositionnelles. Par exemple, elles vont produire I’organisation du
cortex, une condition nécessaire de la conscience. Ainsi, ce que I’on
doit dire, c’est que le feetus est causalement lié avec la conscience ;
mais une cause et son effet ne sont pas nécessairement identiques en
ce qui concerne leur nature (par exemple un phénoméne physio-
logique peut produire un phénomene psychologique) et nous devons
conclure que rien ne nous assure qu’un feetus est déja une personne.

Bref, parler d’un potentiel de conscience signifie seulement que le
feetus doit posséder quelque chose qui produira la conscience plus
tard ; mais ce «quelque chose» désigne un élément causal, et non un
élément personnel. Le «virtuellement» n’implique plus un «réelle-

243



ment» et il ne peut y avoir d’attribution rétrograde. S’il est donc bien
vrai qu’«on ne peut faire I’économie d’une ontologie de la personne »
(p. 262), il semble que celle-ci ne meéne pas nécessairement la ou
Cottier et I’Eglise catholique le pensent"”.

b) La contraception

L’approche de la contraception que propose Cottier doit aussi étre
comprise a partir de la doctrine aristotélicienne de la nature, et parti-
culierement de la notion de finalité naturelle. La sexualité s’inscrit
dans le cadre des deux fins du mariage, qui sont (1) la procréation et
I’éducation des enfants, (2) I’amour entre les époux. A partir de ce
fondement anthropologique et de la theése éthique qu’une conduite est
bonne si elle se conforme a la finalité naturelle, elle-méme voulue par
Dieu — «c’est le respect de la finalité de I’acte sexuel qui assure sa
bonté éthique » (p. 69), rapporte Cottier —, on comprend sans peine la
prise de position normative condamnant toute activité sexuelle qui se
rend volontairement inapte a réaliser sa finalité : actes contre nature
(avec les animaux, sodomie,...), solitaires, homosexuels, et les formes
de contraception non naturelles. C’est que, comme déja Pie XI le
disait, dans une condamnation commune de la contraception artifi-
cielle et de la stérilisation, considérées comme des pratiques de nature
semblable :

« Les individus eux-mémes n’ont sur les membres de leur propre corps
d’autre puissance que celle qui se rapporte a leurs fins naturelles ; ils ne
peuvent ni les détruire, ni les mutiler, ni les rendre par d’autres moyens
inaptes a leurs fonctions naturelles, sauf quand il est impossible de pour-
voir autrement au bien du corps entier »”.

C’est pourquoi, dit Cottier, «il y a une différence essentielle entre
user légitimement d’une disposition naturelle et empécher le déroule-
ment des processus naturels» (p. 127). Toutefois cet aspect «techni-
que » doit rester sous la régulation de la morale, c’est-a-dire au service
des fins du mariage: « Sans ce contexte vital [la prééminence des ver-
tus], un usage en lui-méme licite des “méthodes naturelles” pourrait
étre moralement mauvais» (p. 151).

19 Pour plus de précision, nous devrions encore distinguer les potentialités et les
capacités, car comme le note Larmer, la conscience est elle-méme une capa-
cité. Mais cela n’est pas absolument nécessaire ici; sur cette question, cf. no-
tre ouvrage La valeur de la vie humaine et I'intégrité de la personne, ch. 5.

20 Casti Conubii, 1930, Paris, Spes, 1955, p. 81.

224



La critique contre ceux qui nient I’importance de ce type de
finalités, intrinseéques aux fonctions corporelles, suit sans difficulté.
Cottier I’énonce a propos de la masturbation, mais elle est bien siir
applicable aussi au cas qui nous occupe : «Ce qui la ferait entrer dans
la sphere de I’éthique, c’est la fin que le sujet poursuit par elle. La
masturbation est ainsi traitée comme un pur moyen, éthiquement
indifférent, qui recevrait sa qualification éthique du but visé par elle et
grice a elle» (p. 96), prétendent les partisans de sa licéité ; mais c’est
qu’ils se rendent a la thése moderne que tout ce qui est du corps est
rejeté hors de la personne, dans le domaine de la technique, si bien
que, en définitive, on doit dire: «La contraception signifie une
approche du corps humain principalement technique» (p. 86).

Que répondre ? Certains auteurs catholiques élévent des doutes sur
I’interprétation du Magistére, que chaque acte doive étre ainsi finali-
sé ; somme toute, pourquoi ne pas penser que c’est le mariage comme
institution qui est ordonné a la procréation et qui doit manifester
I’intention procréatrice ? Ce n’est toutefois pas de ce coté que nous
allons nous diriger, et nous allons développer une objection qui se
veut plus fonfamentale, en affirmant que la nature est privée de toute
fin propre — science moderne oblige —, et donc qu’il incombe a la
personne de finaliser elle-méme les processus naturels a son profit.
C’est, par exemple, la position explicite d’Engelhardt — que Cottier
discute également (p. 190-197) — affirmant :

« Comment peut-on soutenir sur une base non religieuse que, par exem-
ple, 'homosexualité n’est pas naturelle, si la nature humaine est le
produit de processus d’évolution qui pourraient avoir développé les
génes de ’'homosexualité ? [...] Les produits de 1’évolution sont sans
force normative intrinséque »*'.

On en dira alors tout autant de la « méthode» sexuée de la
reproduction humaine ; elle ne saurait donc par elle-méme disqualifier
moralement la contraception et la stérilisation.

Ici, pourtant, la conception moderne parait perdre de sa force:
comment peut-on nier que la sexualité ait la reproduction comme fin ?
Mais, comme Alex Mauron I’a bien montré, ainsi engagé, le débat ne
mene nulle part:

« En fait, ce n’est pas I'existence de phénomeénes finalisés qui est en
cause [...] Ce qui est a clarifier, c’est ’explication donnée de !’origine

de tels phénomenes. Dans le finalisme pré-darwinien, les phénomenes
finalisés renvoient a un principe directeur “attracteur”, qui peut étre for-

21 The Foundations of Bioethics, Oxford, OUP, 1986, p. 6.

225



mulé en termes de causes finales (Aristote) [...] L’explication biologi-
que renvoie au contraire au passé contingent de I’organisme, passé fait
de hasard (variation génétique) et de nécessité (sélection naturelle) qui
expliquent en derniére instance la structure adaptée de I’organisme

considéré »2,

Autrement dit, la sexualité est certes adaptée a la reproduction,
mais nulle cause finale n’y préside, nul dessein ne s’y cache, ce qui
prive cette adaptation de toute force normative. Toutefois, il faut nu-
ancer : la conclusion précédence est celle que tirera un kantien comme
Engelhardt, mais elle n’est pas la seule possible. En effet, il ne
s’ensuit pas nécessairement que la sexualité comme fonction n’ait pas
d’impact moral, car, on I’a vu, on peut aussi estimer que la nature
sexuée de notre personne n’est pas indifférente a la morale, si bien
que le fait que la sexualité soit ordonnée a la procréation doit étre pris
en compte. On dira alors — ce qui est une thése moins radicale que
celle d’Engelhardt —, qu’en vertu de 1’absence de dessein qu’on y
observe, la nature biologique de I’homme en tant que vivant sous-
détermine sa nature de personne, et donc que le déroulement de sa
sexualité comme processus biologique, ne peut fonder, seul ou prio-
ritairement, une attitude morale. Dés lors, que I’homme soit un étre
qui se reproduit sexuellement crée évidemment des contraintes, lors-
qu’il a décidé d’user de sa sexualité, mais qui, en aucun cas, ne
sauraient faire que la «fin» de ce processus biologique s’impose a lui
en tant qu’impératif pour la personne rationnelle qu’il est. Ce qui
compte avant tout, ce sont les buts qu’il poursuit en tant que personne,
la vie bonne qu’il s’est choisie et les vertus qui s’y expriment, non les
« finalités naturelles» de ses organes. Notamment, on le sait depuis
Aristote au moins, la personne est ainsi faite qu’elle atteint une excel-
lence dans 1I’amitié (une vertu!); des lors, lorsque celle-ci s’exprime
dans le registre de la sexualité, il n’y a aucune raison d’exiger que, en
plus, une finalité biologique soit prise en considération, sinon, juste-
ment, pour la mettre hors-circuit lorsque cela est jugé souhaitable.
Certes, on peut exprimer autrement son amitié, mais pourquoti exiger

22 «Le finalisme de Hans Jonas a la lumiére de la biologie contemporaine », in:
D. MULLER & R. SIMON (éd.), Nature et descendance, Geneéve, Labor et
Fides, 1993, p. 40. Notons en passant qu’une telle conception de la nature
n'implique pas 1'athéisme : I’évolution peut aussi €tre considérée comme le
mode de création choisi par Dieu. Un auteur comme Pic de la Mirandole
pendant la Renaissance n’avait-il pas déja dit que Dieu a donné une nature a
toutes les créatures, sauf a I’homme, lui laissant le soin de se fagonner lui-
méme ? (cf. Hastings Center Report, 1996/6, p. 16-17)

226



qu’il en soit ainsi lorsque, étant donné le degré de maturité d’un
ovule, il y a risque d’enfant 7%

Il y a donc a la fois sous-détermination et subordinatiuon du
biologique par rapport au personnel. Il s’ensuit que les finalités du
second ne peuvent I’emporter sur celles du premier et qu’elles lui sont
ordonnées. On conclura que la «technique» de reproduction, y com-
pris sa maitrise, ont effectivement un statut de moyen, méme s’il n’est
pas «éthiquement indifférent». Et cela est vrai déja dans le régne
animal, puisqu’on connait une race de chimpanzés, les Bonobos, qui
font un usage de leur sexualité & des fins sociales et affectives, sans
égard aux périodes de fertilité: chez eux déja, sexualité et repro-
duction ont été dissociées au profit d’une finalité plus importante®.

5. Conclusion

Nous pouvons espérer que ceux qui doutaient encore de 1’impor-
tance de 1’anthropologie pour I’éthique en sont maintenant convain-
cus; I’ouvrage de Cottier est donc précieux non seulement en ce qu’il
nous renseigne sur les arguments du Magistére dans de multiples
questions d’éthique médicale, mais encore en ce qu’il montre claire-
ment que ces deux domaines ne peuvent étre séparés et que c’est une
illusion dommageable de le croire. La personne a une nature et la
personne humaine est sexuée, ce qui n’est pas sans conséquences pour
la morale. Cela indique que les conflits moraux ne sont parfois
éthiques qu’en apparence, lorsqu’ils ressortissent a I’anthropologie, ce
qui, d’ailleurs, ne les rend pas forcément plus faciles a résoudre. C’est
patent pour I’avortement, ou I’on voit encore que I’anthropologie en

23 Dans le monde réformé, on lit des réserves d’une portée analogue : « Comme
si on mettait en cause la dignité inviolable de la personne ou sa nature
rationnelle en acceptant la contraception dans le cadre d’une vie conjugale !»
s'exclame Eric Fuchs (Op. cit., p. 24). On voit encore I'importance que joue
I’appel aux finalités naturelles chez Cottier dans un autre domaine, celui de la
distinction entre laisser faire la nature et intervenir activement, qui est cen-
trale dans la condamnation de I’euthanasie active directe: «La différence
n’est pas de degré, mais essentielle : c’est celle qui existe entre laisser s’ ache-
ver un processus naturel irréversible qui va a la mort, et donner la mort »
(p. 359). Ici aussi, poser la sous-détermination du moral par le naturel change
bien des choses ; cf. notre ouvrage La valeur de la vie humaine et l'intégrité
de la personne, ch. 3.

24 Cf. F. DE WAAL, «L’activité sexuelle pacificatrice des bonobos », Pour la
science, n® 211, mai 1995.

227



question est en bonne partie de nature métaphysique: qu’est-ce
qu’une personne humaine ? n’admet pas de réponse qui soit vérifiable
ou réfutable, ce qui, bien entendu, ne signifie pas que 1’on soit réduit
au silence et a ’expression brute d’émotions face a ce probléme. Il
reste pourtant qu’il existe une pluralité d’anthropologies raisonnables
— comme d’ailleurs d’éthiques raisonnables —, et ce que nous avons
voulu montrer, c’est que si I’Eglise catholique romaine et Cottier en
adoptent une version aristotélicienne, basée sur I’hylémorphisme,
d’autres sont possibles, et peut-étre méme de plus plausibles, qui pren-
nent mieux en compte les implications philosophiques des sciences
modernes?.

25 Nous remerions Yves Page d’avoir bien voulu lire d'un ceil critique une
premiére version de ce texte. Ses remarques nous ont €té trés utiles.

228



	Nature et personne : étude critique du livre de Georges Cottier, Défis éthiques

