Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 56 (1997)

Artikel: Die Philosophen und das Gliick : Anmerkungen zu einer Strategie der
Macht

Autor: Kohler, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882992

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882992
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 56/97

GEORG KOHLER

Die Philosophen und das Gliick
Anmerkungen zu einer Strategie der Macht

Zwei diirre Definitionen zu Beginn : Erstens: « Macht» ist die Fa-
higkeit, das zu tun und erreichen zu kénnen, was man will. Zweitens :
«Gliick » ist der Inbegriff jenes Zustandes, aus dem kein Streben mehr
hinausweist.

Akzeptiert man diese Bestimmungen als Ausgangspunkte der
Uberlegung, ergeben sich sogleich eine Reihe von Beziehungen zwi-
schen den beiden Begriffen. « Macht» ist eine Fdhigkeit, « Gliick » ein
Zustand. In der ersteren ist ein Moment des Noch-nicht, von Virtuali-
tiit enthalten, «dynamis» im aristotelischen Sinn; im zweiten ist das
primére Datum die Gegenwidrtigkeit, das Jetzt-und-Hier, Wirklichkeit
als « energeia». Gemeinsam ist beiden Definitionen der Bezug auf so
etwas wie Wollen, Wille, Streben und auf das diese Vermogen beglei-
tende Selbstgefiihl, also auf Subjektivitit.

Weiter ist festzuhalten, dass zu « Macht» im definierten Sinn die
Differenz zwischen Verlangen und Erfiillung gehort; « Macht » ist ja
nicht die Aufhebung dieses Unterschieds, sondern die Mdoglichkeit,
ihn zu iiberbriicken. Das heisst allerdings, dass « Macht» stets ange-
wiesen ist auf die Setzung von Zielen; « Macht » ist das Medium zwi-
schen Zielsetzung und Ziel. Dagegen der Zustand des « Gliicks» : Es
mag sein, dass er sich mit der Erreichung eines Zieles ergibt oder dass
er selber als ein Ziel erscheint, doch rein fiir sich betrachtet ist er ziel-
los, ohne die Spannung zwischen der ungestillten Intention und deren
Vorgriff auf das (abwesende) Intentum. Was jedoch nicht besagt, dass
in ihm keine Bewegung wire ; im Gegenteil: der Zustand des Gliicks
als Hochstform bewusster Lebendigkeit ist ein Geschehen, das auf pa-
radoxe Weise Ruhe und Bewegung vereint — Steigerung ohne Fort-
schritt, zeitloses Gleiten, bestiandige Erneuerung.

Wenn « Macht» ein Medium des Wollens und «Gliick » ein Zu-
stand der Erfiillung ist, also das ist, worauf jedes Streben ausgeht,
dann liegt es nahe, Macht eine Bedingung von Gliick zu nennen. Wir
brauchen Macht, die Fihigkeit, unsere Strebungen an ihr Ziel zu brin-
gen, um gliicklich zu sein, und jedenfalls um tiberhaupt die Moglich-

139



keit zu haben, einmal gliicklich zu werden. Natiirlich straubt sich der
durch Tradition und Bildung imprégnierte Teil unserer Seele geradezu
reflexartig gegen eine derartige Formulierung: So kann und sollte
man nicht reden ! Gliick ist nicht machbar ! Die Macht iiber etwas zu
haben und das zu wissen, zerstort gerade die Erfahrung des Gliicks !
Usw.

Das stimmt alles ; mit guten Griinden ist es gesagt worden, und ich
werde auf diese Griinde zuriickkommen. Dennoch méchte ich zuvor,
im Anschluss an die Behauptung, Macht sei eine Bedingung von
Gliick, die These aufstellen, die ich im folgenden erkldren, ein Stiick
weit verteidigen und schliesslich auch kritisieren werde. Namlich :
Wer in praktischer Absicht iiber das Gliick spricht, spricht iiber die
Moglichkeiten — und Unmoglichkeiten — der Macht!.

Kronzeugen dieser Behauptung sind die Philosophen ; genauer ge-
sagt: die Klassiker der abendldndischen Philosophie. An zwei Gestal-
ten, an Aristoteles und an Kant, will ich das exemplarisch vorfiihren?.

1 «In praktischer Absicht sprechen », das bedeutet: mit dem Willen zur Verhal-
tenslenkung, also empfehlend, warnend, vorschreibend, abratend usw. reden.
Denn der praktische Diskurs, den wir mit andern oder mit uns selber fiihren,
verlangt jedenfalls Antworten auf diejenige Frage, der wir als handelnde We-
sen immer schon unterstellt sind: « Was sollen wir tun, um gut und richtig le-
ben zu koénnen ? » Dass wir, so fragend, dem Problem des Gliicks nicht entge-
hen, versteht sich von selbst. Und zu diesem Problem also formuliere ich die
These : Der Diskurs iiber das Gliick — gefiihrt als Suche nach Antworten auf
die praktische Frage — ist ein Diskurs iiber die Macht.

2 Am direktesten formuliert allerdings Epiktet im Encheiridion den Gedanken,

um den sich die philosophische Gliickspraxis allemal dreht: « Manches steht
in unserer Macht, manches nicht. In unserer Macht steht das Denken, das
Handeln, das Verlangen und das Meiden — dies sind also alle Dinge in uns.
Nicht in unserer Macht gegeben sind Korper, Besitz, Ansehen und Wiirden —
also alle ausser uns. Was nun in unserer Hand liegt, ist seiner Natur nach frei,
es kann von niemandem behindert oder gechemmt werden, was aber nicht in
unserer Hand liegt, ist schwankend, gefihrdet und fremder Gewalt unterwor-
fen.
Und jetzt merke auf! Haltst du fiir frei, worliber fremde Gewalt gebietet, und
fiir dein eigen, woriiber andere herrschen, so wirst du scheitern, in Leid gera-
ten, aus der Fassung geraten und mit Gott und den Menschen hadern. Er-
kennst du aber nur die Dinge in dir als dein eigen und alles ausser dir, wie es
richtig ist, als fremd, so wird dich niemand zwingen, niemand behindern
konnen, du wirst dich iiber niemanden beklagen, du wirst nichts ungern tun.
Niemand wird dir schaden, niemand dich anfeinden — denn dein Recht zu
verletzen, ist unmoglich.

140



Noch einmal : Was ist Gliick ?

Zuvor aber einige Bemerkungen zu jenen guten Griinden, an die
man sofort erinnert wird, wenn man den Konnex zwischen « Gliick »
und « Macht» allzu eng zu kniipfen scheint. Offensichtlich falsch
wire ja die These «Je mehr Macht, desto gliicklicher». Weshalb gilt
diese Proportion nicht ?

Zwei Argumente sind unmittelbar einleuchtend. Zum einen das
Argument aus dem, was man den « Geschenkcharakter» des Gliicks
nennen konnte. « Gliick» scheint seinem Wesen nach unerzwingbar
zu sein. Es stellt sich ein — oder auch nicht. Jedenfalls ist es nicht zu
berechnen ; als Effekt technischen Konnens lédsst es sich iiberhaupt
nicht fassen. — Warum das so ist ? — Ich denke, es hidngt mit der beson-
deren Einheitserfahrung zusammen, die zum Zustand des Gliicks ge-
hort. Wir sind gliicklich, wenn nichts mehr trennt; alles in einem
umgreifenden Sinn seinen Platz hat ; eine mittelpunktlose Balance, die
Dinge — zu denen ganz selbstverstandlich auch wir selber gehoren —
im Einklang hélt. Genau solche Balancen sind aber — a priori — ausge-
schlossen, wenn wir uns technisch planend und verfiigend zur Welt
verhalten. Denn in solcher Einstellung richtet sich Subjekt auf Objekt,
indem Subjekt Objekt von sich distanziert, um es zielsicher begreifen,
durch Begriffe dingfest und nach dem Raster seiner Begriffe bestim-
men und berechnen zu kénnen. Die Grundoperation der beherrschen-
den Vernunft ist das distanzierende Begreifen — und die Einheitserfah-
rung des Gliicklichen wird so von Anfang an durchkreuzt.

Das andere Argument fiir die Untriftigkeit der These «Je mehr
Macht, desto gliicklicher » erinnert nicht die Folgen der Subjekt/ Ob-
jekt-Spaltung, die der Preis jeder herrschaftlichen Fihigkeit sind, son-
dern die Riickwirkungen des Konnens aufs Wollen, d.h. die imma-
nente Briichigkeit der menschlichen Subjektivitit.

Dazu, damit mein trockenes Analysieren nicht allzu ungeniessbar
werde, ein Zitat aus einem sehr beriihmten Werk :

Strebst du nun nach diesem hohen Ziel, so glaube nicht, dies geldnge dir ohne
jede Anstrengung: du musst alles andere zuriickstellen, auf vieles fiir immer,
auf manches wenigstens fiir eine Zeit verzichten.

Denn strebst du daneben noch nach Amtern und Reichtum, so wirst du viel-
leicht auch sie nicht erreichen, weil du zugleich nach beidem trachtest. Sicher
aber wirst du verfehlen, worin allein Freiheit und Gliick liegen. » EPIKTET,
Handbiichlein der Moral, hg. von W. Kraus, Ziirich 1987, S. 15f.

141



« Mich treibt nicht nur der Wind der Zufille nach seiner Richtung, son-
dern tiberdies schwanke ich und verwirre mich selber, weil ich so unsi-
cher auf meinen Fiissen stehe ; und wer sich nur recht beobachtet, wird
sich kaum zweimal in der gleichen Verfassung finden. Ich gebe meiner
Seele bald dieses Gesicht und bald jenes, je nachdem auf welche Seite
ich sie wende. Wenn ich auf ungleiche Weise von mir rede, so geschieht
es, weil ich mich auf ungleiche Weise betrachte. Alle Widerspriiche fin-
den sich in mir, je nach Gesichtswinkel und Umstdnden. Schamhaft und
unverschamt ; keusch und geil; geschwitzig und schweigsam ; tatkriftig
und zimperlich ; geistreich und bldde ; miirrisch und leutselig ; liignerisch
und wahrhaftig; kenntnisreich und unwissend, freigiebig und geizig und
verschwenderisch, von alledem finde ich etwas in mir, je nachdem ich
mich drehe ; und wer immer sich recht aufmerksam priift, wird in sich, ja
sogar in seinem Urteile iiber sich selbst, diese Unstetigkeit und Un-
stimmigkeit vorfinden. Ich habe von mir selbst nichts Ganzes, Einheitli-
ches und Festes, ohne Verworrenheit und in einem Gusse auszusagen.
Distinguo ist das erste und letzte Wort meiner Logik. »*

Michel de Montaigne, der grosse Selbsterforscher, macht mit
Hinweis auf die «verschwenderische Wandelbarkeit und Wider-
spriichlichkeit, die sich in uns findet», immer wieder evident, weshalb
kein Zuwachs an Macht je geniigen kann, um uns des Gliicks zu ver-
sichern. Angesichts der Unerschopflichkeit unseres Wollens und sei-
ner Gestalten — und vor allem: angesichts der Unstetigkeit unserer
Begehren — ist alle Macht immer zu klein, um uns jemals vom Mangel
an Erfiillung und von der Unruhe des Ungestillt-Seins unserer
Wunschnatur zu befreien. Es scheint ein Gesetz der Inflation zu gel-
ten: Je mehr wir konnen, desto mehr anderes und neues wollen wir...
und umso grosser wird die Chance, ungliicklich zu werden*.

Aus dem Arsenal der Argumente gegen eine enge Verkniipfung
von Macht und Gliick habe ich die erwéhnten nicht zuletzt deshalb
herausgegriffen, weil sie an drei essentielle Momente des Gliicks
heranfiihren ; Momente, die auf grundsatzliche Weise das Medium der
Macht iibersteigen. Nidmlich erstens das Wesensmerkmal der prinzi-
piellen Zu-falligkeit des Gliicks; zweitens das seiner eigentiimlichen
Finalitdt ; drittens das der Bindung des Gliicks ans menschliche End-
lichkeitsbewusstsein.

3 M. DE MONTAIGNE, Essais, iibersetzt von H. Liithy, Ziirich 1953, S. 324,

4 Dass dies ein ewig wiederkehrender Topos der Zivilisationskritik seit Platons
Tagen ist, sei immerhin am Rande vermerkt; vgl. etwa die Poleogonie die
Sokrates im 2. Buch der Politeia erzihlt — mit dem entscheidenden Ubergang
von der gesunden und zufriedenen Stadt des Mangels zur konfliktgeplagten
und aufgeblasenen Stadt des niemals geniigenden Uberflusses.

142



Zum ersten Moment, zur Zufilligkeit des Gliicks: Weshalb sie
besteht, versuchte ich vorhin mit dem Hinweis auf das umfassende
Gefiihl jener aus ihr selber entspringenden und gegebenen Einheit zu
begriinden: das Gefiihl, dessen Gegenwart den Zustand des Gliicks
auszeichnet. Wenn aber diese umfassende und selbsturspriingliche
Ganzheit die Gliickserfahrung bestimmt, dann ist Gliick auf paradoxe
Weise sowohl letztes Ziel wie Nicht-Ziel unserer vom Mangel und
vom Bediirfnis motivierten Subjektivitit. Ziel, weil es das den Mangel
schlechthin heilende Gut ist; Nicht-Ziel, weil es als Zweck distanzie-
rend begreifendenden, absichtlichen Tuns, als Ergebnis erfolgsorien-
tierter Handlungstechniken von vornherein unerreichbar ist. So ist es
letzter Horizont all unserer Tétigkeiten und das stindige Dementi der
Wirksamkeit zielgeleiteter Handlungskompetenz. Und eben deswegen
gehort zu ihm, wo und wenn es sich unvermutet ergibt, das Bewusst-
sein unserer Endlichkeit: Wir wissen, wir konnen nichts dafiir — und
dennoch sind wir gliicklich, endlich aufgehoben und ganz in unserer
zersplittert-heillosen Ichheit, die wir sonst zu ertragen verdammt sind.

Die aristotelische Eudaimonie

Vielleicht langweile ich meine Leser ja schon ldngst mit dieser
Aufzidhlung der Griinde wohlbekannter Tiicken und Fehlgriffen unse-
rer taglichen Gliicksjagd, aber ich kann nicht auf sie verzichten. Denn
mit diesen Griinden muss sich jede anstindige Theorie des Gliicks
befassen, und sie sind natiirlich auch den Philosophen vertraut, auf die
ich jetzt allmidhlich zu sprechen kommen machte.

Aristoteles nicht weniger als Kant ist sich sowohl dessen bewusst,
dass das Gliick kein direkt intendierbares Ziel ist, wie der Tatsache,
dass die menschliche Realisierungskraft gegeniiber der Ubermacht
unserer Bediirfnisnatur stets zu gering ist. Weshalb aber darf ich die
beiden gleichwohl als Zeugen meiner These anrufen, wonach der
praktische Diskurs iiber das Gliick immer ein Diskurs iiber die Macht
sei 7 — Um die generelle Antwort, das Fazit, gleich vorwegzunehmen :
Weil es im Rahmen der fiir das abendliandische Denken klassisch ge-
wordenen Weise, der praktischen Frage zu begegnen, gar nicht anders
geht. Im Horizont dieses Denkens ist der Mensch das zoon logon
echon, das animal rationale, ein handelndes Tier, das sein Streben
nach Leben und Gut-Leben im Zwiespalt von Verstand und Sinnlich-
keit, von Begehren und verniinftigem Willen zu regulieren hat. Dieser

143



Dualismus sorgt dafiir, dass der Zustand des Gliicks in einer bestimm-
ten Art Thema wird, die an ihm alles verdeckt, was aus der Perspek-
tive zielstrebigen Handelns nicht mehr sichtbar werden kann. Was ich
damit meine, wird im folgenden deutlicher werden. Es ergibt sich aus
der Weise, wie Aristoteles iiber die Eudaimonia, die Gliickseligkeit —
das Gut, auf das alles Wissen und Wollen des Menschen zielt —
spricht.

a) Arete

Um die aristotelische Gliickslehre zu verstehen, wie sie die Niko-
machische Ethik zur Darstellung bringt, muss man wissen, was deren
Zentralkategorie (ndmlich der Begriff der Arete) meint. In der Ver-
wirklichung der Arete liegt nach Aristoteles der entscheidende Schritt
zum menschenmoglichen Gliick:

« Das menschliche Gut ist der Arete gemisse Tatigkeit der Seele, und
gibt es mehrere Aretai: der besten und vollkommensten Arete gemisse
Titigkeit. » (NE 1098 b 20, S. 12)°

«Arete» wird im Deutschen meist mit «Tugend» oder
« Tiichtigkeit » iibersetzt. Aber das klingt allzu antiquiert, um erkenn-
bar zu machen, worauf sich Aristoteles mit diesem Ausdruck bezieht.
Im Griechischen ist « Arete» zunidchst einfach diejenige Eigenschaft
oder Tauglichkeit eines Dinges oder eines Lebewesens, in der dessen
besondere, es in seiner Eigentiimlichkeit bestimmende Fahigkeit zum
Austrag gelangt. Die Arete des Messers ist sein « Zum-Schneiden-gut-
Sein». Und die Arete des Menschen — worin besteht sie ?

Aristoteles bendtigt den Grossteil seiner Abhandlung zur Beant-
wortung dieser Frage. Worum es ihm dabei geht, macht er aber mit
wenigen niichternen Unterscheidungen klar. Zunichst liegt die Arete
des Menschen nicht in irgendeiner Tiichtigkeit des Korpers, sondern
in derjenigen der menschlichen Seele. Um diese Seelentiichtigkeit zu
definierten, bedient sich Aristoteles des fundamentalen Struktursche-
mas seiner Psychologie ; demgemaiss besitzt die Seele einen verniinf-
tigen und einen unverniinftigen Teil. Genauer gesagt: Wir finden in
der Seele des animal rationale zwei Extreme — eine vegetative,
pflanzliche Seite einerseits, eine verniinftige, singuldr menschliche
Seite andererseits®.

5 ARISTOTELES, Nikomachische Ethik, hg. von G. Bien, Hamburg 1972.
6 Vgl.dazuNEI 13.

144



Dem vegetativen Teil widmet Aristoteles einige Sitze, um ihn
dann, als unspezifisch fiir das animal rationale und dessen Arete, aus-
ser Betracht fallen zu lassen. Denn der vegetative Bereich bezeichnet
ein Feld, das sich erstens verniinftig-planmissiger Einflussnahme
entzieht und das zweitens allem Lebendigen, insofern es {iberhaupt
lebendig ist, zukommt. Deswegen konstatiert Aristoteles, dass das ve-
getative Vermdogen, d.h. das sich selbst steuernde Prinzip des Organi-
schen, « von Natur an der menschlichen Arete keinen Anteil hat» (NE
1102 b 13, S. 24). Anders verhilt es sich mit demjenigen Bereich, der
zwischen den Extremen der Vernunft und der vegetativen Autoregu-
lation liegt. Das ist der Bereich der Liiste und der Begehren. Weil
diese Sphire einerseits offen ist fiir den Einfluss der Vernunft, ander-
seits solcher Bestimmung aber eine eigene Dynamik entgegensetzt,
gehort sie fiir Aristoteles sowohl zur rationalen wie zur arationalen
Natur der Seele. Und diese eigentiimlich ambige Plastizitit ist es nun
auch, die das Feld der Liiste erheblich sein lésst fiir die Frage nach der
eigentlich menschlichen, also nach der fiir das animal rationale cha-
rakteristischen Arete : Die Arete des Menschen — insofern die ambiva-
lente Seele nach der Seite ihrer appetitiven Momente betrachtet wird —
ist die im Dienste verniinftiger Selbstbestimmung stehende Tugend
der Missigung und Modellierung der Sinnlichkeit ; anders gesagt: sie
ist die gegeniiber der Vernunft willige Bereitschaft der Liiste, sich
moderat gebrauchen zu lassen.

«Das sinnlich begehrende und iiberhaupt das strebende Vermédgen
nimmt (im Gegensatz zur vegetativen Seite der Seele) an der Vernunft in
gewisser Weise teil, insofern es auf sie hort und ihr Folge leistet. (Es hat

an ihr Anteil) wie ein Kind, das auf seinen Vater hort.» (NE 1102 b
30ff., S. 24f.)

b) Gliick als Lohn der Tugend

Mit der Auszeichnung der spezifisch humanen Eigenschaft, die
eigene Begehrensnatur zu beherrschen, ist die Explikation der fiir die
Eudaimonie notwendigen menschlichen Arete aber noch nicht abge-
schlossen. Komplementar zu den Aretai der Appetenz, also eben zur
Missigkeit und zur Freigiebigkeit, benotigt man ausserdem die Aretai
der Rationalitit: Klugheit, Scharfsinn, souverdnes Wissen, damit die
Fiahigkeit der Selbstbeherrschung richtig zur Anwendung gelangen
kann. Erst die Beachtung und die Bearbeitung beider Seelenmomente,
der Appetenz und der Rationalitét, in ihrem Zusammenhang, erlaubt

145



die volle Artikulation des einen, aber in sich vielfiltigen Wesens der
menschlichen Arete als solcher.

Um die aristotelische Gliicksphilosophie zu verstehen, ist die ge-
naue Kenntnis ihres Tugendkatalogs nicht noétig. Erforderlich fiir das
Verstidndnis ist aber die Kenntnis von zwei weiteren Grundelementen
der Lehre — néamlich erstens der Zugriff dieser Doktrin auf das Ganze,
d.h. auf die lebenslange Dauer der menschlichen Existenz, und zwei-
tens der Gedanke der aristotelischen Anthropologie, wonach das ani-
mal rationale zugleich immer als zoon politikon, d.h. als Gemein-
schaftswesen zu betrachten ist.

Das sechste Kapitel des ersten Buches der Nikomachischen Ethik
schliesst mit einer fiir Aristoteles typischen Bemerkung. Nachdem er
noch einmal die Realisierung der Arete als das primir zu erstrebende
Worumwillen der menschlichen Existenz herausgestellt hat, fiigt er
hinzu:

«Dazu muss kommen, dass dies ein volles Leben hindurch andauert;
denn wie eine Schwalbe und ein Tag noch keinen Sommer macht, so
macht auch ein Tag oder eine kurze Zeit noch niemanden gliicklich und
selig. » (NE 1098 a 18f., S. 12)

Die von der Arete ermoglichte Eudaimonie, von der Aristoteles
spricht, ist nicht die Himmelfahrt einer befristeten Euphorie, sondern
die einigermassen solide Daseinsform eines auf Dauer gelingenden
Lebens. Deshalb beschreibt er die Arete als Haltung oder — um die
aristotelische Pointe wortlich zu machen — als Halterung, die dem
Existenzvollzug Bestandigkeit und Gradlinigkeit gibt.

Fiir beide Tugendsorten, also fiir beide Arten, die Seele (und das
heisst, ihre Vermogen der Rationalitidt bzw. der Appetenz) zu formen,
braucht es mithin Zeit, Anstrengung, Lernen und Gewohnung (vgl.
NE II 1). Die Arete, also der aristotelische Weg zum Gliick, ist keine
Sache, die einfach von Natur aus wirklich und lebensmichtig wire.
Sie verdankt sich ebensosehr absichtsvoll-personlicher Selbstkultur
wie den institutionellen Effekten einer die Person priagenden sozialen
Welt.

Die Gegebenheit einer funktionierenden gesellschaftlichen Praxis
ist bei Aristoteles indes nicht bloss eine Bedingung fiir die Ausbil-
dung jener Haltungen, die die dauerhafte Balance der verschiedenen
Anspriiche und Bediirfnisse der Seele gestatten. Sie ist zugleich der
Raum, in dem der durch die Selbstkultur gestaltete Existenzvollzug
sich iiberhaupt erst ganz vollenden und verwirklichen kann. Denn der
Mensch ist fiir Aristoteles ein Lebewesen der Gemeinschaftlichkeit,

146



zoon politikon eben, das substantiell auf Mit-Sein mit andern und auf
Einfiigung in den autopoietischen Prozess einer kollektiven Subjekti-
vitit hin angelegt ist.

Gliick und Selbstmacht

Damit habe ich die Grundziige der aristotelischen Antwort auf die
Frage nach dem menschenmdoglichen Gliick soweit entwickelt, dass
ich diese Antwort in einer zusammenfassenden Formel charakterisie-
ren kann : Gliick ist die Verwirklichung der menschlichen Chance, ein
erfiilltes Leben im Rahmen einer sich als Ganzheit verstehenden Ge-
meinschaft so im Einklang mit den verniinftigen Talenten und sinnli-
chen Bediirftigkeiten der jeweiligen Individualitit zu fiihren, dass sich
beides dauerhaft realisiert: die Starke der Polis, d.i. der sozialen Ein-
heit, in der jemand seinen Platz findet, wie die Lebenssinngewissheit
der je einzelnen Existenz’.

Unzweifelhaft nimmt diese Konzeption der Eudaimonie, so vor-
modern sie auf den ersten Blick anmuten mag, auf ihre Weise auch
die machttranszendierenden Momente des Gliicks — als jenes
«Zustandes aus dem kein Streben mehr hinausweist» — auf, die ich
anfangs erwihnt habe. Auch das aristotelische Gliick ist abhdngig von
Nichterzwingbarkeiten, insofern zufillig, gebunden ans Endlichkeits-
bewusstsein der Menschen und letztes Ziel, aber nicht direkt inten-
dierbarer Zweck menschlicher Handlungskraft. Die Arete ist die not-
wendige Bedingung, aber nicht die sichere Ursache der Eudaimonie.

Wie prekir das Arete und Eudaimonie verkniipfende Gliicksmo-
dell ist, wie abhingig sein Gelingen von Umstédnden, deren Gegeben-
heit keine Tatmacht zu garantieren vermag, reflektiert die Nikomachi-
sche Ethik an vielen Stellen. Gleichwohl, so meine Leitthese, liefert
dieses Modell das exemplarische Beispiel fiir den permanenten Ver-
such der abendldndischen praktischen Philosophie, das Gliick von der
Macht her zu begreifen. — Wie kann ich so etwas behaupten ?

7  Allerdings ist das nicht die einzige Antwort, die Aristoteles auf die Frage
nach dem Gliick gibt. NE X 6 entwickelt das vollkommene Gliick als das Le-
ben im Vollzug der Theorie. Verglichen mit ihm ist die vita activa nur ein
zweitrangiges Gliick. Dazu fiigt Aristoteles freilich hinzu: « Aber das Leben,
in dem sich diese Bedingungen (zugunsten der vita contemplativa) erfiillen,
ist hoher als Menschen zukommt. Denn so kann er nicht leben, insofern er
Mensch ist, sondern nur insofern er etwas Gottliches in sich hat.» (NE 1177 b
29ff., S. 250)

147



Die Begriindung ist ziemlich einfach. Die Macht, um die es den
Philosophen geht, ist nicht primér die Macht iiber die dussere, dem
Selbst fremde Natur, sondern es ist die Macht des Subjekts iiber sich
selber. Selbstmacht, Selbstherrschaft, wenn man will : Autonomie, ist
die orientierende Idee der auf den Menschen als handelndes Wesen
bezogenen Anstrengung der Philosophie, das menschenmogliche
Gliick und Gliicklich-Sein zu denken. Geradezu schlagend klar wird
das bei Kant, dessen Moral bzw. Ethik durchaus auf die anthropologi-
sche Gliicksbezogenheit achtet und die sich genau von dieser ihrer
Gliickstheorie her als Radikalisierungsgestalt der aristotelischen Lehre
und des diese Lehre fundierenden Ansatzes deuten lidsst. Das mochte
ich im folgenden verdeutlichen.

Moralitét als Gliickswiirdigkeit

Fiir Kant ist die «Kritik der praktischen Vernunft» die
«Einleitung zu einer Wissenschaft [...], die da lehrt, nicht wie wir
gliicklich, sondern der Gliickseligkeit wiirdig werden sollen» (KpV,
S. 278)8. Die kantische Schrift {iber das oberste Kriterium des richti-
gen Tuns verzichtet von Anfang an auf den Anspruch, einen Weg
weisen zu konnen, der Arete und Eudaimonie zugleich erschliesst.
Richtig, Arete-gemass, also nach Kant: entsprechend dem kategori-
schen Imperativ zu leben, ist nicht mehr, wie bei Aristoteles, die not-
wendige Bedingung der Wirklichkeit eines guten und gelingenden
Lebens, sondern lediglich die Voraussetzung dafiir, der Gnade des
Gliicks wiirdig zu werden.

Zwar weiss Kant als Anthropologe und Psychologe sehr genau,
dass er das Thema des Gliicks und dessen dominierenden Rang im
menschlichen Dasein nicht unbehandelt lassen darf. Seine grundle-
gende Anstrengung lduft aber gerade darauf hinaus, die praktische
Philosophie als Verteidigerin und Lehrmeisterin der menschlichen
Selbstmacht so weit wie moglich von denjenigen Antwortpflichten zu
befreien, die fiir den antiken Ethiker noch selbstverstandlich waren.
Nicht mehr das Problem « Was soll ich machen, damit ich gut und
gliicklich leben kann ?» hat der praktische Philosoph zu 16sen, son-
dern allein noch zu sagen, was man tun muss, um dem Rechten
gemdss zu handeln. Als Nebenpflicht ist allerdings auch jener letztlich

8 1. KANT, Kritik der praktischen Vernunft, in: Akademie-Ausgabe, Bd. 5, Ber-
lin 1968.

148



theologische Zusammenhang aufzuweisen, der am Ende garantiert,
dass das Tun des Rechten und das Bediirfnis nach Gliick nicht unheil-
bar in Konflikt geraten.

Inwiefern ist diese Lehre als die — christliche® — Radikalisierungs-
form jenes Zwanges zu begreifen, unter dem die praktische Philoso-
phie des Westens steht, und der sie nétigt, tiber das Gliick immer im
Horizont der Macht, namlich im Licht der Idee der Selbstherrschaft zu
reden ?

Die kantische Theorie demonstriert zundchst, wie leicht der Ge-
gensatz von Sinnlichkeit und Verstand, Begehrensnatur und Ver-
nunftnatur, von dem sie wie die aristotelische ausgeht, dafiir sorgt,
dass das Gliick, die « Gliickseligkeit», im Rahmen des Schemas von
appetitivem Streben und entsprechender Erfiillung im wesentlichen
als ein Zustand dauerhaft gestillten Verlangens gedacht wird. Was uns

9 Wihrend von Aristoteles das Tun des Rechten noch als der entscheidende
Faktor menschenmoglicher Eudaimonie behandelt wird, geht Kant von einem
Tugendbegriff aus, der dem Gliick gegeniiber autark geworden ist. Den
Ubergang zwischen beiden Konzeptionen bildet AUGUSTINUS, der in De Ci-
vitate Dei (Buch XII) mit grimmigem Spott die griechisch-heidnische Vor-
stellung eines schon hienieden gliickenden Lebens verabschiedet. Den anti-
ken Weisheitslehren jeder Priagung, die die irdische Inkongruenz von Begeh-
ren und Erfiillung durch die ausgleichende Kunst kluger Selbstkultur harmo-
nisieren oder durch stoische Weltdistanz dimpfen mochten, setzt die Augu-
stinische Predigt mit grausamer Hirte die unaufhebbare Erfahrung des
Scheiterns entgegen. In diesem hiesigen Leben, so wiederholt Augustinus
iiber Dutzende von Seiten, kann niemand, auch nicht der im paganen Sinne
Tugendhafte, das hochste Gut und eigentliche Gliick des « wahren Friedens »
erreichen.

Gliicken kann das Erdenleben nur in der beglaubigten Hoffnung aufs Jen-
seits; als prinzipiell futuristisches Projekt. Also im Tun des Gottesfiirchtigen,
der alle Priifungen im Hinblick auf die ewige Seligkeit auf sich nimmt und
besteht. Abgeschnitten von solcher Transzendenz aber und fiir sich allein ge-
nommen, ist es Elend, Enttauschung, Jammer und Frustration. Nicht hier und
nicht jetzt, erst Dann-und-Dort gibt es, was menschliches Sehnen und Streben
immer schon mochten, den unstorbaren Einklang von Wunsch und Wirklich-
keit, Konnen und Wollen.

Die Uberzeugungskraft solcher Argumentation basiert auf der Thematisie-
rung und rhetorischen Zuspitzung dessen, was die weltimmanenten Lehren
der antiken Ethik nur entweder beschwichtigen oder trostlos konstatieren
konnten: dass zum diesseitigen Programm des Menschen als einem Bediirf-
nis- und Strebenswesen Selbsterlosung, « wahrer», dauernder « Friede » eben,
nicht gehort. Anders gesagt: Solange wir nicht erwarten diirfen, von der Erb-
siinde befreit zu werden, ist unser Gliicksverlangen fiir unsere Handlungs-
macht hoffnungslos zu gross.

149



das Gliicklich-Sein zum Problem macht, ist — in den Strukturbegriffen
der aristotelischen Psychologie, die auch diejenigen der kantischen
sind, gesprochen — nicht der vegetative und nicht der rationale
Seelenteil, sondern der mittlere der Liiste und Begierden. Er ist es, an
dem immer wieder schmerzlich bewusst wird, dass all unsere Macht
tiber die dussere Welt nie auszureichen vermag, um den Mangel unse-
rer endlichen Natur heilend auszugleichen. Und wihrend es Aristote-
les immerhin fiir moglich halt, dass das balancierte Zusammenspiel
von personlicher Klugheit, institutioneller Tradition und reifer Cha-
rakterbildung die Wunschdynamik des Menschen befriedigend im
Zaume halten und steuern kann, ist die « Kritik der praktischen Ver-
nunft» von vornherein der Meinung, dass in punkto appetitiver Be-
friedigung gar nichts zu versprechen ist:
«Es ist [...] wunderlich, wie, da die Begierde zur Gliickseligkeit, mithin
auch die Maxime, dadurch sich jeder diese letztere zum Bestimmungs-
grunde seines Willens setzt, allgemein ist, es verstindigen Ménnern habe
in den Sinn kommen konnen, es darum fiir ein allgemein praktisches
Gesetz auszugeben. Denn da sonst ein allgemeines Naturgesetz alles
einstimmig macht, so wiirde hier, wenn man der Maxime die Allgemein-
heit eines Gesetzes geben wollte, grade das dusserste Widerspiel der
Einstimmung, der drgste Widerstreit und die gédnzliche Vernichtung der
Maxime selbst und ihrer Absicht erfolgen. Denn der Wille Aller hat als-
dann nicht ein und dasselbe Objekt, sondern ein jeder hat das seinige
(sein eigenes Wohlbefinden), welches sich zwar zufilligerweise auch
mit anderer ihren Absichten, die sie gleichfalls auf sich selbst richten,
vertragen kann, aber lange nicht zum Gesetze hinreichend ist, weil die
Ausnahmen, die man gelegentlich zu machen befugt ist, endlos sind und
gar nicht bestimmt in eine allgemeine Regel befasst werden konnen. [...]
Empirische Bestimmungsgriinde taugen zu keiner allgemeinen dusseren
Gesetzgebung, aber auch eben sowenig zur inneren; denn jeder legt sein
Subjekt, ein anderer aber ein anderes Subjekt der Neigung zum Grunde,
und in jedem Subjekt selber ist bald die, bald eine andere im Vorzuge
de?1 E,)inﬂusses. » (KpV, 1. Teil, 1. Buch, 1. Hauptstiick, §4 Anmerkung,
S.

Die Vernunft — so darf man das zusammenfassen — verrit sich
selbst, wenn sie sich zur Meisterin des Gliicks zu machen sucht. Wozu
sie aber taugt, ist die Verteidigung der Wiirde und die Rettung der
Selbstachtung des Menschen als eines Wesens, das in seinem besten
Teil gar nicht mehr zu jener Welt gehort, an die die Sinnlichkeit uns
bindet. Und so kippt zuletzt die strenge Kritik der Sinnlichkeit und der
bediirftigen Begehrlichkeit der menschlichen Seele, die Kants prakti-

scher Philosophie die Richtung gibt, in die grosse Selbstfeier der Ver-

150



nunft. Ich erinnere an die beriihmten Sitze aus dem Beschluss der
« Kritik der praktischen Vernunft» :

« Zwei Dinge erfiillen das Gemiit mit immer neuer und zunehmender
Bewunderung und Ehrfurcht, je 6fter und anhaltender sich das Nachden-
ken damit beschiftigt: der bestirnte Himmel iiber mir und das morali-
sche Gesetz in mir. Beide darf ich nicht als in Dunkelheiten verhiillt,
oder im Uberschwenglichen, ausser meinem Gesichtkreise suchen und
bloss vermuten ; ich sehe sie vor mir und verkniipfe sie unmittelbar mit
dem Bewusstsein meiner Existenz. Das erste fingt von dem Platze an,
den ich in der dusseren Sinnenwelt einnehme, und erweitert die Ver-
kniipfung, darin ich stehe, ins unabsehlich Grosse mit Welten iiber
Welten und Systemen von Systemen, iiber dem noch in grenzenlose Zei-
ten ihrer periodischen Bewegung, deren Anfang und Fortdauer. Das
zweite fangt von meinem unsichtbaren Selbst, meiner Personlichkeit, an
und stellt mich in einer Welt dar, die wahre Unendlichkeit hat, aber nur
dem Verstande spiirbar ist, und mit welcher, (dadurch aber auch zugleich
mit allen jenen sichtbaren Welten) ich mich nicht wie dort in bloss zufil-
liger, sondern allgemeiner und notwendiger Verkniipfung erkenne. Der
erstere Anblick einer zahllosen Weltenmenge vernichtet gleichsam
meine Wichtigkeit, als eines tierischen Geschopfs, das die Materie, dar-
aus es ward, dem Planeten (einem blossen Punkt im Weltall) wieder zu-
riickgeben muss, nachdem es eine kurze Zeit (man weiss nicht wie) mit
Lebenskraft versehen gewesen. Der zweite erhebt dagegen meinen Wert,
als einer Intelligenz, unendlich durch meine Personlichkeit, in welcher
das moralische Gesetz mir ein von der Tierheit und selbst von der gan-
zen Sinnenwelt unabhingiges Leben offenbart, wenigstens soviel sich
aus der zweckmassigen Bestimmung meines Daseins durch dieses Ge-
setz, welche nicht auf Bedingungen und Grenzen dieses Lebens einge-
schrénkt ist, sondern ins Unendliche geht, abnehmen lasst. » (KpV, 2.
Teil, S. 162)

Das philosophische Gliick der Macht

Kant radikalisiert im Vergleich zu Aristoteles die Tendenzen bei-
der Seiten des Gegensatzes bzw. der Dualitat, der bzw. die fiir die
praktische Philosophie entscheidend ist. Er betont die Schwichen der
Sinnlichkeit, und er steigert zugleich die Stdrken des verniinftigen
Selbst. Diesem ist eigentlich alles moglich, was es verniinftigerweise,
d.h. im Sinne des Vernunftwillens, will. « Du kannst, denn Du
sollst ! » lautet die praktische Einsicht, vor deren souveriner Sicher-
heit die Unbestdndigkeit und Hinfélligkeit der Begierden und Liiste
ebenso nebensichlich wird wie die Vergeblichkeit der begehrlichen
Gliickssuche in der empirischen Welt. Was bei Aristoteles, der be-
kanntlich neben dem biirgerlichen Gliick des tdtigen Lebens auch die

151



freilich hochst rare Gliicksmoglichkeit der vita contemplativa ent-
wirft, zum Besitz bloss ganz weniger werden kann: die Selbsttrans-
zendenz des Ich in der Unvergidnglichkeit des Geistigen, ist unter den
veranderten, den Dualismus der menschlichen Seele verschiarfenden
Pramissen Kants der Ausdruck der von irdischem Gliick oder Ungliick
nicht mehr tangierbaren, inneren Ganzheit und Absolutheit der men-
schlichen Vernunftnatur geworden. Dass da, wo diese gegeben, erfah-
ren und ergriffen ist, eine andere — die wahre — Gliickseligkeit der
endgiiltigen Ablosung von der bediirftigen Sinnlichkeit als solcher
schliesslich nur eine Frage der Zeit ist, ist fiir Kant, den Erfinder des
moralischen Gottesbeweises, nicht zwingend deduzierbar, aber im
Grunde gewiss. Solange diese Zeit der Erlésung jedoch nicht gekom-
men ist, hat man zum Gliick nur eines zu tun: Vom Gliick zu schwei-
gen und seiner Ankunft wiirdig zu werden.

Der Diskurs der praktischen Philosophie iiber das Gliick sei ein
Diskurs liber die Macht. Was er, exemplifizierbar an den Denkfiguren
der « Nikomachischen Ethik» und der «Kritik der praktischen Ver-
nunft », behandle, sei das Gliick der Macht. Ich hoffe, ich konnte zei-
gen, was ich mit dieser These meine, und dass sie, wenn man sie als
Aussage iiber die Selbstherrschaft und die Macht des Selbst versteht,
stimmt. Und weiter hoffe ich, vorgefiihrt zu haben, dass der Diskurs
der praktischen Philosophie, gerade weil er ein Diskurs iiber das
Gliick der Macht ist, das Gliick und dessen eigene Macht immer ent-
schiedener distanziert, stattdessen aber eine Idee von vernunftzentrier-
ter Personalitdt findet — oder erfindet —, der gegeniiber die Macht des
Gliicks am Ende nur noch von Ferne sichtbar ist.

Man kann, was ich sagen mochte, auch so formulieren: In der
Welt der Sprache der praktischen Philosophie erscheint das Gliick wie
verstellt durch die Glaswand der in ihr geltenden Begrifflichkeit. Des-
halb beginnt schliesslich — bei Kant — fiir die praktische Philosophie
das wahre Gliick erst dort, wo sie selber nichts mehr zu sagen hat.

Die Utopie des erfiillten Augenblicks

Wenn es aber so ist, dass sich die Philosophie durch die eigene
Weise, iiber das Gliick nachzudenken, die Moglichkeit nimmt, anders
als selbstmachtstrategisch iiber das Gliick, dessen Gegebenheit und
Wirklichkeit zu reden, dann ist es notig, nach andern Stimmen und
neuen Wahrnehmungen zu suchen. Freilich: Gibt es liberhaupt Alter-

152



nativen zur Logik der Sorge, die sich in den Strukturen der prakti-
schen Frage entfaltet, und zum aristotelischen Seelenmodell, diesen
Denkvoraussetzungen der klassischen Philosophen, die allesamt dazu
zu zwingen scheinen, das Gliick im Rahmen der Polaritdat von men-
schlicher Begehrensnatur und Vernunftautonomie zu bestimmen ?

Eine allgemeine Antwort und das Exempel eines alternativen An-
satzes, vom Gliick zu handeln, sind leicht zu geben. Wer namlich bei
den Philosophen nichts mehr findet, sollte es bei den Dichtern versu-
chen. Zum Beispiel bei Robert Musil; dort, wo sein « Mann ohne Ei-
genschaften» in den «Atemziigen eines Sommertages» und im
« Entwurf zur Utopie des motivierten Lebens» vom Leben spricht,
wie es am besten wire :

« In der Mitte steht etwas, das ich Motivation genannt habe [...] Motiva-
tion hat mit Wollen keine Beriihrung ; sie lédsst sich nicht nach dem Ge-
gensatz von Zwang und Freiheit einteilen, sie ist tiefster Zwang und
hochste Freiheit [...] konnte ich sagen, wir werden von dem Gefiihl be-
gleitet, in Einklang mit Gott zu leben, es wire einfach; aber wie soll
man voraussetzungslos beschreiben, was uns dauernd erregt? <In Ein-
klang> ist richtig, aber womit ist nicht zu sagen. Wir werden von dem
Gefiihl begleitet, dass wir die Mitte unseres Wesens erreicht haben, die
geheimnisvolle Mitte erreicht haben, wo die Fliehkraft des Lebens auf-
gehoben ist, wo die unaufhdrliche Drehung des Erlebens aufhort, wo das
laufende Band der Eindriicke und Ausstosse, das der Seele Ahnlichkeit
mit einer Maschine gibt, stillsteht, wo die Bewegung Ruhe ist, dass wir
an die Achse des Kreisels gelangt sind. Das sind symbolische Aus-
driicke, und ich hasse diese Symboie geradezu, weil sie sich so leicht
anbieten und unendlich ausbreiten, ohne etwas zu ergeben. Ich will es
lieber noch einmal versuchen, und so niichtern wie moglich : die Erre-
gung, in der wir leben, ist die der Richtigkeit. Von diesem Wort, das in
solcher Anwendung ebenso ungewdhnlich wie niichtern ist, fiihle ich
mich ein wenig beruhigt. Zufriedenheit und Sittigung der Wiinsche sind
im Gefiihl der Richtigkeit enthalten, Uberzeugung gehort zu ihm und
Stillung, es ist der tiefe Zustand, in den man nach Erreichen seines Ziels
verfillt. Wenn ich fortfahre, mir das so darzustellen, und mich frage:
welches Ziel ist erreicht ? so weiss ich es nicht. Das ist schon wieder der
Einklang mit dem unbezeichenbaren «<Womit>. Und eigentlich ist es auch
nicht ganz richtig, von einem Zustand des erreichten Ziels zu sprechen;
zumindest ist es ebenso wahr, dass der Zustand von einem dauernden
Eindruck der Steigerung begleitet ist. Aber es ist eine Steigerung ohne
Fortschritt. Ebenso ist es ein Zustand des hochsten Gliicks, fiihrt aber
nicht iiber ein schwaches Lécheln hinaus. Wir fiihlen uns in jeder Se-
kunde emporgerissen, verhalten uns aber dusserlich wie innerlich ziem-
lich reglos ; die Bewegung hort niemals auf, aber sie schwingt auf eng-
stem Raum. Auch ist eine tiefe Sammlung mit einer weiten Zerstreutheit
verbunden, und das Bewusstsein lebhafter Titigkeit mit der Uberwilti-
gung durch ein Geschehen, das wir nicht geniigend verstehen. So endet

153



der Vorsatz, dass ich mich auf das Niichternste beschrinke, sogleich
wieder in befremdlichen Widerspriichen. Aber das, was sich dem Geist
so zerrissen darstellt, ist als Erlebnis von grosser Natiirlichkeit. Es ist
einfach da; also miisste es auch dem richtigen Verstindnis einfach
sein !» (MoE, S. 1210-1212)"

Ulrich (oder Musil) mochte in diesem Stiick weder eine Theorie
noch eine Technik des Gliicks entwickeln. Er will nicht mehr tun als
analysieren und beschreiben : Die Empfindung des «Einklangs» ; jene
Erfahrung umgreifender Einheit, von der wir am Anfang wie selbst-
verstidndlich als dem Zustand des Gliicks ausgegangen sind. Nicht
bloss, wie man das erreicht, sondern was es eigentlich ist, wird ritsel-
haft, sobald man es genau zu fassen sucht. Vor allem ist es wider-
spenstig gegen die Leitbegriffe der praktischen Vernunft. Sein Dasein
jenseits von Autonomie und Handlungsfreiheit ist durch die Polaritit
von Streben und Erfiillung nicht einzuholen. Es ist ja beides zugleich,
Bewegung und Ankunft — und auch wieder nicht. Der « Einklang » ist
Einklang mit einem « Womit», das selber nur als das absolut Ganze,
also als unbezeichenbar bezeichnet werden kann.

In den « Atemziigen eines Sommertags » erinnert Agathe Ulrich
an dessen Unterscheidung zweier von «Grund auf verschiedener
Moglichkeiten zu leben», denen zwei ganz verschiedene « Tonarten
des Gefiihls » entspriachen:

« Die eine sollte die des «weltlichen> Gefiihls sein, das nie zur Ruhe und
Erfiillung kommt ; die andere, ich weiss nicht, ob du ihr einen Namen
gegeben hast — : aber es hitte wohl die eines <mystischen> Gefiihls sein
miissen, das dauernd mitklingt, aber niemals zur <vollen Wirklichkeit»
gelangt. » (MoE, S. 1146)

Der «Einklang » mit dem unnennbaren « Womit », der sich in der
«Utopie des motivierten Lebens» verwirklicht, der Zustand, der
zugleich das «hochste Gliick» ist, hat also in der gewdhnlichen, der
«weltlichen» Gefiihlsdimension gar keinen Platz. Und dieser weltli-
che Seelenraum wird von Ulrich (oder Musil) sogleich mit dem Be-
reich «appetithafter » Existenzformen identifiziert und der «nicht-
appetithaften », vom «mystischen Gefiihl» erfiillbaren Daseinsweise
entgegengestellt.

Diese Zweiheit ist iiberall und immer wieder zu entdecken, « denn
in jedem Menschen ist ein Hunger und verhilt sich wie ein reissendes
Tier; und ist kein Hunger, sondern etwas, das frei von Gier und Satt-

10 R. MUSIL, Der Mann ohne Eigenschaften, Hamburg 1952.

154



heit, zartlich wie eine Traube in der Herbstsonne reift». (MoE,
S. 1147)

Musils Analyse fiihrt also zu einem neuen Modell von Gliicks-
theorie, das das aristotelisch-kantische entscheidend erweitert. Das
Problem des Umgangs mit dem appetithaften Teil unseres Wesens
(das Problem, dessen Losung fiir Kants Gliickswiirdigkeit- und
Aristoteles’ Eudaimonielehre ausschlaggebend ist), wird gegeniiber
der Aufmerksamkeit fiir die «vegetabile Anlage» (wie Agathe sie
nennt) unserer Seelennatur, in glatter Umkehr des aristotelischen
Verdikts gegen die «pflanzliche Seite » der menschlichen Seele,
zwelitrangig''.

Die «Atemziige eines Sommertags», der «Einklang», das
«hochste Gliick» erschliesst sich einzig dem nicht-appetithaften
Weltbezug. Aber nicht zufillig ldasst Musil Ulrich auf den Versuch,
diesen Weltbezug « psychologisch oder physiologisch zu zergliedern »
(vgl. S. 1149), verzichten. Denn verstdandlicher wird er auf diese
Weise nicht. Nicht in der Sprache der Reflexion ist er primér zugéang-
lich, sondern durch das Medium der Dichtung : im ewigen Augenblick
der Einheit von Erleben, Wahrnehmung und objektivem Vorgang
sommerlicher Stille, mit der das Kapitel beginnt :

« Ein geriuschloser Strom glanzlosen Bliitenschnees schwebte, von einer
abgebliihten Baumgruppe kommend, durch den Sonnenschein; und der
Atem, der ihn trug, war so sanft, dass sich kein Blatt regte. Kein Schat-
ten fiel davon auf das Griin des Rasens, aber dieses schien sich von in-
nen zu verdunkeln wie ein Auge. Die zirtlich und verschwenderisch
vom jungen Sommer belaubten Baume und Strducher, die beiseite stan-
den oder den Hintergrund bildeten, machten den Eindruck von fassungs-
losen Zuschauern, die, in ihrer fréhlichen Tracht iiberrascht und gebannt,
an diesem Begridbniszug und Naturfest teilnahmen. Friihling und Herbst,
Sprache und Schweigen der Natur, auch Lebens- und Todeszauber
mischten sich in dem Bild ; die Herzen schienen stillzustehen, aus der
Brust genommen zu sein, sich dem schweigenden Zug durch die Luft

anzuschliessen. <Da ward mir das Herz aus der Brust genommen», hat
ein Mystiker gesagt: Agathe erinnerte sich dessen.» (MoE, S. 1143)

Der andere Zugang zum Gliick, den die Dichter eréffnen, verdankt

sich nicht lediglich einem neuen begrifflichen Konzept, durch das sie
das Thema erfassen. Die Idee, das Gliick dort zu finden, wo die

11 Bemerkenswert in unserem Zusammenhang ist die an das vorhin Zitierte
unmittelbar anschliessende Bemerkung Ulrichs : « Vielleicht wire das Tie-
rische und das Pflanzenhafte, als Grundgegensatz der Geliiste verstanden, so-
gar der tiefste Fund fiir einen Philosophen!» (MoE, S. 1147)

155



Philosophen es nicht suchen: in der bruchlosen Verbindung von
« Vegetabilitat » und « Geistigkeit», in einem Zustand leibhafter Spiri-
tualitét, der den Gegensatz von Autonomie und Bediirftigkeit aufhebt,
ergibt sich wie von selbst aus den Moglichkeiten dichterischer Spra-
che und poetischer Einfiihlung in die offenbaren Geheimnisse der
Welt. Und wenn man es schliesslich doch mit den Begriffsmitteln exi-
stenzphilosophischer Erorterung umreissen will, miisste man sagen :
Was sich im dichterischen Reden zur Sprache bringt, ist ein — gegen-
liber dem praktischen, auf Handeln-Konnen ausgerichteten Sachbezug
der Philosophen — prinzipiell verindertes In-der-Welt-Sein ; eine Exi-
stenzweise des Sein-Lassens und der Selbsttranszendenz, in der sich
jene Momente des Gliicks, die sich dem Machen von vornherein ent-
ziehen, vollkommen anstrengungslos, als ob sie immer schon da wa-
ren, einzustellen scheinen.

Allerdings: Ist das — der mystische Moment der All-Einheit —
DAS Gliick ? Vielleicht ist es kein Zufall, dass der « Mann ohne Ei-
genschaften » Fragment geblieben ist; Ganzheit ist nur augenblicks-
haft da. Die uniiberbriickbare Zweiheit, — dass in jedem Mensch «ein
Hunger sei wie ein reissendes Tier»; und kein Hunger, sondern
«etwas, das frei von Gier und Sattheit, zartlich wie eine Traube in der
Herbstsonne reift» — ist und bleibt ein Bruch in unserer Seinsverfas-
sung. Und wahrscheinlich darum gibt es fiir uns Menschen bis zum
Ende der Zeiten sehr verschiedene und nie eine einzige Weise, das
eine Wort «Gliick» zu deuten. So gesehen ist die philosophische
Gliickstheorie der Selbstmacht nicht mehr und nicht weniger als das
existentiale Komplement zum sein-lassenden Selbstiiberstieg der
Dichter. Es kime darauf an, weder das eine noch das andere zu ver-
gessen'.

12 Womit wir wieder von vorne beginnen konnten. Némlich bei der Interpreta-
tion der « Nikomachischen Ethik » als einer doppelten Gliickslehre. Die vita
contemplativa, von der das Buch X der NE spricht (vgl. Anm. 7) ist vielleicht
von Ulrichs Utopie motivierten Lebens nicht allzuweit entfernt.

156



	Die Philosophen und das Glück : Anmerkungen zu einer Strategie der Macht

