
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 56 (1997)

Artikel: Die Philosophen und das Glück : Anmerkungen zu einer Strategie der
Macht

Autor: Kohler, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882992

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882992
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 56/97

GEORG KOHLER

Die Philosophen und das Glück
Anmerkungen zu einer Strategie der Macht

Zwei dürre Definitionen zu Beginn : Erstens: « Macht» ist die
Fähigkeit, das zu tun und erreichen zu können, was man will. Zweitens :

«Glück» ist der Inbegriff jenes Zustandes, aus dem kein Streben mehr
hinausweist.

Akzeptiert man diese Bestimmungen als Ausgangspunkte der
Überlegung, ergeben sich sogleich eine Reihe von Beziehungen
zwischen den beiden Begriffen. «Macht» ist eine Fähigkeit, «Glück» ein
Zustand. In der ersteren ist ein Moment des Noch-nicht, von Virtualität

enthalten, «dynamis» im aristotelischen Sinn; im zweiten ist das

primäre Datum die Gegenwärtigkeit, das Jetzt-und-Hier, Wirklichkeit
als « energeia». Gemeinsam ist beiden Definitionen der Bezug auf so

etwas wie Wollen, Wille, Streben und auf das diese Vermögen begleitende

Selbstgefühl, also auf Subjektivität.
Weiter ist festzuhalten, dass zu «Macht» im definierten Sinn die

Differenz zwischen Verlangen und Erfüllung gehört; «Macht» ist ja
nicht die Aufhebung dieses Unterschieds, sondern die Möglichkeit,
ihn zu überbrücken. Das heisst allerdings, dass «Macht» stets
angewiesen ist auf die Setzung von Zielen; «Macht» ist das Medium
zwischen Zielsetzung und Ziel. Dagegen der Zustand des «Glücks» : Es

mag sein, dass er sich mit der Erreichung eines Zieles ergibt oder dass

er selber als ein Ziel erscheint, doch rein für sich betrachtet ist er ziellos,

ohne die Spannung zwischen der ungestillten Intention und deren

Vorgriff auf das (abwesende) Intentum. Was jedoch nicht besagt, dass

in ihm keine Bewegung wäre ; im Gegenteil : der Zustand des Glücks
als Höchstform bewusster Lebendigkeit ist ein Geschehen, das auf
paradoxe Weise Ruhe und Bewegung vereint - Steigerung ohne
Fortschritt, zeitloses Gleiten, beständige Erneuerung.

Wenn «Macht» ein Medium des Wollens und «Glück» ein
Zustand der Erfüllung ist, also das ist, worauf jedes Streben ausgeht,
dann liegt es nahe, Macht eine Bedingung von Glück zu nennen. Wir
brauchen Macht, die Fähigkeit, unsere Strebungen an ihr Ziel zu bringen,

um glücklich zu sein, und jedenfalls um überhaupt die Möglich-

139



keit zu haben, einmal glücklich zu werden. Natürlich sträubt sich der
durch Tradition und Bildung imprägnierte Teil unserer Seele geradezu
reflexartig gegen eine derartige Formulierung: So kann und sollte
man nicht reden Glück ist nicht machbar Die Macht über etwas zu
haben und das zu wissen, zerstört gerade die Erfahrung des Glücks
Usw.

Das stimmt alles ; mit guten Gründen ist es gesagt worden, und ich
werde auf diese Gründe zurückkommen. Dennoch möchte ich zuvor,
im Anschluss an die Behauptung, Macht sei eine Bedingung von
Glück, die These aufstellen, die ich im folgenden erklären, ein Stück
weit verteidigen und schliesslich auch kritisieren werde. Nämlich :

Wer in praktischer Absicht über das Glück spricht, spricht über die

Möglichkeiten - und Unmöglichkeiten - der Macht1.

Kronzeugen dieser Behauptung sind die Philosophen ; genauer
gesagt : die Klassiker der abendländischen Philosophie. An zwei Gestalten,

an Aristoteles und an Kant, will ich das exemplarisch vorführen2.

1 « In praktischer Absicht sprechen», das bedeutet: mit dem Willen zur Verhal¬

tenslenkung, also empfehlend, warnend, vorschreibend, abratend usw. reden.
Denn der praktische Diskurs, den wir mit andern oder mit uns selber führen,
verlangt jedenfalls Antworten auf diejenige Frage, der wir als handelnde Wesen

immer schon unterstellt sind: «Was sollen wir tun, um gut und richtig
leben zu können » Dass wir, so fragend, dem Problem des Glücks nicht entgehen,

versteht sich von selbst. Und zu diesem Problem also formuliere ich die
These : Der Diskurs über das Glück - geführt als Suche nach Antworten auf
die praktische Frage - ist ein Diskurs über die Macht.

2 Am direktesten formuliert allerdings Epiktet im Encheiridion den Gedanken,
um den sich die philosophische Glückspraxis allemal dreht: «Manches steht
in unserer Macht, manches nicht. In unserer Macht steht das Denken, das

Handeln, das Verlangen und das Meiden - dies sind also alle Dinge in uns.
Nicht in unserer Macht gegeben sind Körper, Besitz, Ansehen und Würden -
also alle ausser uns. Was nun in unserer Hand liegt, ist seiner Natur nach frei,
es kann von niemandem behindert oder gehemmt werden, was aber nicht in

unserer Hand liegt, ist schwankend, gefährdet und fremder Gewalt unterworfen.

Und jetzt merke auf! Hältst du für frei, worüber fremde Gewalt gebietet, und
für dein eigen, worüber andere herrschen, so wirst du scheitern, in Leid geraten,

aus der Fassung geraten und mit Gott und den Menschen hadern.
Erkennst du aber nur die Dinge in dir als dein eigen und alles ausser dir, wie es

richtig ist, als fremd, so wird dich niemand zwingen, niemand behindern
können, du wirst dich über niemanden beklagen, du wirst nichts ungern tun.
Niemand wird dir schaden, niemand dich anfeinden - denn dein Recht zu
verletzen, ist unmöglich.

140



Noch einmal : Was ist Glück?

Zuvor aber einige Bemerkungen zu jenen guten Gründen, an die
man sofort erinnert wird, wenn man den Konnex zwischen «Glück»
und «Macht» allzu eng zu knüpfen scheint. Offensichtlich falsch
wäre ja die These «Je mehr Macht, desto glücklicher». Weshalb gilt
diese Proportion nicht

Zwei Argumente sind unmittelbar einleuchtend. Zum einen das

Argument aus dem, was man den «Geschenkcharakter» des Glücks
nennen könnte. «Glück» scheint seinem Wesen nach unerzwingbar
zu sein. Es stellt sich ein - oder auch nicht. Jedenfalls ist es nicht zu
berechnen ; als Effekt technischen Könnens lässt es sich überhaupt
nicht fassen. - Warum das so ist - Ich denke, es hängt mit der besonderen

Einheitserfahrung zusammen, die zum Zustand des Glücks
gehört. Wir sind glücklich, wenn nichts mehr trennt; alles in einem
umgreifenden Sinn seinen Platz hat ; eine mittelpunktlose Balance, die
Dinge - zu denen ganz selbstverständlich auch wir selber gehören -
im Einklang hält. Genau solche Balancen sind aber - a priori -
ausgeschlossen, wenn wir uns technisch planend und verfügend zur Welt
verhalten. Denn in solcher Einstellung richtet sich Subjekt auf Objekt,
indem Subjekt Objekt von sich distanziert, um es zielsicher begreifen,
durch Begriffe dingfest und nach dem Raster seiner Begriffe bestimmen

und berechnen zu können. Die Grundoperation der beherrschenden

Vernunft ist das distanzierende Begreifen - und die Einheitserfahrung

des Glücklichen wird so von Anfang an durchkreuzt.
Das andere Argument für die Untriftigkeit der These «Je mehr

Macht, desto glücklicher» erinnert nicht die Folgen der Subjekt/
Objekt-Spaltung, die der Preis jeder herrschaftlichen Fähigkeit sind,
sondern die Rückwirkungen des Könnens aufs Wollen, d.h. die immanente

Brüchigkeit der menschlichen Subjektivität.
Dazu, damit mein trockenes Analysieren nicht allzu ungeniessbar

werde, ein Zitat aus einem sehr berühmten Werk :

Strebst du nun nach diesem hohen Ziel, so glaube nicht, dies gelänge dir ohne

jede Anstrengung : du musst alles andere zurückstellen, auf vieles für immer,
auf manches wenigstens für eine Zeit verzichten.
Denn strebst du daneben noch nach Ämtern und Reichtum, so wirst du
vielleicht auch sie nicht erreichen, weil du zugleich nach beidem trachtest. Sicher
aber wirst du verfehlen, worin allein Freiheit und Glück liegen. » EPIKTET,
Handbüchlein der Moral, hg. von W. Kraus, Zürich 1987, S. 15f.

141



« Mich treibt nicht nur der Wind der Zufälle nach seiner Richtung,
sondern überdies schwanke ich und verwirre mich selber, weil ich so unsicher

auf meinen Füssen stehe ; und wer sich nur recht beobachtet, wird
sich kaum zweimal in der gleichen Verfassung finden. Ich gebe meiner
Seele bald dieses Gesicht und bald jenes, je nachdem auf welche Seite
ich sie wende. Wenn ich auf ungleiche Weise von mir rede, so geschieht
es, weil ich mich auf ungleiche Weise betrachte. Alle Widersprüche
finden sich in mir, je nach Gesichtswinkel und Umständen. Schamhaft und
unverschämt ; keusch und geil ; geschwätzig und schweigsam ; tatkräftig
und zimperlich ; geistreich und blöde ; mürrisch und leutselig ; lügnerisch
und wahrhaftig ; kenntnisreich und unwissend, freigiebig und geizig und
verschwenderisch, von alledem finde ich etwas in mir, je nachdem ich
mich drehe ; und wer immer sich recht aufmerksam prüft, wird in sich, ja
sogar in seinem Urteile über sich selbst, diese Unstetigkeit und
Unstimmigkeit vorfinden. Ich habe von mir selbst nichts Ganzes, Einheitliches

und Festes, ohne Verworrenheit und in einem Gusse auszusagen.
Distinguo ist das erste und letzte Wort meiner Logik. »3

Michel de Montaigne, der grosse Selbsterforscher, macht mit
Hinweis auf die «verschwenderische Wandelbarkeit und
Widersprüchlichkeit, die sich in uns findet», immer wieder evident, weshalb
kein Zuwachs an Macht je genügen kann, um uns des Glücks zu
versichern. Angesichts der Unerschöpflichkeit unseres Wollens und seiner

Gestalten - und vor allem : angesichts der Unstetigkeit unserer
Begehren - ist alle Macht immer zu klein, um uns jemals vom Mangel
an Erfüllung und von der Unruhe des Ungestillt-Seins unserer
Wunschnatur zu befreien. Es scheint ein Gesetz der Inflation zu gelten

: Je mehr wir können, desto mehr anderes und neues wollen wir...
und umso grösser wird die Chance, unglücklich zu werden4.

Aus dem Arsenal der Argumente gegen eine enge Verknüpfung
von Macht und Glück habe ich die erwähnten nicht zuletzt deshalb

herausgegriffen, weil sie an drei essentielle Momente des Glücks
heranführen ; Momente, die auf grundsätzliche Weise das Medium der
Macht übersteigen. Nämlich erstens das Wesensmerkmal der
prinzipiellen Zu-fälligkeit des Glücks ; zweitens das seiner eigentümlichen
Finalität ; drittens das der Bindung des Glücks ans menschliche End-
lichkeitsbewusstsein.

3 M. DE MONTAIGNE, Essais, übersetzt von H. Lüthy, Zürich 1953, S. 324.
4 Dass dies ein ewig wiederkehrender Topos der Zivilisationskritik seit Piatons

Tagen ist, sei immerhin am Rande vermerkt; vgl. etwa die Poleogonie die
Sokrates im 2. Buch der Politeia erzählt - mit dem entscheidenden Übergang
von der gesunden und zufriedenen Stadt des Mangels zur konfliktgeplagten
und aufgeblasenen Stadt des niemals genügenden Überflusses.

142



Zum ersten Moment, zur Zufälligkeit des Glücks : Weshalb sie
besteht, versuchte ich vorhin mit dem Hinweis auf das umfassende
Gefühl jener aus ihr selber entspringenden und gegebenen Einheit zu
begründen: das Gefühl, dessen Gegenwart den Zustand des Glücks
auszeichnet. Wenn aber diese umfassende und selbstursprüngliche
Ganzheit die Glückserfahrung bestimmt, dann ist Glück auf paradoxe
Weise sowohl letztes Ziel wie Nicht-Ziel unserer vom Mangel und

vom Bedürfnis motivierten Subjektivität. Ziel, weil es das den Mangel
schlechthin heilende Gut ist; Nicht-Ziel, weil es als Zweck distanzierend

begreifendenden, absichtlichen Tuns, als Ergebnis erfolgsorientierter

Handlungstechniken von vornherein unerreichbar ist. So ist es

letzter Horizont all unserer Tätigkeiten und das ständige Dementi der
Wirksamkeit zielgeleiteter Handlungskompetenz. Und eben deswegen
gehört zu ihm, wo und wenn es sich unvermutet ergibt, das Bewusst-
sein unserer Endlichkeit: Wir wissen, wir können nichts dafür - und
dennoch sind wir glücklich, endlich aufgehoben und ganz in unserer
zersplittert-heillosen Ichheit, die wir sonst zu ertragen verdammt sind.

Die aristotelische Eudaimonie

Vielleicht langweile ich meine Leser ja schon längst mit dieser

Aufzählung der Gründe wohlbekannter Tücken und Fehlgriffen unserer

täglichen Glücksjagd, aber ich kann nicht auf sie verzichten. Denn
mit diesen Gründen muss sich jede anständige Theorie des Glücks
befassen, und sie sind natürlich auch den Philosophen vertraut, auf die
ich jetzt allmählich zu sprechen kommen möchte.

Aristoteles nicht weniger als Kant ist sich sowohl dessen bewusst,
dass das Glück kein direkt intendierbares Ziel ist, wie der Tatsache,
dass die menschliche Realisierungskraft gegenüber der Übermacht

unserer Bedürfnisnatur stets zu gering ist. Weshalb aber darf ich die
beiden gleichwohl als Zeugen meiner These anrufen, wonach der

praktische Diskurs über das Glück immer ein Diskurs über die Macht
sei - Um die generelle Antwort, das Fazit, gleich vorwegzunehmen :

Weil es im Rahmen der für das abendländische Denken klassisch
gewordenen Weise, der praktischen Frage zu begegnen, gar nicht anders

geht. Im Horizont dieses Denkens ist der Mensch das zoon logon
echon, das animal rationale, ein handelndes Tier, das sein Streben
nach Leben und Gut-Leben im Zwiespalt von Verstand und Sinnlichkeit,

von Begehren und vernünftigem Willen zu regulieren hat. Dieser

143



Dualismus sorgt dafür, dass der Zustand des Glücks in einer bestimmten

Art Thema wird, die an ihm alles verdeckt, was aus der Perspektive

zielstrebigen Handelns nicht mehr sichtbar werden kann. Was ich
damit meine, wird im folgenden deutlicher werden. Es ergibt sich aus
der Weise, wie Aristoteles über die Eudaimonia, die Glückseligkeit -
das Gut, auf das alles Wissen und Wollen des Menschen zielt -
spricht.

a) Arete

Um die aristotelische Glückslehre zu verstehen, wie sie die Niko-
machische Ethik zur Darstellung bringt, muss man wissen, was deren

Zentralkategorie (nämlich der Begriff der Arete) meint. In der
Verwirklichung der Arete liegt nach Aristoteles der entscheidende Schritt
zum menschenmöglichen Glück :

« Das menschliche Gut ist der Arete gemässe Tätigkeit der Seele, und
gibt es mehrere Aretai : der besten und vollkommensten Arete gemässe
Tätigkeit. » (NE 1098 b 20, S. 12)5

«Arete» wird im Deutschen meist mit «Tugend» oder
«Tüchtigkeit» übersetzt. Aber das klingt allzu antiquiert, um erkennbar

zu machen, worauf sich Aristoteles mit diesem Ausdruck bezieht.
Im Griechischen ist «Arete» zunächst einfach diejenige Eigenschaft
oder Tauglichkeit eines Dinges oder eines Lebewesens, in der dessen

besondere, es in seiner Eigentümlichkeit bestimmende Fähigkeit zum
Austrag gelangt. Die Arete des Messers ist sein «Zum-Schneiden-gut-
Sein». Und die Arete des Menschen - worin besteht sie?

Aristoteles benötigt den Grossteil seiner Abhandlung zur
Beantwortung dieser Frage. Worum es ihm dabei geht, macht er aber mit
wenigen nüchternen Unterscheidungen klar. Zunächst liegt die Arete
des Menschen nicht in irgendeiner Tüchtigkeit des Körpers, sondern
in derjenigen der menschlichen Seele. Um diese Seelentüchtigkeit zu
definierten, bedient sich Aristoteles des fundamentalen Strukturschemas

seiner Psychologie ; demgemäss besitzt die Seele einen vernünftigen

und einen unvernünftigen Teil. Genauer gesagt: Wir finden in
der Seele des animal rationale zwei Extreme - eine vegetative,
pflanzliche Seite einerseits, eine vernünftige, singulär menschliche
Seite andererseits6.

5 ARISTOTELES, Nikomachische Ethik, hg. von G. Bien, Hamburg 1972.
6 Vgl. dazu NE I 13.

144



Dem vegetativen Teil widmet Aristoteles einige Sätze, um ihn
dann, als unspezifisch für das animal rationale und dessen Arete, ausser

Betracht fallen zu lassen. Denn der vegetative Bereich bezeichnet
ein Feld, das sich erstens vernünftig-planmässiger Einflussnahme
entzieht und das zweitens allem Lebendigen, insofern es überhaupt
lebendig ist, zukommt. Deswegen konstatiert Aristoteles, dass das

vegetative Vermögen, d.h. das sich selbst steuernde Prinzip des Organischen,

«von Natur an der menschlichen Arete keinen Anteil hat» (NE
1102 b 13, S. 24). Anders verhält es sich mit demjenigen Bereich, der
zwischen den Extremen der Vernunft und der vegetativen Autoregu-
lation liegt. Das ist der Bereich der Lüste und der Begehren. Weil
diese .Sphäre einerseits offen ist für den Einfluss der Vernunft, anderseits

solcher Bestimmung aber eine eigene Dynamik entgegensetzt,
gehört sie für Aristoteles sowohl zur rationalen wie zur arationalen
Natur der Seele. Und diese eigentümlich ambige Plastizität ist es nun
auch, die das Feld der Lüste erheblich sein lässt für die Frage nach der

eigentlich menschlichen, also nach der für das animal rationale
charakteristischen Arete : Die Arete des Menschen - insofern die ambivalente

Seele nach der Seite ihrer appetitiven Momente betrachtet wird -
ist die im Dienste vernünftiger Selbstbestimmung stehende Tugend
der Mässigung und Modellierung der Sinnlichkeit ; anders gesagt : sie

ist die gegenüber der Vernunft willige Bereitschaft der Lüste, sich
moderat gebrauchen zu lassen.

«Das sinnlich begehrende und überhaupt das strebende Vermögen
nimmt (im Gegensatz zur vegetativen Seite der Seele) an der Vernunft in
gewisser Weise teil, insofern es auf sie hört und ihr Folge leistet. (Es hat
an ihr Anteil) wie ein Kind, das auf seinen Vater hört.» (NE 1102 b

30ff„ S. 24f.)

b) Glück als Lohn der Tugend

Mit der Auszeichnung der spezifisch humanen Eigenschaft, die
eigene Begehrensnatur zu beherrschen, ist die Explikation der für die
Eudaimonie notwendigen menschlichen Arete aber noch nicht
abgeschlossen. Komplementär zu den Aretai der Appetenz, also eben zur
Mässigkeit und zur Freigiebigkeit, benötigt man ausserdem die Aretai
der Rationalität : Klugheit, Scharfsinn, souveränes Wissen, damit die

Fähigkeit der Selbstbeherrschung richtig zur Anwendung gelangen
kann. Erst die Beachtung und die Bearbeitung beider Seelenmomente,
der Appetenz und der Rationalität, in ihrem Zusammenhang, erlaubt

145



die volle Artikulation des einen, aber in sich vielfältigen Wesens der
menschlichen Arete als solcher.

Um die aristotelische Glücksphilosophie zu verstehen, ist die
genaue Kenntnis ihres Tugendkatalogs nicht nötig. Erforderlich für das
Verständnis ist aber die Kenntnis von zwei weiteren Grundelementen
der Lehre - nämlich erstens der Zugriff dieser Doktrin auf das Ganze,
d.h. auf die lebenslange Dauer der menschlichen Existenz, und zweitens

der Gedanke der aristotelischen Anthropologie, wonach das animal

rationale zugleich immer als zoon politikon, d.h. als
Gemeinschaftswesen zu betrachten ist.

Das sechste Kapitel des ersten Buches der Nikomachischen Ethik
schliesst mit einer für Aristoteles typischen Bemerkung. Nachdem er
noch einmal die Realisierung der Arete als das primär zu erstrebende
Worumwillen der menschlichen Existenz herausgestellt hat, fügt er
hinzu :

«Dazu muss kommen, dass dies ein volles Leben hindurch andauert;
denn wie eine Schwalbe und ein Tag noch keinen Sommer macht, so
macht auch ein Tag oder eine kurze Zeit noch niemanden glücklich und
selig. » (NE 1098 a 18f„ S. 12)

Die von der Arete ermöglichte Eudaimonie, von der Aristoteles
spricht, ist nicht die Himmelfahrt einer befristeten Euphorie, sondern
die einigermassen solide Daseinsform eines auf Dauer gelingenden
Lebens. Deshalb beschreibt er die Arete als Haltung oder - um die
aristotelische Pointe wörtlich zu machen - als Halterung, die dem
Existenzvollzug Beständigkeit und Gradlinigkeit gibt.

Für beide Tugendsorten, also für beide Arten, die Seele (und das

heisst, ihre Vermögen der Rationalität bzw. der Appetenz) zu formen,
braucht es mithin Zeit, Anstrengung, Lernen und Gewöhnung (vgl.
NE II 1). Die Arete, also der aristotelische Weg zum Glück, ist keine
Sache, die einfach von Natur aus wirklich und lebensmächtig wäre.
Sie verdankt sich ebensosehr absichtsvoll-persönlicher Selbstkultur
wie den institutionellen Effekten einer die Person prägenden sozialen
Welt.

Die Gegebenheit einer funktionierenden gesellschaftlichen Praxis
ist bei Aristoteles indes nicht bloss eine Bedingung für die Ausbildung

jener Haltungen, die die dauerhafte Balance der verschiedenen

Ansprüche und Bedürfnisse der Seele gestatten. Sie ist zugleich der

Raum, in dem der durch die Selbstkultur gestaltete Existenzvollzug
sich überhaupt erst ganz vollenden und verwirklichen kann. Denn der

Mensch ist für Aristoteles ein Lebewesen der Gemeinschaftlichkeit,

146



zoon politikon eben, das substantiell auf Mit-Sein mit andern und auf
Einfügung in den autopoietischen Prozess einer kollektiven Subjektivität

hin angelegt ist.

Glück und Selbstmacht

Damit habe ich die Grundzüge der aristotelischen Antwort auf die
Frage nach dem menschenmöglichen Glück soweit entwickelt, dass

ich diese Antwort in einer zusammenfassenden Formel charakterisieren

kann : Glück ist die Verwirklichung der menschlichen Chance, ein
erfülltes Leben im Rahmen einer sich als Ganzheit verstehenden
Gemeinschaft so im Einklang mit den vernünftigen Talenten und sinnlichen

Bedürftigkeiten der jeweiligen Individualität zu führen, dass sich
beides dauerhaft realisiert : die Stärke der Polis, d.i. der sozialen
Einheit, in der jemand seinen Platz findet, wie die Lebenssinngewissheit
der je einzelnen Existenz7.

Unzweifelhaft nimmt diese Konzeption der Eudaimonie, so
vormodern sie auf den ersten Blick anmuten mag, auf ihre Weise auch
die machttranszendierenden Momente des Glücks - als jenes
« Zustandes aus dem kein Streben mehr hinausweist » - auf, die ich
anfangs erwähnt habe. Auch das aristotelische Glück ist abhängig von
Nichterzwingbarkeiten, insofern zufällig, gebunden ans Endlichkeits-
bewusstsein der Menschen und letztes Ziel, aber nicht direkt
intendierbarer Zweck menschlicher Handlungskraft. Die Arete ist die
notwendige Bedingung, aber nicht die sichere Ursache der Eudaimonie.

Wie prekär das Arete und Eudaimonie verknüpfende Glücksmodell

ist, wie abhängig sein Gelingen von Umständen, deren Gegebenheit

keine Tatmacht zu garantieren vermag, reflektiert die Nikomachi-
sche Ethik an vielen Stellen. Gleichwohl, so meine Leitthese, liefert
dieses Modell das exemplarische Beispiel für den permanenten
Versuch der abendländischen praktischen Philosophie, das Glück von der
Macht her zu begreifen. - Wie kann ich so etwas behaupten

7 Allerdings ist das nicht die einzige Antwort, die Aristoteles auf die Frage
nach dem Glück gibt. NE X 6 entwickelt das vollkommene Glück als das
Leben im Vollzug der Theorie. Verglichen mit ihm ist die vita activa nur ein
zweitrangiges Glück. Dazu fügt Aristoteles freilich hinzu : « Aber das Leben,
in dem sich diese Bedingungen (zugunsten der vita contemplativa) erfüllen,
ist höher als Menschen zukommt. Denn so kann er nicht leben, insofern er
Mensch ist, sondern nur insofern er etwas Göttliches in sich hat. » (NE 1177 b

29ff., S. 250)

147



Die Begründung ist ziemlich einfach. Die Macht, um die es den

Philosophen geht, ist nicht primär die Macht über die äussere, dem
Selbst fremde Natur, sondern es ist die Macht des Subjekts über sich
selber. Selbstmacht, Selbstherrschaft, wenn man will : Autonomie, ist
die orientierende Idee der auf den Menschen als handelndes Wesen

bezogenen Anstrengung der Philosophie, das menschenmögliche
Glück und Glücklich-Sein zu denken. Geradezu schlagend klar wird
das bei Kant, dessen Moral bzw. Ethik durchaus auf die anthropologische

Glücksbezogenheit achtet und die sich genau von dieser ihrer
Glückstheorie her als Radikalisierungsgestalt der aristotelischen Lehre
und des diese Lehre fundierenden Ansatzes deuten lässt. Das möchte
ich im folgenden verdeutlichen.

Moralität als Glückswürdigkeit

Für Kant ist die «Kritik der praktischen Vernunft» die
«Einleitung zu einer Wissenschaft [...], die da lehrt, nicht wie wir
glücklich, sondern der Glückseligkeit würdig werden sollen» (KpV,
S. 278)8. Die kantische Schrift über das oberste Kriterium des richtigen

Tuns verzichtet von Anfang an auf den Anspruch, einen Weg
weisen zu können, der Arete und Eudaimonie zugleich erschliesst.

Richtig, Arefe-gemäss, also nach Kant: entsprechend dem kategorischen

Imperativ zu leben, ist nicht mehr, wie bei Aristoteles, die
notwendige Bedingung der Wirklichkeit eines guten und gelingenden
Lebens, sondern lediglich die Voraussetzung dafür, der Gnade des

Glücks würdig zu werden.
Zwar weiss Kant als Anthropologe und Psychologe sehr genau,

dass er das Thema des Glücks und dessen dominierenden Rang im
menschlichen Dasein nicht unbehandelt lassen darf. Seine grundlegende

Anstrengung läuft aber gerade darauf hinaus, die praktische
Philosophie als Verteidigerin und Lehrmeisterin der menschlichen
Selbstmacht so weit wie möglich von denjenigen Antwortpflichten zu
befreien, die für den antiken Ethiker noch selbstverständlich waren.
Nicht mehr das Problem «Was soll ich machen, damit ich gut und

glücklich leben kann?» hat der praktische Philosoph zu lösen,
sondern allein noch zu sagen, was man tun muss, um dem Rechten

gemäss zu handeln. Als Nebenpflicht ist allerdings auch jener letztlich

8 I. KANT, Kritik der praktischen Vernunft, in : Akademie-Ausgabe, Bd. 5, Ber¬

lin 1968.

148



theologische Zusammenhang aufzuweisen, der am Ende garantiert,
dass das Tun des Rechten und das Bedürfnis nach Glück nicht unheilbar

in Konflikt geraten.
Inwiefern ist diese Lehre als die - christliche9 - Radikalisierungsform

jenes Zwanges zu begreifen, unter dem die praktische Philosophie

des Westens steht, und der sie nötigt, über das Glück immer im
Horizont der Macht, nämlich im Licht der Idee der Selbstherrschaft zu
reden

Die kantische Theorie demonstriert zunächst, wie leicht der

Gegensatz von Sinnlichkeit und Verstand, Begehrensnatur und
Vernunftnatur, von dem sie wie die aristotelische ausgeht, dafür sorgt,
dass das Glück, die «Glückseligkeit», im Rahmen des Schemas von
appetitivem Streben und entsprechender Erfüllung im wesentlichen
als ein Zustand dauerhaft gestillten Verlangens gedacht wird. Was uns

9 Während von Aristoteles das Tun des Rechten noch als der entscheidende
Faktor menschenmöglicher Eudaimonie behandelt wird, geht Kant von einem
Tugendbegriff aus, der dem Glück gegenüber autark geworden ist. Den
Übergang zwischen beiden Konzeptionen bildet AUGUSTINUS, der in De Ci-
vitate Dei (Buch XII) mit grimmigem Spott die griechisch-heidnische
Vorstellung eines schon hienieden glückenden Lebens verabschiedet. Den antiken

Weisheitslehren jeder Prägung, die die irdische Inkongruenz von Begehren

und Erfüllung durch die ausgleichende Kunst kluger Selbstkultur
harmonisieren oder durch stoische Weltdistanz dämpfen möchten, setzt die Augu-
stinische Predigt mit grausamer Härte die unaufhebbare Erfahrung des
Scheiterns entgegen. In diesem hiesigen Leben, so wiederholt Augustinus
über Dutzende von Seiten, kann niemand, auch nicht der im paganen Sinne
Tugendhafte, das höchste Gut und eigentliche Glück des «wahren Friedens»
erreichen.
Glücken kann das Erdenleben nur in der beglaubigten Hoffnung aufs
Jenseits; als prinzipiell futuristisches Projekt. Also im Tun des Gottesfürchtigen,
der alle Prüfungen im Hinblick auf die ewige Seligkeit auf sich nimmt und
besteht. Abgeschnitten von solcher Transzendenz aber und für sich allein
genommen, ist es Elend, Enttäuschung, Jammer und Frustration. Nicht hier und
nicht jetzt, erst Dann-und-Dort gibt es, was menschliches Sehnen und Streben
immer schon möchten, den unstörbaren Einklang von Wunsch und Wirklichkeit,

Können und Wollen.
Die Überzeugungskraft solcher Argumentation basiert auf der Thematisierung

und rhetorischen Zuspitzung dessen, was die weltimmanenten Lehren
der antiken Ethik nur entweder beschwichtigen oder trostlos konstatieren
konnten : dass zum diesseitigen Programm des Menschen als einem Bedürfnis-

und Strebenswesen Selbsterlösung, «wahrer», dauernder «Friede» eben,
nicht gehört. Anders gesagt : Solange wir nicht erwarten dürfen, von der
Erbsünde befreit zu werden, ist unser Glücksverlangen für unsere Handlungsmacht

hoffnungslos zu gross.

149



das Glücklich-Sein zum Problem macht, ist - in den Strukturbegriffen
der aristotelischen Psychologie, die auch diejenigen der kantischen
sind, gesprochen - nicht der vegetative und nicht der rationale
Seelenteil, sondern der mittlere der Lüste und Begierden. Er ist es, an
dem immer wieder schmerzlich bewusst wird, dass all unsere Macht
über die äussere Welt nie auszureichen vermag, um den Mangel unserer

endlichen Natur heilend auszugleichen. Und während es Aristoteles

immerhin für möglich hält, dass das balancierte Zusammenspiel
von persönlicher Klugheit, institutioneller Tradition und reifer
Charakterbildung die Wunschdynamik des Menschen befriedigend im
Zaume halten und steuern kann, ist die « Kritik der praktischen
Vernunft » von vornherein der Meinung, dass in punkto appetitiver
Befriedigung gar nichts zu versprechen ist :

« Es ist [...] wunderlich, wie, da die Begierde zur Glückseligkeit, mithin
auch die Maxime, dadurch sich jeder diese letztere zum Bestimmungsgrunde

seines Willens setzt, allgemein ist, es verständigen Männern habe
in den Sinn kommen können, es darum für ein allgemein praktisches
Gesetz auszugeben. Denn da sonst ein allgemeines Naturgesetz alles
einstimmig macht, so würde hier, wenn man der Maxime die Allgemeinheit

eines Gesetzes geben wollte, grade das äusserste Widerspiel der
Einstimmung, der ärgste Widerstreit und die gänzliche Vernichtung der
Maxime selbst und ihrer Absicht erfolgen. Denn der Wille Aller hat
alsdann nicht ein und dasselbe Objekt, sondern ein jeder hat das seinige
(sein eigenes Wohlbefinden), welches sich zwar zufälligerweise auch
mit anderer ihren Absichten, die sie gleichfalls auf sich selbst richten,
vertragen kann, aber lange nicht zum Gesetze hinreichend ist, weil die
Ausnahmen, die man gelegentlich zu machen befugt ist, endlos sind und

gar nicht bestimmt in eine allgemeine Regel befasst werden können. [...]
Empirische Bestimmungsgründe taugen zu keiner allgemeinen äusseren
Gesetzgebung, aber auch eben sowenig zur inneren ; denn jeder legt sein
Subjekt, ein anderer aber ein anderes Subjekt der Neigung zum Grunde,
und in jedem Subjekt selber ist bald die, bald eine andere im Vorzuge
des Einflusses.» (KpV, 1. Teil, 1. Buch, 1. Hauptstück, §4 Anmerkung,
S. 28)

Die Vernunft - so darf man das zusammenfassen - verrät sich
selbst, wenn sie sich zur Meisterin des Glücks zu machen sucht. Wozu
sie aber taugt, ist die Verteidigung der Würde und die Rettung der
Selbstachtung des Menschen als eines Wesens, das in seinem besten

Teil gar nicht mehr zu jener Welt gehört, an die die Sinnlichkeit uns
bindet. Und so kippt zuletzt die strenge Kritik der Sinnlichkeit und der

bedürftigen Begehrlichkeit der menschlichen Seele, die Kants praktischer

Philosophie die Richtung gibt, in die grosse Selbstfeier der Ver-

150



nunft. Ich erinnere an die berühmten Sätze aus dem Beschluss der
« Kritik der praktischen Vernunft» :

« Zwei Dinge erfüllen das Gemüt mit immer neuer und zunehmender
Bewunderung und Ehrfurcht, je öfter und anhaltender sich das Nachdenken

damit beschäftigt : der bestirnte Himmel über mir und das moralische

Gesetz in mir. Beide darf ich nicht als in Dunkelheiten verhüllt,
oder im Überschwenglichen, ausser meinem Gesichtkreise suchen und
bloss vermuten ; ich sehe sie vor mir und verknüpfe sie unmittelbar mit
dem Bewusstsein meiner Existenz. Das erste fängt von dem Platze an,
den ich in der äusseren Sinnenwelt einnehme, und erweitert die
Verknüpfung, darin ich stehe, ins unabsehlich Grosse mit Welten über
Welten und Systemen von Systemen, über dem noch in grenzenlose Zeiten

ihrer periodischen Bewegung, deren Anfang und Fortdauer. Das
zweite fängt von meinem unsichtbaren Selbst, meiner Persönlichkeit, an
und stellt mich in einer Welt dar, die wahre Unendlichkeit hat, aber nur
dem Verstände spürbar ist, und mit welcher, (dadurch aber auch zugleich
mit allen jenen sichtbaren Welten) ich mich nicht wie dort in bloss zufälliger,

sondern allgemeiner und notwendiger Verknüpfung erkenne. Der
erstere Anblick einer zahllosen Weltenmenge vernichtet gleichsam
meine Wichtigkeit, als eines tierischen Geschöpfs, das die Materie, daraus

es ward, dem Planeten (einem blossen Punkt im Weltall) wieder
zurückgeben muss, nachdem es eine kurze Zeit (man weiss nicht wie) mit
Lebenskraft versehen gewesen. Der zweite erhebt dagegen meinen Wert,
als einer Intelligenz, unendlich durch meine Persönlichkeit, in welcher
das moralische Gesetz mir ein von der Tierheit und selbst von der ganzen

Sinnenwelt unabhängiges Leben offenbart, wenigstens soviel sich
aus der zweckmässigen Bestimmung meines Daseins durch dieses
Gesetz, welche nicht auf Bedingungen und Grenzen dieses Lebens
eingeschränkt ist, sondern ins Unendliche geht, abnehmen lässt. » (KpV, 2.
Teil, S. 162)

Das philosophische Glück der Macht

Kant radikalisiert im Vergleich zu Aristoteles die Tendenzen beider

Seiten des Gegensatzes bzw. der Dualität, der bzw. die für die
praktische Philosophie entscheidend ist. Er betont die Schwächen der
Sinnlichkeit, und er steigert zugleich die Stärken des vernünftigen
Selbst. Diesem ist eigentlich alles möglich, was es vernünftigerweise,
d.h. im Sinne des Vernunftwillens, will. «Du kannst, denn Du
sollst » lautet die praktische Einsicht, vor deren souveräner Sicherheit

die Unbeständigkeit und Hinfälligkeit der Begierden und Lüste
ebenso nebensächlich wird wie die Vergeblichkeit der begehrlichen
Glückssuche in der empirischen Welt. Was bei Aristoteles, der
bekanntlich neben dem bürgerlichen Glück des tätigen Lebens auch die

151



freilich höchst rare Glücksmöglichkeit der vita contemplativa
entwirft, zum Besitz bloss ganz weniger werden kann : die Selbsttranszendenz

des Ich in der Unvergänglichkeit des Geistigen, ist unter den

veränderten, den Dualismus der menschlichen Seele verschärfenden
Prämissen Kants der Ausdruck der von irdischem Glück oder Unglück
nicht mehr tangierbaren, inneren Ganzheit und Absolutheit der
menschlichen Vernunftnatur geworden. Dass da, wo diese gegeben, erfahren

und ergriffen ist, eine andere - die wahre - Glückseligkeit der

endgültigen Ablösung von der bedürftigen Sinnlichkeit als solcher
schliesslich nur eine Frage der Zeit ist, ist für Kant, den Erfinder des

moralischen Gottesbeweises, nicht zwingend deduzierbar, aber im
Grunde gewiss. Solange diese Zeit der Erlösung jedoch nicht gekommen

ist, hat man zum Glück nur eines zu tun : Vom Glück zu schweigen

und seiner Ankunft würdig zu werden.
Der Diskurs der praktischen Philosophie über das Glück sei ein

Diskurs über die Macht. Was er, exemplifizierbar an den Denkfiguren
der «Nikomachischen Ethik» und der «Kritik der praktischen
Vernunft », behandle, sei das Glück der Macht. Ich hoffe, ich konnte
zeigen, was ich mit dieser These meine, und dass sie, wenn man sie als

Aussage über die Selbstherrschaft und die Macht des Selbst versteht,
stimmt. Und weiter hoffe ich, vorgeführt zu haben, dass der Diskurs
der praktischen Philosophie, gerade weil er ein Diskurs über das

Glück der Macht ist, das Glück und dessen eigene Macht immer
entschiedener distanziert, stattdessen aber eine Idee von vernunftzentrierter

Personalität findet - oder erfindet -, der gegenüber die Macht des

Glücks am Ende nur noch von Feme sichtbar ist.
Man kann, was ich sagen möchte, auch so formulieren: In der

Welt der Sprache der praktischen Philosophie erscheint das Glück wie
verstellt durch die Glaswand der in ihr geltenden Begrifflichkeit. Deshalb

beginnt schliesslich - bei Kant - für die praktische Philosophie
das wahre Glück erst dort, wo sie selber nichts mehr zu sagen hat.

Die Utopie des erfüllten Augenblicks

Wenn es aber so ist, dass sich die Philosophie durch die eigene
Weise, über das Glück nachzudenken, die Möglichkeit nimmt, anders
als selbstmachtstrategisch über das Glück, dessen Gegebenheit und
Wirklichkeit zu reden, dann ist es nötig, nach andern Stimmen und

neuen Wahrnehmungen zu suchen. Freilich: Gibt es überhaupt Alter-

152



nativen zur Logik der Sorge, die sich in den Strukturen der praktischen

Frage entfaltet, und zum aristotelischen Seelenmodell, diesen

Denkvoraussetzungen der klassischen Philosophen, die allesamt dazu

zu zwingen scheinen, das Glück im Rahmen der Polarität von
menschlicher Begehrensnatur und Vernunftautonomie zu bestimmen

Eine allgemeine Antwort und das Exempel eines alternativen
Ansatzes, vom Glück zu handeln, sind leicht zu geben. Wer nämlich bei
den Philosophen nichts mehr findet, sollte es bei den Dichtern versuchen.

Zum Beispiel bei Robert Musil; dort, wo sein «Mann ohne

Eigenschaften» in den «Atemzügen eines Sommertages» und im
«Entwurf zur Utopie des motivierten Lebens» vom Leben spricht,
wie es am besten wäre :

« In der Mitte steht etwas, das ich Motivation genannt habe [...] Motivation

hat mit Wollen keine Berührung ; sie lässt sich nicht nach dem
Gegensatz von Zwang und Freiheit einteilen, sie ist tiefster Zwang und
höchste Freiheit [...] könnte ich sagen, wir werden von dem Gefühl
begleitet, in Einklang mit Gott zu leben, es wäre einfach; aber wie soll
man voraussetzungslos beschreiben, was uns dauernd erregt? <In
Einklang) ist richtig, aber womit ist nicht zu sagen. Wir werden von dem
Gefühl begleitet, dass wir die Mitte unseres Wesens erreicht haben, die
geheimnisvolle Mitte erreicht haben, wo die Fliehkraft des Lebens
aufgehoben ist, wo die unaufhörliche Drehung des Erlebens aufhört, wo das
laufende Band der Eindrücke und Ausstösse, das der Seele Ähnlichkeit
mit einer Maschine gibt, stillsteht, wo die Bewegung Ruhe ist, dass wir
an die Achse des Kreisels gelangt sind. Das sind symbolische
Ausdrücke, und ich hasse diese Symbole geradezu, weil sie sich so leicht
anbieten und unendlich ausbreiten, ohne etwas zu ergeben. Ich will es
lieber noch einmal versuchen, und so nüchtern wie möglich : die
Erregung, in der wir leben, ist die der Richtigkeit. Von diesem Wort, das in
solcher Anwendung ebenso ungewöhnlich wie nüchtern ist, fühle ich
mich ein wenig beruhigt. Zufriedenheit und Sättigung der Wünsche sind
im Gefühl der Richtigkeit enthalten, Überzeugung gehört zu ihm und
Stillung, es ist der tiefe Zustand, in den man nach Erreichen seines Ziels
verfällt. Wenn ich fortfahre, mir das so darzustellen, und mich frage :

welches Ziel ist erreicht? so weiss ich es nicht. Das ist schon wieder der
Einklang mit dem unbezeichenbaren <Womit>. Und eigentlich ist es auch
nicht ganz richtig, von einem Zustand des erreichten Ziels zu sprechen ;

zumindest ist es ebenso wahr, dass der Zustand von einem dauernden
Eindruck der Steigerung begleitet ist. Aber es ist eine Steigerung ohne
Fortschritt. Ebenso ist es ein Zustand des höchsten Glücks, führt aber
nicht über ein schwaches Lächeln hinaus. Wir fühlen uns in jeder
Sekunde emporgerissen, verhalten uns aber äusserlich wie innerlich ziemlich

reglos ; die Bewegung hört niemals auf, aber sie schwingt auf
engstem Raum. Auch ist eine tiefe Sammlung mit einer weiten Zerstreutheit
verbunden, und das Bewusstsein lebhafter Tätigkeit mit der Überwältigung

durch ein Geschehen, das wir nicht genügend verstehen. So endet

153



der Vorsatz, dass ich mich auf das Nüchternste beschränke, sogleich
wieder in befremdlichen Widersprüchen. Aber das, was sich dem Geist
so zerrissen darstellt, ist als Erlebnis von grosser Natürlichkeit. Es ist
einfach da; also müsste es auch dem richtigen Verständnis einfach
sein » (MoE, S. 1210-1212)10

Ulrich (oder Musil) möchte in diesem Stück weder eine Theorie
noch eine Technik des Glücks entwickeln. Er will nicht mehr tun als

analysieren und beschreiben : Die Empfindung des «Einklangs » ; jene
Erfahrung umgreifender Einheit, von der wir am Anfang wie
selbstverständlich als dem Zustand des Glücks ausgegangen sind. Nicht
bloss, wie man das erreicht, sondern was es eigentlich ist, wird rätselhaft,

sobald man es genau zu fassen sucht. Vor allem ist es
widerspenstig gegen die Leitbegriffe der praktischen Vernunft. Sein Dasein

jenseits von Autonomie und Handlungsfreiheit ist durch die Polarität
von Streben und Erfüllung nicht einzuholen. Es ist ja beides zugleich,
Bewegung und Ankunft - und auch wieder nicht. Der «Einklang» ist

Einklang mit einem «Womit», das selber nur als das absolut Ganze,
also als unbezeichenbar bezeichnet werden kann.

In den « Atemzügen eines Sommertags » erinnert Agathe Ulrich
an dessen Unterscheidung zweier von «Grund auf verschiedener
Möglichkeiten zu leben», denen zwei ganz verschiedene «Tonarten
des Gefühls » entsprächen :

« Die eine sollte die des <weltlichen> Gefühls sein, das nie zur Ruhe und
Erfüllung kommt ; die andere, ich weiss nicht, ob du ihr einen Namen
gegeben hast - : aber es hätte wohl die eines <mystischen> Gefühls sein
müssen, das dauernd mitklingt, aber niemals zur wollen Wirklichkeit)
gelangt. » (MoE, S. 1146)

Der «Einklang» mit dem unnennbaren «Womit», der sich in der

«Utopie des motivierten Lebens» verwirklicht, der Zustand, der

zugleich das «höchste Glück» ist, hat also in der gewöhnlichen, der
«weltlichen» Gefühlsdimension gar keinen Platz. Und dieser weltliche

Seelenraum wird von Ulrich (oder Musil) sogleich mit dem
Bereich «appetithafter» Existenzformen identifiziert und der «nicht-
appetithaften», vom «mystischen Gefühl» erfüllbaren Daseinsweise

entgegengestellt.
Diese Zweiheit ist überall und immer wieder zu entdecken, « denn

in jedem Menschen ist ein Hunger und verhält sich wie ein reissendes

Tier; und ist kein Hunger, sondern etwas, das frei von Gier und Satt-

10 R. MUSIL, Der Mann ohne Eigenschaften, Hamburg 1952.

154



heit, zärtlich wie eine Traube in der Herbstsonne reift». (MoE,
S. 1147)

Musils Analyse führt also zu einem neuen Modell von Glückstheorie,

das das aristotelisch-kantische entscheidend erweitert. Das

Problem des Umgangs mit dem appetithaften Teil unseres Wesens

(das Problem, dessen Lösung für Kants Glückswürdigkeit- und
Aristoteles' Eudaimonielehre ausschlaggebend ist), wird gegenüber
der Aufmerksamkeit für die «vegetabile Anlage» (wie Agathe sie

nennt) unserer Seelennatur, in glatter Umkehr des aristotelischen
Verdikts gegen die «pflanzliche Seite» der menschlichen Seele,

zweitrangig".
Die «Atemzüge eines Sommertags», der «Einklang», das

«höchste Glück» erschliesst sich einzig dem nicht-appetithaften
Weltbezug. Aber nicht zufällig lässt Musil Ulrich auf den Versuch,
diesen Weltbezug «psychologisch oder physiologisch zu zergliedern»
(vgl. S. 1149), verzichten. Denn verständlicher wird er auf diese
Weise nicht. Nicht in der Sprache der Reflexion ist er primär zugänglich,

sondern durch das Medium der Dichtung : im ewigen Augenblick
der Einheit von Erleben, Wahrnehmung und objektivem Vorgang
sommerlicher Stille, mit der das Kapitel beginnt :

« Ein geräuschloser Strom glanzlosen Blütenschnees schwebte, von einer
abgeblühten Baumgruppe kommend, durch den Sonnenschein ; und der
Atem, der ihn trug, war so sanft, dass sich kein Blatt regte. Kein Schatten

fiel davon auf das Grün des Rasens, aber dieses schien sich von
innen zu verdunkeln wie ein Auge. Die zärtlich und verschwenderisch
vom jungen Sommer belaubten Bäume und Sträucher, die beiseite standen

oder den Hintergrund bildeten, machten den Eindruck von fassungslosen

Zuschauern, die, in ihrer fröhlichen Tracht überrascht und gebannt,
an diesem Begräbniszug und Naturfest teilnahmen. Frühling und Herbst,
Sprache und Schweigen der Natur, auch Lebens- und Todeszauber
mischten sich in dem Bild ; die Herzen schienen stillzustehen, aus der
Brust genommen zu sein, sich dem schweigenden Zug durch die Luft
anzuschliessen. <Da ward mir das Herz aus der Brust genommen), hat
ein Mystiker gesagt : Agathe erinnerte sich dessen.» (MoE, S. 1143)

Der andere Zugang zum Glück, den die Dichter eröffnen, verdankt
sich nicht lediglich einem neuen begrifflichen Konzept, durch das sie

das Thema erfassen. Die Idee, das Glück dort zu finden, wo die

11 Bemerkenswert in unserem Zusammenhang ist die an das vorhin Zitierte
unmittelbar anschliessende Bemerkung Ulrichs: «Vielleicht wäre das
Tierische und das Pflanzenhafte, als Grundgegensatz der Gelüste verstanden,

sogar der tiefste Fund für einen Philosophen » (MoE, S. 1147)

155



Philosophen es nicht suchen: in der bruchlosen Verbindung von
« Vegetabilität» und «Geistigkeit», in einem Zustand leibhafter
Spiritualität, der den Gegensatz von Autonomie und Bedürftigkeit aufhebt,
ergibt sich wie von selbst aus den Möglichkeiten dichterischer Sprache

und poetischer Einfühlung in die offenbaren Geheimnisse der
Welt. Und wenn man es schliesslich doch mit den Begriffsmitteln
existenzphilosophischer Erörterung umreissen will, müsste man sagen :

Was sich im dichterischen Reden zur Sprache bringt, ist ein - gegenüber

dem praktischen, auf Handeln-Können ausgerichteten Sachbezug
der Philosophen - prinzipiell verändertes In-der-Welt-Sein ; eine
Existenzweise des Sein-Lassens und der Selbsttranszendenz, in der sich

jene Momente des Glücks, die sich dem Machen von vornherein
entziehen, vollkommen anstrengungslos, als ob sie immer schon da

wären, einzustellen scheinen.

Allerdings : Ist das - der mystische Moment der All-Einheit -
DAS Glück? Vielleicht ist es kein Zufall, dass der «Mann ohne

Eigenschaften» Fragment geblieben ist; Ganzheit ist nur augenblicks-
haft da. Die unüberbrückbare Zweiheit, - dass in jedem Mensch « ein

Hunger sei wie ein reissendes Tier»; und kein Hunger, sondern

«etwas, das frei von Gier und Sattheit, zärtlich wie eine Traube in der
Herbstsonne reift» - ist und bleibt ein Bruch in unserer Seinsverfassung.

Und wahrscheinlich darum gibt es für uns Menschen bis zum
Ende der Zeiten sehr verschiedene und nie eine einzige Weise, das

eine Wort «Glück» zu deuten. So gesehen ist die philosophische
Glückstheorie der Selbstmacht nicht mehr und nicht weniger als das

existentiale Komplement zum sein-lassenden Selbstüberstieg der
Dichter. Es käme darauf an, weder das eine noch das andere zu
vergessen12.

12 Womit wir wieder von vorne beginnen könnten. Nämlich bei der Interpreta¬
tion der «Nikomachischen Ethik» als einer doppelten Glückslehre. Die vita
contemplativa, von der das Buch X der NE spricht (vgl. Anm. 7) ist vielleicht
von Ulrichs Utopie motivierten Lebens nicht allzuweit entfernt.

156


	Die Philosophen und das Glück : Anmerkungen zu einer Strategie der Macht

