
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 56 (1997)

Artikel: Glück und Gelingen

Autor: Angehrn, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882991

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882991
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 56/97

EMIL ANGEHRN

Glück und Gelingen

Glücklichsein, Glückhaben, Gelingen

Das Wort «Glück» enthält eine Doppelbedeutung, die zuweilen
geradezu als Äquivokation empfunden wird. Als solche erscheint sie
in theoretischen Erörterungen, die das Glücklichsein vom glücklichen
Gelingen oder Glückhaben unterscheiden und dabei auf Sprachen
verweisen, die hier über unterschiedliche Begriffe verfügen: eudai-
monia/eutychia, beatitudo/fortuna, luck/happiness, bonheur/ chance.
Das erste Erfordernis einer ethischen Besinnung auf das Glück scheint
demnach zu sein, hier begriffliche Klarheit zu schaffen und sich auf
das Glück im engen Sinn - das Glücklichsein - zu beschränken ; der
Verweis auf das Glücken gehört dann zu den Präliminarien, die erst
das eigentliche Themenfeld eingrenzen.

Eine andere Doppelbedeutung lässt sich anfügen, mit der es sich
in gewissem Mass ähnlich verhält, die Doppelung vom kleinen und

grossen Glück: einerseits glückliche Momente und Erlebnisse,
Glückserfahrungen in bestimmten Tätigkeiten, mit bestimmten Personen,

in bestimmten Situationen, andererseits das Glück als umfassendes

Strebensziel, als abschliessende Erfüllung unserer Wünsche, als

Leitbild sozialer Utopien. Auch hier scheint es naheliegend, die
theoretische Reflexion auf dieses zweite, das Glück im eigentlichen Sinn,
zu beschränken, das als solches in Konkurrenz zu anderen - moralischen,

politischen, religiösen - Leitwerten steht.

Diese scheinbaren Selbstverständlichkeiten sollen in den folgenden

Überlegungen hinterfragt werden. Gegen die an zweiter Stelle
genannte, die ich nur am Rande berühre, ist die phänomenologische
Beobachtung geltend zu machen, dass zwischen dem kleinen und dem

grossen Glück, neben ihrer Wesensdifferenz, nicht nur eine
Strukturverwandtschaft, sondern in gewissem Sinn auch eine Identität besteht:
Gerade im partikularen Glückserlebnis ist auszumachen, was das

Glücklichsein als solches konstituiert ; jedes authentische Glückserlebnis

ist, als solches, absolut und umfassend. Im Mittelpunkt der fol-

125



genden Betrachtung aber steht die erste Unterscheidung. Aristoteles
kritisiert jene, welche die Gunst der äusseren Umstände auf eine Stufe
mit dem Glück stellen ; ja, er hält es für einen argen Missgriff, gerade
das grösste und schönste Gut dem Zufall anheimzustellen1. Die Frage
ist, ob wir uns seiner Kritik einfach anschliessen können.

Ich möchte im folgenden zeigen, dass das Ineinanderblenden beider

Bedeutungskomponenten im Wort «Glück» keine blosse Äquivo-
kation ist. Glückhaben und Glücklichsein stehen nicht berührungslos
nebeneinander. Zwischen ihnen bestehen Interferenzen, die nicht nur
die äussere Bedingtheit des Glücks betreffen - die Tatsache, dass zum
Glücklichsein auch günstige Umstände gehören -, sondern das Wesen
des Glücks mit ausmachen. Zum Glück gehört das Glücken, das

Gelingen, das immer ein Moment der Unverfügbarkeit, des Zufalls in
sich enthält. Nicht uninteressant ist dabei ein Seitenblick auf das
Problem des moralischen Zufalls2. Im Bereich des Guten wie des Glücks
geht es hier um eine Grenze subjektiver Machbarkeit. Wie ich der
moralischen Qualität meines Handelns nicht mächtig bin, sofern das

nicht von mir abhängige Gelingen oder Misslingen meines Tuns
gleichsam retrospektiv auf die Rechtfertigung meiner Entscheidung
zurückschlagen kann, so bin ich noch weniger darin souverän, mein
wahres Glück zu kennen, zu wollen und zu realisieren. Wie im
Wohlergehen, so kann ich in meiner moralischen Integrität Glück
oder Pech haben, wenn aus meinen Handlungen erwünschte Wirkungen

oder fatale Folgen resultieren (oder sie ohne moralisch relevante

Konsequenzen bleiben). Ob ein Betrunkener am Steuer jemanden tötet
oder in einer menschenleeren Strasse keine Schäden verursacht, lässt
die moralische Qualität der Handlung nicht unberührt ; nur ein künstlicher

moralischer Purismus könnte davon abstrahieren. In der Extremversion

kommt hier das Handeln des tragischen Helden in den Blick,
der nicht nur für die Folgen der unfreiwilligen Tat einzustehen,
schuldlos zu leiden hat, sondern der letztlich die Schuld des nicht von
ihm verantworteten Tuns auf sich nehmen muss, schuldlos schuldig
wird. Der Anstössigkeit der tragischen Schuld entspricht auf der
Gegenseite die Irritation über das nicht verantwortete Gutsein ; nach beiden

Richtungen liegt das Verwirrende des «moral luck» darin, dass

das Subjekt mit einer Grenze konfrontiert wird, die seiner Selbständigkeit

als moralisches Subjekt widerstreitet. Mag unser Tun ohn-

1 Nikomachische Ethik I 9-10, 1099 b 8, 24-25.
2 Vgl. B. WILLIAMS, Moralischer Zufall, Frankfurt am Main 1987.

126



mächtig sein, so scheint doch die moralische Qualität unseres Wollens
allein an uns zu liegen. Demgegenüber sind wir in unserem Streben
nach Glück unmittelbar den Schlägen des Schicksals, der Unvorher-
sehbarkeit der Ereignisse und Handlungsfolgen, der Widerständigkeit
der Welt ausgesetzt : Die Glückssuche scheint uns unausweichlich mit
etwas zu konfrontieren, das sich unserer Verfügung entzieht (während
das Gutsein im Prinzip in unserer Macht steht). So gesehen, scheint
der Zufall für das Gute die härtere Herausforderung darzustellen als

für das Glück: Er trifft jenes gleichsam in seinem Kern, während er
für dieses nur eine äussere Gegenmacht repräsentiert.

Doch ist in Wahrheit auch das Glück in seinem Innersten durch
die Nichtbeherrschbarkeit des Gelingens affiziert. Hält man sich die

gängige ethische Typologisierung vor Augen, so mag dies als Paradox
erscheinen. Die Glücksethik gilt als Strebens- oder teleologische
Ethik, die sich durch Hinorientierung auf das abschliessende Ziel
allen Wollens und Tuns definiert; nicht ein objektiv Feststehendes,
sondern ein selbst gesetztes und verfolgtes Ziel bildet die Norm.
Bezieht sich das moralisch Gute auf ein objektiv Richtiges, so situiert
sich das Ziel der Glücksverfolgung im Horizont eines subjektiven
Wollens und Tuns; so scheint es paradox, dass gerade hier das

Zufallsmoment mehr als eine äussere Schranke sein soll. Zwischen dem
Erstrebtsein und dem nicht regulierbaren Glücken und Gelingen
besteht ein Spannungsverhältnis : Zu klären ist, inwiefern dieses nicht
ein Verhältnis des Glücks zu seinem Anderen, sondern ein eigenes
konstitutives Moment seiner selbst definiert. Dazu ist kurz darauf
zurückzublenden, wieso Glück in klassischen Konzeptionen in Opposition

zum Glücken gefasst wird, um dann innerhalb seiner die Dimension

des nicht herstellbaren Gelingens herauszustellen. Der Hauptakzent

dieser Nachzeichnung liegt auf dem strukturellen Aspekt der

phänomenologischen Analyse; nur am Rande kommt die ethische

Verortung der Glücksproblematik, das Verhältnis von Glück und Moral

zur Sprache.

Zufall und Glück: Gegensatz und Interferenz

Für die Gegenüberstellung von Glück und glücklichem Zufall
macht Aristoteles Gründe verschiedener Ordnung geltend:
Wissenschaftstheoretische, axiologische und im engen Sinn ethische Motive
kommen dabei ins Spiel. Wenn wir den gemeinsamen Horizont von

127



tyche und eutychia aufspannen, so stellt die logisch-ontologische
Zweitrangigkeit des Zufalls die basalste Prämisse dar: Da das Zufällige

eine akzidentelle Wirkung im Bereich einer an sich teleologisch
(handlungs- oder naturteleologisch) verfassten Wirklichkeit darstellt1,
ist es von vornherein ontologisch sekundär gegenüber der wesens-
mässig final wirksamen Ursache : Zufall und Schicksal sind später als

Natur und Vernunft4. Alles Zufällige und Unregelmässige scheidet aus
dem Bereich des strengen Wissens aus. Bemerkenswert ist, dass die
tyche nicht einfach als Indeterminismus, sondern als akzidentelle
Verursachung im Bereich der Handlungsteleologie (als unbeabsichtigtes
Erreichen eines möglichen Ziels) gilt; sie bekräftigt gleichsam als
Defizit ihre Zugehörigkeit zum Raum des Handelns und damit die

übergreifende Norm der Zweckmässigkeit. Wie es Aristoteles nun für
die Kosmologie empörend findet, wenn die Atomisten Himmel und
Gestirne durch Zufall, d.h. durch etwas ontologisch Sekundäres
entstanden sein lassen1, so scheint es ihm unseren religiösen und wert-
mässigen Überzeugungen zuwiderzulaufen, wenn das erhabenste,
eigentlich göttliche Gut - das Glück - dem Zufall preisgegeben wäre6.

Doch auch und vor allem im engeren ethischen Bereich, widersetzt
sich unsere Intuition der Zulassung der tyche. Blosses Glück durch
Zufall (statt durch Lernen und Tugend) wäre moralisch weniger
wertvoll7, und es würde vor allem einem zentralen Bestimmungsmoment
des wahren Glücks, der Autarkie, widersprechen : Es könnte « nicht
durch eigene Bemühung erworben werden, es stünde nicht in der
Macht der Menschen, gehörte nicht zum Bereich des bewussten
Handelns »8. Wenn man sich den eminenten Stellenwert vor Augen hält,
den die Autarkie für das höchste Glück bei Aristoteles besitzt - die

Betrachtung realisiert höchste Autarkie, der Weise ist der Unabhängigste9

-, so wird die Herausforderung deutlich, die im Zufall, in
jedem Entgleiten souveräner Verfügung liegt.

3 Physik 196 b 23. Aristoteles nimmt hier eine terminologische Unterscheidung
zwischen dem automaton und der tyche vor, mit denen er das zufällige
Ereignis einerseits im Bereich der Natur, andererseits im Bereich des Handelns
bezeichnet.

4 198 a 8-10.
5 196 a-b.
6 Nikomachische Ethik 1099 e 24-25.
7 1099 b 20.
8 Endemische Ethik 1215 a 12-15.
9 Nikomachische Ethik 1177 a 27-28, 35.

128



Die Frage lautet dann : In welchem Sinn lässt sich der emphatische

Begriff eines Glücks formulieren, worin der Mensch bei sich,
autark ist - und zugleich in diese Glückserfahrung ein Angewiesensein

auf anderes, ein dem Subjekt entzogenes Geschehen des

Gelingens einzeichnen; inwiefern ist dieses nicht nur eine negative
Grenze, sondern ein affirmatives Moment, gleichsam ein Indiz der

Vollendung des Glücks?
Zunächst ist festzustellen, dass das Glücksstreben einer anderen

Logik folgt als ein zweckgerichteter Handlungsvollzug. Dieser lässt
sich nach der Grundstruktur des praktischen Syllogismus aufschlüsseln

: Im Blick auf ein Ziel werden bestimmte Mittel gewählt, die zum
Ziel führen; schematisch enthält der Vollzug einer Handlung die

Doppelung von Absicht und Durchführung, Intention und Erfüllung.
Die Ausführung einer Handlung basiert auf einer Überlegung
hinsichtlich der Mittel und einer darauf begründeten Entscheidung. Das

Glück aber, welches zunächst nur als ein besonders hervorgehobenes,
letztes oder umfassendes Ziel erscheint, lässt sich nicht in solcher
Weise verfolgen : Ich wünsche glücklich zu sein - « mich aber dafür
entscheiden, glücklich zu sein, das geht nicht an»10. Was aber ist es,
wodurch das Glücksstreben die Logik des Handelns sprengt Aristoteles

weist darauf hin, dass das Glück nicht in unserer Macht steht,
während alles Handeln sich auf etwas bezieht, das es selber hervorbringt.

Indessen geht es nicht nur um eine Frage von Macht oder
Ohnmacht. Die Inadäquanz des Glücksstrebens gegenüber der
Handlungslogik betrifft beide Pole, die Intention wie die Erfüllung: Das
Glück lässt sich weder ins Auge fassen noch realisieren wie ein
normaler Handlungszweck : Seine Intendierbarkeit wie seine Machbarkeit
sind von eigentümlicher Natur, beide sind in eigentümlicher Weise
dem menschlichen Zugriff entzogen. Gleichzeitig aber sind damit
nicht nur zwei Negativinstanzen, zwei Grenzen des Glücks markiert :

Auch als nicht-intendierbares wird Glück gewünscht und ersehnt,
auch als nicht-machbares wird Glück erfahren. Jenes zweifache
Entzogensein zeigt sich als Kehrseite positiver Glückserfahrung.

10 Nikomachische Ethik 1111 b 28.

129



Die Nichtintendierbarkeit des Glücks

Das Intendieren umfasst die beiden Komponenten des Wissens
und Wollens. Dass wir das Glück nicht wie ein normales Handlungsziel

verfolgen können, liegt zunächst daran, dass wir es nicht mit gleicher

Bestimmtheit identifizieren, unter anderen Zwecken aussondern,
in eine bestimmte, z.B. hierarchische Relation zu diesen setzen, es uns
und anderen als Ziel vorgeben können. Wie das Märchen von den drei
Wünschen lehrt, fällt es uns nicht leicht zu wissen, was wir zu wollen
haben, um glücklich zu sein. Obwohl wir im nachhinein mit gewisser
Eindeutigkeit sagen können, ob wir in einer bestimmten Situation
glücklich waren oder nicht, wissen wir nicht im voraus, worin das

Glück besteht, wie wir glücklich sein können. Auch wenn der Wunsch
nach dem Glück unser Leben leitet, bleibt das Glück selber in gewisser

Weise im Unbestimmten, zieht es sich hinter die einzelnen
Zielvorgaben und konkreten Handungspläne zurück, entzieht es sich der
direkten Festlegung. Es ist, wie Bloch unterstreicht, zum Teil selber
eine Glückssache, ob wir mit unseren Entwürfen und Absichten richtig

liegen, ob ihre Durchführung uns glücklich macht :

« Was zu fliehen, was zu suchen sei, das muss allemal sehr wohl
überschlafen werden. Es liegt nicht auf der Hand, weder im Einzelnen noch
gar im Ganzen, das nachkommt. Der Mensch begehrt und wünscht das
Leben lang, doch soll er sagen, was er unbedingt, was er überhaupt will,
so steht er als Laie da. »"

Dem antizipativen Nichtwissen entspricht retrospektiv die
Enttäuschung, dass in der Verwirklichung vieler Wünsche und Träume ein

Unausgefülltes bleibt - « wie wenn dabei das Beste vergessen worden
wäre», so dass man sich «durch die Erfüllung der Wünsche um den

Inhalt der Wünsche betrogen sieht»12. Dass jemand genau das tut -
erwirbt, erlebt, geniesst -, was er sich vorgenommen hat und dass er
dabei doch eine nicht auszufüllende (weil nicht näher zu spezifizierende

und gleichsam im nachhinein zu kompensierende) Leere erfahren

kann, scheint zu der eigenartigen Beschaffenheit des Glücks zu
gehören. Ein Aspekt davon ist die Erfahrung der nachträglichen
Korrektur oder Bekräftigung einer Entscheidung : Es kann geschehen,
dass ich mich nach langer Unentschlossenheit und vielem Hin und

11 E. BLOCH, Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt am Main 1959, S. 1552.
12 T.W. ADORNO, in: E. BLOCH, «Etwas fehlt - Glück und Utopie. Ein Ge¬

spräch mit Theodor W. Adorno», in: R. TRAUB/H. WIESER (Hrsg.), Gespräche

mit Ernst Bloch, Frankfurt am Main 1975, S. 58.

130



Her für eine Alternative entscheide und erst in dem Moment, wo der
Entschluss gefällt ist und die neue Situation eintritt, schlagartig
realisiere, dass ich richtig oder falsch entschieden habe, dass ich das
Gewählte (nicht) wirklich will.

Wodurch aber ist dieses Auseinanderklaffen zwischen Gewähltem
und Gewünschtem bzw. wirklich (wenn auch unklar, nicht bewusst)
Gewolltem bedingt? Die «grossen» Glücksbilder transzendieren alle
bestimmten Lebenspläne, Sozialutopien, technischen Projektionen.
Adorno und Bloch erinnern an das jüdische Bilderverbot : Das Ganze
kann nicht positiv ausgemalt werden; das «etwas fehlt» (Brecht)
bleibt nicht nur der Realitätsdiagnose, sondern auch dem Gegenentwurf

immanent11. Glücksutopien sind Träume vom «besseren Leben»,
wobei gerade der Komparativ das Moment der Unbestimmtheit, des

Hinausgehens über das je Erreichte und je Fixierbare anzeigt14. Doch
ist es nicht allein die Transzendenz des «grossen» Glücks, die die
Festlegung verhindert. Auch in dem, worin wir unser jeweiliges Glück
suchen, sind wir unsicher und schwankend. Wir wollen unsere tiefsten
Wünsche erfüllen - doch wir wissen nicht, wer wir sind, wer dieses

Subjekt ist, mit dem wir eins sein wollen, welches unsere wahren
Bedürfnisse sind. Auch das Gefühl, im Scheitern uns selbst zu verfehlen,
gibt keine Anweisung, wie wir uns finden können: «Nur dass keiner
ist, was er sein möchte oder könnte, scheint klar. »15

Um über diesen negativen Befund hinauszukommen, müssen wir
versuchen, genauer anzugeben, was für eine Art Ziel das Glück ist16.

Nach Aristoteles ist es das absolute Endziel : Weder ein beliebiger
Handlungszweck, der gleichzeitig als Mittel zu einem weiteren Zweck
dient, noch ein blosser Selbstzweck, der indirekt anderes ermöglichen
kann, sondern der schlechthin abschliessende Endzweck : dasjenige,
das per definitionem nicht Mittel für ein anderes sein kann und für das

jede weitergehende Begründungsfrage - «warum willst du glücklich
sein ?» - sinnlos wird. Das Glück markiert die Nicht-Iterierbarkeit der

Wozu-Frage. Aristoteles kennzeichnet auch diesen Zug mit dem, in
einem anderen Sinn verstandenen Begriff der Autarkie ; Das Glück
genügt für sich allein. Darin aber liegt: Das Glück ist nicht ein
bestimmtes Ziel unter anderen (durch die es sonst steigerbar wäre).

13 Ebd., S. 69.
14 E. BLOCH, Das Prinzip Hoffnung, a.a.O., S. 1579.

15 Ebd., S. 1089.
16 Zum folgenden : E. ANGEHRN, «Der Begriff des Glücks und die Frage der

Ethik», in: Philosophisches Jahrbuch 1985, S. 35-52.

131



Beim Glück geht es uns um unser Leben als ganzes (und nicht nur um
bestimmte Handlungen und Absichten), um uns selber im ganzen (und
nicht hinsichtlich bestimmter Fähigkeiten, Wünsche und Bedürfnisse).
Dieser Sonderstatus des Glücks wird auch nicht angemessen durch die
in der Diskussion erörterte Alternative gefasst, ob das Glück ein
dominantes oder ein inklusives Ziel sei : Es ist weder bloss das erste in
einer Hierarchie bzw. letzte in einer Zweck/Mittel-Kette noch bloss
das umfassende Gut, von dem die partikularen Glücksgüter und
Glückszustände Momente wären. Zwar sind beide Relationen, die von
klassischen Glückstheorien übernommen werden, in bestimmten
Zusammenhängen zutreffend; doch bleiben sie Annäherungen, deren
Mangel nicht zuletzt in der Äusserlichkeit zwischen dem Glück und
den anderen Gütern besteht. Wenn ich glücklich bin im Musikhören,
so ist dieses weder ein Mittel, das ich ergreife, um durch es etwas
anderes, das Glück, zu erlangen, noch bildet es einen Bestandteil (neben
anderen) meines Glücklichseins ; sondern es ist die konkrete Art und
Weise, wie ich jetzt und hier glücklich bin. Genauer als das
Mittel/Zweck-Schema oder das Teil/Ganzes-Modell trifft das Verhältnis
von Allgemeinem und Besonderem die Sache : Das Problem ist, angeben

zu können, in welchem Sinn ich in bestimmten Handlungen und
Erlebnissen mit mir im Ganzen meines Seins einig bin.

Formal lässt sich diese Bestimmung dadurch gewinnen, dass wir
den Selbstzweckcharakter des Glücksstrebens vom Gegenstand auf
den Akt verlagern und damit den «teleologischen» Zugang zur
Glücksproblematik gewissermassen unterlaufen. Das Glück, obwohl
es als letztes Telos auftritt, gehört nicht zu den Gegenständen unseres
Tuns und Wollens. Sein Selbstzweckcharakter ist nicht auf Seiten der
Materialität unseres Wollens (der es Kant zurechnet), sondern auf der
Formseite, in der Art und Weise festzumachen, wie wir handeln,
Zwecke verfolgen, Absichten durchführen und Wünsche verwirklichen.

Selbstzweckhaftigkeit besagt dann mehreres zugleich : dass wir
etwas um seiner selbst willen (und nicht, vielleicht unbewussterweise,
als Mittel oder Ersatz für anderes) wollen, dass wir im Tätigsein selber

(und nicht erst in dessen Abschluss oder Wirkung) unsere Erfüllung

finden, dass nicht das Resultat, sondern das immanente Gelingen
Kriterium des Glücks ist, dass es uns darin um uns selber geht, nicht
nur um die Realisierung bestimmter Fähigkeiten oder die Erfüllung
bestimmter Bedürfnisse, sondern um unsere Selbstverwirklichung als

Mensch und konkretes Individuum. Dass es uns im Glück um uns selber

im ganzen unseres Seins geht, bezeichnet nichts Summatives,

132



sondern ist eine Umschreibung dessen, dass das Glück uns in dem,
was wir «eigentlich wollen» und als was wir uns letztlich verstehen,
angeht. Glück ist weder identisch mit Glücksgefühlen noch mit
Glücksgütern, obwohl es in ihnen stattfinden, über sie erreicht werden
kann. In der Wahl der Gegenstände kann ich mich täuschen, mein
Glück verfehlen ; aber auch auf der affektiven Seite ist Glück nicht
umstandslos zu greifen. Die Stufenfolge von Lust, Freude und Glück
ist auch eine der Unbestimmtheit und des Entgleitens. Ich kann Lust
empfinden, ohne Freude zu haben, und ich kann mich an etwas
erfreuen, ohne schon glücklich zu sein. Je weiter wir uns in den inten-
tionalen Gegenständen wie in den subjektiven Zuständen vom
Bestimmten, Begrenzten entfernen, desto näher scheinen wir - im positiven

Fall - dem Glück zu kommen, desto mehr aber wird uns das

Glück zu einem Unverfügbaren, sich Entziehenden.

Die Nichtmachbarkeit des Glücks: Gelingen als «hinzukommende
Vollendung»

Damit ist der Blick auf die komplementäre Perspektive gerichtet:
Glück ist nicht nur nicht in direkter Weise intendierbar (identifizierbar,

entwerfbar), sondern auch nicht nach Analogie eines Handlungsvollzugs

machbar. Dem Glück gegenüber sind wir, zumindest
teilweise, ohnmächtig. Wir können planmässig Güter erwerben, und wir
können auch Lustzustände hervorbringen und jemandem Freude
bereiten, das Glück herbeizuzwingen vermögen wir nicht, weder bei uns
noch bei anderen. Schon für Lust und Genuss ist fraglich, wie weit sie
in der intentio recta angestrebt, gar realisiert werden können (obwohl
dies für bestimmte Erlebnisformen fraglos der Fall sein kann) ; in
einem noch ganz anderen Sinn ist uns die Machbarkeit des Glücks
verwehrt. Die These des Hedonismus, die das Zusammenfallen von Lust
und Glück behauptet, ist selber ein Beleg für deren Differenz, unterstellt

sie doch eben die Kluft, die sie schliessen will : die Kluft
zwischen dem notwendigen, immer schon verfolgten Lebenszweck und
dem unter anderem auszuwählenden, gegenüber anderen vorzuziehenden

Ziel der direkten Lustbefriedigung. Das Dilemma in der
Herstellung des Glücks zeigt sich in jenen widersprüchlichen Konstellationen,

in denen die obstinate Suche nach Glücksmöglichkeiten deren

Verwirklichung in immer weitere Ferne rückt : in jenen Prozessen der
unendlichen Steigerung, deren innere Leerheit sie zu keiner Befriedi-

133



gung kommen lässt. Ältestes Beispiel ist die schon von Piaton als Ur-
sünde gegeisselte Pleonexie, das Mehrhabenwollen, das die Akkumulation

von Mitteln zum Selbstzweck verkehrt ; strukturell verwandt ist
der Machttrieb, dessen grenzenlose Selbstpotenzierung Hobbes zum
Kennzeichen des neuzeitlichen Menschen erhebt. Beides sind
Substitutionen des Letzten durch das Vorletzte, Ersatz der Erfüllung durch
deren Ermöglichung ; die selbstbezügliche Finalisierung des Mittels
zwingt in den unendlichen Regress. Die Ungesättigtheit der Sucht, der
Zwang zur Wiederholung sind Formen des Aussersichseins, Symptome

des Verfehlens jenes Zusichkommens, welches Glück meint.
Solche Verfehlungen sind nicht als Irrtümer oder Kategorienfehler

abzubuchen. Sie gehören gewissermassen notgedrungen ins
Erfahrungsfeld des Glücksstrebens. Von Glück reden heisst, die Spannweite
von Glück und Unglück, von Gelingen und Misslingen ausmessen.
Die Erfahrung des Glücks ist immer auch die Erfahrung der Schwierigkeit

und Gefährdetheit des Glücks, die Erfahrung seiner Vergänglichkeit

und Zerbrechlichkeit : Es entzieht sich dem, der es sucht, es

entgleitet, wenn es gefunden ist. Indessen rückt es durch seine Nicht-
machbarkeit nicht ins Irreale: Auch als nicht direkt herstellbares
bleibt es eine reale Grösse, ein nie aufgegebenes Ziel, eine Erfahrung
unseres Lebens. In Wahrheit ist das Paradox des Glücks ein doppeltes

: dass es sich entzieht und nicht zu erzwingen ist, und dass es sich

von sich aus einstellt, auch wo es nicht gesucht wird17. Verschiedene
Umschreibungen nennen dieses Sicheinstellen: Glück wird als
Geschenk erlebt, oder, formeller ausgedrückt, als « indirekt resultierende
Positivität»18, nicht losgelöst von unseren Wünschen und Unterneh-

17 Eine positive Beschreibung des gelingenden Lebens hätte konkrete Struktur-
mermale zu konkretisieren : wie der Ausgriff auf das Leben als ganzes mit
der Verfolgung bestimmter Zwecke zusammenspielt, in welchem Sinn Glück
auf äussere Bedingungen (wie Sicherheit, Gesundheit, Freiheit) angewiesen
ist, in welchem Verhältnis das Glückserleben zum Verfügen über offene
Möglichkeiten von Glück steht, welchen Stellenwert Momente transitori-
schen Glücks, das Erlebnis des erfüllten Augenblicks im Ausgespanntsein auf
das Ganze des Lebens besitzen, ob zum Glück der immanente Bezug zum
Moralischen gehört; vgl. dazu M. SEEL, Versuch Uber die Form des Glücks,
Frankfurt am Main 1995 ; zur Zeitlichkeit des Glücks vgl. M. THEUNISSEN,

« Können wir in der Zeit glücklich sein ?», in : Negative Theologie der Zeit,
Frankfurt am Main 1991, S. 37-86.

18 O. MARQUARD, « Glück im Unglück. Zur Theorie des indirekten Glücks zwi¬
schen Theodizee und Geschichtsphilosophie», in: G. BIEN (Hrsg.), Die
Frage nach dem Glück, Stuttgart-Bad Cannstatt 1978, S. 93-112, 103.

134



mungen, doch nicht unmittelbar durch sie bewirkt und bewirkbar, das

Gelingen von etwas, was wir möchten und erstreben, doch nicht
selbständig herbeiführen können. Das Gelingen des Lebens, worin Glück
liegt, ist verschieden vom Gelingen eines Projekts oder eines Experiments,

das durch genaue Vorkehrungen und präzise Kriterien des

Erfolgs oder Scheiterns definiert ist ; eher ist es dem verwandt, was wir
meinen, wenn wir von einer gelungenen Feier sprechen und dabei erst
im nachhinein Gesichtspunkte angeben können, die uns mit diesem

Ereignis oder diesem Zeitabschnitt zufrieden sein lassen. Wir planen
einen bestimmten Verlauf, wir berechnen das Ende, zielen auf
bestimmte Resultate - das Gelingen aber ist nicht in gleicher Weise
Sache von Planung und Projektion. Auf ein gutes Gelingen hoffen wir,
zählen wir nicht19.

So ist das Gelingen nicht einfach der glückliche Zufall oder das

zufällige Glücken. Es kommt nicht in gleicher Weise von aussen, es

nennt nicht einfach - wie die aristotelische tyche - ein Ereignis im
Bereich möglicher eigener Zwecke. Es liegt in der Fluchtlinie des

eigenen Wollens, ist Gegenstand des eigenen Strebens und übersteigt
doch das eigene Können und Tun. Es kommt in der Handlung selber,
doch nicht aus der Kompetenz des Handelnden zustande - «etwa im
Glück des Gelingens eines Gedichts selbst noch den Dichter überraschend

und übertreffend»20. Es ist, so gesehen, eine Vollendung des

eigenen Bewirkens, die dieses gleichsam überhöht, sowohl im inten-
tionalen Akt wie im Selbstbezug, als Vollendung des Tuns wie der
darin erreichten Befriedigung. Vielleicht ist diese zugleich objektive
wie subjektive Erfüllung, die der Glücksbegriff meint, am besten
durch die Formel gefasst, mit welcher Aristoteles die Lust definiert:
nicht als das direkt angestrebte Ziel, sondern als ein telos epigignome-
non, eine «dazukommende Vollendung», wobei er hinzufügt: «so
wie in der Blüte der Jahre die Schönheit sich einstellt»21. Schönheit ist
keine interne Steigerung des in sich vollendeten Körpers, sondern eine
hinzukommende Dimension, gleichsam ein Zeigen jener Vollkommenheit.

Wie in einem Strang klassischer Metaphysik und Kunstphilosophie

die Schönheit als Glanz des Wahren und vollendet Seienden

gilt, so ist Glück die Manifestation (und das Erleben) der Vollendet-

19 Das Hoffen ist « ins Gelingen verliebt»: E. BLOCH, Das Prinzip Hoffnung,
a.a.O., S. 1.

20 H.-G. GADAMER, « Text und Interpretation », in : Ph. FORGET (Hg.), Text und
Interpretation, München 1984, S. 24-55, 47.

21 Nikomachische Ethik 1174 b30.

135



heit eines Tuns oder Seins. Es ist eine Vollendung, die zu demjenigen,
das sie vollendet, als ein anderes hinzukommt, die nicht im tugendhaften

Leben, in der Betrachtung, im Erfolg selber aufgeht ; doch ist sie

ein anderes, das den Tätigkeiten und Erlebnissen, die sie gleichsam in
eine andere Sphäre transponiert, nicht fremd ist, sondern sie als ihr
eigenes Telos zur Erfüllung bringt.

Glückserleben, Sinnerfahrung, Wirklichkeitserschliessung

Die analoge Doppelung wie im Bewirken und Sich-Entziehen ist
im Erleben des Glücks, in der Art und Weise, wie der Mensch darin
mit sich eins wird, festzumachen : in der Gleichzeitigkeit einer

Aufsprengung und eines Zusichkommens der Subjektivität. Die erste
Seite ist beispielhaft in der Differenz von Lust und Glück fassbar:
Glück ist nicht einfach ein subjektiv-affektiver Zustand, sondern auf
Wirklichkeit hin geöffnet; Glück ist eine Weise des Sichverhaltens zu
den anderen und zur Welt, Glück erschliesst Wirklichkeit. Ein in sich

abgeschlossener Lustzustand gilt nicht als Erfahrung von Glück : Mit
einem permanent euphorischen, doch bewusstlosen Patienten würden
wir nicht tauschen wollen - so ein Gedankenexperiment von Spae-

mann, in Anwendung eines Kriteriums von Hare, wonach Glück den

Zustand desjenigen definiert, mit dem wir gern tauschen möchten22.

Glücklichsein schliesst den Bezug zu Inhalten, zum Wert von Sachen,
auch zum Sinn bestimmter Erfahrungen und Tätigkeiten ein. Glück
stellt sich dadurch ein, dass die Sache, um die es uns jeweils geht,
letztlich das Leben selber, sinnvoll ist. Der Sinnbegriff erscheint in
diesem Zusammenhang geradezu als Kehrseite des Glücksbegriffs ; er
setzt auf Seiten der Sache einen analogen Akzent wie der Glücksbegriff

auf seiten des Erlebens : einen Akzent der Positivität, des dem
Menschen Zuvorkommens. Sinn impliziert nach Adorno eine
«Objektivität jenseits allen Machens»23: Sinn wird gefunden, nicht
gemacht. Als Sinnerfahrung verstanden, ist Glück weder utilitaristisch
noch hedonistisch reduzierbar. Ebensowenig ist Sinn ein umfassendes

Gesamtziel, dem das Besondere - als Mittel oder Teil - einzuordnen
wäre: Wie Glück, findet Sinnerfahrung im konkreten Tun, im jeweiligen

Erleben statt. Sinnvoll ist ein Leben, das um seiner selbst willen,

22 «Philosophie als Lehre vom glücklichen Leben» in: G. BIEN (Hrsg.), Die
Frage nach dem Glück, a.a.O., S. 1-20, 10.

23 T.W. ADORNO, Negative Dialektik, Frankfurt am Main 1966, S. 367.

136



um seiner immanenten Vollendung willen gewollt ist: ein Leben um
des gelingenden Lebens willen.

Wirklichkeitserschliessung und Sinnerfahrung sind Indizien der

Objektivität, des Gegenstandsbezugs des Glücks. Glück ist, wie Hegel
Freiheit definierte, ein Beisichsein im anderen, eine Objektivität, die
ebenso auf das Subjekt zurückbezogen und als seine Erfüllung erfahren

wird: Glücklich sein heisst, auf einen Sinn der Welt bezogen sein,
mit der Wirklichkeit in Übereinstimmung und darin mit sich selber
eins sein. Glück meint jene innere Vollendung im Streben, die nicht
durch Totalisierung, sondern durch die Selbstbezüglichkeit des Wollens

zustande kommt : Es ist jener Selbstbezug, der darin besteht, dass
das Individuum in seiner Zielerfüllung zu seiner Selbstverwirklichung
kommt. Der letzte Wille des Menschen, « wahrhaft gegenwärtig zu

sein», bedeutet nach Bloch, dass das menschliche Streben nicht ins
Unendliche geht, sondern das gegenwärtige Leben als «erhellt und
erfüllt» will24. Der berühmte Schlusssatz aus dem Prinzip Hoffnung -
hat der Mensch «das Seine ohne Entäusserung und Entfremdung in
realer Demokratie begründet, so entsteht in der Welt etwas, das allen
in die Kindheit scheint und worin noch niemand war: Heimat»25 -
trifft charakteristische Züge des Gelingens : die indirekte Erlangung
des Glücks, die Öffnung zur Welt als Kommen zu sich, das Vertrautsein

des Unbekannten.
Das Gelingen, auf das solche Umschreibungen verweisen und das

Momente des Zufalls und der Nichtbeherrschbarkeit enthält, gehört
konstitutiv zum Glück. Glücklichsein ist nicht einfacher Gegenbegriff
zum Glückhaben, sondern der stärkere, umfassendere Begriff, der
zumindest ein Moment des Glückhabens einschliesst. Die Reflexion
darauf kann einen platten Glücksbegriff nach beiden Seiten korrigieren

: indem sie in der Unverfügbarkeit des Glücks einen Ausdruck der
menschlichen Endlichkeit erkennt und indem sie zugleich in der
Übersteigung des menschlichen Könnens die eigene Tiefendimension
der Glückserfahrung ausmacht. Nicht unwichtig ist im philosophischen

Zusammenhang, dass damit auch die schematische Opposition
von teleologischer und deontologischer Ethik ihre Spitze verliert. Die
Glücksteleologie fügt sich nicht der einfachen Logik einer
Zweckrealisierung, der die Regelbefolgung als das Andere gegenüberstünde ;

ein nichtreduktiver Glücksbegriff lässt sich zu keiner utilitaristischen

24 Das Prinzip Hoffnung, a.a.O., S. 15.

25 Ebd., S. 1628.

137



Ethik ummünzen. Er nennt ein Streben, das nicht zweckrational
umsetzbar und doch - oder gerade im Blick darauf - für die menschliche
Lebensorientierung konstitutiv ist: als unhintergehbares Streben für
den einzelnen, von dem Ethik nur um den Preis abstrakter Leere
abstrahieren kann, wie als Moment unseres moralischen Verhaltens zu
anderen26. Wenn Glück zum indirekt resultierenden Gut eines
sinnvollen Lebens wird, kann ihm nicht mehr jene Anstössigkeit anhaften,
die es nach Kant besitzt, der die Glücksorientierung zum «geraden
Widerspiel» der Sittlichkeit und menschlichen Autonomie erklärt27. In
einem anderen Sinn als Kant sie verstand, lässt sich dann sogar die
von ihm geprägte Figur aufnehmen, dass nicht Glück, sondern

Glückswürdigkeit zu erstreben sei : Es geht darum, das Leben so
einzurichten, dass wir nicht nur des Glücks würdig werden, sondern daß

Glück sich einstellen, das Leben gelingen kann.

26 Vgl. M. SEEL, a.a.O., S. 53.
27 I. KANT, Kritik der praktischen Vernunft, A 61 ; vgl. Kritik der Urteilskraft,

§83.

138


	Glück und Gelingen

