
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 56 (1997)

Artikel: Glück und Unglück im Scheitern : Anmerkungen zum Verthältnis von
Freiheit und Glück

Autor: Blättler, Sidonia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882988

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882988
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 56/97

SIDONIA BLÄTTLER

Glück und Unglück im Scheitern
Anmerkungen zum Verhältnis

von Freiheit und Glück

Ungeachtet stets möglicher Regressionswünsche im individuellen
wie im kollektiven Dasein hat Kant in einer nachgelassenen
Aufzeichnung unter dem Titel Von der Freyheit eine fundamentale
menschliche Erfahrung artikuliert :

« Nichts kann aber wenn ich vorher frey war mir einen greslicheren
Prospekt von Gram u. Verzweiflung erofnen als dass künftig hin mein
Zustand nicht in Meinem sondern in eines andern Willen soll gelegt seyn.
[...] Dass der Mensch [...] keiner Seele bedürfen u. keinen eignen Willen

haben soll u. dass eine andere Seele meine Gliedmassen bewegen
soll das ist ungereimt u. verkehrt: Auch in unsern Verfassungen ist uns
ein jeder Mensch verächtlich der in einem grossen Grade unterworfen ist
[...] der Mensch der da abhängt ist nicht mehr ein Mensch er hat diesen
Rang verlohren er ist nichts ausser ein Zubehör eines andern
Menschen.»1

Der im Zitat ausgesparte Kontrast, den Kant zwischen instinktgeleitetem

Tier und Mensch setzt, sowie die zeitliche Dimensionierung
in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft verweisen auf die Bedingung

der Zeitlichkeit, unter der Freiheit allein gegeben ist. Es ist, wie
Kant in seinen Interpretationen der Vertreibung aus dem Paradies und
ihres Gegenbildes der Erlösung in der göttlichen Schau zeigt, der
nicht zu transzendierende Raum der Geschichtlichkeit, der das Selbst

- ein reflektiertes Selbst- und Weltverhältnis - und damit die Erfahrung

von Abhängigkeit und Freiheit allererst begründet2. Gleichzeitig
eröffnet Kants Aufweis des unüberwindbaren Abgrunds zwischen
Vorzeitlichkeit und Zeitlichkeit den Blick auf ein kontingentes Ich in

1 I. KANT, «Bemerkungen zu den Beobachtungen über das Gefühl des Schö¬

nen und Erhabenen» (1764/65), in: Akademie-Ausgabe, Bd. 20, S. 92ff.
2 Z.B. I. KANT, «Mutmasslicher Anfang der Menschengeschichte», S. 87ff.,

sowie: «Das Ende aller Dinge», S. 175 und 183ff., beide in: Werkausgabe,
hg. von W. Weischedel, Frankfurt a.M. 1977, Bd. 11. Vgl. M. SOMMER, Die
Selbsterhaltung der Vernunft, Stuttgart-Bad Cannstatt 1977, insb. S. 56ff. und
S. 78ff.

83



einer kontingenten Welt. Mit der Destruktion des Zusammenhangs
von Anfang und Ende als der heilsgeschichtlich umgearbeiteten antiken

Übereinstimmung von Denken und Sein, von Besonderem und

Allgemeinem etabliert seine Philosophie einen Erlebnis- und
Handlungsraum der potentiell unbegrenzten Möglichkeiten, Einstellungen
und Wertungen, die von sich aus über keine zwingend-instruktive
Kraft mehr verfügen und die Zumutung einer theoretischen wie
praktischen Unsicherheit mit sich führen. In solcher Unsicherheit muss
sich die Glücksfähigkeit des modernen Menschen bewähren. Dem
Wunsch, so hat Kant gezeigt, in die Geborgenheit eines vor- oder
überzeitlichen Absoluten zurückzukehren, ist die Katastrophe der
Selbstvernichtung eingeschrieben. Nun wird Kant sicher nicht als
Theoretiker der Unsicherheit gelten können. Seine Philosophie jedoch
markiert den theoriengeschichtlichen Einschnitt, aus dem sich die
Orientierungslosigkeit unmittelbar ergeben hat. Retrospektiv gesehen
steht sie für den Fortfall metaphysisch verankerter Normen und
Bindungen, der die gleichzeitige Dynamik des emanzipatorischen
Aufbruchs und des unter dem Titel Nihilismus thematisierten Schreckens

eingeleitet hat. In der nachkantischen Welt lässt sich der Mensch in
seiner Autonomie wie in seiner Verlassenheit interpretieren.

Die Zeit hat das existentielle Pathos, von dem der Zusammenbruch

der metaphysischen Gewissheiten begleitet war, geglättet.
Inzwischen steht es selbst Philosophen und Künstlern nicht mehr gut an.
Bereits Georg Simmel meinte mit Bezug auf Nietzsche: «Ich weiss

gar nicht, weshalb Nietzsche solch Aufhebens davon macht, dass Gott
tot ist. Das wissen wir doch längst. »3 Gewöhnung hat die
Freiheitsthematik weitgehend entdramatisiert und einem alltäglicheren
Bestand von Fragen nach einem guten Leben integriert. So gehört
heute der Zusammenhang von persönlicher Freiheit und Glück zu den

unangefochtenen Selbstverständlichkeiten westlicher Kultur. Die
Möglichkeit eines guten Lebens kann nur ergreifen, wer über ein relativ

weites Spektrum von Optionen verfügt, wer imstande ist, seine

Fähigkeiten und Interessen wahrzunehmen und auszubilden, ein eigenes
normatives Selbst zu entwerfen und die formulierten Lebensziele mit
selbstgewählten Mitteln zu verfolgen4. Als ein individuelles Wollen

3 Zit. nach V. GERHARDT, «Hundert Jahre nach Zarathustra. Zur philosophi¬
schen Aktualität Nietzsches», in: Ders., Pathos und Distanz. Studien zur
Philosophie Friedrich Nietzsches, Stuttgart 1988, S. 192.

4 So geht Hans Krämer in seiner «Grundlegung einer postteleologischen Stre-
bensethik » davon aus, « dass der moderne Zentralbegriff der Freiheit die

84



führt das Glücks- und Freiheitsstreben jedoch unvermeidlich in einen
strukturellen Konflikt zwischen eigenen und fremden Ansprüchen.
Die auf glückhafte Augenblicke konzentrierten Produkte der Werbung
und Unterhaltungsindustrie mögen diesen Konflikt überspielen, in der
Realität des Alltags muss er ausgetragen werden. Sozial und politisch
betrachtet erweist sich die Freiheits- und Glücksmöglichkeit als ein
stratifiziertes und stratifizierendes Gut. Auch in den liberalen westlichen

Industriegesellschaften, welche die Freiheit zu ihrem obersten

Identifikationsbegriff erhoben haben, bleibt sie in gewisser Weise ein

Privileg. Abhängig von der Position innerhalb der Gesellschaft
entscheidet ein Mehr oder Weniger an materiellen, sozialen und kulturellen

Gütern, inwieweit es einem Individuum gelingt, seine Wünsche,
Leidenschaften, Energien und Fähigkeiten zu entfalten und seinen
Willen durchzusetzen. Im eher privaten Bereich der persönlichen
Beziehungen sieht sich der je eigene Anspruch auf Freiheit und Glück
mit den Erwartungen der anderen konfrontiert, die in Gestalt sowohl
individueller Forderungen wie in Gestalt gesellschaftlich etablierter
Normen auftreten können. Wie gravierend man den Konflikt zwischen
einer Ethik der Selbstgestaltung und einer Ethik der gegenseitigen
Verpflichtung auch bewerten mag, das Gleichgewicht zwischen
persönlichem Glücksverlangen und sozialem Anspruch ist unter den

Bedingungen der Moderne zumindest labil geworden. Wenn, um mit
Hegel zu sprechen, die «Freiheit der Besonderheit»5, das Recht auf
Absonderung also, auf Rückzug und Trennung in die Bedingungen
eines guten Lebens eingeht, hat das klassische Ideal einer konzep-
tuellen Konvergenz von Glück und Moral ausgespielt6.

Rolle des Grundguts übernimmt und die Ethik nicht mehr als teleologisch
vorbelastete und heteronom wirkende Eudämonistik, sondern geradezu als

Eleutherologie, als Freiheitslehre aufzutreten sich anschickt. » H. KRÄMER,

Integrative Ethik, Frankfurt a.M. 1992, Kap. III, hier: S. 153.
5 G. W. F. HEGEL, Grundlinien der Philosophie des Rechts, in : Werke, auf der

Grundlage der Werke von 1832-1845 neu edierte Ausgabe, Frankfurt
a.M. 1986, Band 7, § 260 Zusatz, S. 407.

6 «Unbegreiflich» ist Gernot Böhme der Versuch, «nach den Schrecknissen
und der Barbarei des 20. Jahrhunderts noch an so fadenscheinigen Versöhnungen

festhalten » zu wollen. Auch wenn Tugend und Glück vielfältig
vermittelt seien, leitet er seine Ethikvorlesungen deshalb mit einer strikten
Absage an die Illusion einer notwendigen Beziehung ein. G. BÖHME, Ethik im
Kontext. Über den Umgang mit ernsten Fragen, Frankfurt a.M. 1997. Da das

präferentielle «gut für mich» und das moralische «gut für alle» unter
modernen Bedingungen nicht mehr in Übereinstimmung zu bringen sei, hält
nicht weniger entschieden auch Martin Seel die neuerlichen Rehabilitations-

85



Die Etablierung der modernen Geschlechterordung war
möglicherweise der letzte umfassende theoretische und praktische Versuch,
diesen strukturellen Antagonismus abzuschwächen, indem die
divergierenden Tendenzen geschlechtsspezifisch verteilt und in ihrer
Komplementarität zu einer neuen Synthese gefügt wurden. Von Rousseau

bis Hegel erfahren die Frauen ihre Positionierung aussserhalb der
Geschichtlichkeit in der privat-familiären Sphäre, deren Gesetz, so
Hegel in der Phänomenologie des Geistes, «das ansichseiende, innerliche

Wesen ist, das nicht am Tage des Bewusstseins liegt, sondern
innerliches Gefühl und das der Wirklichkeit enthobene Göttliche
bleibt.»7 Ungeachtet der Unterschiede in der Akzentuierung ihrer
Funktion für das gesellschaftliche Ganze repräsentieren die Frauen als

Korrektiv zur männlichen Autonomie eine genuine Sittlichkeit, die
sich in der Sorge für andere bewährt. Dadurch, dass sie selbst keine
individuellen Bedürfnisse, Begabungen und Fähigkeiten entwickeln,
ermöglichen sie die Freiheit des männlichen Subjekts. Aus der
Konzeption seiner Autonomie lässt sich, wie die Geschichte der bürgerlichen

Aufklärung belehrt, lediglich ein « rechtsähnlicher Begriff von
Moral»8 gewinnen. Zur Realisierung sozialer Ideale - der emphatischen

Emotion der «Brüderlichkeit» - reicht eine solche Moral nicht
aus. Das Defizit der Solidarität zu beheben wird mittels gesellschaftlicher

Arbeitsteilung einseitig den Frauen überantwortet, die sich damit
in ihrer Freiheit, ein nach eigenen Entwürfen gestaltetes Leben zu
führen, nachhaltig eingeschränkt sehen. Gerade die feministische
Kritik hat gezeigt, dass die Frage der individuellen Freiheit einer
Rückbindung an den Diskurs der Ungleichheit bedarf, wenn sie den

Bezug zur sozialen und politischen Realität nicht verlieren soll.

Dass die Freiheit im Sinne einer Distanzierung, Trennung und
Konzentration auf das eigene Selbst, wo sie ins Extrem getrieben
wird, einen asozialen Zustand darstellt, das hat kein anderer unter den

Philosophen so deutlich vorgeführt wie Nietzsche. Bei ihm bestätigt

versuche einer Identität von Glück und Moral im Rückgriff auf die antike
Ethik für verfehlt. M. SEEL, Versuch über die Form des Glücks. Studien zur
Ethik, Frankfurt a.M. 1995.

7 G.W.F. HEGEL, Phänomenologie des Geistes, in: Werke, a.a.O., Bd. 3,
S. 336f.

8 Diese Wendung entnehme ich J. N. SHKLAR, Über Ungerechtigkeit. Erkun¬
dungen zu einem moralischen Gefühl, Berlin 1992, S. 19, die den Ausdruck
ihrerseits einem Buch Joel Feinbergs verdankt.

86



sich die Freiheit im «Pathos der Distanz» und trägt schliesslich den
Namen Einsamkeit.

Freiheit beginnt für Nietzsche damit, die Herausforderung der
welthaften Kontingenz anzunehmen und die Kritik des antiken
Seinsbegriffs zu radikalisieren, indem sie nicht nur auf die äussere Welt der

Erscheinungen, sondern auf das erkennende und handelnde Subjekt
selbst angewendet wird. «Das Bild des Freigeistes», schreibt er in
Auseinandersetzung mit dem klassischen Aufklärungsprogramm, « ist
unvollendet geblieben : sie negirten zu wenig und behielten sich übrig.

»9 Eine konsequente Fortführung der Aufklärung setze deshalb bei
der Entsubstantialisierung des Selbst an. Subtile Selbstreflexion soll
die eigene Identität als eine Maske kenntlich machen, hinter der

heterogene Triebe, Leidenschaften und Erfahrungen ineinanderspielen, die
sich weder auf einen Ursprung zurückführen noch zu einem harmonischen

Ganzen fügen lassen. Erst die rückhaltlose Selbstzerstreuung,
die kein Zentrum mehr kenne, vielmehr den Schwerpunkt des Ich
permanent verschiebe, befreie das Individuum vom normierenden
Anspruch traditioneller Seinsbestimmungen, aus denen jede bisherige
Moral ihre Verbindlichkeit bezogen habe. Da für Nietzsche die
überkommenen Moralvorschriften das individuelle Glück stets nur negiert
haben, eröffnet ihm die perspektivische Auflösung des Selbst in der
Theorie eine schillernde Vielfalt praktischer Lebensmöglichkeiten.
Durch solche Vielfalt führen die gefährlichen Pfade des Glücks. Der
<freie Geist> hat die Regionen der Metaphysik mit « ihren grauen,
frostigen, unendlichen Nebeln und Schatten » verlassen und wandert im
«Himmelreich des Wechsels, mit Frühling und Herbst, Winter und
Sommer, [...] glücklich darüber [...], nicht <Eine unsterbliche Seele>,
sondern viele sterbliche Seelen in sich zu beherbergen. »I0

Nietzsches Kritik der Moral terminiert nicht in der Forderung, auf
Moral überhaupt zu verzichten, sondern im Gedanken, dass die Moral
und das sie leitende Ideal radikal zu individualisieren seien. Dasselbe

gilt für den Subjektbegriff". Nietzsche gibt ihn nicht auf, sondern

9 F. NIETZSCHE, «Nachgelassenes Fragment 1876 16[55] », in: Sämtliche
Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbänden, hg. von G. Colli und
M. Montinari, München/Berlin/New York 1988, Bd. 8, S. 295. Im folgenden
als KSA mit Bandnummer angeführt.

10 Vermischte Meinungen und Sprüche, Nr. 17, KSA 2, S. 386.
11 Ausführlich zu Nietzsches Subjektkonzeption sowie ihren politischen Impli¬

kationen vgl. S. BLÄTTLER, Der Pöbel, die Frauen etc. Die Massen in der
politischen Philosophie des 19. Jahrhunderts, Berlin 1995, S. 216ff.

87



strebt eine Subjektkonzeption an, die in der Entessentialisierung der
Welt und des Menschen sowie in der theoretischen und praktischen
Unsicherheit ihre nicht zu hintergehende Voraussetzung hat. Er
entwirft ein Subjekt der Selbstgestaltung, das sich sowohl von äusseren
sozialen Zwängen als auch vom inneren Selbstzwang eines identischen

Ich befreit. Nicht mehr Authentizität ist das Ziel, sondern eine

Daseinsform, die sich im existentiellen Experiment stets aufs Neue
kreiert und transformiert. Die teleologische Explikation eines guten
Lebens bleibt für das Projekt der experimentellen Selbstverwirklichung

insofern zentral, als die ästhetische Selbstgestaltung im
künstlerischen Schaffensprozess, der im Werk zum Abschluss kommt, ihr
Vorbild findet. «[...] uns selber machen» lautet der Imperativ eines

Fragments aus dem Umfeld der Morgenröthe, « aus allen Elementen
eine Form gestalten - ist die Aufgabe Immer die eines Bildhauers
Eines produktiven Menschen! [...] durch Übung und ein Vorbild
werden wir selber l»n Gleichzeitig jedoch lockert die Erfahrung der

Kontingenz die Fixierung auf das Werk. Sie leitet zu einer Offenheit
gegenüber den einmal gefassten Lebenszielen an und führt das
Innehalten als konstitutiven Widerpart im Sinne einer Bereitschaft zur
Revision ins Konzept der Subjektwerdung ein. Es sei das Vorrecht der
<freien Geister>, heisst es in der Vorrede zu Menschliches, Allzumenschliches,

«auf den Versuch hin leben und sich dem Abenteuer anbieten

zu dürfen.»13
Es ist keine Frage, dass in Nietzsches Schriften der Gedanke der

Gestaltung seiner selbst zum Werk in den Hintergrund getreten und
die Idee des permanenten Umarbeitens zur dominanten Orientierung
geworden ist. Die Begeisterung über die « Möglichkeit zu einer
unendlichen Diversifikation der Lebensentwürfe»14, an denen sich jeder
einzelne Lebensentwurf sogleich relativiert, entwickelt einen Sog, der
den Willen zur Selbstformung in einem atemlosen Prozess der

Selbsterzeugung und Selbstvernichtung aufzehrt15. Das muss sich aus Nietzsches

Konzeption der ästhetischen Selbstgestaltung nicht notwendigerweise

ergeben. Ebenso wenig zwingend ist die Übersteigerung des

Autonomiestrebens zu einem Ideal der Autarkie, das jede Vermittlung

12 « Nachgelassenes Fragment Ende 1880 7[213]», KSA 9, S. 361.
13 Menschliches, Allzumenschliches /, KSA 2, S. 18.

14 M. THEUNISSEN, Selbstverwirklichung und Allgemeinheit. Zur Kritik des ge¬

genwärtigen Bewusstseins, Berlin/New York 1982, S. 8.
15 Vgl. R. MAURER, «Nietzsche und das Experimentelle», in: M. DJURIC/

J. SIMON (Hg.), Zur Aktualität Nietzsches, Bd. 1, Würzburg 1994, S. 7-28.

88



zwischen Individuum und Gesellschaft ausschliesst. Gerade das Wissen

um die eigene Kontingenz könnte vom absolutistischen Anspruch,
die ganze Vielfalt auszumessen, entbinden und die autoritäre
Versuchung, selbst unüberbietbar zu werden, entkräften. Für Nietzsche
jedoch, für den Lebenskunst vor allem eine lebenslange « Probe der
Unabhängigkeit» war16, wurde das «Pathos der Distanz», wie er den
Abstand zwischen dem « Künstler-Philosophen» und der Menge in
seinen späten Texten bezeichnete, zum Fundament einer Ethik, die
jeden Anspruch auf InterSubjektivität radikal verneint. Nachdem sich
sein Wunsch nach einem philosophischen Leben unter Gleichgesinnten

mehrfach enttäuscht fand, führte sein Weg in die Entfremdung.
Die Metapher des offenen Meers ersetzt das Spätwerk durch die
Metapher des Eises. «Das Eis ist nahe, die Einsamkeit ungeheuer»,
heisst es im Vorwort zu Ecce homo. Das Wir der « freien Geister» und

Schiffsgefährten weicht dem Ich des «ersten tragischen Philosophen»17

überhaupt. Die nun emphatisch gewollte Einsamkeit bezeichnet

den Ort des tragischen Scheiterns. Der Progress in eine Vielfalt
der Daseinsmöglichkeiten durch Distanzierung und Selbstdistanzie-

rung, der von Nietzsche als höchste Glücksmöglichkeit gefeiert
wurde, hat sich zum Regress des Subjekts ins Nichts verkehrt.
« <Einsamkeit> », schreibt Julia Kristeva in ihrer Tokkata und Fuge für
den Fremden, «ist vielleicht das einzige Wort, das keine Bedeutung
hat. Ohne anderes und anderen, ohne Bezug, erträgt sie die Differenz
nicht, die allein diskriminiert und Bedeutung schafft. Niemand kennt
die Leidenschaft der Einsamkeit besser als der Fremde : im Glauben,
sie gewählt zu haben, um zu geniessen, oder sie eingegangen zu sein,

um daran zu leiden, verkümmert er plötzlich in einer Leidenschaft der

Gleichgültigkeit»18.

An diesem Punkt des Scheiterns will ich die Geschlechterfrage
erneut aufnehmen. Aus der Perspektive von Frauen muss selbst das

Unglück des Scheiterns als ein Privileg erscheinen. Die Einsamkeit
der Frauen war nicht das Resultat ihres eigenen Handelns. Die Tradition

beschreibt sie als ein Verlassensein. Frauen waren einsam ohne
das Vorrecht, wie es bei Nietzsche hiess, «auf den Versuch hin leben
und sich dem Abenteuer anbieten zu dürfen». Odysseus und Penelope

16 Jenseits von Gut und Böse, KSA 5, S. 59.
17 Ecce homo, KSA 6, S. 312.
18 J. KRISTEVA, Fremde sind wir uns selbst, Frankfurt a.M. 1990, S. 22.

89



bilden das klassische Paar der europäischen Geistesgeschichte. Frauen

waren einsam, weil sie verlassen wurden. Von ihren Männern, ihren
Geliebten, ihren Kindern. Vielleicht ging auch schon die Aufforderung

zum Tanz an ihnen vorbei19. Wenn sie persönlich scheiterten,
dann, weil es ihnen nicht gelang, sich dem Bild der Frau anzugleichen.

Im übrigen entschieden weitgehend anderes und andere über
ihre Existenz. Wo Frauen aktiv die soziale Norm verliessen, gerieten
sie in ein Niemandsland. Das Anderssein der Frauen, das die europäische

Kultur in Ausschluss und Nichtsein verwandelte, manifestierte
sich nicht nur in ihrer Rechtlosigkeit, sondern auch im Fehlen von
eigenen Bildern und Vorbildern. Die Konstitution von Subjektivität ist
aber auf solche Bilder angewiesen. Erst recht bedarf ihrer die Dekon-
struktion als des umzuarbeitenden Materials. Während der Mann über
eine Vielfalt von Selbstbildern verfügte, fand sich die Frau gebannt in
einer Vorstellungswelt, die nicht aus dem Stoff ihrer Wirklichkeit,
sondern aus der männlichen Sehnsucht nach Vollkommenheit oder
aus der männlichen Angst vor der Unordnung verfertigt war.

Diese Erfahrung hat die deutsch-jüdische Philosophin Margarete
Susman zum Ausgangspunkt ihres 1926 erschienenen Essays mit dem

zeittypischen Titel Das Frauenproblem der gegenwärtigen Welt
gemacht. Sie schreibt :

«Zwischen den Bildern des Mannes vom Manne, die die europäische
Welt begrenzen : zwischen Adam - sei er Prometheus, Faust oder selbst
Luzifer - auf der einen und Christus auf der anderen Seite [...] liegt die
Fülle der Gestalten; die Welt selbst ist der Weg zwischen ihnen.
Zwischen den Randbildern der Frau : zwischen Eva, die die Sünde in die
Welt bringt, und der unverführbaren Madonna, die sündenlos den Gott
empfängt, gibt es keinen Weg, keinen Übergang, sondern einzig ein
Entweder-Oder. »20

Ein solches Entweder-Oder ist grundsätzlich nicht lebbar. Es
entstammt einem Ordnungswillen, der die Frauen als das Heterogene, das

sich in die soziale und politische Welt nicht integrieren lässt, aus der
Geschichte verbannt, indem er es im Vor- und Nachzeitlichen situiert.
Der symbolischen Verbannung an Anfang und Ende der Zeit ent-

19 Vgl. die Beschreibung der praktischen und symbolischen Funktion von tradi¬
tionellen Tanzveranstaltungen bei I. VON ROTEN, Frauen im Laufgitter. Offene

Worte zur Stellung der Frau, Zürich/Dortmund 1991, S. 270ff.
20 M. SUSMAN, «Das Frauenproblem in der gegenwärtigen Welt» (1926), in :

«Das Nah- und Fernsein des Fremden». Essays und Briefe, hg. und mit
einem Nachwort von I. Nordmann, Frankfurt a.M. 1992, S. 143-167, hier:
S. 144f. (Hervorhebung von mir).

90



spricht die soziale Verbannung in die Sphäre des Hauses, die in der

Vergangenheit als geschichtslos galt und in der Moderne tatsächlich
mehr und mehr an Autonomie und eigener Substanz verliert. Da für
Susman die materielle und symbolische Ordnung unlösbar miteinander

verschränkt sind, versteht sie die Emanzipation der Frauen nicht
nur als ein Kampf um ökonomische, soziale und politische Macht,
sondern auch und vor allem als ein «Kampf um Sprache und Bild».
Er beginnt für Susman damit, dass die Frauen aus der symbolischen
Ordnung, zu deren Konstitutionsbedingungen ihr Schweigen gehörte,
heraustreten. Historisch möglich wurde dies auf einer breiten Basis
erst durch den Zusammenbruch des metaphysisch-theologischen
Denkens, an das die Glaubwürdigkeit der Geschlechterphilosophie gebunden

war. In diesem Kontext einer allgemeinen Entwicklung trage nun
die Frauenbewegung ihrerseits zur Destruktion der alten philosophischen

Metaphern bei : « Mit dem Bild der bisherigen Frau versinkt die

bisherige Welt. Denn wenn der Mann diese Welt erbaut hat : die Frau

war es, die sie trug. Sie ist die tragende Säule, die er dem grossen
Haus eingebaut hat und mit deren Sturz es zusammensinken muss. »2I

Obwohl Susman die moderne Frauenbewegung als ein Resultat
des Zusammenbruchs metaphysischer Orientierungen begreift,
entwirft sie im Anschluss an Georg Simmel das Geschlechterverhältnis
selbst noch einmal im Rahmen einer ontologischen Polarität, die ins
neunzehnte Jahrhundert zurückverweist. Das erschwert ihre Lektüre
und überlagert ihre wichtige und in unsere eigene Gegenwart
vorausweisende Einsicht, dass die Tradition den Frauen kein Material bietet,
aus dem sich eine weibliche Identität rekonstruieren Hesse. Eher am
Rande ihrer Schriften findet sich deshalb der aktuelle Gedanke, dass

die Selbstlosigkeit der Frauen in ihrer Weltlosigkeit gründe und ihr
Anspruch auf ein selbstbestimmtes Leben Handlungsspielräume
voraussetzt, die sich nur auf dem Weg über die äussere Wirklichkeit des

sozialen, politischen und kulturellen Lebens gewinnen lassen, auch

wenn diese Wirklichkeit durchgängig männlich dominiert ist22.

Emanzipation, schreibt Susman an anderer Stelle, sei der notwendige
Schritt aus der Innerlichkeit in die Welt der sozialen und politischen
Praxis. Die bisherige Lebensform habe den Frauen lediglich die
« Freiwilligkeit im Dienst des Geschehenden » zugestanden, nicht
jedoch die Freiheit der « lebendigen Entscheidung für oder gegen das

21 « Das Frauenproblem in der gegenwärtigen Welt», a.a.O., S. 146.

22 Vgl. «Das Frauenproblem in der gegenwärtigen Welt», a.a.O., S. 165.

91



Geschehen»23. Die Unterscheidung zwischen Zustimmung zu
vermeintlich objektiven Gegebenheiten und freiem Urteil, im vorliegenden

Kontext auf das Verhältnis der Frauen zum Krieg bezogen, impliziert

ein Emanzipationskonzept, das mehr will als die blosse Einbindung

der Frauen in die ausserhäusliche Welt. Es beinhaltet Kritik an
einem hegemonialen Objektivismus und fordert Distanz gegenüber
einer zu falscher Notwendigkeit erstarrten Realität, die die individuelle

Freiheit und Verantwortung aufhebt.
Das Unglück der Frauen lag für Susman darin, dass sie ohne

Wege waren, «weil es für sie in der Welt kein Schicksal, keine
Arbeit, kein Leben gab»24. Der soziale und politische Umbau der Gesellschaft

- der 1926 in greifbarer Nähe zu liegen schien - verspricht den

Frauen endlich Lebensperspektiven, die sie als die ihren begreifen
können. Wenn der «Kampf um Sprache und Bild», wie Susman
meint, den Schwerpunkt des sozialen Wandels bilden soll, dann weist
dies über ein liberales Emanzipationsverständnis hinaus. Die Artikulation

und Realisierung eigener Lebensziele setzt immer schon mehr
voraus als jene dünne Formulierung negativer Freiheiten, die das

Individuum vor äusseren Zwängen und willkürlichen Sanktionen schützen.

Die Freiheit der Selbstverwirklichung ist auf Strukturen wechselseitiger

Anerkennung angewiesen, in denen Erfahrungen, Gedanken,
Gefühle, Wünsche, Entwürfe und Pläne erst Realität und Relevanz
erhalten. Personale Integrität bedingt eine mit anderen geteilte Praxis,
durch die sich die eigenen Einstellungen, Fähigkeiten und Handlungen

in ihrer spezifischen Differenz entwickeln können25. Solange die
sozialen und kulturellen Kontexte der Anerkennung in hohem Mass

geschlechterkonnotiert sind, Interesse und Desinteresse, Aufmerksamkeit

und Gleichgültigkeit, Wertschätzung und Nichtachtung
entlang der Geschlechtergrenze verteilt werden, bleiben deshalb für
Frauen elementare Bedingungen eines selbstbestimmten Lebens auch
dann unerfüllt, wenn sie über die formalen Freiheitsrechte verfügen.

23 M. SUSMAN, «Die Revolution und die Frau» (1918), a.a.O., S. 118.

24 « Das Frauenproblem in der gegenwärtigen Welt», a.a.O, S. 166.

25 Im Anschluss an Hegel, Mead und Habermas vgl. A. HONNETH, Kampf um
Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte, Frankfurt

a.M. 1992. Eindrücklich hat Jessica Benjamin das Problem geschlechtsspezifisch

polarisierter Anerkennungsstrukturen am Beispiel sadomasochistischer

Beziehungen entfaltet. J. BENJAMIN, Die Fesseln der Liebe.
Psychoanalyse, Feminismus und das Problem der Macht, Basel/ Frankfurt
a.M. 1990.

92



Susman hat das Problem der fehlenden Anerkennung in ihren Schriften

nicht thematisiert. Um so mehr war ihre Biographie davon
geprägt. Die eigenen theoretischen Arbeiten der gefragten Rezensentin
und Gesprächspartnerin fanden kaum Resonanz. Auch die intellektuellen

Freundschaften waren arbeitsteilig organisiert. Die Frau
übernahm dabei den Part des Zuhörens und Verstehens26.

Mit der zweiten Frauenbewegung ist neben Eva Lilith sichtbar
geworden27. Penelopes Abenteuerlust hält sich zwar noch immer in

Grenzen, doch weiss sie inzwischen die Abwesenheit des Mannes
auch zu schätzen28. Madonna schliesslich hat schon eine ganze Reihe

von Neubeschreibungen und -inszenierungen hinter sich29. Auf der
Suche nach eigenen Erfahrungen und mit dem Willen zur Artikulation
hat das weibliche Ich die Bühne betreten. Die Identität von Weiblichkeit

und Bild wird subvertiert. Die Geschlechtsidentität selbst ist zu
einem Thema der Interpretation und Gestaltung durch Frauen geworden.

Diese Entwicklungen sollten jedoch zu keinen voreiligen Schlüssen

verleiten. Ein Blick auf die materiellen Produktionsbedingungen
stellt schnell klar, dass sich Künstlerinnen und Theoretikerinnen nach
wie vor in einer vergleichsweise schlechten Ausgangslage befinden,
hinsichtlich der zu erwartenden Anerkennung ebenso wie hinsichtlich
ihrer ökonomischen Voraussetzungen. Geregelt wird die Verteilung
der Güter heute vielleicht «nicht mehr draussen, vor den Toren» der

Kultureinrichtungen, sondern, wie Friederike Hassauer in ihrer
Antrittsvorlesung in bezug auf die universitären Reproduktionsmechanismen

sagte, «durch Geschlechtersegregation in der Institution:
durch die Mentalitäten, Riten und Praktiken der Professionalisierung,
über die» sie «traditionell und über longue durée stabil ihre Mitglieder

rekrutiert. »30

War die Freiheit der Selbstgestaltung in der Vergangenheit ein

Privileg von wenigen, vorwiegend männlichen Akteuren, so haben die

26 Vgl. I. NORDMANNS Nachwort: «Wie man sich in der Sprache fremd be¬

wegt. Zu den Essays von Margarete Susman», in : a.a.O., S. 232f.
27 Z.B. R. R. RUETHER, Frauenbilder, Gottesbilder. Feministische Erfahrungen

in religionsgeschichtlichen Texten, Gütersloh 1987, S. 123ff.
28 So bei A. CAVARERO, « Penelope», in: Dies., Plato zum Trotz. Weibliche

Gestalten der antiken Philosophie, Berlin 1992, S. 23-51.
29 Z.B. J. KRISTEVA, «Stabat mater», in: Dies., Geschichten von der Liebe,

Frankfurt a.M. 1989, S. 226-255.
30 F. HASSAUER, Homo. Academica. Geschlechterkontrakte, Institution und die

Verteilung des Wissens, Wien 1994, S. 33.

93



soziokulturellen Umbrüche der letzten Jahrzehnte zu einer weitgehenden

Demokratisierung des Ideals der Selbstverwirklichung geführt.
Ohne einen relativ weiten Spielraum, in dem sich die kreative
Leistung einer individuellen Lebensgestaltung vollziehen kann, ist für
uns ein gelingendes und damit glückliches Leben kaum mehr denkbar.
Eine einseitige individuelle oder kollektive Beschränkung dieses

Spielraums wird als ungerecht erfahren. Im Zuge seiner
Demokratisierung hat der Gedanke einer selbstverantwortlichen
Lebensführung seinen heroischen Charakter zweifellos verloren. Das
sollte jedoch nicht darüber hinwegtäuschen, dass die individuellen
Selbstgestaltungsmöglichkeiten, die im experimentellen Umgang mit
dem eigenen Leben und mit sozialen Beziehungen erprobt werden,
nach wie vor das Risiko des Scheiterns in sich tragen. Da das

Wertesystem des Individualismus einhergeht mit einem Verlust an
starken überindividuellen Orientierungen und stabilen sozialen
Bindungen, bedeutet die Verallgemeinerung des selbstbestimmten
Lebens auch eine Verallgemeinerung der existentiellen Unsicherheit.
Und dieser Verlust an kognitiver und praktischer Verhaltenssicherheit
liegt längst nicht mehr im Bereich der freien individuellen Wahl.

Die Zweideutigkeit, mit der die doppelte Kontingenz von Selbst
und Welt erfahren wird, zeigt sich besonders deutlich auch in den
feministischen Diskussionen der letzten Jahre. Trotz einer tendentiel-
len Verflüssigung der Positionen lassen sich nach wie vor zwei
gegensätzliche Argumentationszusammenhänge nennen, die diese
Ambivalenz reflektieren: Während die eine Position über eine Réévaluation

des traditionellen Frauenbildes ein weibliches Subjekt mit deutlich

normativ-orientierender Funktion anstrebt, intendiert die andere
eine Befreiung aus allen symbolischen Zuschreibungen einer positiv
bestimmten Geschlechtsidentität. Orientierungslosigkeit auf der einen,
erneute Heteronomie auf der andern Seite bilden die negativen
Bezugspunkte feministischer Theorie und Praxis, die Denk-, Handlungsund

Erfahrungsräume will, in denen Frauen die gleichen Chancen
eines guten Lebens gegeben sind.

94


	Glück und Unglück im Scheitern : Anmerkungen zum Verthältnis von Freiheit und Glück

